


Π
ΡΟ

ΤΑ
ΣΕ

ΙΣ
 Κ

ΡΙ
ΤΙ

Κ
Η

Σ 
ΟΝ

ΤΟ
Λ

ΟΓ
ΙΑ

Σ

Π
ρώ

τη
 ἔ

κδ
οσ

η,
 Ἀ

θή
να

 1
97

0
Π

ρώ
τη

 ἔ
κδ

οσ
η,

 «
Δό

μο
ς»

, Ἀ
θή

να
 1

98
5

Ἐ
πα

νε
κδ

όσ
ει

ς:
 1

99
1, 

19
95

Τέ
τα

ρτ
η 

ἔκ
δο

ση
, «

Ἴ
κα

ρο
ς»

, Ἀ
θή

να
 2

01
0

 ©
 Χ

ρῆ
στ

ος
 Γ

ια
νν

αρ
ᾶς

 &
 Ἴ

κα
ρο

ς 
Ἐ

κδ
οτ

ικ
ὴ 

Ἑ
τα

ιρ
ία

, 2
01

0
 IS

BN
 9

78
-9

60
-9

52
7-

14
-9



 

Χρῆστος Γιανναρᾶς
 

Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας
 
 



 
Τῆς Τατιάνας

μὲ ὅλο καὶ δριμύτερη νοσταλγία



1.Ὑποκειμενικὴ αὐτεπίγνωση
Ὑπάρχει μιὰ πρωταρχικὴ γνωστικὴ βεβαιότητα—μιὰ βέβαιη 
(θετικὴ) γνώση, κοινὰ δεδομένη καὶ γι' αὐτὸ καθολικὰ ἔγκυρη: 
Εἶναι ἡ αὐτεπίγνωση τῆς ὑποκειμενικότητας σὲ κάθε ἄνθρωπο.

1.1
Κάθε ἄνθρωπος ἔχει δεδομένη τὴ βεβαιότητα ὅτι ὑπάρχει, ὅτι 
εἶναι πραγματικὰ ὑπαρκτός. Κι ὅτι ὑπάρχει ὡς ὑποκείμενο, 
δηλαδή, ὡς προϋποθετικὴ ἀρχὴ κάθε γνώσης: τόσο τῆς δικῆς του 
αὐτεπίγνωσης, ὅσο καὶ τῆς γνώσης ὁποιουδήποτε ἀντικειμένου.

1.11
Κοινὰ δεδομένη εἶναι καὶ ἡ ἐμπειρία τῶν τρόπων (λειτουργιῶν ἢ 
ἐνεργειῶν) ποὺ ἐξασφαλίζουν καὶ φανερώνουν τὴν ὑποκειμενικὴ 
αὐτεπίγνωση καὶ κάθε ἄλλη γνώση. (Χρησιμοποιοῦμε ἐδῶ τὴ λέξη 
ἐμπειρία μὲ τὴν πιὸ πρωτογενὴ ἀπὸ τὶς σημασίες ποὺ εἶναι 
δυνατὸ νὰ τῆς δοθοῦν: Ταυτίζουμε τὴν ἐμπειρία μὲ τὴν ἴδια τὴν 
ἀντιληπτικὴ ἱκανότητα τοῦ ὑποκειμένου, πρὶν ἀπὸ κάθε 
σημασιοδότηση τῶν λειτουργιῶν καὶ προϊόντων τῆς ἀντίληψης.)

1.111
Ἡ ἐμπειρία τῶν τρόπων (λειτουργιῶν ἢ ἐνεργειῶν) ποὺ 
συγκροτοῦν καὶ φανερώνουν τὸ γνωστικὸ γεγονός, εἶναι ἐπίγνωση 
πολυμερισμοῦ τῆς ἀντιληπτικῆς δυνατότητας τοῦ ὑποκειμένου σὲ 
ἐπιμέρους «ἱκανότητες»: Τὴν αἰσθητηριακὴ (μέσῳ τῶν αἰσθήσεων)
ἀντιληπτικὴ ἱκανότητα, τὴ νοητική (μέσῳ τοῦ νοῦ καὶ τῶν 
νοημάτων), τὴν κριτική (μέσῳ κρίσεων), τὴν ἀφαιρετική (μέσῳ 
ἀφαιρέσεων), τὴν ἀναγωγική (μέσῳ ἀναγωγῶν), τὴ 
συναισθηματική, διαισθητική, ἐνορατικὴ ἀντιληπτικὴ ἱκανότητα—
πιθανὸν καὶ ἄλλες.

1.2
Ἐνέργειες
Κάθε μιὰ ἀπὸ τὶς παραπάνω «ἱκανότητες» τοῦ ὑποκειμένου εἶναι 
συντελεστικὴ τοῦ γνωστικοῦ γεγονότος. Εἶναι ἡ καθεμιὰ ἕνας 



τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο λειτουργεῖ ἢ ἐνεργεῖται τὸ γνωστικὸ 
γεγονός. Ἂν ἡ ὑποκειμενικὴ αὐτεπίγνωση εἶναι ἡ πρωταρχικὴ 
γνωστικὴ βεβαιότητα, ἐξίσου πρωταρχικὴ καὶ ἐξίσου βέβαιη εἶναι 
καὶ ἡ πιστοποίηση τοῦ πολυμερισμοῦ τῆς ἀντιληπτικῆς ἱκανότητας 
σὲ ἐπιμέρους γνωστικὲς λειτουργίες ἢ ἐνέργειες. Ἡ ὕπαρξη καὶ οἱ
ἐνέργειες τῆς ὕπαρξης εἶναι τὰ δυὸ ἀφετηριακὰ δεδομένα τῆς 
ὑποκειμενικῆς αὐτεπίγνωσης—μιᾶς βέβαιης καὶ καθολικὰ ἔγκυρης
γνώσης.

1.21
Χαρακτηρίσαμε ὡς ἐνέργειες τοῦ ὑποκειμένου τοὺς τρόπους μὲ 
τοὺς ὁποίους τὸ ὑποκείμενο ἀντιλαμβάνεται τὴν πραγματικότητα 
(τόσο τῆς δικῆς του ὕπαρξης, ὅσο καὶ τῶν ἀντι-κείμενων 
πραγμάτων). Μιλᾶμε γιὰ ἐνέργειες, προκειμένου νὰ 
προσδιορίσουμε ἕνα ἐνεργούμενο-συντελούμενο γεγονός: Τὴν 
ἀντιληπτικὴ πρόσβαση τοῦ ὑποκειμένου στὴν πραγματικότητα, τὴ 
συγκρότηση μιᾶς σχέσης ποὺ ἐνεργεῖται ὡς ἀντίληψη τῆς 
πραγματικότητας ἀπὸ τὸ ὑποκείμενο.

1.211
Σχέση-ἀντίληψη
Ὁ ὅρος σχέση προϋποθέτει μιὰ καταρχὴν (ἀφετηριακὴ) διαστολὴ 
τοῦ ὑποκειμένου ἀπὸ τὴν ἀντι-κείμενη πραγματικότητα. Αὐτὴ ἡ 
διαστολὴ ἐπιτρέπει τὴ σχέση, ἑπομένως καὶ τὴν ἀντίληψη. Ἄρα 
συντελεῖται σὲ ἕνα ἐπίπεδο, ποὺ πρέπει νὰ τὸ ὑποθέσουμε 
προγενέστερο καὶ ἀπὸ τὴ λειτουργία τῆς ἀντίληψης, ἀφοῦ ἡ 
ἀντίληψη προϋποθέτει τὴ διαστολὴ (ἢ ἑτερότητα) τοῦ φορέα τῆς 
ἀντίληψης ἀπὸ τὸ ἀντικείμενο τῆς ἀντίληψης, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὸ 
γεγονὸς τῆς ἀντίληψης. Χάρη στὴν τελευταία αὐτὴ διαστολὴ τὸ 
ὑποκείμενο μπορεῖ νὰ ἀντιλαμβάνεται τὴν ἴδια τὴν 
ὑποκειμενικότητά του.

1.212
Ἡ διαφοροποίηση τοῦ φορέα τῆς ἀντίληψης ἀπὸ τὸ γεγονὸς τῆς 
ἀντίληψης σημαίνει ὅτι ἡ ὕπαρξη τοῦ ὑποκειμένου εἶναι γεγονὸς 
προγενέστερο ἀπὸ τὴν ἀντιληπτική του ἱκανότητα. Ἀλλὰ καὶ 



γεγονὸς καθολικότερο: Ἡ μετα-φροϋδικὴ φιλοσοφικὴ σκέψη δὲν 
μπορεῖ νὰ ἀγνοεῖ τὴν πραγματικότητα τοῦ ἀσυνειδήτου ποὺ 
ἀνήκει στὸ γεγονὸς τῆς ὕπαρξης—ὅπως ἀνήκουν στὸ ἴδιο γεγονὸς 
καὶ βιολογικὲς λειτουργίες μὴ συνειδητές, χωρὶς τὶς ὁποῖες ὅμως 
δὲν μπορεῖ νὰ λειτουργήσει ἡ ἀντίληψη.

1.213
Ἑπομένως, ἡ ὑποκειμενικὴ αὐτεπίγνωση δὲν ἐξαντλεῖ τὸ 
πραγματικὸ (ὑπαρκτικὸ) γεγονὸς στὸ ὁποῖο ἀναφέρεται: Ἡ 
ὕπαρξη τοῦ φορέα τῆς ἐπίγνωσης εἶναι ὁπωσδήποτε πραγματικὸ 
γεγονός, ποὺ ὅμως μόνο ἐλλειπτικὰ καὶ ἐκ τῶν ὑστέρων 
προσδιορίζεται ἀπὸ τὴν ἀντιληπτική μας ἱκανότητα.

1.214
(Μιλήσαμε γιὰ βιολογικὲς λειτουργίες μὴ συνειδητές, χωρὶς τὶς 
ὁποῖες ὅμως δὲν μπορεῖ νὰ λειτουργήσει ἡ ἀντίληψη. 
Χαρακτηριστικὸ παράδειγμα: ὁ τρόπος ποὺ τὸ μάτι μας δέχεται 
τὸ φῶς, ὁ τρόπος τῆς ὑποκειμενικῆς ἀντίληψης τοῦ φωτός. Ἡ ἴδια 
ἡ βιολογικὴ λειτουργία τῆς ὅρασης διαστέλλει τὸν φορέα αὐτῆς 
τῆς λειτουργίας, ἀλλὰ καὶ τὸ γεγονὸς τῆς πραγματοποίησής της, 
ἀπὸ τὴν πραγματικότητα τῶν ὁρωμένων. Στὴ βιολογικὴ 
λειτουργία παρεμβαίνει ἕνας φυσικο-χημικὰ ἀπροσδιόριστος 
συντελεστὴς ποὺ συγκροτεῖ τὸ φυσικὸ ἐρέθισμα σὲ χρωματικὴ —
ὑποκειμενικὴ— ἐντύπωση: Τὰ χρώματα δὲν ὑπάρχουν «ἐξ 
ἀντικειμένου» στὴ φύση, τὰ ἐπιστημονικά μας ὄργανα δὲν τὰ 
πιστοποιοῦν ἀναλύοντας τὸ φάσμα τοῦ φωτός. Οἱ χρωματικὲς 
παραλλαγὲς καὶ ἁρμονίες συγκροτοῦνται μόνο ὡς ὑποκειμενικὴ 
ἐντύπωση, δηλαδὴ μόνο μὲ τὴν παρέμβαση ἑνὸς παράγοντα ποὺ 
ἐνῶ δὲν εἶναι ἀντιληπτὸς καὶ προσδιορίσιμος, ἀνήκει στὸ 
ὑπαρκτικὸ γεγονὸς τῆς ὑποκειμενικότητας. Τὶς ἴδιες 
παρατηρήσεις θὰ μπορούσαμε νὰ κάνουμε καὶ γιὰ τὴ συγκρότηση 
τῆς ὑποκειμενικῆς ἀντίληψης στὴν περίπτωση τῆς μουσικῆς 
ἁρμονίας.)

1.22
«Πυρήνας» τῆς ὑποκειμενικότητας



Ἀδυνατοῦμε νὰ ἐξαντλήσουμε τὸ γεγονὸς τῆς ὑποκειμενικότητας 
στὴν ἀντιληπτικὴ λειτουργία τοῦ αὐτοπροσδιορισμοῦ της. Ὁ 
προσδιορισμὸς εἶναι ἕνα γεγονὸς σχέσης, καὶ ἡ σχέση 
προϋποθέτει τὴ διαστολὴ ἀνάμεσα σὲ δυὸ ὅρους ἢ συντελεστές: 
αὐτὸν ποὺ προσδιορίζει καὶ αὐτὸν ποὺ προσδιορίζεται. Στὴν 
περίπτωση τοῦ αὐτοπροσδιορισμοῦ (ἢ τῆς αὐτεπίγνωσης) τοῦ 
ὑποκειμένου, αὐτὸς ποὺ προσδιορίζει εἶναι τὸ ὑποκείμενο ὡς 
ἀντιληπτικὴ (προσδιοριστικὴ) ἱκανότητα, ἑπομένως αὐτὸ ποὺ 
προσδιορίζεται (καὶ σαφῶς διαστέλλεται γιὰ νὰ κατορθωθεῖ ὁ 
προσδιορισμὸς) πρέπει νὰ εἶναι ἕνας «πυρήνας» τῆς 
ὑποκειμενικότητας,1 προγενέστερος τῆς προσδιοριστικῆς 
λειτουργίας ποὺ τὸν καθορίζει—«πυρήνας» ποὺ κάνει πράξη καὶ 
ἐνέργεια τὴ δυνατότητα αὐτῆς τῆς λειτουργίας, ἐνῶ ὁ ἴδιος 
προσεγγίζεται μόνο ἐκδηλούμενος μὲ τὴν ἀντιληπτικὴ-
προσδιοριστική του ἐνέργεια.

1.221
Τὸ δεδομένο τῆς κοινῆς ἐμπειρίας ποὺ μᾶς ἐπιτρέπει νὰ 
ἀναχθοῦμε ἀπὸ τὴν ἀντιληπτικὴ-προσδιοριστικὴ ἐνέργεια στὸν 
«πυρήνα» ἢ συντελεστὴ ἢ φορέα αὐτῆς τῆς ἐνέργειας, εἶναι ὁ 
χαρακτήρας ἀπόλυτης ἑτερότητας ποὺ ἔχει κάθε γεγονὸς 
ὑποκειμενικῆς ἀντίληψης. Ἡ ἐνέργεια τῆς ἀντίληψης 
διαφοροποιεῖται ἀπόλυτα κάθε φορὰ καὶ σὲ κάθε ὑποκείμενο, καὶ 
τὸν συντελεστὴ αὐτῆς τῆς διαφοροποίησης τὸν προσδιορίζουμε a 
posteriori ὡς «πυρήνα» τῆς ὑποκειμενικότητας.

1.222
Μιλώντας, ἑπομένως, γιὰ «πυρήνα» τῆς ὑποκειμενικότητας 
ἐκφέρουμε ἕναν προσδιορισμὸ πιὸ συγκεκριμένο γιὰ τὴν ἴδια τὴν 
ὕπαρξη τοῦ ὑποκειμένου, ποὺ τὴν χαρακτηρίσαμε πιὸ πάνω ὡς 
δεδομένο προγενέστερο καὶ καθολικότερο ἀπὸ τὴν ἀντιληπτικὴ 
ἱκανότητα. Μὲ τὴ λέξη «πυρήνας» δηλώνουμε τὸν ὑπαρκτὸ 
παράγοντα ποὺ ὄχι ἁπλῶς προϋποτίθεται, ἀλλὰ καὶ παρεμβαίνει 
γιὰ τὴ συγκρότηση τῆς ἀντίληψης προσδίδοντας σὲ κάθε γεγονὸς 
ὑποκειμενικῆς ἀντίληψης χαρακτήρα ἀπόλυτης ἑτερότητας.



1.23
(Ὁ προσδιορισμὸς ἑνὸς «πυρήνα» τῆς ὑποκειμενικότητας δὲν 
προκύπτει ἁπλῶς ὡς συλλογιστικὴ ἀναγκαιότητα στὰ πλαίσια τῆς 
λογικῆς ἀνάλυσης τοῦ γεγονότος τῆς ὑποκειμενικῆς ἀντίληψης. 
Τουλάχιστον ἡ περίπτωση τῆς αἴσθησης τῶν χρωμάτων μᾶς δείχνει
ἐμπειρικὰ τὴν ἑτερότητα τοῦ παράγοντα ποὺ παρεμβαίνει γιὰ τὴ 
συγκρότηση τῆς χρωματικῆς ἐντύπωσης, ἑτερότητα ὡς πρὸς τὸ 
ἴδιο τὸ γεγονὸς τῆς ἐντύπωσης: Γνωρίζουμε ὅτι ὑπάρχουν κοινὲς 
συνιστῶσες αἰσθητηριακῆς πρόσληψης τοῦ συνδυασμένου φωτὸς 
ποὺ ἀποτυπώνεται στὸ βάθος τοῦ ματιοῦ, ὅμως ἡ ὑποκειμενικὴ 
ἐντύπωση ποὺ συγκροτεῖται ἀπὸ αὐτὴ τὴν ἀποτύπωση ἔχει μιὰ 
ἀπόλυτη ἑτερότητα σὲ κάθε ὑποκείμενο.)

1.231
Διαπιστώνουμε τὴν ἑτερότητα τοῦ ἐνεργοῦντος ὡς πρὸς τὴν ἴδια 
τὴν ἀντιληπτική του ἐνέργεια. Καὶ αὐτὸ σημαίνει ὅτι ἡ 
ἀντιληπτικὴ-προσδιοριστικὴ ἐνέργεια τοῦ ὑποκειμένου ἀδυνατεῖ 
νὰ ἐξαντλήσει μὲ σημαντικοὺς προσδιορισμοὺς τὴν ἑτερότητα τοῦ 
φορέα της—ἀφοῦ πρόκειται γιὰ ἑτερότητα ὡς πρὸς τὴν ἴδια τὴν 
προσδιοριστικὴ ἐνέργεια. Ἂν ἡ προσδιοριστικὴ ἱκανότητα 
λειτουργεῖ μὲ σημαντικὰ νοήματα, τότε ὁ φορέας της εἶναι μὴ-
νόημα, ἀκριβῶς γιατὶ διαστέλλεται ἀπὸ τὴ σημαντικὴ λειτουργία 
τοῦ νοήματος.

1.232
Ὁ «πυρήνας» τῆς ὑποκειμενικότητας σημαίνεται ὡς μὴ-
προσδιορισμός (μὴ-νόημα), ἀκριβῶς γιὰ νὰ διασταλεῖ ἀπὸ τὴ 
λειτουργία τοῦ προσδιορισμοῦ (νοήματος). Γίνεται νοητὸς καὶ 
προσδιορίσιμος μόνο ὡς θετικὴ ἀφετηρία καὶ ἐμπειρικὸ αἴτιο τῆς 
σημαντικῆς λειτουργίας—μόνο ἐκδηλούμενος ὡς σημαντικὸς 
λόγος.

1.3
Λόγος
Σημαντικὴ λειτουργία εἶναι ἡ λειτουργία τοῦ λόγου. Ἡ ἑλληνικὴ 



λέξη λόγος σημαίνει-ἐπισημαίνει κάθε γεγονὸς φανέρωσης—ἡ 
ἐμφάνιση τοῦ σημαίνοντος εἶναι πάντοτε λόγος δηλωτικὸς μιᾶς 
παρουσίας: Κάτι σημαίνεται, θά πεῖ: κάτι δηλώνεται ὡς παρόν, 
κάτι μᾶς λέει «εἶμαι ἐδῶ». Τὸ σημαῖνον εἶναι πάντοτε ἀναφορικό, 
ἀντιπροσωπεύει κάτι γιὰ κάποιον. Καὶ ὁ μόνος τρόπος ἀναφορᾶς 
ποὺ γνωρίζουμε, εἶναι ὁ τρόπος τοῦ λόγου.

1.31
Μὲ τὴ λέξη λόγος προσδιορίζουμε τὴ λειτουργία κάθε 
σημαίνοντος, προσδιορίζουμε τὸ ἴδιο τὸ γεγονὸς τῆς 
ἀναφορικότητας ποὺ διαστέλλει τὸν «πυρήνα» τῆς 
ὑποκειμενικότητας ἀπὸ τὴν ἀντιληπτικὴ ἐνέργεια τοῦ 
ὑποκειμένου. Λόγος εἶναι τὰ σημαίνοντα τῆς προφορικῆς ὁμιλίας 
(οἱ φθόγγοι καὶ ἡ ἄρθρωσή τους σὲ «ἀκουστικὲς εἰκόνες»), λόγος 
εἶναι τὸ ἐνδιάθετο νόημα ποὺ συνοδεύει τὴν κάθε ἀκουστικὴ 
εἰκόνα, λόγος εἶναι ἡ μορφὴ (τὸ «εἶδος») κάθε αἰσθητοῦ ἐφόσον 
αὐτὴ τὸ σημαίνει (τὸ κάνει προσιτὸ στὸ «ἰδεῖν», στὴν ἄμεση θέα), 
λόγος εἶναι κάθε συνολικὴ μορφοποίηση (δομή, ἄρθρωση, 
κοσμιότητα) ποὺ σημαίνει μιὰ κατάσταση πραγμάτων 
διαφορετικὴ ἀπὸ ἄλλες καταστάσεις πραγμάτων. Λόγος εἶναι, 
τελικά, κάθε γεγονὸς ἀναφορικῆς φανέρωσης—καὶ ἡ φανέρωση 
μόνο ἀναφορικὴ στὸ ὑποκείμενο μπορεῖ νὰ εἶναι.

1.32
Ὁ λόγος εἶναι ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο τὰ ὑπαρκτὰ φανερώνονται 
στὴν ὑποκειμενικὴ ἀντίληψη, ἀλλὰ καὶ ὁ τρόπος ποὺ γίνονται 
ἀντιληπτὰ ὡς σημαινόμενα. Εἶναι δηλαδὴ ὁ λόγος προϋπόθεση 
κάθε ἄμεσης ἢ ἔμμεσης ἀντιληπτικῆς σχέσης, ἑπομένως καὶ 
προϋπόθεση διαστολῆς τῶν ὅρων τῆς σχέσης, συγκρότησης τῆς 
ἑτερότητας τοῦ ὑποκειμένου.

1.33
Λόγος εἶναι ἡ ἀφετηριακὴ δυνατότητα τοῦ ὑποκειμένου νὰ 
σχετίζεται, νὰ πραγματοποιεῖ μιὰ ἀντιληπτικὴ σχέση μὲ τὰ 
ὑπαρκτά. Ἀντιλαμβάνεται τὴν ὕπαρξη ὡς φανέρωση, καὶ τὴ 
φανέρωση ὡς σημαντικὴ τῆς ἑτερότητας κάθε φαινομένου.



1.331
Κάθε τι ποὺ ὑπάρχει σχετίζεται μὲ μένα, μὲ μιὰ καταρχὴν σχέση 
ποὺ συγκροτεῖται μέσῳ τῶν ἀντι-κειμένων φυσικῶν ἐνεργειῶν —
τῆς ἐνέργειας τοῦ φωτός (ποὺ κάνει τὰ ἀντι-κείμενα νὰ εἶναι 
φαινόμενα), ἢ τοῦ ἤχου (ποὺ τὰ κάνει ἀκουστὰ), ἢ τῆς ἐνέργειας 
ποὺ συναντάει τὴ δική μου ἁφὴ (καὶ κάνει τὰ ἀντικείμενα ἁπτὰ)
— ἀλλὰ καὶ τῆς ὑποκειμενικῆς ἀντιληπτικῆς μου ἐνέργειας. Ἡ 
ἀντιληπτικὴ σχέση εἶναι γεγονὸς ἐνεργητικῆς ἀνταπόκρισης τοῦ 
ὑποκειμένου στὴ φυσικὴ ἐνέργεια (τοῦ φωτός, τοῦ ἤχου, κ.λπ.)—
γεγονὸς συντονισμοῦ δύο ἐξίσου πρωτογενῶν, ἂν καὶ ἑτερογενῶν 
ἐνεργειῶν. Ὁ συντονισμὸς συγκροτεῖ σχέση στὸ ποσοστὸ ποὺ ἡ 
φυσικὴ «ἐντύπωση» ἐνεργεῖται ὡς λειτουργία σημαίνοντος.2 

1.332
Ἡ φυσικὴ «ἐντύπωση» συγκροτεῖ σχέση, ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ 
σημαίνει κάτι γιὰ μένα—ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ ἡ ἐντύπωση 
λειτουργεῖ ὡς σημαῖνον. Τὸ σημαῖνον ἀντιπροσωπεύει κάτι γιὰ 
κάποιον. Εἶναι λοιπὸν ἡ σημαντικὴ λειτουργία (ἡ λειτουργία τοῦ 
λόγου) ποὺ διαστέλλει τοὺς ὅρους τῆς σχέσης καὶ ἱδρύει τὴ σχέση
—συγκροτεῖ τὴν αὐτεπίγνωση τῆς ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας ὡς 
πρὸς τὸ σημαινόμενο «ἄλλο».

1.333
Ἡ ψυχαναλυτικὴ σχολὴ τοῦ Λακὰν (Lacan) προχώρησε ἀκόμα 
περισσότερο στὸν προσδιορισμὸ τῆς λειτουργίας τοῦ σημαίνοντος, 
ἀναλύοντας τὴν ἴδια τὴν «καταγωγή» του: Τὸ σημαῖνον 
ἐμφανίζεται γιὰ νὰ συγκεκριμενοποιήσει σὲ αἴτημα τὴν ἐρωτικὴ 
ἐπιθυμία τοῦ ὑποκειμένου, δηλαδὴ τὴν ἐπιθυμία πληρωματικῆς 
σχέσης—τῆς μόνης σχέσης πού, εἰδικὰ στὸν ἄνθρωπο, ὑπερβαίνει 
τὴ βιολογικὴ σκοπιμότητα τῆς ἡδονῆς ἢ τῆς διαιώνισης καὶ 
συνιστᾶ «ἔνστικτο ζωῆς, δηλαδὴ ζωῆς ἀθάνατης, ζωῆς 
ἀπερίσταλτης, ζωῆς ποὺ δὲν ἔχει ἀνάγκη ἀπὸ κανένα ὄργανο, 
ζωῆς ἁπλοποιημένης καὶ ἀκατάλυτης».3 Ἀπὸ τὴν πιστοποίηση 
αὐτὴ προκύπτουν δυὸ καταρχὴν συμπεράσματα: Ὅτι καὶ ἡ 
λειτουργία τοῦ σημαίνοντος προϋποθέτει ὡς ἀφετηρία τὸν 



«πυρήνα» τῆς ὑποκειμενικότητας—τὸν φορέα τῆς ἐπιθυμίας. Καὶ 
ὅτι τὸ γεγονὸς τῆς σχέσης δὲν ἐξαντλεῖται στὴν ἀντιληπτικὴ 
ἱκανότητα τοῦ ὑποκειμένου, ἀλλὰ ὁ τρόπος τῆς σχέσης εἶναι ὁ 
τρόπος τῆς ζωῆς —ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο τὸ ὑποκείμενο 
πραγματοποιεῖ τὴ ζωὴ καὶ «φέρεται» πρὸς τὴ ζωὴ— τὴ ζωὴ ὄχι 
ὡς βιολογικὴ ἐπιβίωση, ἀλλὰ ὡς ἀπερίσταλτη ἀπὸ τὸν χρόνο καὶ 
τὴ φθορὰ ὑπαρκτικὴ πληρότητα.

1.34
Ἐκτὸς ἀπὸ τὴν πρόκληση σχέσης ποὺ ἀναφέρεται στὸ ὑποκείμενο 
—ὡς λόγος-φανέρωση τοῦ ἀντι-κείμενου «ἄλλου»— λόγος εἶναι 
καὶ ἡ πρόκληση σχέσης ποὺ ἐκφέρεται ἀπὸ τὸ ὑποκείμενο καὶ 
ἀναφέρεται σὲ ἄλλα ὑποκείμενα, ὡς ἐνέργεια-φανέρωση τῆς 
ὑπαρκτικῆς του ἑτερότητας. Κάθε ἐνέργεια τοῦ ὑποκειμένου (ἡ 
ἀντιληπτική, ἡ ποιητικὴ ἢ δημιουργική, ἡ ἐπιθυμητική, ἡ κριτική, ἢ 
ὅποια ἄλλη) εἶναι πάντοτε λόγος σημαντικὸς τῆς ὑποκειμενικῆς 
ἑτερότητας.

1.341
Κάθε ἐνέργεια σημαντικὴ τῆς ἑτερότητας τοῦ ὑποκειμένου, εἶναι 
καὶ «λογικὴ» ἐμπειρία ὑποκειμενικῆς αὐτεπίγνωσης. Τὸ ἴδιο τὸ 
γεγονὸς τῆς ὑποκειμενικῆς αὐτεπίγνωσης εἶναι μιὰ βεβαιότητα 
ἐνεργητικῆς διαφοροποίησης τοῦ ὑποκειμένου ἀπὸ κάθε τι ποὺ 
δὲν εἶναι ὁ ἑαυτ ός του. Καὶ διαφοροποίηση σημαίνει τὴν 
πρωταρχικὴ ἐμπειρία μιᾶς ἐνεργούμενης διαστολῆς τοῦ 
ὑποκειμένου ἀπὸ ὁτιδήποτε «ἄλλο»—πρωταρχικὴ ἐμπειρία 
«λογικῆς» ἀναφορᾶς καί, ἑπομένως, σχέση. Ἡ ἀντιδιαστολὴ 
συγκροτεῖται μέσῳ τῆς λογικῆς (σημαντικῆς) φανέρωσης τοῦ 
«ἄλλου», ἀλλὰ καὶ μέσῳ τοῦ λόγου τῆς ἐνεργητικῆς 
αὐτεπίγνωσης, λόγου σημαντικοῦ τῆς ὑπαρκτικῆς ἑτερότητας τοῦ 
ὑποκειμένου.

1.4
Ὑπόσταση
Ὀνομάζουμε ὑπόσταση τὸν ἀφετηριακὸ «πυρήνα» συγκρότησης 
τοῦ ὑποκειμένου σὲ ὑπαρκτικὸ γεγονός. Δεχόμαστε ὅτι αὐτὸς ὁ 



«πυρήνας» ὑφ-ίσταται πραγματικά, ἵσταται-ὑπὸ � βρίσκεται 
«κάτω» ἢ «πίσω» ἀπὸ τοὺς τρόπους μὲ τοὺς ὁποίους ἐνεργεῖται 
ἢ λειτουργεῖ ἡ ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα τοῦ κάθε συγκεκριμένου 
ἀνθρώπου. Δεχόμαστε ὡς πραγματικὰ ὑπαρκτὸ τὸν ὑποστατικὸ 
«πυρήνα» τῆς ὑποκειμενικότητας, ὄχι ἐπειδὴ προκύπτει ὡς 
ἀναγκαιότητα ἀπὸ ἕνα συλλογιστικὸ σχῆμα, ἀλλὰ ἐπειδὴ 
μαρτυρεῖται θετικὰ καὶ δηλώνεται ἐμπειρικὰ ἀπὸ τὶς συνέπειες 
του: Τὴν παρέμβασή του γιὰ τὴ συγκρότηση τῆς ἀντιληπτικῆς καὶ 
κάθε ἄλλης ἐνεργητικῆς σχέσης, παρέμβαση ποὺ προσδίδει σὲ 
κάθε γεγονὸς ὑποκειμενικῆς ἐνέργειας χαρακτήρα ἀπόλυτης 
ἑτερότητας.

1.41
Ἡ αὐτεπίγνωση τῆς ὑπόστασης τοῦ ὑποκειμένου εἶναι ἡ 
πρωταρχικὴ γνωστικὴ βεβαιότητα—μιὰ βέβαιη (θετικὴ) γνώση, 
κοινὰ δεδομένη καὶ γι' αὐτὸ καθολικὰ ἔγκυρη. Κι ὅμως 
ἀναφέρεται σὲ μιὰ πραγματικότητα ποὺ ὑπερβαίνει τὸν 
νοηματικὸ καθορισμό της, δηλαδὴ σὲ ἕνα ὑπερβατικὸ δεδομένο. 
Ἡ χρήση τῆς λέξης ὑπερβατικὸς δὲν σημαίνει οὔτε «μυστικισμό», 
οὔτε καὶ ἄλογη καταφυγὴ σὲ ἀφηρημένες ἰδέες, ἀλλὰ μιὰ 
ἐμπειρικὴ πραγματικότητα ἀνυπότακτη στὸν νοηματικὸ ὁρισμό. Ἡ
ὑπόσταση τοῦ ὑποκειμένου εἶναι πιὸ πραγματικὴ ἀπὸ ὁτιδήποτε 
θὰ μποροῦσε νὰ ὁριστεῖ νοηματικὰ ἢ νὰ διαπιστωθεῖ αἰσθητὰ ἀπὸ 
τὸ ὑποκείμενο ὡς πραγματικό, ἀφοῦ αὐτὴ συνιστᾶ τὸν «φορέα» ἢ 
«συντελεστὴ» —δηλαδὴ τὴν καταρχὴν προϋπόθεση— τοῦ 
νοήματος καὶ τῆς αἴσθησης. Εἶναι ὑπερβατικὴ ἡ ὑπόσταση, 
ἀκριβῶς ἐπειδὴ προηγεῖται ὡς πραγματικότητα ἀπὸ κάθε 
διαπίστωση πραγματικότητας.

1.42
Ἡ ὑπόσταση τοῦ ὑποκειμένου εἶναι ἡ μόνη a priori σταθερὰ 
ἀκόμα καὶ στὰ πλαίσια μιᾶς κριτικῆς ἐκδοχῆς τῶν 
γνωσιοθεωρητικῶν μας προσβάσεων στὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς—
δηλαδὴ στὰ πλαίσια μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας. Ἡ 
πραγματικότητα τῆς ὑπόστασης τοῦ ὑποκειμένου προηγεῖται, ὡς 
γνωστικὸ δεδομένο, ἀπὸ ὁποιαδήποτε γνωσιοθεωρητικὴ στάση ἢ 



μέθοδο, ἑπομένως καὶ ἀπὸ τὴν κριτικὴ στάση.



2. Κριτικὴ ὀντολογία
Πιὸ συγκεκριμένα: Ὀνομάζουμε κριτικὴ ὀντολογία ἐκείνη τὴν 
ἀπάντηση στὸ ὀντολογικὸ ἐρώτημα —στὸ ἐρώτημα γιὰ τὸ Εἶναι 
καὶ τὰ ὄντα, τὴ σχέση τους καὶ τὴ διαφορά τους— ἀπάντηση ποὺ 
νὰ ὑπόκειται σὲ κριτικὴ ἐπαλήθευση, νὰ ἀνταποκρίνεται στὴν 
«ἀρχὴ» τῆς διαψευσιμότητας τῆς γνώσης. Μιὰ κριτικὴ ὀντολογία 
ἀνατρέπει τὶς ἀντικειμενοποιημένες διανοητικὲς μορφὲς 
προσδιορισμοῦ τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος —τὶς δογματικές, 
θετικιστικές, αἰτιοκρατικὲς ἢ φετιχιστικὲς ἐκδοχὲς τῆς ἀλήθειας, 
τὴν αὐθαιρεσία τοῦ μυστικισμοῦ, τοῦ ἀνορθολογισμοῦ, ἀλλὰ καὶ 
τοῦ αὐτονομημένου ὀρθολογισμοῦ— μεταθέτοντας τὴ δυνατότητα 
ἐπαλήθευσης (τῶν ὅποιων γνωστικῶν προτάσεων) στὴν ἐμπειρικὴ 
πρόσβαση, τὴν πάντοτε ὑποκείμενη σὲ κριτικὴ διασάφηση καὶ 
πληρέστερο καθορισμό.

2.1
Ἡ κριτικὴ ὀντολογία προτείνει ὁπωσδήποτε μιὰν ἀπάντηση στὸ 
ὀντολογικὸ ἐρώτημα, ἑπομένως μιὰ βάση ἢ ἀφετηρία γιὰ τὴν 
καθολικὴ ἑρμηνεία τοῦ ὑπαρκτοῦ, τὴν ἑρμηνευτικὴ θεώρηση τοῦ 
κόσμου καὶ τῆς Ἱστορίας. Ὅμως ἡ πρότασή της δὲν παγιώνεται σὲ
τελεσίδικους νοητικοὺς ἀφορισμούς. Ἑρμηνεύει θετικὰ τὴν 
ὀντότητα τῶν ὄντων (τὴ σχέση ὑποκειμένου-ἀντικειμένου), χωρὶς 
νὰ τὴν δεσμεύει σὲ μιὰν ἀμετάτρεπτη ἑρμηνευτικὴ διατύπωση—
ἐλευθερώνει τὴν ἀντίληψη τῆς ὀντότητας, τὴν ἑρμηνεία τοῦ 
ὑπαρκτοῦ, ἀπὸ κάθε δεσμευτικὸ προκαθορισμό, καὶ ἐπιτρέπει μιὰ 
γνωστικὴ πρόσβαση στὸ Εἶναι τῶν ὄντων πάντοτε ὑποκείμενη σὲ 
πληρέστερη κατανόηση.

2.11
Αἰτιώδης ἀρχή
Γιὰ νὰ συνιστᾶ καθολικὴ ὀντολογικὴ θεώρηση ἡ κριτικὴ ἑρμηνεία 
τοῦ ὑπαρκτοῦ, ὀφείλει νὰ ἀντιμετωπίσει καὶ τὸ πρόβλημα τῆς 
αἰτιώδους ἀρχῆς τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος. Ἀλλὰ γιὰ νὰ εἶναι 
κριτικὴ ἡ ἀναγωγὴ σὲ μιὰ ἀρχὴ αἰτιώδη, καθοριστικὴ τοῦ Εἶναι 
καὶ τοῦ γίγνεσθαι, δὲν μπορεῖ νὰ συνιστᾶ καταφυγὴ σὲ μὴ 



ἐμπειρικὲς ὑποθέσεις, νοητικὰ μόνο ὑποχρεωτικές. Οὔτε καὶ νὰ 
συνεπάγεται ἀποδοχὴ μιᾶς a priori ἀναγκαιότητας—αἰτιοκρατικὸ 
προκαθορισμὸ τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος. Εἶναι κριτικὴ ἡ ἐκδοχὴ 
τῆς αἰτιώδους ἀρχῆς, ὅταν ὑπερβαίνει τὴν ἀντίθεση (καὶ 
νοηματικὴ ἀντίφαση) ἐλευθερίας καὶ αἰτιώδους ἀρχῆς, στὸ 
ποσοστὸ ποὺ ἡ ἐμπειρία μπορεῖ νὰ βεβαιώσει τὴν ἐλευθερία ὡς 
ὑποστατικὴ ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος, τὸ ὑπαρκτικὸ 
γεγονὸς ὡς δυναμικὰ ἐνεργούμενη ὑποστατικὴ ἑτερότητα, μὴ 
ὑποκείμενη σὲ καθορισμοὺς a priori ἀναγκαιοτήτων.

2.12
Κριτικὴ σχέση
Οἱ ἀπαντήσεις στὸ ὀντολογικὸ ἐρώτημα διασώζουν τὴν ἑτοιμότητα 
κριτικῆς ἐπαλήθευσης ἢ καὶ διάψευσης (καὶ κατὰ συνέπεια μιᾶς 
πληρέστερης πάντοτε κατανόησης), ἂν δεχθοῦμε τὴ γνωστικὴ 
πρόσβαση στὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς ὡς ἐμπειρία σχέσης. Αὐτὸ 
σημαίνει ὅτι μιὰ ὀντολογικὴ πρόταση ἀληθεύει, ὄχι ὅταν ὑπακούει 
σὲ ὁποιονδήποτε κανόνα νοηματικῆς ὀρθότητας (ποὺ εἶναι ἐξ 
ὁρισμοῦ συμβατικὸς), ἀλλὰ ὅταν κατορθώνει τὸν μέγιστο (σὲ 
σύγκριση μὲ ἄλλες προτάσεις) διυποκειμενικὸ συντονισμὸ τῶν 
ἐμπειριῶν σχέσης (ἀντιληπτικῆς, αἰσθητῆς ἢ ὅποιας ἄλλης) μὲ τὶς 
πραγματικὲς φανερώσεις τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος. Καὶ τὸ 
κατόρθωμα τοῦ συντονισμοῦ δὲν μπορεῖ ποτὲ νὰ εἶναι ὁριστικό: 
Χαρακτηρίζουμε ὡς μέγιστο τὸ δεδομένο κατόρθωμα, ἀλλὰ 
μιλᾶμε γιὰ «κατόρθωμα», ποὺ σημαίνει: δὲν ἀποκλείουμε τὴ 
δυνατότητα πληρέστερου διυποκειμενικοῦ συντονισμοῦ τῆς 
ὑπαρκτικῆς ἐμπειρίας.

2.13
Οἱ νοηματικὲς διατυπώσεις σημαίνουν-ἐπισημαίνουν τὴν ἐμπειρία 
τῆς σχέσης χωρὶς ποτὲ νὰ τὴν ἐξαντλοῦν, ἀφοῦ ἡ σχέση 
ἐνεργεῖται (εἶναι ἀποτέλεσμα ἐνεργειῶν) ὡς ἔκφραση καὶ 
φανέρωση τῆς ὑπαρκτικῆς ἑτερότητας κάθε ὑποκειμένου. 
Ἑπομένως, ὑπάρχει πάντοτε περιθώριο γιὰ μιὰ εὐστοχότερη 
σημαντικὴ τῆς διυποκειμενικῆς ἐμπειρίας τῆς σχέσης—γιὰ 



διατυπώσεις πληρέστερα συμβολικὲς τῆς διυποκειμενικῆς 
ἐμπειρίας. Κάθε σημαντικὴ διατύπωση τῆς κοινῆς 
(διυποκειμενικῆς) ἐμπειρίας εἶναι συμβολική, (ὄχι ἐπειδὴ 
σημαίνει-ἐπισημαίνει ἀλληγορικὰ τὴν κοινὴ ἐμπειρία, ἀλλὰ) 
ἐπειδὴ συν-βάλλει, βάζει-μαζί, συντονίζει τὶς ἐπιμέρους 
ὑποκειμενικὲς ἐμπειρίες. Καὶ αὐτὴ ἡ συμβολικὴ διατύπωση 
μπορεῖ νὰ εἶναι ἀφετηρία καινούργιων ὑποκειμενικῶν 
προσβάσεων στὴ σχέση μὲ τὸ ἀντικείμενο τῆς κοινῆς ἐμπειρίας.

2.14
Δὲν μποροῦμε νὰ «ἀλλάξουμε» τὸν κόσμο μὲ τὴν ὁποιαδήποτε 
ἠθικοπλαστικὴ ἢ ἐπαναστατικὴ πράξη, ἂν δὲν σημάνουμε τὴν ἴδια 
τὴν πράξη μας καὶ τοὺς στόχους της—ἂν δὲν συμβολίσουμε μὲ 
λέξεις καὶ νοήματα τὸ ἀντικείμενο τῆς μεταλλακτικῆς μας 
προσπάθειας καὶ τὶς ἀνάγκες ποὺ μᾶς ὑπαγορεύουν τὴν ἀλλαγή. 
Ἂν μιλώντας γιὰ ἀλλαγὴ τοῦ κόσμου (die Welt zu verändern) 
ἐννοοῦμε τὸν κόσμο τῶν ἀνθρώπων ἢ τὸν κόσμο σὲ σχέση μὲ τοὺς 
ἀνθρώπους, τότε μιλᾶμε, πρὶν ἀπὸ κάθε τι ἄλλο, γιὰ τὸν κόσμο 
τῆς γλώσσας καὶ τῶν συμβόλων. Μόνο οἱ κάστορες ἢ οἱ 
ἀσπάλακες «ἀλλάζουν» τὸν κόσμο τους (τὶς ὑπόγειες στοές τους) 
δίχως νὰ σημασιοδοτοῦν καὶ ἑρμηνεύουν τόσο τὸν κόσμο τους ὅσο 
καὶ τὴν πράξη τους (—ἀλλὰ καὶ ἡ τελευταία αὐτὴ διαπίστωση 
μόνο μὲ ἐπιφυλάξεις μπορεῖ νὰ ἐκφέρεται).

2.2
Ἀλλοτρίωση 
Ἡ κάθε σχέση (ἀντιληπτική, αἰσθητή, παραγωγική, ἢ ὅποια ἄλλη) 
ἀκριβῶς ἐπειδὴ ἐνεργεῖται δυναμικὰ ὡς ἐμπειρικὴ πρόσβαση στὰ 
ὑπαρκτὰ καὶ στὸν τρόπο ὑπάρξεώς τους, συνεπάγεται τόσο τὸ 
τελεσφόρο, ὅσο καὶ τὸ ἀτελέσφορο τῆς ἐνέργειας—τὸ ἐνδεχόμενο 
τῆς πραγματοποίησης, ἀλλὰ καὶ τὸ ἐνδεχόμενο ἀποτυχίας τῆς 
σχέσης. Χαρακτηρίζουμε ὡς ἀποτυχία τῆς σχέσης τὴν ἀλλοτρίωσή 
της: τὴ μετατροπή της σὲ κάτι ἀλλότριο, διάφορο ἢ ξένο πρὸς τὴν 
πραγματικὴ σχέση. Καὶ πραγματικὴ εἶναι μιὰ σχέση, ὅταν 
διασώζει τὴν ἀκεραιότητα τῶν ὅρων ποὺ τὴν συγκροτοῦν καὶ τὴν 



τελεολογία τῆς συγκρότησής της.
2.21

(Ἂν ἡ ἀντιληπτικὴ λ.χ., σχέση ἀφήνει ἔξω ἀπὸ τὴν ἐμπειρία τῆς 
ἀντίληψης τοῦ ὑποκειμένου τὸν ἀντι-κείμενο ὅρο, ἂν τὸν 
μεταβάλλει ἀπὸ ἀντικείμενο τῆς ἀντίληψης σὲ οὐδέτερο —καὶ 
γνωστικὰ ἀδιάφορο— χρηστικὸ ἀντικείμενο, σὲ χρῆμα ὑπηρετικὸ 
τῶν τυφλῶν κτητικῶν ὀρέξεων τοῦ ἀτόμου, τότε μποροῦμε νὰ 
μιλᾶμε γιὰ ἀλλοτριωμένη σχέση.)

2.22
Κοινωνικὴ ἐπαλήθευση
Ἡ πιστοποίηση τῆς γνησιότητας ἢ τῆς ἀλλοτρίωσης τῆς σχέσης 
εἶναι ἐπίσης ἕνα γνωστικὸ γεγονός, δηλαδὴ γεγονὸς σχέσης καὶ 
πάλι. Καὶ ἐπειδὴ ἡ σχέση πιστοποίησης δὲν μπορεῖ νὰ ταυτίζεται 
μὲ τὴν ἴδια τὴ σχέση ποὺ ἡ γνησιότητά της πρέπει νὰ 
πιστοποιηθεῖ (κριθεῖ), ἀναπόφευκτα ἡ πιστοποίηση-κρίση 
λειτουργεῖ ὡς σύγκριση μὲ τὴν πραγματοποίηση τῆς ἴδιας αὐτῆς 
σχέσης ἀπὸ ἄλλα ὑποκείμενα—λειτουργεῖ ἡ κρίση ὡς διευρυμένη 
σχέση, ὡς κοινωνικὴ διεύρυνση τῆς ἀναφορικότητας τῆς σχέσης. Ἡ 
πιστοποίηση γνησιότητας τῆς σχέσης εἶναι κοινωνικὸ γεγονός: 
σχέση μετοχῆς-κοινωνίας στὴν κοινὴ πιστοποίηση. Δὲν βασίζεται 
καταρχὴν στὸν ἔλεγχο ὀρθότητας τῆς συγκεκριμένης σχέσης, μὲ 
βάση κριτήρια ποὺ ἐκλαμβάνονται (αὐθαίρετα) ὡς ὀρθὰ 
καθεαυτά, ἀλλὰ ζητάει νὰ ἐλέγξει ἂν ἡ συγκεκριμένη σχέση 
ἐπιμαρτυρεῖ τὸν λόγο τῆς κοινῆς ἐμπειρίας—ἂν συντονίζεται μὲ 
αὐτὸ γιὰ τὸ ὁποῖο πάντες ὁμοδοξοῦσι καὶ ὁ καθένας ἀτομικὰ 
ἐπιμαρτυρεῖ.

2.3
Ἀλήθεια
Ἡ τελευταία αὐτὴ διατύπωση διευκρινίζει καὶ τὴ σημαντικὴ (τὴ 
σημασία) τῆς λέξης ἀλήθεια, στὰ πλαίσια μιᾶς κριτικῆς 
ὀντολογίας: Ἡ ἀλήθεια δὲν εἶναι μιὰ στατικὴ ἐπισήμανση —
ἀτομική, νοητικὴ πιστοποίηση— «ἀντικειμενικῶν» δεδομένων, 



οὔτε ἡ μεθοδικὰ συγκροτημένη καὶ γι' αὐτὸ ἀκαταμάχητη 
ἀπόδειξη τῆς ὀρθότητας τῶν ἀτομικῶν νοητικῶν μας 
πιστοποιήσεων. Ἡ ἀλήθεια δὲν εἶναι ἀντικείμενο ποὺ ἁπλῶς 
συστοιχεῖ ἢ συμπίπτει μὲ τὸ ὑποκειμενικό μας ἐν-νόημα, ἀλλὰ 
γεγονὸς στὸ ὁποῖο μετέχουμε: εἶναι ὁ τρόπος τῆς 
πραγματικότητας. Καὶ αὐτὸς ὁ τρόπος εἶναι λογικός, ἐπειδὴ εἶναι 
μεθεκτός (προσιτὸς στὴ σχέση), ἡ δὲ μετοχὴ στὸν λόγο τῆς κοινῆς 
πραγματικότητας συνιστᾶ τὴν πιστότητα στὸ πραγματικό, δηλαδὴ 
τὴν ἀλήθεια.

2.31
Μιὰ τέτοια σημαντικὴ (σημασία) τῆς ἀλήθειας προϋποθέτει τὸν 
ἀποκλειστικὰ ἐμπειρικὸ χαρακτήρα τῆς ἀλήθειας—δὲν ἔχει τίποτε
τὸ ἰδεαλιστικὸ ἢ ἀφηρημένο. Ὅμως, ἡ προτεραιότητα τῆς 
ἐμπειρίας δὲν ἐξαντλεῖται στὶς ἀντιληπτικὲς ἱκανότητες τοῦ 
ὑποκειμένου: ἡ ὑποκειμενικὴ ἐμπειρία εἶναι ἡ ἀναγκαία, ὄχι ὅμως 
καὶ ἱκανὴ συνθήκη γιὰ τὴν πρόσβαση στὴν ἀλήθεια. Ἡ ἐμπειρία 
τοῦ ὑποκειμένου ἐπαληθεύεται ὡς γνωστικὸ γεγονός (γεγονὸς 
γνωστικῆς σχέσης), ὅταν ἡ σχέση ποὺ συγκροτεῖ τὴν ἐμπειρία τοῦ 
ὑποκειμένου συντονίζεται μὲ τὴ διυποκειμενικὴ ἐμπειρία σχέσης 
(ἀντιληπτικῆς τοῦ ἴδιου ἀντικειμένου)—ὅταν ἐπιμαρτυρεῖ τὸν 
λόγο τῆς κοινῆς ἐμπειρίας.

2.32
Ἂν ταυτίζουμε τὴν ἀλήθεια μὲ τὸν τρόπο τῆς πραγματικότητας —
τρόπο λογικό, δηλαδὴ μεθεκτὸ (προσιτὸ στὴ σχέση)— τότε κάθε 
γνώση ποὺ ἀληθεύει ἔχει μιὰ δεδομένη ὀντολογικὴ ἀφετηρία—δὲν 
ὑπάρχουν περιθώρια σχετικισμοῦ καὶ σκεπτικισμοῦ ὡς πρὸς τὴν 
ὕπαρξη ἀλήθειας. Εἶναι ὅμως δεδομένη ἡ ἀλήθεια ὄχι ὡς νοητὸ 
ἀντικείμενο (a priori καθορισμένο ἐν-νόημα), ὄχι ὡς πάγιος καὶ 
στατικὸς καθορισμός (ἀνερμήνευτο ἀξίωμα, ἀποκεκαλυμμένο 
δόγμα, πράγμα καθεαυτὸ). Ἡ ἀλήθεια δὲν εἶναι κάτι ἄλλο ἢ κάτι 
ἔξω ἀπὸ τὴν πραγματικότητα (κάτι ποὺ ἀφίσταται ἀπὸ τὴν 
πραγματικότητα προκειμένου νὰ τὴν καθορίσει). Εἶναι ὁ τρόπος 
τῆς πραγματικότητας, καὶ τὸ ἀληθεύειν εἶναι τὸ ἐμπειρικὸ 
μετέχειν-κοινωνεῖν σὲ αὐτὸ τὸν τρόπο. Ἡ ἐμπειρικὴ ἀκριβῶς 



δυναμικὴ τῆς μετοχῆς-κοινωνίας ἀποκλείει (ἢ κρίνει) τὸ 
ἐνδεχόμενο νὰ ταυτίσουμε τὴν ἀλήθεια μὲ τὴν ὑποταγὴ σὲ a priori 
τεθειμένες αὐθεντίες—μὲ τὴν ἀλλοτριωμένη σχέση ὑποταγῆς καὶ 
ἐξάρτησης τοῦ ὑποκειμένου ἀπὸ αὐθαίρετα ἀπριοριστικὰ 
δεδομένα.

2.321
Γνωστικὴ προφάνεια
Ἡ ἐτυμολογία τῆς ἑλληνικῆς λέξης ἀλήθεια μᾶς ἐπιτρέπει νὰ 
συμπεράνουμε ὅτι ἡ ἀφετηριακὴ σημαντικὴ (σημασία) τῆς 
ἀλήθειας προϋπέθετε τὸν ἐμπειρικὸ χαρακτήρα της: Ἡ λέξη 
παράγεται ἀπὸ τὸ ἐπίθετο ἀληθής, καὶ τὸ ἀληθὴς συγκροτεῖται 
ἀπὸ τὸ στερητικὸ α καὶ τὸ οὐσιαστικὸ λήθη—παράγωγο τοῦ 
λανθάνω (στὸν Ὅμηρο: λήθω) ποὺ σημαίνει κρύβομαι, διαφεύγω 
τὴν προσοχή, μένω ἀπαρατήρητος. Ἑπομένως ἀ-λήθεια σημαίνει 
τὴ μὴ-λήθη, τὴ μὴ-ἀπόκρυψη, ἄρα τὴ φανέρωση, τὴν προφάνεια. 
Ἀληθινὸ εἶναι αὐτὸ ποὺ φαίνεται, ποὺ γίνεται φανερό, ποὺ μοῦ 
γίνεται προσιτὸ ὡς φαινόμενο. Κάτι ἀληθεύει, ὅταν σχετίζεται μὲ 
μένα μὲ μιὰ φυσικὴ καταρχὴν σχέση, ποὺ συγκροτεῖται μέσῳ τῆς 
ἐνέργειας τοῦ φωτός, ἀλλὰ καὶ τῆς ἐνέργειας τῆς ἀντίληψης—
μέσῳ τῆς συνάντησης δύο ἐξίσου πρωτογενῶν ἐνεργειῶν ποὺ 
συγκροτοῦν τὴν ὑποκειμενική μου ἐμπειρία τῶν φαινομένων.

2.322
Εἶναι χαρακτηριστικὸ —καὶ ἴσως ὄχι τυχαῖο— ὅτι πολλὲς 
ἀρχαιοελληνικὲς λέξεις ποὺ προσδιορίζουν τὸ γνωστικὸ γεγονὸς ἢ 
τὸ προϊὸν τῆς γνωστικῆς λειτουργίας, ἔχουν σχέση μὲ τὴν αἴσθηση 
τῆς ὅρασης: Μιλᾶμε γιὰ θεωρία (ἀπὸ τὸ θεωρῶ, βλέπω), γιὰ ἰδέες 
(ἀπὸ τὸ ἰδεῖν), γιὰ φαινόμενα, φανέρωση, προφάνεια, ἐμφάνεια, 
ἀπόφανση, φαντασία, ἔμφαση, πρόφαση (ὅλα ἀπὸ τὸ φανέω-
φανέομαι � εἰς φάος-φῶς ἔρχομαι) καὶ χρησιμοποιοῦμε γιὰ τὸν 
προσδιορισμὸ τῆς λειτουργίας τοῦ λόγου τὸ ρῆμα φημί, ποὺ 
παράγεται ἀπὸ τὸ πιφαύσκω (�φέρνω στὸ φῶς, φωτίζω). Μὲ τὴν 
ἀφετηριακὴ αὐτὴ σημαντικὴ συσχέτιση γνώσης ἢ λόγου καὶ 
φωτισμοῦ, δὲν πρέπει νὰ εἶναι ἄσχετη καὶ ἡ ἐτυμολογία τῆς λέξης 



ἀλήθεια. Γνωρίζουμε τὴν πραγματικότητα στὸ ποσοστὸ ποὺ μᾶς 
γίνεται προφανής, γι' αὐτὸ καὶ ταυτίζουμε τὴν ἀλήθεια μὲ τὴν 
προφάνεια: Πραγματικὸ εἶναι ὅ,τι προσφέρεται στὴν ἐμπειρία τῆς 
προφάνειας, ὅ,τι ἐμπειρικὰ ἀληθεύει.

2.33
Ταυτίζουμε τὴν ἀλήθεια μὲ τὴν ἐμπειρία τῆς προφάνειας, ἀλλὰ 
αὐτὸ δὲν σημαίνει ὅτι ἡ προφάνεια εἶναι πάντοτε καὶ 
ὑποχρεωτικὰ μιὰ αἰσθητὴ ἐμπειρία, (δὲν εἶναι ἡ αἴσθηση τῆς 
ὅρασης ποὺ συγκροτεῖ σὲ κάθε περίπτωση τὴν ἐμπειρία τῆς 
προφάνειας). Ὑπάρχουν πάμπολλες πτυχὲς τῆς πραγματικότητας 
ποὺ μᾶς γίνονται προφανεῖς, χωρὶς νὰ εἶναι προσιτὲς στὴν 
αἴσθηση τῆς ὅρασης. Χρησιμοποιοῦμε τὶς λέξεις προφάνεια, 
φανέρωση, ἐμφάνεια κ.λπ. μὲ μεταφορικὸ περιεχόμενο: Ἐπειδὴ ἡ 
ὀπτικὴ ἐντύπωση μᾶς προσφέρει τὴν ἐναργέστερη ἀντίληψη τῆς 
πραγματικότητας, μεταφέρουμε τὸ ἀντιληπτικὸ ἀποτέλεσμα τῆς 
ὅρασης, ὡς χαρακτηρισμό, σὲ κάθε περίπτωση ἀντίληψης ποὺ 
θέλουμε νὰ τὴν προσδιορίσουμε ὡς ἐμπειρία ἐναργέστατη.

2.331
Προφάνεια-σχέση
Ἡ ἐμπειρία τῆς προφάνειας εἶναι ἐμπειρία ἐναργέστατης 
ἀντίληψης, καὶ ἡ ἐνέργεια τῆς ἀντίληψης δὲν ἐξαντλεῖται σὲ μόνη 
τὴ λειτουργία τῶν αἰσθήσεων—ὅπως δὲν ἐξαντλεῖται καὶ σὲ μόνη 
τὴ λειτουργία τῆς νόησης. Ἀφετηριακὴ προφάνεια εἶναι ἡ 
ἐμφάνιση τοῦ σημαίνοντος, δηλαδὴ ἡ ἐμπειρία τῆς σχέσης τοῦ 
ὑποκειμένου μὲ τὴν ἀντι-κείμενη πραγματικότητα. Ἡ σχέση 
σημαίνεται μὲ τὸν λόγο, καὶ ὁ λόγος γίνεται ἀντιληπτὸς μέσῳ τῶν 
ποικίλων ἀντιληπτικῶν δυνατοτήτων ἢ ἐνεργειῶν τοῦ 
ὑποκειμένου: τῶν αἰσθήσεων, τῆς νόησης, τῆς κρίσης, τῆς 
ἀφαιρετικῆς καὶ ἀναγωγικῆς ἱκανότητας, τοῦ συναισθήματος, τῆς 
διαίσθησης, τῆς ἐνόρασης κ.λπ. Τὸ σημαῖνον ἐμφανίζεται ὡς λόγος 
νοηματικῶν καθορισμῶν, αἰσθητῶν μορφῶν, συμβολικῶν 
ὑποτυπώσεων, εἰκονιστικῆς ἀλληγορίας, συνθετικῶν κρίσεων, 
ἀναγωγικῶν ἀφαιρέσεων, μαθηματικῶν (ποσοτικῶν) συσχετισμῶν, 



ὅπως καὶ ὡς «ἔμπρακτος» λόγος κάθε μορφῆς τέχνης καὶ κάθε 
δημιουργικῆς παραγωγικῆς δραστηριότητας. Ἡ λογικὴ σημαντικὴ 
τῆς σχέσης εἶναι ὁ πληρέστερος ὁρισμὸς τῆς προφάνειας—χωρὶς ἡ 
ἐμπειρία τῆς προφάνειας νὰ ἐξαντλεῖ ὁπωσδήποτε τὴν 
καθολικότητα τοῦ γεγονότος τῆς σχέσης.

2.332
Εἰκόνα
Οἱ ἀρχαῖοι Ἕλληνες ταύτισαν τὴ λειτουργία τοῦ σημαίνοντος μὲ 
τὴ λειτουργία τῆς εἰκόνας: Εἶδαν στὴν ἀντιληπτικὴ προφάνεια ποὺ
ἐξασφαλίζει ἡ θέα τῆς εἰκόνας, τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο ὁ 
σημαντικὸς λόγος «ἐγγράφεται» στὴν ὑποκειμενικὴ ἀντίληψη (στὸ 
«φρόνημα» τοῦ ἀνθρώπου4 ) καὶ συνιστᾶ ἐμπειρία. Ὁ Δημόκριτος 
ἑρμηνεύει τὴ σημαντικὴ λειτουργία τῆς γλώσσας ὡς λειτουργία 
εἰκονισμοῦ τῆς πραγματικότητας: Βλέπει τὶς λέξεις ὡς νοητὰ 
θεάματα, τὴ λειτουργία τῆς γλώσσας νὰ πραγματοποιεῖται «διὰ 
τῶν ὀνομάτων ὡς δι' εἰκόνων» καὶ χαρακτηρίζει τὰ ὀνόματα ὡς 
«ἀγάλματα φωνήεντα».5 Καὶ ὁ Ἀριστοτέλης ἐντοπίζει τὴν 
ἀντιληπτικὴ δυνατότητα στὸ φανταστικὸν τῆς ψυχῆς: στὴ 
δυνατότητα τῆς ψυχῆς νὰ φαντάζεται (νὰ θεωρεῖ ὡς εἰκόνα) τὸ 
γινωσκόμενο. Καὶ ἐπειδὴ οὐδέποτε νοεῖ ἄνευ φαντάσματος ἡ 
ψυχή, δὲν μποροῦμε νὰ μιλᾶμε γιὰ γνώση ξέχωρα ἀπὸ τὴ νοητικὴ 
φαντασία, τὴν ἀντιληπτικὴ θέα-θεωρία τῆς πραγματικότητας.6 

2.34
Ἀφηρημένη ἔννοια
Ἡ ἐμμονὴ στὴν εἰκονιστικὴ λειτουργία τοῦ σημαίνοντος —στὴν 
ταύτιση τῆς ἀλήθειας μὲ τὴν ἐμπειρία τῆς προφάνειας— μᾶς 
ἐπιτρέπει νὰ μὴ διαστέλλουμε οὔτε καὶ τὶς ἀφηρημένες ἔννοιες 
ἀπὸ τὴν ἐμπειρικὴ ἐκδοχὴ τοῦ γνωστικοῦ γεγονότος. Ὀνομάζουμε 
ἀφηρημένη ἔννοια τὴ νοητικὴ ἀντιληπτικὴ ἐμπειρία ποὺ 
προκύπτει ὡς προϊὸν ἀφαίρεσης ἀπὸ πλῆθος αἰσθητῶν 
«ἐντυπώσεων»: Ἀφαιροῦνται τὰ περιπτωτικὰ καὶ περιστατικὰ 
στοιχεῖα τῶν ἐπιμέρους αἰσθητῶν «ἐντυπώσεων» προκειμένου 
αὐτὲς νὰ συντεθοῦν σὲ μιὰ ἑνιαία εἰκόνα («φάντασμα»), εἰκόνα 



σημαντικὴ πολυμεροῦς ἀλλὰ καὶ «ὁμοειδοῦς» ἐμπειρίας. Καὶ 
αὐτὴ ἡ ἀφαιρετικὴ λειτουργία δὲν εἶναι δευτερογενὴς ἢ θελημένη: 
ἀνήκει στὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο τὸ ὑποκείμενο ἀντιλαμβάνεται 
τὴν πραγματικότητα, δηλαδὴ στὴν εἰκονιστικὴ λειτουργία τοῦ 
σημαίνοντος—λειτουργία ποὺ παραμένει εἰκονιστικὴ (παραμένει 
ἐμπειρία προφάνειας) καὶ ὅταν τὸ σημαῖνον ἀναφέρεται σὲ 
πολλότητα ὁμοειδῶν σημαινομένων.

2.341
Παράδειγμα πρῶτο: Ἔχουμε τὴν ἄμεση αἰσθητὴ ἐμπειρία ἢ 
συγκεκριμένες «ἐντυπώσεις» ἀπὸ πλῆθος βιβλίων: τὰ βιβλία εἶναι 
διαφορετικὰ σὲ μέγεθος, σὲ σχῆμα, σὲ ὄγκο, σὲ χρῶμα, σὲ 
ποιότητα ὑλικῶν, κ.λπ.—καὶ ὅμως ὅλες αὐτὲς οἱ διαφορετικὲς 
«ἐντυπώσεις» συναιροῦνται καὶ συγκροτοῦν μιὰ ἑνικὴ ἀντίληψη 
(νοητὴ εἰκόνα), ὅταν σημαίνουμε τὴν πολλότητα τῆς ἐμπειρίας μὲ 
τὸ γενικὸ ὄνομα «βιβλίο». Ἡ λέξη «βιβλίο» εἶναι μιὰ ἀφηρημένη 
ἔννοια (προϊὸν πολλαπλῶν ἀφαιρέσεων), ποὺ ὅμως δὲν παύει νὰ 
δηλώνει (νὰ κάνει προφανεῖς) ἐμπειρίες πραγματικῶν 
ἐντυπώσεων.

2.342
Παράδειγμα δεύτερο: Μὲ τὴ λέξη χῶμα («χοῦς») σημαίνουμε 
συγκεκριμένο ἀντι-κείμενο ὑλικό, ἄμεσα προσιτὸ στὴν αἰσθητὴ 
ἐμπειρία ἢ «ἐντύπωση». Ἔχουμε ὅμως καὶ τὴν ἐμπειρία τοῦ 
ἀντικειμένου ποὺ κατασκευάστηκε ἀπὸ χῶμα, ἐμπειρία ἐπίσης 
αἰσθητὴ καὶ ἄμεση, ποὺ τὴν σημαίνουμε μὲ τὸ ἐπίθετο χωμάτινος 
ἢ χοϊκός. Σὲ ἕνα τρίτο στάδιο ἐπισήμανσης, δηλώνουμε τὴν 
ἐμπειρία τοῦ κοινοῦ στοιχείου (ἢ τῆς κοινῆς ἰδιότητας) ποὺ ἔχουν 
ὅλα τὰ αἰσθητὰ ἀντικείμενα τὰ κατασκευασμένα μὲ χῶμα, καὶ 
σημαίνουμε τὸ κοινὸ αὐτὸ στοιχεῖο (τὴν κοινὴ ἰδιότητα) μὲ τὴ λέξη
χοϊκότητα. Ἀπὸ τὰ τρία αὐτὰ σημαίνοντα (χοῦς, χοϊκός, 
χοϊκότητα), τὸ πρῶτο παραπέμπει στὴν ἐμπειρία ἢ «ἐντύπωση» 
συγκεκριμένου ἀντικείμενου ὑλικοῦ, τὸ δεύτερο στὴν ἐμπειρία τοῦ 
ἴδιου αὐτοῦ ὑλικοῦ ποὺ τώρα ὅμως συνιστᾶ προσδιοριστικὴ 
ἰδιότητα (ἴδιον/ξεχωριστὸ γνώρισμα) συγκεκριμένου ἀντικειμένου, 
καὶ τὸ τρίτο σημαῖνον παραπέμπει στὴν ἐμπειρία τοῦ ἴδιου καὶ 



πάλι ὑλικοῦ, ὅταν συνιστᾶ ὄχι ἰδιότητα προσδιοριστικὴ 
ἀντικειμένου, ἀλλὰ προσδιορισμὸ τρόπου τοῦ «ἰδιάζειν» (εἶναι τι 
χοϊκὸν).

2.343
Παράδειγμα τρίτο: Ἂν τὸ ἐπίθετο χοϊκὸς σημαίνει τὴν ἰδιότητα 
ποὺ προσδίδει σὲ ἀντικείμενα ἕνα συγκεκριμένο ὑλικό (ὁ «χοῦς»), 
ἄλλα ἐπίθετα, ὅπως πρῶτος, μέσος, τελευταῖος, σημαίνουν θέση 
τῶν ἀντικειμένων στὸν χῶρο ἢ διαδοχὴ στὸν χρόνο. Ἡ θέση στὸν 
χῶρο καὶ ἡ διαδοχὴ στὸν χρόνο προσδιορίζουν ἐπίσης μιὰν 
ἰδιότητα τῶν ἀντικειμένων: προσδίδουν στὰ ἀντικείμενα ἴδιον 
(ξεχωριστὸ) γνώρισμα, ποὺ σημαίνεται μὲ τὶς παραπάνω λέξεις, 
δηλαδὴ προσφέρεται στὴν ἀντιληπτικὴ (ἐμπειρικὴ) προφάνεια. Ἡ 
ἴδια αὐτὴ ἰδιότητα, ὅταν προσδιορίζει ὄχι ἀντικείμενα μέσα στὸν 
χῶρο καὶ στὸν χρόνο, ἀλλὰ μόνο καὶ γενικὰ τὸ «ἰδιάζον» τῆς 
θέσης στὸν χῶρο καὶ τῆς διαδοχῆς στὸν χρόνο, προσφέρεται στὴν 
ἀντιληπτικὴ (ἐμπειρικὴ) προφάνεια σημαινόμενη μὲ τὶς λέξεις: 
ἀρχή, μεσότητα, τέλος. Πρόκειται καὶ πάλι γιὰ ἀφηρημένα 
ἐννοήματα: ἀφαιροῦμε τὴν ἰδιότητα ἀπὸ τὰ ἀντικείμενα τὰ ὁποῖα 
αὐτὴ προσδιορίζει, προκειμένου νὰ σημάνουμε (μὲ ἀμείωτη 
ἀντιληπτικὴ προφάνεια) τὴ γενικὴ δυνατότητα αὐτοῦ τοῦ τρόπου 
τοῦ ἰδιάζειν—τοῦ εἶναι τι πρῶτον, μέσον ἢ ἔσχατον μέσα στὸν 
χῶρο καὶ στὸν χρόνο.

2.344
Παράδειγμα τέταρτο: Ἀφηρημένο ἐννόημα εἶναι καὶ κάθε ἄλλο 
σημαῖνον προσδιοριστικὸ ἰδιοτήτων καὶ μόνο, ὅπως: ἡ λευκότητα, 
ἡ πυκνότητα, ἡ ἀρετή, ἡ ἐλευθερία, ἡ δικαιοσύνη, ἡ τιμιότητα, 
κ.λπ., κ.λπ. Ὅλα αὐτὰ τὰ σημαίνοντα ἔχουν ἄμεση ἐμπειρικὴ 
προφάνεια, γιατὶ προκύπτουν (ἀφαιρετικὰ) ἀπὸ τὴν αἰσθητὴ 
«ἐντύπωση» ἢ ἐμπειρία προσδιορισμοῦ συγκεκριμένων ὑπαρκτῶν: 
τοῦ λευκοῦ ἀντικειμένου, τοῦ ἐλεύθερου ἢ ἐνάρετου ἀνθρώπου, 
κ.λπ. Ὁ ἐμπειρικὸς χαρακτήρας τέτοιων ἀφηρημένων ἐννοιῶν 
καταφαίνεται ἐναργέστερα στὴν περίπτωση ποὺ ἀναλαμβάνουμε 
νὰ τὶς ἑρμηνεύσουμε σὲ κάποιον ποὺ τὶς ἀγνοεῖ (λ.χ., σὲ ἕνα μικρὸ
παιδὶ): Θὰ χρειαστεῖ νὰ διηγηθοῦμε ἕνα περιστατικό (ἱστορικὸ ἢ 



μυθικὸ), ὅπου ἡ ἀφηρημένη ἰδιότητα μετατρέπεται σὲ ἐπίθετο 
προσδιοριστικὸ συγκεκριμένου προσώπου ἢ πράγματος, ἢ νὰ 
ἀναπαραστήσουμε αἰσθητὲς σχέσεις προσδιοριστικὲς τοῦ 
ἀφηρημένου νοήματος.

2.345
Ἡ ἰδιότητα τοῦ «χοϊκοῦ» ἀναφέρεται στὴ σύσταση ἑνὸς 
ἀντικειμένου (στὴν ἐνέργεια τὴ συστατικὴ τοῦ ἀντικειμένου), γι' 
αὐτὸ καὶ ἑρμηνεύεται συνήθως μὲ τὴ φράση: χοϊκὸ εἶναι κάθε τι 
ποὺ φτιάχνεται μὲ χῶμα (ἢ ἀπὸ χῶμα). Ἡ ἰδιότητα ὅμως τοῦ 
πρώτου, τοῦ μέσου, τοῦ λευκοῦ, τοῦ ἐλεύθερου, τοῦ ἐνάρετου 
κ.τ.ὅ., ἀναφέρεται ὄχι σὲ ἀντι-κείμενη (συστατικὴ τινὸς) ἐνέργεια, 
ἀλλὰ στὴν ὑποκειμενικὴ ἀντιληπτικὴ ἐνέργεια (στὸν τρόπο μὲ τὸν 
ὁποῖο τὸ ὑποκείμενο ἀντιλαμβάνεται τὰ ἀντι-κείμενα μέσα στὸν 
χῶρο ἢ στὸν χρόνο), ἢ στὴν ὑποκειμενικὴ κριτικὴ ἐνέργεια (στὴν 
ἀποτίμηση ἀπὸ τὸ ὑποκείμενο τοῦ ἐλεύθερου, δίκαιου, ἐνάρετου 
κ.λπ. τρόπου τῶν πράξεων τοῦ ἀντι-κείμενου ἀνθρώπου). Καὶ στὶς
δυὸ πάντως περιπτώσεις, τὸ ἀφηρημένο σημαῖνον ἔχει τὴν ἴδια 
ἐμπειρικὴ προφάνεια, ποὺ εἶναι ἡ προφάνεια ἑνὸς γεγονότος 
σχέσης—ὄχι ὁπωσδήποτε αἰσθητῆς, ἀλλὰ ὁπωσδήποτε 
ἀντιληπτικῆς (σχέσης ποὺ ἐνεργεῖται μέσῳ τῶν ποικίλων 
ἀντιληπτικῶν δυνατοτήτων ἢ ἐνεργειῶν τοῦ ὑποκειμένου: τῆς 
νόησης, τῆς κρίσης, τῆς φαντασίας, τῆς ἀναγωγῆς, τοῦ 
συναισθήματος, τῆς διαίσθησης, τῆς ἐνόρασης, κ.λπ.).

2.346
Ἡ ἀφηρημένη ἔννοια λειτουργεῖ ὁπωσδήποτε ὡς σημαῖνον, ἀπὸ τὴ 
στιγμὴ ποὺ ἐκφέρεται ὡς «ἀκουστικὴ εἰκόνα» καὶ γλωσσικὸ 
«σημεῖο» (image acoustique–signe linguistique). Ἑπομένως, ἡ 
ἐπαλήθευση τῆς ἀφηρημένης ἔννοιας δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι κάτι 
ἄλλο ἀπὸ ἐπαλήθευση τῆς σχέσης ποὺ συγκροτεῖται μὲ τὴν 
ἐμφάνιση τοῦ σημαίνοντος. Καὶ εἴδαμε ὅτι ἡ ἐπαλήθευση τῆς 
σχέσης δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι κάτι ἄλλο ἀπὸ τὴν κοινωνική της 
διεύρυνση, τὸν συντονισμὸ τῆς ἐμπειρίας τῆς σχέσης μὲ τὴ 
διυποκειμενικὴ πιστοποίηση τῆς ἴδιας αὐτῆς ἐμπειρίας.



2.35
Σὲ πολλὲς περιπτώσεις (φιλοσοφικῶν σχολῶν ἢ καὶ ἱστορικῶν 
περιόδων) ἡ ἀνθρώπινη σκέψη ταύτισε τὸ ἀφηρημένο μὲ τὸ 
ἀνύπαρκτο. Σὲ ἄλλες περιπτώσεις, ταύτισε τὸ ἀφηρημένο μὲ τὸ 
ὄντως ὑπαρκτό. (Στὶς πρῶτες περιπτώσεις, ἡ «χοϊκότητα» λ.χ., 
ἐκλαμβάνεται ὡς ἁπλὸ ὄνομα ποὺ δὲν παραπέμπει σὲ καμιὰ 
πραγματικότητα, ἐνῶ στὶς δεύτερες περιπτώσεις ἡ «χοϊκότητα» 
παραπέμπει στὴ δεδομένη, αἰώνια καὶ ἀναλλοίωτη 
πραγματικότητα τοῦ λόγου ποὺ μᾶς ἐπιτρέπει νὰ ἀναγνωρίζουμε 
ὡς «χοϊκὸ» κάθε ἀντικείμενο φτιαγμένο ἀπὸ χῶμα.) Καὶ οἱ δυὸ 
ἐκδοχὲς παραθεωροῦν τὸ γεγονὸς ὅτι κάθε ἀφηρημένο «σημεῖο» 
(νοηματικὸ-γλωσσικό, εἰκαστικό, μουσικὸ ἢ ὄποιο ἄλλο) 
λειτουργεῖ ὁπωσδήποτε ὡς σημαῖνον, καὶ τὸ σημαῖνον συγκροτεῖ 
ὁπωσδήποτε ἀντιληπτικὴ σχέση. Ἡ ἀντιληπτικὴ σχέση ἔχει 
ἐμπειρικὴ προφάνεια τόσο στὴν περίπτωση ποὺ τὸ σημαῖνον 
παραπέμπει σὲ αἰσθητὴ ἐντύπωση, ὅσο καὶ στὴν περίπτωση ποὺ 
παραπέμπει σὲ νοητή, φανταστική, κριτική, ἀναγωγική, 
διαισθητικὴ ἢ ὅποια ἄλλη ἐμπειρία. Ἡ ἐπαλήθευση τῆς ἐμπειρικῆς
προφάνειας δὲν ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὸν αἰσθητὸ ἢ ὄχι χαρακτήρα τοῦ 
σημαινομένου, ἀλλὰ ἀπὸ τὴ γνησιότητα ἢ ἀλλοτρίωση τῆς σχέσης 
τοῦ ὑποκειμένου μὲ τὸ σημαινόμενο. Καὶ ἡ γνησιότητα ἢ 
ἀλλοτρίωση τῆς σχέσης εἶναι γεγονὸς κοινωνικῆς πιστοποίησης.

2.351
Ἡ ταύτιση τοῦ ἀφηρημένου μὲ τὸ ἀνύπαρκτο ἢ μὲ τὸ ὄντως 
ὑπαρκτό, σημαίνει τὴν ἀπόδοση στὸ ἀφηρημένο ἑνὸς a priori 
ὀντολογικοῦ περιεχομένου. Καὶ στὶς δυὸ περιπτώσεις τὸ 
ἀφηρημένο παραπέμπει στὴν ὑπαρκτικὴ «ποιότητα» τοῦ ἰδεατοῦ 
ἢ ἄυλου ἢ πνευματικοῦ. Καὶ οἱ μὲν ἰδεαλιστὲς ξεκινοῦν ἀπὸ τὴν a 
priori (ἀξιωματικὴ καὶ ἀναπόδεικτη) «ἀρχὴ» ὅτι πραγματικὰ 
ὑπαρκτὸ εἶναι μόνο ἡ ἄφθορη, ἀμετάβλητη καὶ ὑπερχρονικὴ ἰδέα 
ἢ τὸ πνεῦμα. Ἐνῶ οἱ ὑλιστὲς ἐπιμένουν στὴν ἐπίσης a priori 
(ἀξιωματικὴ καὶ ἀναπόδεικτη) «ἀρχὴ» ὅτι πραγματικὰ ὑπαρκτὸ 
εἶναι μόνο τὸ ὑλικὸ ἀντικείμενο—ἔστω φθαρτὸ καὶ ἐφήμερο. Ὁ 
«δογματικὸς» (ἀξιωματικὸς καὶ ἀναπόδεικτος) χαρακτήρας τῆς 



«ἀρχῆς» καὶ στὶς δυὸ περιπτώσεις, ἀποκλείει νὰ βασίσουμε στὸν 
ἰδεαλισμὸ ἢ στὸν ὑλισμὸ τὶς προϋποθέσεις μιᾶς κριτικῆς 
ὀντολογίας.

2.36
Κοινωνικὴ ἐπαλήθευση
Ἡ κριτικὴ ὀντολογία οἰκοδομεῖται μὲ τὴν καταρχὴν ἀπόρριψη 
κάθε a priori (ἀξιωματικῆς καὶ ἀναπόδεικτης) «ἀρχῆς», δηλαδὴ 
κάθε δεδομένης καὶ μὴ ἐπαληθεύσιμης ἀπὸ τὴν ἐμπειρία γνώσης. 
Ἡ γνώση εἶναι γεγονὸς ἐμπειρικῆς σχέσης καὶ ἡ σχέση ὑπόκειται 
σὲ ἐπαλήθευση τῆς γνησιότητας ἢ ἀλλοτρίωσής της μέσῳ τῆς 
κοινωνικῆς της διεύρυνσης. Ἐπαληθεύεται μὲ τὸν ἴδιο τρόπο (τὸν 
τρόπο συντονισμοῦ τῆς κοινωνικῆς ἐμπειρίας) τόσο ἡ γνώση τῶν 
ὑλικῶν φαινομένων, ὅσο καὶ τῶν πνευματικῶν λειτουργιῶν ἢ 
ἐκδηλώσεων. Ἡ διυποκειμενικὴ-κοινωνικὴ ἐμπειρία κρίνει ἂν ἡ 
ἀντιληπτικὴ σχέση τοῦ ὑποκειμένου συγκροτεῖ πραγματικὴ γνώση 
ἢ ψευδαίσθηση.

2.361
Ἡ γνώση δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι οὔτε μόνο ἀντικειμενική 
(ἀνεξάρτητη ἀπὸ τὸ ὑποκείμενο), οὔτε μόνο ὑποκειμενική 
(ἀδιάφορη γιὰ τὸ ἀντικείμενο). Ἡ πόλωση ἀντικειμενικότητας καὶ 
ὑποκειμενικότητας διαστέλλει καὶ αὐτονομεῖ ὑποκείμενο καὶ 
ἀντικείμενο, παύει δηλαδὴ νὰ τὰ ἐκδέχεται ὡς ὅρους τῆς 
γνωστικῆς σχέσης. Ἡ ἀντίληψη ἢ πιστοποίηση τοῦ ὑπαρκτοῦ 
μετατίθεται ἀπὸ τὸ γεγονὸς τῆς σχέσης τοῦ ὑποκειμένου μὲ τὸ 
ὑπαρκτό (ἀπὸ τὸν τρόπο τῆς ἐμπειρίας), σὲ a priori ἐξω-
εμπειρικὲς «ἀρχές»: στὴν ταύτιση τῆς ἀντίληψης-πιστοποίησης μὲ 
τὴν αἰσθητὴ μόνο προφάνεια τοῦ ὑλικοῦ ἀντικειμένου ἢ μὲ τὴν 
ὑποκειμενικὴ βεβαιότητα τῆς ἰδεατῆς-πνευματικῆς σύλληψης.

2.37
Ἡ κριτικὴ ὀντολογία ξεκινάει ἀπὸ τὴν πρόταση (ποὺ ὑπόκειται 
πάντοτε σὲ κοινωνικὴ ἐπαλήθευση ἢ διάψευση) ὅτι ἡ ἀντιληπτικὴ 
ἐμπειρία δὲν ἐξαντλεῖται στὴν αἰσθητὴ προφάνεια —στὴν 
ἀντιληπτικὴ ἐνέργεια-λειτουργία τῶν αἰσθήσεων—, ἀλλὰ 



συγκροτεῖται ἡ ἐμπειρία τῆς προφάνειας μέσῳ πολλαπλῶν 
ἀντιληπτικῶν ἐνεργειῶν-λειτουργιῶν τοῦ ὑποκειμένου, ὅπως ἡ 
νόηση, ἡ κρίση, ἡ φαντασία, τὸ συναίσθημα, ἡ διαίσθηση, ἡ 
ἐνόραση—ἢ ὅποια ἄλλη. Κάθε μιὰ ἀπὸ αὐτὲς τὶς ἐνέργειες τοῦ 
ὑποκειμένου εἶναι πάντοτε ἱδρυτικὴ σχέσης μὲ τὴν ἀντι-κείμενη 
πραγματικότητα, σχέσης ποὺ συγκροτεῖται μὲ τὴν ἐμφάνιση τοῦ 
σημαίνοντος καὶ ποὺ συγκροτεῖ τὴν ἐμπειρία μετοχῆς τοῦ 
ὑποκειμένου στὴν ἀντίληψη (προφάνεια) τοῦ σημαινομένου. 
Ἀφετηρία τῆς ἐμπειρικῆς προφάνειας εἶναι ἡ καθολικότητα τῆς 
σχέσης καὶ ὄχι ἡ μερικότητα τῆς αἰσθητῆς ἐντύπωσης.

2.371
Παράδειγμα πρῶτο: Ἡ λέξη «πνεῦμα» εἶναι σημαντικὴ μιᾶς 
αἰσθητῆς καταρχὴν προφάνειας: Στὴν ἀρχική της χρήση ἡ λέξη 
δηλώνει τὸν ἄνεμο, τὸ φύσημα (πνοὴ) τοῦ ἀέρα. Εἶναι αἰσθητὴ ἡ 
προφάνεια, χωρὶς ὅμως νὰ εἶναι καὶ ὁρατὸ τὸ προφανές. Τὴν ἴδια 
αὐτὴ ἐμπειρία (τοῦ ἄμεσα προφανοῦς καὶ μὴ ὁρατοῦ) τὴν ἔχουμε 
καὶ σὲ ἄλλες περιπτώσεις, στὶς ὁποῖες καὶ μεταφέρουμε 
ἀφαιρετικὰ τὸν ἴδιο σημαντικὸ προσδιορισμό, τὸν προσδιορισμὸ 
τοῦ «πνευματικοῦ»: χαρακτηρίζουμε ὡς «πνευματικές», ποικίλες 
λειτουργίες ἢ ἐνέργειες ἢ ἐμπειρίες—ὅπως ἡ νόηση, ἡ κρίση, ἡ 
φαντασία, τὸ συναίσθημα, ἡ προφορικὴ ἔκφραση, ἡ αἰσθητικὴ 
συγκίνηση, ἡ ἐρωτικὴ ἕλξη, ἡ δημιουργικὴ ἔμπνευση κ.τ.ὅ. Σὲ ὅλες 
αὐτὲς τὶς περιπτώσεις μιλᾶμε γιὰ «πνευματικὲς» λειτουργίες ἢ 
ἐνέργειες ἢ ἐμπειρίες, προκειμένου νὰ δηλώσουμε ἕνα 
ἀντιληπτικὸ γεγονὸς ποὺ —ὅπως καὶ τὸ «πνεῦμα» (ἄνεμος)— 
εἶναι ἄμεσα προφανές, ἂν καὶ μὴ ὁρατό. Ἡ προφάνεια ἔγκειται 
στὴν ἐνάργεια τῆς σχέσης ποὺ σὲ ὅλες αὐτὲς τὶς περιπτώσεις 
συγκροτεῖται ἀνάμεσα στὸ ὑποκείμενο καὶ στὴν ἀντικείμενη (μὴ 
ταυτιζόμενη μὲ τὸ ὑποκείμενο) πραγματικότητα—σχέσης ποὺ 
κάνει τὴν πραγματικότητα νὰ ἀληθεύει, νὰ εἶναι προφανὴς γιὰ τὸ 
ὑποκείμενο.

2.372
Παράδειγμα δεύτερο: Ἡ ἐπίσης «ἀφηρημένη» λέξη «ψυχὴ» 
σήμαινε καταρχὴν μιὰν αἰσθητὴ καὶ αὐτὴ προφάνεια: Παράγεται 



ἡ ψυχὴ ἀπὸ τὸ ρῆμα ψύχω ποὺ θὰ πεῖ: πνέω—στὴν ἀρχική της 
χρήση ἡ λέξη δήλωνε ὅ,τι καὶ τὸ «πνεῦμα», δηλαδὴ τὸ φύσημα 
(τὴν πνοὴ) τοῦ ἀέρα. Ἀλλὰ στὴν ἐποχὴ κιόλας τοῦ Ὁμήρου, ἡ λέξη 
προσδιόριζε εἰδικότερα τὴν πνοὴ (εἴσοδο καὶ ἔξοδο τοῦ ἀέρα) στὸ 
ἀνθρώπινο σῶμα, ὡς προϋπόθεση ζωῆς καὶ λειτουργίας τοῦ 
σώματος. Ἔτσι ἡ ψυχὴ-πνοὴ ἀρχίζει νὰ σημαίνει τὴ ζωτικὴ 
δύναμη τοῦ ἀνθρώπου ἢ τοῦ ζώου, τὸ στοιχεῖο ποὺ ζωοποιεῖ τὰ 
ἔμβια ὄντα. Στὴν ὁμηρικὴ γλώσσα ἡ ψυχὴ ἐπισημαίνεται κυρίως 
τὴ στιγμὴ τῆς «ἀναχώρησής» της ἀπὸ τὸ σῶμα —καὶ αὐτὴ ἡ 
«ἀναχώρηση», ἡ ἔξοδος τῆς τελευταίας πνοῆς, ἀφήνει τὸ σῶμα 
δίχως ζωή, νεκρό, ὑποκείμενο στὴ διάλυση καὶ στὸν ἀφανισμό. 
Δίχως ψυχὴ-πνοὴ τὸ ἔμβιο ὂν παύει νὰ εἶναι αὐτὸ ποὺ εἶναι, χάνει 
τὴν ὑπαρκτική του ταυτότητα—ὄχι μόνο τὴν ἰδιότητα τοῦ ἐμβίου, 
ἀλλὰ καὶ ὅσα τὴν συνοδεύουν: Ὁ ἄνθρωπος λ.χ., χάνει μαζὶ μὲ τὴν 
ψυχὴ καὶ τὴ μορφική του ἑτερότητα —τὸ σωματικό του κάλλος—, 
τὸν λόγο του, τὴ δυνατότητα νὰ νοεῖ, νὰ κρίνει, νὰ χαίρεται, νὰ 
ἀγαπάει, νὰ ἐρωτεύεται, νὰ δημιουργεῖ. Χάνει κάθε τι «ἴδιον» 
τοῦ ἀνθρώπου, χάνει τὸν «ἑαυτ ό» του. Ὁ ἄνθρωπος εἶναι ὁ ἑαυτ 
ός του, ὅσο ὑπάρχει ψυχὴ μέσα του. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ λέξη ψυχὴ 
ἀρχίζει πολὺ νωρὶς νὰ σημαίνει ὅ,τι σήμερα προσπαθοῦμε νὰ 
προσδιορίσουμε μὲ τὶς λέξεις ἐγώ, ἑαυτός, ὑποκειμενικὴ 
ταυτότητα, προσωπικότητα τοῦ ἀνθρώπου.



3. Ψυχὴ-πνεῦμα-σῶμα
Μὲ τὴν τελευταία αὐτὴ σημασία της ἡ λέξη ψυχή, ὅπως καὶ ἡ 
λέξη πνεῦμα, σημαίνει μιὰ πραγματικότητα ἄμεσης ἐμπειρικῆς 
προφάνειας—χωρὶς τὸ προφανὲς νὰ εἶναι καὶ ὁρατό. Ἡ 
πραγματικότητα τῆς ψυχῆς ἢ τοῦ πνεύματος δηλώνεται 
(ἀληθεύει) μέσῳ τῆς ἐμπειρίας τῶν ἐνεργειῶν τοῦ ὑποκειμένου, 
ποὺ πραγματοποιοῦνται πάντοτε ὡς σχέσεις ἀποκαλυπτικὲς τῆς 
ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας.

3.1
Ἡ ἐμπειρικὴ προφάνεια τῶν ἐννοιῶν ψυχὴ καὶ πνεῦμα προκύπτει 
ἀπὸ τὴν ἐμπειρία ἐνεργούμενων σχέσεων—ἑπομένως ἔμμεσα καὶ 
μὲ τρόπο ὁπωσδήποτε ἀφαιρετικό. Ἀλλὰ καὶ ἡ ἐμπειρικὴ 
προφάνεια τῆς ἔννοιας σῶμα προκύπτει ἀπὸ τὴν ἐμπειρία 
ἐνεργούμενων σχέσεων καὶ ἑπομένως μὲ τρόπο ἔμμεσο καὶ 
ἀφαιρετικό. Ἡ ταύτιση τοῦ σώματος μὲ τὴν αἰσθητὴ ἐντύπωση τῆς
ὑλικῆς του προφάνειας δὲν ἐξαντλεῖ τὴν πραγματικότητα τοῦ 
σώματος, ποὺ εἶναι ἕνα ἀδιάκοπα ἐνεργούμενο γεγονός, μιὰ 
συνισταμένη λειτουργιῶν καὶ σχέσεων—ἀπὸ τὴ λειτουργία τῶν 
ἐπιμέρους κυττάρων ὣς τὴ λειτουργία τῶν ὀργάνων καὶ τὸν 
πολύτροπο συσχετισμό τους. Εἶναι τουλάχιστον ἀφελὲς νὰ 
«ἀκινητοποιοῦμε» τὰ σημαινόμενα τῶν ἐννοιῶν ψυχὴ καὶ σῶμα 
σὲ «ἐφ' ἅπαξ» καθορισμένα ἀντικείμενα ἀντιληπτικῆς 
προφάνειας (σὰν νὰ εἶναι λίθινα, ξύλινα ἢ μεταλλικὰ ἀντικείμενα), 
ἐνῶ πρόκειται γιὰ συνεχῶς συντελούμενα γεγονότα, σύνολα 
ἐνεργούμενων σχέσεων.

3.11
Συνηθίζουμε ὡστόσο νὰ διαστέλλουμε τὶς σωματικὲς ἀπὸ τὶς 
ψυχικὲς ἐνέργειες τοῦ ὑποκειμένου, στὸ ἐπίπεδο τῆς 
φαινομενικότητας τῶν συμπτωμάτων. Ἡ διαστολὴ αὐτή, ἂν καὶ 
τελείως συμβατική, συνόδευε πάντοτε τὴν ἀπόδοση (ἀξιωματικὴ 
καὶ ἀναπόδεικτη) ὀντολογικοῦ περιεχομένου ἄλλοτε μόνο στὴν 
ὕλη (σῶμα) καὶ ἄλλοτε μόνο στὸ πνεῦμα (ψυχὴ)—τὴ διαμάχη 
ἰδεαλιστῶν καὶ ὑλιστῶν μέσα στὴν Ἱστορία. Ἀλλὰ τόσο ἡ διαστολὴ 



σωματικῶν καὶ ψυχικῶν λειτουργιῶν, ὅσο καὶ ἡ διαμάχη ὑλιστῶν 
καὶ ἰδεαλιστῶν ἔχει ὁπωσδήποτε συμβατικὸ χαρακτήρα, 
τουλάχιστον γιὰ τὸν λόγο ὅτι ἀδυνατοῦμε νὰ προσδιορίσουμε 
σαφὴ ὅρια ἀνάμεσα στὶς σωματικὲς καὶ στὶς ψυχικὲς λειτουργίες 
ἢ ἐνέργειες. Οἱ ἐνέργειες αὐτὲς ἀλληλοπεριχωροῦνται καὶ 
συσχετίζονται ἀμοιβαῖα, σὲ σημεῖο ποὺ εἶναι ἀδύνατο νὰ τοὺς 
ἀποδώσουμε ὁποιαδήποτε αὐτοτέλεια. Ἕνα ἕλκος τοῦ 
δωδεκαδακτύλου μπορεῖ νὰ εἶναι ψυχογενές, ὅπως καὶ μιὰ 
διαταραχὴ τῆς προσωπικότητας (μὲ σχιζοειδὴ συμπτώματα) 
μπορεῖ νὰ εἶναι ἀποτέλεσμα τραυματικῶν κακώσεων τοῦ 
ἐγκεφάλου.

3.12
Ὑλισμὸς καὶ ἰδεαλισμὸς ἀνήκουν ὁριστικὰ στὸ μουσεῖο τῆς 
Ἱστορίας τῆς Φιλοσοφίας, ἔστω κι ἂν συνεχίζουν νὰ ἐπιβιώνουν ὡς 
αὐθαίρετα ἰδεολογήματα στὸν χῶρο τῆς κοινωνικῆς πρακτικῆς. 
Ἀρκοῦν τὰ στοιχειώδη δεδομένα ὁποιασδήποτε ἀνθρωπολογικῆς 
σπουδῆς γιὰ νὰ μᾶς πείσουν, πὼς οὔτε τὸ σῶμα οὔτε καὶ ἡ ψυχὴ 
τοῦ ἀνθρώπου ἀποτελοῦν ὀντότητες καθεαυτές. Συνιστοῦν μόνο 
ἐνέργειες ἢ λειτουργίες πάντοτε καὶ ὁπωσδήποτε ἀποκαλυπτικὲς 
τῆς ἑτερότητας κάθε ὑποκειμένου. Ἡ ἴδια ἡ ἔννοια τῆς ὕλης, ὡς 
προσδιορισμὸς ὀντότητας καθεαυτήν, εἶναι μιὰ συμβατικὴ ἔννοια, 
ἀφοῦ γνωρίζουμε πιὰ ὅτι ἡ σύσταση καὶ συγκρότηση τῆς ὕλης 
εἶναι γεγονὸς ἐνεργούμενο—προφανὲς μόνο ὡς συσχετισμὸς 
στοιχειωδῶν ποσοτήτων (quanta) ἐνέργειας.

3.121
Ἡ ἐμπειρικὴ προφάνεια τῶν ἐννοιῶν σῶμα ἢ ὕλη, ψυχὴ ἢ πνεῦμα 
προκύπτει ἀπὸ τὴν ἐμπειρία ἐνεργούμενων σχέσεων—ἑπομένως 
ἔμμεσα καὶ μὲ τρόπο ὁπωσδήποτε ἀφαιρετικό. Σήμερα 
γνωρίζουμε ὅτι κάθε ἔννοια δηλωτικὴ τῆς φυσικῆς 
πραγματικότητας ἔχει ἐμπειρικὴ προφάνεια μόνο ὡς a posteriori 
προσδιορισμὸς ἐνεργούμενων σχέσεων—σχέσεων συχνὰ προσιτῶν 
μόνο στὴ μαθηματικὴ σημαντική. Ξέρουμε ὅτι ὑπάρχει λ.χ., τὸ 
ἠλεκτρόνιο, ἂν ὅμως θελήσουμε νὰ σημάνουμε μὲ ἔννοιες ἄμεσης 
προφάνειας τὴν ὕπαρξή του, θὰ πρέπει νὰ καταφύγουμε σὲ 



«ἀποφατικὸ» ὁρισμό: Θὰ ποῦμε ὅτι τὸ ἠλεκτρόνιο γίνεται 
ἐπιστημονικὰ ἀντιληπτὸ ἄλλοτε ὡς σῶμα καὶ ἄλλοτε ὡς κύμα, 
χωρὶς καθεαυτὸ νὰ εἶναι οὔτε τὸ ἕνα οὔτε τὸ ἄλλο, ἀλλὰ κάτι 
«πέρα» καὶ ἀπὸ τὰ δυὸ—ὑπερβαίνει τὶς δυνατότητες τῆς 
γεωμετρικῆς νοηματικῆς παράστασης. Τὸ προσδιορίζουμε ὡς 
«σῶμα», ὅταν θέλουμε νὰ δηλώσουμε τόπο, καὶ ὡς «κύμα», ὅταν 
θέλουμε νὰ δηλώσουμε ταχύτητα. Ἀλλὰ οὔτε ὁ τόπος οὔτε καὶ ἡ 
ταχύτητα ὑπάρχουν καθεαυτά, συγκροτοῦνται μόνο ἀπὸ τὴν 
παρατήρηση, ἀνάλογα μὲ τὸ εἶδος τῆς πειραματικῆς παρέμβασης 
τοῦ παρατηρητῆ. Ἡ παρατήρηση διαμορφώνει τὸ ἀντικείμενό της
—τὸ ἀντικείμενο δὲν συγκροτεῖται παρὰ μόνο ὡς παρατηρούμενο 
(ἀπὸ αὐτὴ τὴν ἴδια τὴν παρατήρηση), δὲν εἶναι ἀντικείμενο σὲ 
σχέση πρὸς τὸ ὑποκείμενο, ἀλλὰ εἶναι ἡ ἴδια ἡ σχέση.

3.2
Συνειδητοποιούμενη ἐμπειρία
Ὡστόσο, ἂν οἱ φυσικὲς-σωματικές, ἀλλὰ καὶ οἱ ψυχικὲς ἐνέργειες 
ἢ λειτουργίες μᾶς γίνονται προσιτὲς μέσῳ τῆς ἐμπειρίας 
ἐνεργούμενων σχέσεων, μᾶς μένει ἀπρόσιτη ἡ ἴδια ἡ λειτουργία 
συνειδητοποίησης τῆς ἐμπειρίας. Γνωρίζουμε πολλὰ γιὰ τὸν τρόπο 
(τὴ «φύση») καὶ τὴ μετάδοση τῶν ἐρεθισμάτων ἀπὸ τὰ 
αἰσθητήρια ὄργανα στὰ ἀνάλογα κέντρα τοῦ ἐγκεφάλου, εἴμαστε 
ὅμως σὲ πλήρη ἀδυναμία νὰ προσδιορίσουμε βιολογικοὺς 
παράγοντες καθοριστικοὺς τῆς λειτουργίας τῶν 
συνειδητοποιούμενων ἐμπειριῶν. Ἡ ἐπιστημονικὴ παρατήρηση 
μᾶς βεβαιώνει γιὰ μιὰ σχέση ἀλληλεπίδρασης ἀνάμεσα στὶς 
συνειδητοποιούμενες ἐμπειρίες καὶ στὴ δραστηριότητα τῶν 
ἐγκεφαλικῶν κυττάρων. Ἀλληλεπίδραση σημαίνει ὅτι ἡ 
δραστηριότητα τῶν ἐγκεφαλικῶν κυττάρων μπορεῖ νὰ προηγεῖται, 
ἀλλὰ μπορεῖ καὶ νὰ ἕπεται τοῦ «ψυχικοῦ» γεγονότος τῆς 
συνειδητοποίησης—ὑπάρχει μιὰ χρονικὴ ἀνακολουθία ἀνάμεσα 
στὴ νευρικὴ λειτουργία καὶ στὴ συνειδητοποίηση τῶν ἀντίστοιχων 
ἐμπειριῶν. Σύμφωνα μὲ πειραματικὲς ἐνδείξεις, μιὰ ἑκούσια 
ἀπόφαση ἢ μιὰ δημιουργικὴ ἔμπνευση, ὅπως καὶ ἡ ἐνεργητικὴ 
ἀνάκληση μιᾶς ἀνάμνησης ἢ ἡ προσπάθεια νὰ συλλάβουμε τὴ 



λέξη ποὺ θὰ ἐκφράσει μὲ ἀκρίβεια τὴ σκέψη μας, εἶναι 
λειτουργίες συνειδητοποίησης ποὺ ἀρχίζουν «κάπου ἀλλοῦ» καὶ 
κατόπιν διαβιβάζονται στὸν ἐγκέφαλο γιὰ ἐκτέλεση.

3.21
Μὲ τὰ πειραματικὰ πάντοτε δεδομένα τῆς νευροφυσιολογίας εἶναι
ὀρθότερο νὰ μιλᾶμε ὄχι γιὰ κάποιον «τόπο» ὅπου ἀρχίζουν οἱ 
λειτουργίες συνειδητοποίησης (προτοῦ διαβιβαστοῦν στὸν 
ἐγκέφαλο γιὰ ἐκτέλεση), ἀλλὰ γιὰ κάποιον «παράγοντα» ποὺ 
παρεμβαίνει ἐλέγχοντας καὶ καθορίζοντας τὴν ἐγκεφαλικὴ 
λειτουργία. Ἡ παρέμβαση αὐτοῦ τοῦ «παράγοντα» εἶναι 
ἰδιαίτερα σαφὴς στὶς περιπτώσεις ἐπιλεκτικῆς μνήμης, ἑστίασης 
τῆς προσοχῆς, κρίσης γιὰ τὴν ὀρθότητα μιᾶς ἀνακαλούμενης 
ἀνάμνησης—καί, κυρίως, σὲ κάθε γεγονὸς ὑπαρκτικῆς 
αὐτοσυνειδησίας, συνειδήσεως ὑποκειμενικῆς ταυτότητας. Ὁ 
ἐγκεφαλικὸς φλοιὸς ἔχει μιὰν ἀφάνταστα πολυμερισμένη 
λειτουργία κυττάρων, ὅμως αὐτὸς ὁ πολυμερισμὸς τῶν 
λειτουργιῶν συντίθεται καὶ «ἑστιάζεται» (ἀνάλογα μὲ τὴν 
προσοχή, τὴν ἐκλογή, τὸ ἐνδιαφέρον ἢ τὶς παρορμήσεις τοῦ 
ὑποκειμένου) ἀπὸ κάποιον ἐξω-εγκεφαλικὸ «παράγοντα», ποὺ 
«διαβάζει» ἐπιλεκτικὰ ἀπὸ τὸ πλῆθος τῶν ἀνώτερων 
ἐγκεφαλικῶν κέντρων, ἢ «παίζει» σὰν πιανίστας στὰ «πλῆκτρα» 
τῶν ἐγκεφαλικῶν κέντρων, προκειμένου νὰ συνθέσει τὴ 
συνειδητοποιούμενη ἐμπειρία.7 

3.22
Ἂν ὁ Λακὰν (Lacan) μίλησε γιὰ κάποιον «πυρήνα» (Kern) ἀπὸ 
«μὴ-νόημα» (ἢ ἀπὸ κάτι ποὺ ὑπερβαίνει κάθε νόημα ὄντας ἡ 
ὑποστατικὴ δυνατότητα τοῦ νοήματος) ποὺ παρεμβαίνει (σὲ ἕνα 
ἐπίπεδο προ-νοητικὸ καὶ προ-συνειδητὸ) γιὰ τὴ συγκρότηση τῆς 
ὑποκειμενικῆς ἀντίληψης, ὁ νευροφυσιολόγος Ἔκκλες (Eccles) 
μιλάει γιὰ τὸν «παράγοντα» ἑαυτὸς (Self) ποὺ σαφῶς 
παρεμβαίνει κατευθύνοντας καὶ καθορίζοντας τὴν ἐγκεφαλικὴ 
λειτουργία. Αὐτὸ τὸ Self («πυρήνας» ἢ ἀφετηριακὸς «παράγων» 
τῆς ὑποκειμενικῆς αὐτοσυνειδησίας) γίνεται ἐπιστημονικὰ 
ἀντιληπτό, ὅπως καὶ τὸ ἠλεκτρόνιο: μόνο ὡς a posteriori 



προσδιορισμὸς ἐνεργούμενων σχέσεων. Ἀλλὰ ὁ a posteriori 
προσδιορισμὸς δὲν μειώνει στὸ παραμικρὸ τὴν ἐμπειρικὴ 
προφάνεια τῆς ὕπαρξής του. Καὶ εἶναι ἀκριβῶς αὐτὸ τὸ Self (ὁ 
προ-νοητικὸς καὶ προ-συνειδητὸς «πυρήνας» τοῦ ὑποκειμένου) 
ποὺ ἀνταποκρίνεται ὡς προσδιορισμὸς σὲ ὅ,τι σημαίνεται στὴ 
φιλοσοφικὴ γλώσσα μὲ τὸν ὅρο ὑπόσταση τοῦ ὑποκειμένου.

3.23
Ἂν ἡ ὑπόσταση τοῦ ὑποκειμένου ἐνεργεῖται μέσῳ τῶν ψυχικῶν 
καὶ σωματικῶν λειτουργιῶν χωρὶς νὰ ταυτίζεται μὲ αὐτές, τότε 
εἴμαστε ὑποχρεωμένοι νὰ δεχθοῦμε τὴν ὕπαρξη μιᾶς 
πραγματικότητας ποὺ καταλύει τὴν «ἀρχὴ» τοῦ πρώτου 
θερμοδυναμικοῦ ἀξιώματος (: ὅτι στὸν κόσμο τῶν φυσικῶν 
ἀντικειμένων καὶ καταστάσεων, τῆς ὕλης καὶ τῆς ἐνέργειας, 
ἀποκλείεται ἡ ἀνάμειξη ὁποιουδήποτε στοιχείου ξένου πρὸς τὸν 
κόσμο αὐτὸν). Ὁ Πόπ περ (Popper) ἀναγνώρισε τὴ δυνατότητα 
ἀνοίγματος τοῦ κόσμου τῆς ὕλης-ἐνέργειας στὸν κόσμο τῆς 
ἐνσυνείδητης ἐμπειρίας, ἐπικαλούμενος τὸ ἐπιχείρημα ὅτι: ἕνας 
κλειστὸς κόσμος ὕλης-ἐνέργειας ποὺ διέπεται μόνο ἀπὸ τὴν 
ἀπροσδιοριστία (ἔτσι ὅπως αὐτὴ ἀπορρέει ἀπὸ τὴν ἐφαρμογὴ τοῦ 
νόμου τῶν πιθαν οτήτων στὸ κβαντικὸ ἐπίπεδο), θὰ ἦταν ἕνας 
κόσμος ποὺ τὸν κυβερνάει ἡ τύχη, δίχως περιθώρια γιὰ τὴν 
ἀνθρώπινη ἐλευθερία καὶ δημιουργικότητα. Ὅμως ἡ ἀνθρώπινη 
ἐλευθερία καὶ δημιουργικότητα, παρὰ τοὺς περιορισμοὺς καὶ τὶς 
σχετικότητες, εἶναι ἕνα πραγματικὸ γεγονός, καθολικὰ 
μαρτυρούμενο ἀπὸ τὴ διυποκειμενικὴ ἐμπειρία.8 

3.231
Ἂν εἴμαστε ὑποχρεωμένοι νὰ δεχθοῦμε τὴν ὕπαρξη μιᾶς 
πραγματικότητας «ἄλλης» ἢ «ξένης» πρὸς τὸν κόσμο τῆς ὕλης-
ἐνέργειας, κι ἂν αὐτὴ ἡ «ἄλλη» πραγματικότητα ταυτίζεται μὲ 
ὅ,τι ὀνομάζουμε ὑπόσταση τοῦ ὑποκειμένου, τότε ἡ ὑπόσταση 
παραμένει ἀνυπότακτη στὶς προϋποθέσεις λειτουργίας τοῦ 
κόσμου τῆς ὕλης-ἐνέργειας, ἑπομένως ἀνυπότακτη καὶ στὴν 
«ἀρχὴ» τοῦ δεύτερου θερμοδυναμικοῦ ἀξιώματος, τὴν ἀρχὴ τῆς 
«ἐντροπίας»: Αὐτὸ σημαίνει, πὼς δεν μπορεῖ νὰ ἀποκλεισθεῖ ἡ 



συνέχιση ὑπάρξεως τῆς ὑπόστασης τοῦ ὑποκειμένου μετὰ τὸν 
θάνατο τοῦ σώματος. Γράφει ὁ Ἔκκλες: «Τί συμβαίνει στὸ 
ἐνσυνείδητο Self ὅταν πεθαίνει ὁ ἐγκέφαλος; Τὸ θαυμαστὸ ὄργανό 
του ἀποσυντίθεται καὶ δὲν εἶναι πιὰ εὐαίσθητο στὶς γνώριμες 
θωπεῖες του. Νὰ ἀνανεώνεται ἄραγε τὸ Self μὲ κάποια ἄλλη 
μορφὴ ἢ κάποιον ἄλλον τρόπο ὑπάρξεως; Τὸ ἐρώτημα αὐτὸ 
ξεπερνάει τὰ ὅρια τῆς ἐπιστήμης, καὶ οἱ ἐπιστήμονες πρέπει νὰ 
ἀποφεύγουν νὰ δίνουν ὁριστικὲς ἀρνητικὲς ἀπαντήσεις».9 

3.232
Στὰ πλαίσια μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας δεχόμαστε ὡς ἀληθὴ τὴν 
πρόταση τῶν φυσικῶν ἐπιστημῶν γιὰ τὴν ὕπαρξη μιᾶς 
πραγματικότητας «ἄλλης» ἢ «ξένης» πρὸς τὸν κόσμο τῆς ὕλης-
ἐνέργειας, στὸ ποσοστὸ ποὺ αὐτὴ ἡ πρόταση ἑρμηνεύει 
πληρέστερα ἀπὸ ἄλλες τὸ γεγονὸς τῆς συνειδητοποιούμενης 
ἐμπειρίας. Αὐτὴ ἡ ἀποδοχὴ εἶναι ἐνδεικτικὴ τοῦ τρόπου μὲ τὸν 
ὁποῖο ἡ μεταφυσικὴ μπορεῖ νὰ γίνει δεκτὴ στὰ πλαίσια τῆς 
κριτικῆς ὀντολογίας.



4. Προφάνεια σχέσεων
Εἶναι φανερὸ ὅτι ἡ «εἰκόνα» ποὺ σχηματίζουμε γιὰ τὴν 
πραγματικότητα μὲ τὰ δεδομένα τῆς σύγχρονης ἐπιστήμης, εἶναι 
τελείως διαφορετικὴ ἀπὸ τὴν εἰκόνα ποὺ μᾶς ἔδινε ἡ νευτώνεια 
φυσική, ἡ εὐκλείδεια γεωμετρία καὶ τὸ καρτεσιανὸ cogito. Οἱ 
συνέπειες ποὺ ἔχει αὐτὴ ἡ καινούργια «εἰκόνα» εἰδικὰ γιὰ τὴ 
φιλοσοφικὴ ὀντολογία, θὰ μποροῦσαν ἴσως νὰ συνοψισθοῦν στὴν 
ἀκόλουθη πρόταση—πάντοτε μὲ τὸ ἐνδεχόμενο μιᾶς πληρέστερης 
διατύπωσης: Ὅτι ἡ «εἰκόνα» τῆς πραγματικότητας δὲν εἶναι πιὰ 
εἰκόνα ἑνὸς συνόλου ὀντοτήτων μὲ δεδομένη λογικὴ ἄρθρωση καὶ 
δομή, ἀλλὰ ἑνὸς συνόλου σχέσεων ποὺ ἡ σημαντική τους δὲν 
ὑπακούει σὲ ἕναν καὶ μοναδικὸ κώδικα ἀναγνώσεως. Ἡ σχέση 
ἐμφανίζεται ὡς ὁ τρόπος τῆς πραγματικότητας, ἀλλὰ καὶ ὡς ὁ 
τρόπος γνώσεως τῆς πραγματικότητας. Αὐτὸς ὁ τρόπος τῆς 
σχέσης σχετικοποιεῖ ὁπωσδήποτε κάθε αἰσθητὴ καὶ νοητὴ 
προφάνεια, ὄχι μὲ τὴν ἔννοια ὅτι τὴν κάνει ἀμφίβολη καθεαυτὴν ἢ 
ἁπλῶς ἀμφισβητήσιμη, ἀλλὰ μὲ τὴν ἔννοια ὅτι ἐξαρτᾶ τὴν ὅποια 
προφάνεια ἀπὸ τὴν ἐμπειρία τῆς σχέσης καὶ τοὺς κώδικες 
σημάνσεως αὐτῆς τῆς ἐμπειρίας.

4.1
Ὁ ἰδεαλισμὸς καὶ ὁ ὑλισμὸς ἀνήκουν ὁριστικὰ στὸ μουσεῖο τῆς 
Ἱστορίας τῆς Φιλοσοφίας, ἀκριβῶς γιατὶ ἀντιπροσωπεύουν μιὰ 
θεώρηση τῆς πραγματικότητας (φυσικῆς ἢ μεταφυσικῆς) 
βασισμένη στὴ διαπίστωση ἢ στὴν ἀμφισβήτηση ὀντοτήτων 
(αἰσθητῆς ἢ νοητῆς προφάνειας), ποὺ διέπονται ἀπὸ νόμους 
καθοριστικοὺς τοῦ εἶναι καὶ τοῦ γίγνεσθαι. Φυσικὴ καὶ 
μεταφυσική, ὕλη καὶ πνεῦμα, ἰδέες καὶ αἰσθητὴ ἐμπειρία, ἐνθάδε 
καὶ ἐπέκεινα, φαινόμενες ἀτομικότητες καὶ καθολικὲς ἔννοιες, 
ἀντιπαρατάχθηκαν ἐπὶ αἰῶνες ὡς «χῶροι» προσδιορισμένοι μὲ τὴ 
βεβαιότητα μιᾶς «ἀντικειμενικῆς» (ἔξωθεν) πιστοποίησης—ὡσὰν 
τὸ σκεπτόμενο ὑποκείμενο νὰ ἵσταται-ἐκτὸς (σὲ ἀπόσταση ἀπὸ τὴ 
φύση καὶ τὴ μετα-φύση) καὶ νὰ διαπιστώνει «ἐξ ἀντικειμένου» 
συντελεσμένες ὀντότητες «καθεαυτὲς» ἢ «κατὰ τὸ φαινόμενον» ἢ 
«κατὰ τὸ νοούμενον». Ἂν ὅμως ἡ γνώση εἶναι προφάνεια 



σχέσεων καὶ ὄχι προφάνεια ὀντοτήτων, καὶ ἂν ὁ προσδιορισμὸς 
τῆς σχέσης εἶναι πάντοτε σχετικός (συνάρτηση τοῦ τρόπου 
μετοχῆς τοῦ παρατηρητῆ στὴν παρατήρηση, ὅπως καὶ συνάρτηση 
τοῦ κώδικα σημαντικῆς τῶν σχέσεων), τότε καὶ τὰ ὅρια φυσικῆς 
καὶ μεταφυσικῆς γίνονται ἰδιαιτέρως ἀσαφὴ καὶ ἐλαστικά: Ἡ 
ἐμπειρικὴ προφάνεια τῆς ὕπαρξης ἀσυνειδήτου ἢ τῆς 
μαθηματικῆς ἐπισήμανσης τῆς «συνεχοῦς διαστολῆς» τοῦ 
σύμπαντος δὲν πλεονεκτεῖ σὲ ἐνάργεια ἀπὸ τὴν ἐμπειρικὴ 
προφάνεια τοῦ ὑπερβατικοῦ Self ἢ Kern—τῆς ἀνυπότακτης σὲ 
καθοριστικὸ νόημα ὑπόστασης τοῦ ὑποκειμένου.

4.11
Ὀντότητα
Ἡ ἔννοια τῆς ὀντότητας χρειάζεται μιὰ πληρέστερη διασάφηση: 
Στὴν τρέχουσα γλώσσα ἡ λέξη παραπέμπει μᾶλλον σὲ μιὰν 
ἀντίληψη καθορισμένης ἀτομικότητας—καθορισμένης, δηλαδὴ 
«κλειστῆς» μέσα σὲ ὅρια ἀμετάβλητων γνωρισμάτων-ἰδιοτήτων. 
Χρησιμοποιοῦμε συνήθως τὴ λέξη ὀντότητα γιὰ νὰ διαστείλουμε 
τὸν συγκεκριμένο καὶ πραγματικὸ χαρακτήρα ἑνὸς ὑπαρκτοῦ ἀπὸ 
κάθε τι ποὺ συλλαμβάνεται «ἐπινοίᾳ μόνῃ» (μόνο μὲ τὴ διάνοια), 
χωρὶς ἀνταπόκριση σὲ αὐτοτελὲς ὑπαρκτικὸ γεγονός. Ἡ τέτοια 
χρήση τῆς λέξης ὀντότητα προϋποθέτει τὴν ταύτιση τοῦ ὑπαρκτοῦ 
μὲ τὴν ἀπηρτισμένη, δηλαδὴ πάγια (σταθερὴ-ἀμετάβλητη) καὶ 
ἑπομένως δεδομένη αὐτοτέλειά του. Κάθε ὀντότητα εἶναι 
καθεαυτὴν κάτι τι, ὑπάρχει καθεαυτὴν ἄσχετα μὲ τὴ δική μας 
γνωστικὴ προσέγγιση.

4.111
Ἡ κρίσιμη διαφορὰ ἰδεαλισμοῦ καὶ ὑλισμοῦ εἶναι ὅτι ὁ πρῶτος 
ἐκδέχεται ὡς ὀντότητες καὶ μὴ ὑλικὲς οὐσίες, ἐνῶ ὁ δεύτερος 
δέχεται μόνο τὴν ὕλη ὡς προϋπόθεση τῆς πραγματικῆς ὀντότητας. 
Συμπίπτουν ὅμως καὶ οἱ δυὸ ἐκδοχὲς στὴν ἀντίληψή τους γιὰ τὴν 
ὀντότητα—στὴν ταύτιση τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος μὲ τὴν 
ἀτομικὴ αὐτοτέλεια, μὲ τὴ συντελεσμένη καὶ ὁριστικὴ ταυτότητα 
τοῦ ὑπαρκτοῦ. Καὶ προϋποθέτουν μιὰ κοινὴ γνωστικὴ πρόσβαση 



στὶς δεδομένες ὀντότητες: κάθε ὀντότητα εἶναι ἕνα αὐτοτελὲς 
γνωστικὸ ἀντικείμενο, κάτι ποὺ προσφέρεται σὲ ἐξέταση καὶ 
ὁρισμὸ ἀπὸ τὸν νοῦ—ποὺ μπορεῖ ὁ νοῦς νὰ τὸ ξεχωρίζει, νὰ τὸ 
συλλαμβάνει αὐτοτελῶς, νὰ ἐξαντλεῖ τὴ γνωστική του πιστοποίηση 
σὲ συγκεκριμένη ἔννοια.

4.112
Μιὰ ὀντολογία μπορεῖ νὰ εἶναι ἰδεαλιστικὴ ἢ ὑλιστικὴ 
παραμένοντας ἐξίσου δέσμια στὴν ἀντίληψη τῆς πραγματικότητας 
ὡς προφάνειας ὀντοτήτων. Αὐτὸ σημαίνει ὅτι μιὰ τέτοια 
ὀντολογία διαπιστώνει καταρχὴν ὀντότητες καὶ ἐν συνεχείᾳ 
ἀναγνωρίζει συσχετισμοὺς τῶν ὀντοτήτων καὶ ἀρχὲς ἢ νόμους ποὺ 
διέπουν αὐτοὺς τοὺς συσχετισμούς.

4.12
Οὐσία
Κάθε ὀντολογία (ἰδεαλιστικὴ ἢ ὑλιστικὴ) ποὺ ἀφορμᾶται ἀπὸ μιὰν
ἀντίληψη τῆς πραγματικότητας ὡς προφάνειας ὀντοτήτων, 
περιορίζεται σὲ δύο θεμελιώδεις ὀντολογικοὺς προσδιορισμοὺς—
ἐπισημάνσεις τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος: Στὴν καθολικὴ οὐσία καὶ
στὸ καθέκαστον ὑπαρκτό. Ἡ ἔννοια τῆς οὐσίας στὴν περίπτωση 
αὐτὴ ἀναφέρεται στὰ σταθερά, ἀμετάβλητα, ὁριστικῶς δεδομένα 
καὶ ἀποκλειστικὰ στοιχεῖα ἢ γνωρίσματα ποὺ κάνουν τὸ ὑπαρκτὸ 
νὰ εἶναι αὐτὸ ποὺ εἶναι. Μιλᾶμε γιὰ τὴν οὐσία τοῦ ὑπαρκτοῦ 
προκειμένου νὰ δηλώσουμε τὴ δική του (ἰδιάζουσα) ὀντότητα, τὸν 
σταθερὸ φορέα τῶν ὑπαρκτικῶν γνωρισμάτων του—ἔστω κι ἂν 
αὐτὰ τὰ γνωρίσματα παραλλάσσουν (χωρὶς νὰ μεταβάλλονται) 
στὶς ἐπιμέρους ἐκφάνσεις τους. Ταυτίζουμε τελικά, στὰ πλαίσια 
μιᾶς τέτοιας ὀντολογίας, τὴν οὐσία μὲ τὸν ὁρισμὸ τοῦ ὑπαρκτοῦ, 
μὲ τὸ σύνολο τῶν ὅρων, δηλαδὴ τῶν νοητῶν ἰδιοτήτων ποὺ κάνουν 
προφανὴ τὴν ὀντότητα καὶ ταυτότητα τοῦ ὑπαρκτοῦ. Αὐτοὶ οἱ 
ὅροι-ἰδιότητες δὲν ὑφίστανται μεταβολὲς ἀπὸ ἐξωτερικὰ αἴτια, 
δὲν εἶναι ῤευστοί», μένουν στὸν νοητὸ χῶρο ἴδιοι πάντοτε, ὅπως 
τοὺς συνέλαβε ἡ αἴσθηση καὶ ἡ διάνοια ἢ ἡ διάνοια μόνη. Κάθε 
φορὰ ποὺ ὁ νοῦς στρέφεται στὶς ὁριστικὲς αὐτὲς ἰδιότητες, τὶς 



βρίσκει πάντοτε ἴδιες, ἀναλλοίωτες. Οἱ ὅροι ποὺ κάνουν ὁρισμὸ 
τὴν οὐσία, εἶναι νοητικὲς εἰκόνες ἔξω ἀπὸ τὸν χῶρο καὶ ἀπὸ τὸν 
χρόνο.

4.121
(Τὰ ὑλιστικὰ φιλοσοφικὰ συστήματα προσπαθοῦν συνήθως νὰ 
ἀποφύγουν τὴν ἀναφορὰ καὶ χρήση τῆς λέξης οὐσία, ἀπὸ φόβο νὰ 
μὴ διολισθήσουν στὴν «ὀντοποίηση» ἀφηρημένων ἐννοιῶν. Αὐτὸ 
ὅμως δὲν σημαίνει καὶ ὅτι παύουν νὰ εἶναι κατὰ βάσιν 
οὐσιοκεντρικά, ἐφόσον ἐπιμένουν στὴν ἀντίληψη τῆς 
πραγματικότητας ὡς προφάνειας —ὑλικῶν— ὀντοτήτων. Ἡ 
μετατόπιση τοῦ ἐνδιαφέροντος τῶν ὑλιστῶν ἀπὸ τὶς οὐσίες στὰ 
φαινόμενα, στοὺς συσχετισμοὺς καὶ στὶς λειτουργίες ἐξασφαλίζει 
ἴσως ἀπὸ τὸν κίνδυνο νὰ «ὀντοποιηθοῦν» αὐθαίρετα λέξεις κενές, 
ὅπως ἐξασφαλίζει καὶ τὴν ἀποφυγὴ τῶν πιὸ κρίσιμων πτυχῶν τοῦ 
ὑπαρκτικοῦ προβλήματος—λ.χ., τῶν ἐρωτημάτων γιὰ τὶς ἔσχατες 
αἰτίες, ἢ γιὰ τὴν ἀρχὴ τῆς ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας. Ἡ ἀναφορὰ 
σὲ φαινόμενα, συσχετισμοὺς καὶ λειτουργίες τείνει συνήθως νὰ 
ποσοτικοποιήσει τὶς αἰσθητὲς ἰδιότητες σὲ μετρητὰ —μαθηματικὰ
— μεγέθη, ἀλλὰ μὲ αὐτὸ τὸν τρόπο ἡ στεγανὴ αὐτοτέλεια τοῦ 
οὐσιαστικοῦ καθορισμοῦ τῶν ὀντοτήτων γίνεται ἀκόμα 
περισσότερο ἑρμητικὴ—δηλαδὴ ἀντικειμενοποιητική, «ὀντική». Ἡ 
οὐσία βρίσκεται «πίσω» ἀπὸ τὶς μετρητὲς ἰδιότητες ὡς 
ἀφαιρετικὴ συμπερίληψη μαθηματικῶν μεγεθῶν, ἐνισχύοντας τὴ 
συντελεσμένη καὶ ἀπηρτισμένη αὐτοτέλεια τῆς ὀντότητας. 
Ταυτίζεται τελικὰ ἡ οὐσία μὲ αὐτὸ ποὺ ἀπομένει ἀπὸ τὴν αἰσθητὴ 
προφάνεια ὅταν τῆς ἀφαιρέσουμε ὅ,τι νοεῖ ἡ νόηση ὡς πρὸς 
αὐτήν, ἀπομένει δηλαδὴ ἡ ὕλη ὡς ἀπροσδιόριστος καὶ ὀντολογικὰ 
ἀνερμήνευτος φορέας μετρητῶν ἰδιοτήτων. Καὶ τὸ ἔσχατο βῆμα 
εἶναι ἡ «ὀντοποίηση» τοῦ ἴδιου τοῦ ὑποκειμένου, μὲ τὴν ποσοτική, 
οὐδετεροποιημένη ἐκδοχή του ὡς ἀτόμου, ὑποταγμένου καὶ 
προκαθορισμένου ἀπὸ τὶς «μετρητὲς» λειτουργίες ποὺ 
προϋποθέτει ἡ ἀνθρώπινη οὐσία του, ὅπως καὶ ἀπὸ τοὺς 
συσχετισμοὺς —ἐπίσης «μετρητοὺς»— μὲ ἄλλες ὀντικὲς 
ἀτομικότητες.)



4.13
Ὁ τρόπος τῆς ὑπάρξεως
Σὲ μιὰ κριτικὴ ὀντολογία ταυτίζουμε τὴν οὐσία μὲ τὸν τρόπο 
μετοχῆς τοῦ ὑπαρκτοῦ στὴν ὕπαρξη καὶ στὴ γνώση, καὶ αὐτὸς ὁ 
τρόπος εἶναι ἡ σχέση. Καταρχὴν ἡ λέξη οὐσία δηλώνει ἕνα 
γεγονὸς μετοχῆς ἀπὸ τὴν ἴδια τὴν ἐτυμολογικὴ καταβολή της: 
Παράγεται ἡ λέξη ἀπὸ τὸ θηλυκὸ τῆς μετοχῆς τοῦ ρήματος εἰμί, 
δηλαδὴ ἀπὸ τὸν ρηματικὸ τύπο ποὺ μᾶς ἐπιτρέπει νὰ 
ἐκφράσουμε τὸ γεγονός, ἀκριβῶς, τῆς μετοχῆς στὸ εἶναι. Γενικὰ 
λοιπὸν ἡ λέξη οὐσία δηλώνει τὴ μετοχὴ στὸ εἶναι, τὴν ὕπαρξη. 
Διαφοροποιεῖται ὅμως ἀπὸ τὴν ἁπλὴ πιστοποίηση τῆς μετοχῆς στὸ 
εἶναι (ὅπως ἐκφράζεται αὐτὴ ἡ πιστοποίηση μὲ τὸ οὐδέτερο τῆς 
μετοχῆς: τὸ ὂν � τὸ ὑπαρκτὸ), ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ χρησιμοποιεῖται 
ἡ οὐσία ὡς προσδιορισμὸς τῆς ἰδιαιτερότητας τοῦ κάθε ὄντος. Καὶ 
ἂν ἡ πραγματικότητα τοῦ ὄντος (τὸ γεγονὸς τῆς ὕπαρξης) εἶναι 
ἕνα σταθερὸ δεδομένο, ἡ ἰδιαιτερότητα τοῦ ὄντος (ἡ ξεχωριστὴ 
οὐσία του) πρέπει νὰ δηλώνει μόνο διαφοροποίηση τοῦ τρόπου 
τῆς ὕπαρξης, τοῦ τρόπου μετοχῆς στὸ εἶναι. Γι' αὐτὸ καὶ 
ταυτίζουμε τὴν οὐσία μὲ τὸν τρόπο τῆς ὑπάρξεως.

4.131
Ἡ ταύτιση τῆς οὐσίας μὲ τὸν τρόπο τῆς ὑπάρξεως ἀποκλείει τὸ 
ἐνδεχόμενο νὰ ἐκληφθεῖ ἡ οὐσία ὡς ὀντότητα καθεαυτήν, μὲ 
ὑπαρκτικὴ αὐτονομία καὶ αὐτοτέλεια. Γνωρίζουμε τὴν οὐσία μόνο 
στὶς ἐπιμέρους ὑπαρκτικὲς πραγματοποιήσεις της, ὡς τὸν τρόπο 
μὲ τὸν ὁποῖο ὑπάρχουν συγκεκριμένα ὑπαρκτὰ—τὸν τρόπο μὲ τὸν 
ὁποῖο ἰδιάζουν, ἀποτελοῦν κάτι τὸ ἴδιον, τὸ ξεχωριστό. Κάθε 
συγκεκριμένη ὑπαρκτικὴ πραγματοποίηση τῆς οὐσίας 
συγκεφαλαιώνει τὴν καθολικὴ οὐσία, χωρὶς ὅμως νὰ τὴν ἐξαντλεῖ. 
Ἕνα θραῦσμα πέτρας εἶναι ἡ καθολικὴ ἀ-λήθεια τῆς πέτρας 
(γνωρίζοντας τὸ συγκεκριμένο θραῦσμα ξέρουμε τί εἶναι πέτρα), 
ὅμως ἡ πραγματικότητα «πέτρα» δὲν τελειώνει στὸ συγκεκριμένο 
αὐτὸ θραῦσμα. Τὸ θραῦσμα δηλώνει ὁλόκληρο τὸν τρόπο μὲ τὸν 
ὁποῖο ἕνα ὑπαρκτὸ εἶναι πέτρα, τὴν οὐσία τῆς πέτρας, ὅμως ὁ 
ἴδιος αὐτὸς τρόπος ἔχει καὶ ἄλλες —δυνητικὰ ἀνεξάντλητες— 



πραγματοποιήσεις.
4.132

Ὁ τρόπος ὑπάρξεως ποὺ δηλώνει τὴν οὐσία, δὲν ἐξαντλεῖται οὔτε 
στὸ ἐπιμέρους ὑπαρκτὸ οὔτε καὶ στὸν ἰδιάζοντα χαρακτήρα τῆς 
ὑποκειμενικῆς ἐντύπωσης—ἡ οὐσία δὲν εἶναι μόνο μιὰ ἀφαιρετικὴ 
ἔννοια-εἰκόνα ποὺ συνθέτει νοητὰ ἰδιώματα δηλωτικὰ τῆς 
ὁμοείδειας κάποιων ὑπαρκτῶν. Τὸ σημαῖνον τῆς οὐσίας ἰδιάζει ὄχι 
μόνο καθεαυτό, ὄχι μόνο ὡς δηλωτικὸ τῆς ὑποκειμενικῆς 
ἀντιληπτικῆς πρόσληψης, ἀλλὰ καὶ ὡς δηλωτικὸ τοῦ σημαινομένου
—τοῦ δεύτερου ὅρου τῆς γνωστικῆς σχέσης. Γι' αὐτὸ καὶ λέμε ὅτι 
ἡ οὐσία δὲν ἀναφέρεται μόνο στὸν τρόπο γνώσεως τῶν ὑπαρκτῶν 
ἀπὸ τὴν ἀνθρώπινη διάνοια, ἀλλὰ καὶ στὸν τρόπο ὑπάρξεως τῶν 
ἴδιων τῶν ὑπαρκτῶν. Ἡ γνωστικὴ σχέση ἡ σημαντικὴ τῆς οὐσίας 
ἰδιάζει καὶ κατὰ τοὺς δύο ὅρους ποὺ τὴν συγκροτοῦν: καὶ ὡς 
ἀντιληπτικὴ πρόσληψη τοῦ σημαίνοντος ἀπὸ τὸ ὑποκείμενο, καὶ 
ὡς τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ἐνεργεῖται ἡ φανέρωση τοῦ σημαινομένου,
ἡ ἀ-λήθεια τοῦ ὑπαρκτοῦ, ἡ μετοχή του στὸ εἶναι.

4.133
Ἡ λέξη τρόπος (ἀπὸ τὸ τρέπω � στρέφω, κατευθύνω) δηλώνει 
προϋποτιθέμενη ἐνέργεια, ὅπως καὶ ἐνεργούμενη σχέση. 
Μποροῦμε νὰ ἀναφερόμαστε στὴν οὐσία τῶν ὑπαρκτῶν ἐπειδὴ ἡ 
ὕπαρξή τους εἶναι γεγονὸς «ἰδιοτρόπως» ἐνεργούμενο καὶ ἐπειδὴ 
αὐτὴ ἡ ἀντικείμενη «ἰδιότροπος» ἐνέργεια μᾶς γίνεται γνωστικὰ 
προσιτὴ μέσῳ τῆς σχέσης ποὺ συγκροτεῖται μὲ τὴν ἀντιληπτικὴ 
ἐνέργεια τοῦ ὑποκειμένου. Ἡ οὐσία λοιπὸν (ὁ τρόπος τῆς 
ὑπάρξεως) καὶ εἶναι καὶ δηλώνεται ὡς σύνολο ἐνεργειῶν καὶ 
ἐνεργούμενων σχέσεων.

4.134
Τὸ σίδερο λ.χ., εἶναι σίδερο (καὶ ὄχι μόλυβδος ἢ χρυσὸς), γιατὶ ὁ 
τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ἐνεργεῖται ἡ συγκρότηση καὶ δομὴ τῆς 
ἐλάχιστης μονάδας (τοῦ ἀτόμου) τοῦ σιδήρου, εἶναι διαφορετικὸς 
(σὲ ποσοτικὲς —δηλωτικὲς— συσχετίσεις) ἀπὸ τὸν τρόπο 
συγκρότησης καὶ δομῆς τοῦ μόλυβδου ἢ τοῦ χρυσοῦ. Ἡ οὐσία τοῦ 



σίδερου (αὐτὸ πού κάνει κάθε σίδερο νὰ εἶναι σίδερο καὶ ὄχι κάτι 
διαφορετικὸ ἀπὸ σίδερο), εἶναι ὁ ἰδιάζων τρόπος τῆς 
ἐνεργούμενης ἄρθρωσης καὶ συμπεριφορᾶς τῶν στοιχειωδῶν 
μονάδων ποὺ συγκροτοῦν τὸ ἄτομο τοῦ σιδήρου (πρωτόνια, 
νετρόνια καὶ τὰ γύρω τους ἠλεκτρόνια—ἢ καὶ τῶν 
στοιχειωδέστερων σωματιδίων, τῶν quarks, ποὺ συγκροτοῦν τὰ 
πρωτόνια καὶ νετρόνια), τρόπος ποὺ διέπεται ἀπὸ ἐνεργούμενες 
δυνάμεις ἠλεκτρομαγνητικὲς καὶ σημαίνεται μὲ τὴ μαθηματικὴ 
γλώσσα τῆς κβαντικῆς φυσικῆς. Αὐτὸ σημαίνει γιὰ τὴ φιλοσοφία 
ὅτι ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ὑπάρχει τὸ σίδερο εἶναι τρόπος 
ἐνέργειας, καὶ χάρη στὸ «ἰδιότροπον» τῆς ἐνέργειας τὸ σίδερο 
εἶναι σίδερο (ἡ ἐνέργεια καὶ ὄχι ἡ συντελεσμένη ὀντότητα συνιστᾶ 
τὸν τρόπο τῆς ὑπάρξεως). Ἡ οὐσία δηλώνει τὴν «εἰδοποιὸ 
διαφορὰ» τῶν ὄντων, ὄχι ἁπλῶς ὡς διαφοροποίηση ἀφηρημένων 
ἰδιοτήτων σὲ δεδομένες (ὑλικὲς ἢ πνευματικὲς) ὀντότητες, ἀλλὰ 
ὡς διαφορὰ στὴν ἴδια τὴν ἐνεργητικὴ συγκρότηση τοῦ ὑπαρκτικοῦ 
γεγονότος—δηλώνει ἡ οὐσία τὸ «ἰδιότροπον» ἑνὸς ἐνεργουμένου 
γίγνεσθαι ποὺ συγκροτεῖ τὸ ὑπαρκτό.

4.2
Οἱ ἐνέργειες ἀνήκουν στὸν τρόπο τῆς ὑπάρξεως, συγκροτοῦν τὸ 
συγκεκριμένο ὑπαρκτὸ καὶ δηλώνουν τὴν οὐσία του. Συνιστοῦν 
λοιπὸν ὀντολογικὴ κατηγορία—τὴν τρίτη ὀντολογικὴ κατηγορία 
μαζὶ μὲ τὴν οὐσία καὶ τὸ καθέκαστον ὑπαρκτό.

4.21
Οὐσία-ἐνέργειες-καθέκαστον
Ἀναγνωρίζοντας τὶς ἐνέργειες ὡς ὀντολογικὴ κατηγορία (δηλαδὴ 
ὡς προσδιορισμὸ —καὶ ἑπομένως δυνατότητα ἑρμηνευτικὴ— τοῦ 
ὑπαρκτικοῦ γεγονότος) δὲν προσθέτουμε ἁπλῶς μιὰ τρίτη ἔννοια 
διευκρινιστικὴ τοῦ τρόπου τῆς ὑπάρξεως, ἀλλὰ δημιουργοῦμε μιὰ 
καινούργια σχέση ἀντιληπτικῆς πρόσβασης στὸ ὑπαρκτικὸ 
γεγονός: Προσεγγίζουμε τὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς μέσα ἀπὸ τὴ 
σχέση οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν, οὐσίας καὶ καθέκαστον, καθέκαστον 
καὶ ἐνεργειῶν. Γνωρίζουμε τὴν οὐσία μέσῳ τῶν ἐνεργειῶν ὡς 



κοινὸ τρόπο ὑπάρξεως (δηλαδὴ ὡς «ὁμοείδεια») ἐπιμέρους 
(καθέκαστον) ἀτομικοτήτων· γνωρίζουμε τὸ καθέκαστον ὑπαρκτὸ 
προσδιοριζόμενο ἀπὸ τὴν οὐσία του, ἐνῶ ἡ οὐσία γνωρίζεται 
(γίνεται ἐμπειρικὰ προσιτὴ) μόνο ἀπὸ τὶς ἐπιμέρους (καθέκαστον)
ὑπαρκτικὲς πραγματοποιήσεις της· καὶ γνωρίζουμε τὶς ἐνέργειες 
ὡς τρόπους σημαντικοὺς τῆς οὐσίας, ἀλλὰ καὶ ὡς «ἰδιότροπο» 
ἑτερότητα σημαντικὴ τοῦ καθέκαστον.

4.211
Ἡ οὐσία διακρίνεται τόσο ἀπὸ τὶς ἐνέργειες ὅσο καὶ ἀπὸ τὸ 
καθέκαστον, ἀφοῦ μέσῳ τῶν ἐνεργειῶν φανερώνεται καὶ τὸ 
ὁμοειδὲς τῆς οὐσίας καὶ ἡ ἑτερότητα τοῦ καθέκαστον, καὶ ἀφοῦ 
τὸ καθέκαστον συγκεφαλαιώνει τὴν οὐσία χωρὶς νὰ τὴν ἐξαντλεῖ. 
Ἀντίστοιχα οἱ ἐνέργειες διακρίνονται τόσο ἀπὸ τὴν οὐσία ὅσο καὶ 
ἀπὸ τὸ καθέκαστον: φανερώνουν τὴν οὐσία ὡς ὁμοειδὴ τρόπο τῆς 
ὑπάρξεως, ἀλλὰ φανερώνουν καὶ τὴν «ἰδιότροπο» ἑτερότητα τοῦ 
καθέκαστον—εἶναι ὁ κοινὸς τρόπος-δυνατότητα γιὰ τὴ φανέρωση 
κάθε οὐσίας καὶ κάθε ἑτερότητας. Καὶ τὸ καθέκαστον διακρίνεται 
τόσο ἀπὸ τὴν οὐσία ὅσο καὶ ἀπὸ τὶς ἐνέργειες, ἀκριβῶς γιὰ τὴν 
ὑπαρκτική του ἑτερότητα ὡς πρὸς τὴν κοινὴ οὐσία καὶ ἐπειδὴ 
εἶναι «φορέας» ἢ ἀποτέλεσμα τῆς «ἰδιοτρόπου» ἐνέργειας, χωρὶς 
νὰ ταυτίζεται οὔτε ὡς σημαῖνον οὔτε ὡς σημαινόμενο μὲ τὶς ἴδιες 
τὶς ἐνέργειες ποὺ τὸ συγκροτοῦν καὶ τὸ δηλώνουν.

4.212
Μέσα στὸ πλέγμα αὐτῶν τῶν «σημαντικῶν» συσχετισμῶν καὶ 
διακρίσεων τίποτα δὲν μπορεῖ νὰ λειτουργήσει ὡς a priori 
ὁρισμὸς τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος, ὡς ἀξιωματικὴ «ἀρχὴ» καὶ 
ἀναπόδεικτη βεβαιότητα, ἀφοῦ κάθε ὁρισμὸς προκύπτει ἀπὸ 
σχέσεις καὶ οἱ σχέσεις δηλώνουν τὴν ἐνεργούμενη φανέρωση τοῦ 
ὑπαρκτικοῦ γεγονότος. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἀπόδοση ὀντολογικοῦ 
περιεχομένου στὶς ἐνέργειες εἶναι προϋπόθεση γιὰ τὴ συγκρότηση 
μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας.

4.213
Ἡ πρόσβαση στὸ ὀντολογικὸ πρόβλημα μέσῳ τῆς σχέσης (καὶ 



διαστολῆς) οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν, οὐσίας καὶ καθέκαστον, 
καθέκαστον καὶ ἐνεργειῶν, προϋποθέτει τὴν ἐμπειρικὴ 
πιστοποίηση αὐτῆς τῆς σχέσης (καὶ διαστολῆς), ἑπομένως καὶ τὴν 
κριτικὴ (διυποκειμενικὴ-κοινωνικὴ) ἐπαλήθευση ἢ διάψευση τῆς 
ἐμπειρικῆς πιστοποίησης. Καὶ τοῦτο χάρη στὶς ἐνέργειες ποὺ μᾶς 
ἀποδεσμεύουν ἀπὸ τὴν ταύτιση οὐσίας καὶ ὀντότητας (ἀφοῦ τὴν 
ἀποδείχνουν ἀντιφατικὴ), ὅπως μᾶς ἀποδεσμεύουν καὶ ἀπὸ τὴν 
ἐκδοχὴ τοῦ καθέκαστον ὡς πράγματος καθεαυτὸ ἢ κατὰ τὸ 
φαινόμενον ἢ κατὰ τὸ νοούμενον. Ἔτσι ἡ παρεμβολὴ τῶν 
ἐνεργειῶν ὡς τρίτου συντελεστῆ προσέγγισης στὸ ὀντολογικὸ 
πρόβλημα (σὲ ἀντίθεση μὲ τὸ δίδυμο: οὐσία-καθέκαστον τῆς 
δυτικο-ευρωπαϊκῆς φιλοσοφικῆς παράδοσης) ἀνοίγει πραγματικὰ 
τὸν δρόμο γιὰ τὴ διατύπωση μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας.

4.22
Μὲ τὴν ἀπόδοση ὀντολογικοῦ περιεχομένου στὴν κατηγορία τῶν 
ἐνεργειῶν, ἡ πρόσβαση στὸ ὑπαρκτικὸ πρόβλημα διευρύνεται καὶ 
συμπεριλαμβάνει σὲ μιὰ καθολικὴ ἑνοποίηση τὴν πραγματικότητα 
τῶν φαινομένων ὀντοτήτων, τὴν ἀπρόσιτη στὴν αἰσθητὴ 
παρατήρηση πραγματικότητα τῶν ἐλάχιστων καὶ τῶν μέγιστων 
διαστάσεων, ὅπως καὶ τὴ σχέση τοῦ ἀνθρώπινου ὑποκειμένου μὲ 
τὴν ἀνθρώπινη φύση ἢ οὐσία, ἀλλὰ καὶ μὲ τὴν κοσμικὴ 
πραγματικότητα.

4.221
Παράδειγμα πρῶτο: Μὲ τὴ μελέτη τοῦ φάσματος τῶν 
ἀκτινοβολιῶν ποὺ τὶς συλλαμβάνουμε ἐρχόμενες ἀπὸ τὸ σύμπαν 
(μὲ τὴ βοήθεια τῶν ραδιοαστρονομικῶν ὀργάνων) μποροῦμε νὰ 
ξέρουμε (ὡς ἐνεργούμενο γεγονὸς) τὴ σύσταση τῆς ὕλης τῶν 
οὐράνιων σωμάτων καὶ τὶς ἐκεῖ συντελούμενες ἀντιδράσεις 
(πυρηνικὲς ἐκρήξεις, συγκρότηση, ἀποδόμηση καὶ ἀναδόμηση 
στοιχείων, πυκνότητα τῆς ὕλης, εἶδος καὶ ποσότητα ἐκλυόμενης 
ἐνέργειας, κ.λπ.) σὲ μιὰ διάμετρο «ὁρατοῦ» σύμπαντος ποὺ 
φθάνει τὰ δέκα δισεκατομμύρια ἔτη φωτός. Αὐτὴ ἡ σπουδὴ τοῦ 
σύμπαντος μέσῳ τῶν δεδομένων ἐνέργειας ποὺ συγκροτοῦν τὴν 
ὕλη καὶ τὸ γίγνεσθαι τῆς συμπαντικῆς πραγματικότητας, 



μεταφέρει στὸν χῶρο τῆς μικροφυσικῆς τὶς δυνατότητες τῶν 
γνώσεών μας γιὰ τὸ κοσμικὸ ὅλο—ἐπιτρέπει μιὰν ἑνοποιημένη 
ὀντολογικὴ ἑρμηνεία τῆς ὕλης στὶς γήινες καὶ συμπαντικὲς 
διαστάσεις τῶν ὑλικῶν δεδομένων.

4.222
(«Οἱ ἰδιότητες τῶν ἀτόμων τῆς ὕλης, ὅπως ἀποκαλύπτονται ἀπὸ 
τὰ φάσματά τους, φαίνεται ὅτι εἶναι οἱ ἴδιες, εἴτε παρατηροῦμε 
φάσματα στὰ ἐργαστήριά μας εἴτε στοὺς πιὸ μακρινοὺς γαλαξίες 
τοῦ σύμπαντος. Βρίσκουμε λ.χ., ὅτι οἱ γραμμὲς τοῦ ἀτόμου τοῦ 
ὑδρογόνου ποὺ παρατηροῦνται στὸ ἐργαστήριό μας, 
παρατηροῦνται καὶ στὶς γραμμὲς τοῦ ὑδρογόνου τῶν πιὸ 
μακρινῶν ἀντικειμένων τοῦ σύμπαντος, τῶν κβάζαρς, δηλαδὴ 
ἐκρήξεων γαλαξιῶν ποὺ ἀπέχουν δισεκατομμύρια ἔτη φωτὸς ἀπὸ 
μᾶς. Γενικὰ ἡ φασματοσκοπία μᾶς ἀποδεικνύει ὅτι στὸ σύμπαν 
ὑπάρχουν τὰ ἴδια χημικὰ στοιχεῖα, ὅπως στὴ γῆ, καὶ μάλιστα μὲ 
τὶς ἴδιες κατὰ βάσιν ἀναλογίες, καὶ ὅτι τὰ ἄτομα καὶ τὰ μόρια 
ἔχουν παντοῦ τὶς ἴδιες ἰδιότητες. Ἐπίσης ἡ ταχύτητα τοῦ φωτὸς 
καὶ οἱ ἄλλες βασικὲς σταθερὲς τῆς φυσικῆς εἶναι ἴδιες παντοῦ στὸ 
σύμπαν».10 )

4.223
Παράδειγμα δεύτερο: Γιὰ νὰ μελετήσουμε τὸ φαινόμενο τῆς ζωῆς 
(τῆς ἔμβιας ὕλης), πρέπει νὰ ἀναχθοῦμε καὶ πάλι στὰ 
πρωταρχικὰ στοιχεῖα συγκρότησης τῆς ὕλης, στὸν τρόπο μὲ τὸν 
ὁποῖο ἐνεργοῦνται οἱ ἀφετηριακὲς χημικὲς ἑνώσεις καὶ 
ἀντιδράσεις καὶ στὶς ἰδιάζουσες συνθῆκες ποὺ ἀπαιτοῦνται γιὰ νὰ 
σχηματιστοῦν οἱ ἑνώσεις αὐτὲς καὶ ἀντιδράσεις. Ἡ ὀπισθοβατικὴ 
αὐτὴ ἀναγωγὴ στὶς ἀφετηριακὲς προϋποθέσεις ποὺ ἐνυπάρχουν 
στὴ συγκρότηση τοῦ σύμπαντος καὶ ἐπιτρέπουν τὴν ὕπαρξη ζωῆς, 
γίνεται δυνατὴ χάρη σὲ πληροφορίες ποὺ μποροῦμε νὰ 
συλλέγουμε σήμερα γιὰ ἐνεργούμενα γεγονότα τὰ ὁποῖα ἀπέχουν 
χρονικὰ ἀπὸ μᾶς μερικὰ δισεκατομμύρια χρόνια (ὅταν τὸ φῶς 
ξεκίνησε ἀπὸ τοὺς ἀπώτατους γαλαξίες γιὰ νὰ φτάσει σήμερα 
στὴ γῆ).



4.224
(Ἂν λ.χ., οἱ πυρηνικὲς δυνάμεις ποὺ ἀναπτύχθηκαν μεταξὺ τῶν 
πρωτονίων ἀμέσως μετὰ τὴν ἀφετηριακὴ «ἔκρηξη»-ἔναρξη τοῦ 
σύμπαντος, ἦταν κατά τι ἰσχυρότερες, τὰ πρωτόνια θὰ 
συγκροτοῦσαν μόνο τὰ στοιχεῖα ἥλιο καὶ δευτέριο καὶ ὄχι 
ὑδρογόνο ποὺ ἀποτελεῖ τὴ βάση γιὰ ὅλες τὶς ἄλλες μορφὲς τῆς 
ὕλης. Ἀλλὰ καὶ ἡ ἐμφάνιση τοῦ ἄνθρακα, ποὺ εἶναι τὸ βασικὸ 
στοιχεῖο γιὰ τὴ σύσταση ὀργανικῶν ἑνώσεων, ἐξαρτᾶται ἀπὸ μιὰ 
συγκεκριμένη ἰσχὺ πυρηνικῶν ἀντιδράσεων στὸ ἐσωτερικὸ τῶν 
ἀστρικῶν σωμάτων—ἀφοῦ μόνο σὲ ὁρισμένη θερμοκρασία (108 
Kelvin) μποροῦν νὰ συνενωθοῦν τρεῖς πυρῆνες ἡλίου καὶ νὰ 
συγκροτήσουν ἄτομο τοῦ ἄνθρακα. Ἐπίσης, ἂν ἡ ἐνέργεια 
φωτονίων ποὺ φθάνει στὴ γῆ ἦταν ἰσχυρότερη, οἱ ὀργανικὲς 
ἑνώσεις θὰ καταστρέφονταν ἀπὸ ὑπερβολικὴ θερμότητα, ἐνῶ ἂν 
ἦταν ἀσθενέστερη, τὰ ὀργανικὰ μόρια δὲν θὰ εἶχαν τὴν τελεσφόρο 
εὐκινησία ποὺ προϋποθέτει ἡ συντήρησή τους. Ἡ ἐνέργεια τῶν 
φωτονίων ποὺ ἀποδείχνεται κατάλληλη γιὰ τὴν ὕπαρξη ζωῆς, 
βασίζεται σὲ μιὰ συγκεκριμένη ἀναλογία ἀνάμεσα στὶς 
ἠλεκτρομαγνητικὲς δυνάμεις καὶ στὶς δυνάμεις βαρύτητας. 
Κάποια ἀντίστοιχη ἰσορροπία ἰσχύει καὶ γιὰ τὴ «μάζα» τοῦ 
ἠλεκτρονίου: Αὔξηση τῆς «μάζας» τοῦ ἠλεκτρονίου θὰ 
πολλαπλασίαζε τὶς ἐνέργειες τῶν ὀργανικῶν ἑνώσεων καὶ θὰ τὶς 
καθιστοῦσε ἀτελέσφορες, ἐνῶ ἡ ἐλάττωσή της θὰ ἔκανε τὰ 
ὀργανικὰ μόρια πολὺ ἀσταθή, ὥστε νὰ καταστρέφονται ἀμέσως 
ἀπὸ τὶς κοσμικὲς ἀκτινοβολίες. Θὰ μποροῦσε νὰ ἀπαριθμήσει 
κανεὶς ἀρκετὲς ἀκόμα ἀνάλογες προϋποθέσεις τοῦ φαινομένου 
τῆς ζωῆς ἀναφορικὲς στὴν πρωτογενὴ συγκρότηση τῆς ὕλης καὶ τὴ 
διαμόρφωση τοῦ σύμπαντος.11 )



5. Καὶ πάλι αἰτιώδης ἀρχή
Μιὰ τέτοια σπουδὴ τῶν κοσμικῶν προϋποθέσεων τῆς ἔμβιας ὕλης 
μᾶς ὁδηγεῖ ὑποχρεωτικὰ νὰ συμπεράνουμε, πὼς ἂν ὑπάρχει ζωὴ 
σήμερα στὴ γῆ, αὐτὸ πρέπει νὰ ὀφείλεται σὲ κάποια δυναμικὴ 
ποὺ εἶχε «προβλεφθεῖ» στὶς συνθῆκες τοῦ ἀρχικοῦ σύμπαντος, σὲ 
κάποιες «σκοπιμότητες» ποὺ ἐνυπῆρχαν στὴν ἴδια τὴν ἔναρξη τοῦ 
ἐνεργούμενου γεγονότος ποὺ συνιστᾶ τὸ σύμπαν. (Ἕνα τέτοιο 
συμπέρασμα δὲν εἶναι ἄσχετο μὲ τὴ δυνατότητα ποὺ ἔχουμε 
σήμερα νὰ ἀναφερόμαστε στὶς συνθῆκες τοῦ συμπαντικοῦ 
γεγονότος στὸ πρῶτο κλάσμα δευτερολέπτου μετὰ τὴν ἀρχικὴ 
«ἔκρηξη»—στὸν «χρόνο Planck »:t�10-43sec.) Αὐτὸ σημαίνει ὅτι οἱ 
λειτουργίες ποὺ συντελοῦνται σήμερα στὸ σῶμα μας, στὸν ἴδιο τὸν 
φλοιὸ τοῦ ἐγκεφάλου μας ὅπου τὸ ἀπροσδιόριστο Self ἐνεργεῖ τὴ 
συνειδητοποίηση τῶν ἐμπειριῶν μας, ἔχουν ἄμεσο πραγματικὸ 
συσχετισμὸ μὲ τὴν ἀφετηριακὴ «ἔκρηξη»-ἔναρξη τοῦ σύμπαντος, 
πρὶν ἀπὸ 10-20 δισεκατομμύρια χρόνια. Ἄσχετο καὶ ἀνυπότακτο 
στοὺς προσδιορισμούς μας παραμένει μόνο τὸ ἴδιο τὸ Self, αὐτὸ 
ποὺ συνειδητοποιεῖ τὴν πραγματικὴ καὶ διαχρονικὴ ἑνότητα τοῦ 
σώματός μας μὲ τὸ καθολικὸ σύμπαν.

5.1
Ἡ συμπερασματικὴ συναγωγὴ «προβλέψεων» ἢ «σκοπιμοτήτων» 
στὶς συνθῆκες ἔναρξης καὶ ἐξέλιξης τοῦ σύμπαντος γίνεται μὲ τὸν 
τρόπο τῆς ἐπιστήμης—ὅπως προκύπτει καὶ ἡ συμπερασματικὴ 
ἐπισήμανση τοῦ Self ἀπὸ τὶς ἐπιστημονικὲς πειραματικές μας 
δυνατότητες. Αὐτὸ ποὺ ὑπερβαίνει τὶς δυνατότητες τῆς ἐπιστήμης, 
εἶναι ἡ αἰτιολόγηση τῶν συμπερασματικῶν ἐπισημάνσεων: τὸ νὰ 
προσδιορίσουμε ποῦ ἀκριβῶς ὀφείλονται αὐτὲς οἱ προβλέψεις καὶ 
σκοπιμότητες.

5.11
Ὅμως, καὶ μόνη ἡ συμπερασματικὴ ἐπισήμανση τῆς σκοπιμότητας, 
ὅταν εἶναι ἐπιστημονικὰ ἔγκυρη (δηλαδὴ μεθοδολογικὰ συνεπὴς), 
μᾶς ἐπιτρέπει νὰ δεχθοῦμε ὡς πραγματικὰ ὑπαρκτὸν —ἂν καὶ 
ἀνερμήνευτον— ἕναν παράγοντα ποὺ παρεμβαίνει κατευθύνοντας 



καὶ καθορίζοντας τὴν κοσμικὴ λειτουργία. Αὐτὸς ὁ παράγων δὲν 
διαπιστώνεται μέσα στὰ δεδομένα τῆς ὕλης-ἐνέργειας, εἶναι 
ἑπομένως ξένος πρὸς τὸ σύμπαν τῆς ὕλης-ἐνέργειας—ἕνας 
παράγων ἐξω-φυσικὸς ἢ μετα-φυσικός. Ἐπιστημονικὰ ἀντιληπτὸς 
γίνεται μόνον ὡς a posteriori προσδιορισμὸς ἐνεργούμενων 
σχέσεων. Ἀλλὰ ὁ a posteriori προσδιορισμὸς δὲν μειώνει στὸ 
παραμικρὸ τὴν ἐνάργεια τῆς διαπίστωσης. Διαπιστώνουμε δηλαδὴ 
ἕνα ἄλλο Self —ἐξίσου ἀπροσδιόριστο καθεαυτὸ καὶ ἀνυπότακτο 
σὲ καθοριστικὸ νόημα ὅσο καὶ ἡ ὑπόσταση τοῦ ὑποκειμένου— 
ποὺ «διαβάζει» ἐκλεκτικὰ μέσα ἀπὸ τὸ πλῆθος τῶν δυνατῶν 
συνδυασμῶν συγκρότησης τῆς ὕλης καὶ τῶν λειτουργιῶν της 
ἐπιλέγοντας ἐκείνους ποὺ ὑπηρετοῦν τὴ συγκεκριμένη 
σκοπιμότητα.

5.111
Ἡ διαπίστωση ἑνὸς «ἄλλου» Self ποὺ παρεμβαίνει κατευθύνοντας 
καὶ καθορίζοντας τὴν κοσμικὴ λειτουργία, προκύπτει ὡς a 
posteriori προσδιορισμὸς ἐνεργούμενων σχέσεων. Ὁ 
προσδιορισμὸς δὲν συνιστᾶ ἀπόδειξη τῆς ὕπαρξης αὐτοῦ τοῦ 
«ἄλλου» Self, ἀποτελεῖ μόνο πρόταση ἑρμηνευτικὴ τῆς 
συμπερασματικὰ συναγόμενης σκοπιμότητας. Μιὰ διαφορετικὴ 
ἑρμηνευτικὴ πρόταση, ἐξίσου μεταφυσική, θὰ ἦταν ἡ ἀπόδοση τῆς 
σκοπιμότητας στὸν παράγοντα τύχη-τυχαιότητα. Ὅμως, ἡ 
αἰτιολόγηση τῶν σκοπιμοτήτων τῆς λειτουργίας τοῦ σύμπαντος μὲ 
ἀναφορὰ στὴν τυχαιότητα, εἶναι μιὰ παραδοχὴ μεταφυσική, ἀλλὰ 
καὶ ἄλογη ἢ δογματική, δηλαδὴ ἀνεπαρκὴς γιὰ τὴν ἑρμηνευτικὴ 
κάλυψη τῆς διαπιστωμένης σκοπιμότητας. Γιατὶ εἶναι ἀδύνατο 
στὰ πλαίσια τῆς κριτικῆς λειτουργίας τῆς ἐπιστήμης (ἢ γενικότερα 
τῆς ἔλλογης ἀντιληπτικῆς ἱκανότητας) νὰ συνδυάσουμε μιὰ 
συγκεκριμένη σκοπιμότητα (ποὺ ὑπηρετεῖται ἀπὸ μακρὰ 
ἀλληλουχία διαπιστωμένων «προβλέψεων» στὴ συγκρότηση καὶ 
λειτουργία τῆς ὕλης) μὲ μιὰ «τυχαιότητα» προγραμματισμένη μὲ 
τόσην ἀκρίβεια.

5.12
Ἂν ἡ ἐπιστήμη σταματάει στὸ ὅριο τῶν διαπιστώσεων ὅταν 



πρόκειται γιὰ τὸν προσδιορισμὸ τῆς αἰτιώδους ἀρχῆς, ἡ φιλοσοφία 
δὲν μπορεῖ νὰ παραιτηθεῖ ἀπὸ τὴν προσπάθεια ἑρμηνείας τῶν 
διαπιστώσεων ἢ συμπερασματικῶν ἐπισημάνσεων τῆς ἐπιστήμης. 
Μιὰ τέτοια παραίτηση θὰ ἰσοδυναμοῦσε μὲ ἐγκατάλειψη τοῦ 
ἰδιάζοντος ἔργου τῆς φιλοσοφίας—θὰ ἦταν παραίτηση τῆς 
φιλοσοφίας ἀπὸ τὸ κατεξοχὴν δικό της πεδίο ἔρευνας, αὐτὸ ποὺ 
τὴν διαφοροποιεῖ ἀπὸ τὶς ἐπιστῆμες, τὴν ξεχωρίζει, τῆς 
προσδιορίζει ἕναν χῶρο ἀποκλειστικὰ δικό της ἀνάμεσα στὶς 
ἄλλες γνωστικὲς ἀναζητήσεις τοῦ ἀνθρώπου. Ὅταν παραιτεῖται ἡ 
φιλοσοφία ἀπὸ τὸ πρόβλημα τῆς αἰτιώδους ἀρχῆς, παραιτεῖται 
ἀπὸ τὴν ταυτότητά της καὶ τὴν αὐτονομία της. Συρρικνώνεται σὲ 
προτάσεις γνωσιοθεωρητικῶν μεθόδων, συμπληρωματικὲς καὶ 
ὑπηρετικὲς τῶν ἄλλων ἐπιστημῶν, ὑποτάσσεται στὶς ἀπαιτήσεις 
τῆς καθαρῆς ἐπιστήμης (γίνεται κυριολεκτικὰ ancilla scientiae), 
δίχως δικές της γνωστικὲς ἐπιδιώξεις καὶ στόχους.

5.121
Τὸ πρόβλημα τῆς αἰτιώδους ἀρχῆς τοῦ ὑπαρκτοῦ, εἶναι πρόβλημα 
τῆς ὀντολογίας—τῆς φιλοσοφικῆς ἀπόπειρας γιὰ τὴν καθολικὴ 
ἑρμηνεία τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος. Καὶ μιὰ ὀντολογία ποὺ θέλει 
νὰ ἀρθρώνεται καὶ νὰ λειτουργεῖ μὲ βάση τὴν κριτικὴ ἐπαλήθευση 
τῶν προτάσεών της, ἀποδέχεται καὶ τὶς αἰτιολογήσεις τῶν 
ἐπιστημονικῶν διαπιστώσεων ὡς ἑρμηνευτικὲς ἀκριβῶς προτάσεις 
ὑποκείμενες σὲ κριτικὸ ἔλεγχο. Ὁ κριτικὸς ἔλεγχος διερευνᾶ στὴν 
περίπτωση αὐτή, ποιά ἀπὸ τὶς ἑρμηνευτικὲς προτάσεις καλύπτει 
πληρέστερα, ὡς αἰτιολόγηση, (δηλαδὴ ὡς ἀναγωγὴ στὴν αἰτιώδη 
ἀρχὴ ), τὶς συμπερασματικὰ συναγόμενες σκοπιμότητες στὴ φύση.

5.122
Στὰ πλαίσια μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας, ἡ πληρότητα τῆς 
ἑρμηνευτικῆς κάλυψης τῶν σκοπιμοτήτων τοῦ κοσμικοῦ γίγνεσθαι 
κρίνεται μὲ τρία καταρχὴν κριτήρια: Πρῶτον, τὸν ἀριθμὸ τῶν 
δεδομένων σκοπιμοτήτων ποὺ ἑρμηνεύονται ἱκανοποιητικὰ μὲ τὴν 
ἀποδοχὴ τῆς προτεινόμενης αἰτιώδους ἀρχῆς—σὲ σύγκριση μὲ 
ὅσες παραμένουν ἀνερμήνευτες. Δεύτερον, τὴ διυποκειμενικὴ 
κατανόηση τοῦ συσχετισμοῦ τῶν συγκεκριμένων σκοπιμοτήτων μὲ 



τὴν προτεινόμενη αἰτιώδη ἀρχή. Καὶ τρίτον, τὴν εὐρύτερη δυνατὴ 
κοινωνικὴ λειτουργικότητα τῆς προτεινόμενης ἀναγωγῆς σὲ μιὰ 
αἰτιώδη ἀρχή.

5.2
Νοηματοδότηση τῆς σχέσης
Ἀναφερόμαστε στὴν κοινωνικὴ λειτουργικότητα τῆς ἀναγωγῆς σὲ 
μιὰ αἰτιώδη ἀρχή, ἐπειδὴ μιὰ τέτοια ἀναγωγὴ (ὅπως καὶ κάθε 
πρόταση ἑρμηνευτικὴ τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος) δὲν ἐξαντλεῖ τὴ 
σημασία της στὴν αἰτιολόγηση τῶν ἐπιστημονικῶν διαπιστώσεων, 
ἀλλὰ νοηματοδοτεῖ πολὺ γενικότερα τὴ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ 
τὴν ἀντι-κείμενη πραγματικότητα, μὲ τὸν ἴδιο τὸν ἑαυτό του καὶ 
μὲ τοὺς συνανθρώπους του. Καὶ αὐτὲς οἱ σχέσεις δὲν εἶναι ποτὲ 
ἀτομικὲς καὶ ἀποσπασματικές, ἀλλὰ σχέσεις ποὺ συγκροτοῦν καὶ 
καθορίζουν τὸ κοινωνικὸ γεγονός. Ἑπομένως, ἀναφερόμαστε στὴν 
κοινωνικὴ λειτουργικότητα μιᾶς ὀντολογικῆς ἑρμηνείας, 
προκειμένου νὰ ἐπισημάνουμε τὸ κοινωνικὸ ἀποτέλεσμα τῆς 
ἑρμηνείας αὐτῆς—τὰ ἐπιτεύγματα πληρότητας καὶ ποιότητας τῶν 
κοινωνικῶν σχέσεων ποὺ νοηματοδοτοῦνται ἀπὸ τὴ συγκεκριμένη 
ὀντολογικὴ ἑρμηνεία.

5.21
Παράδειγμα, ἡ πρόταση τοῦ Πόππερ (Popper) ποὺ 
προαναφέραμε: Ἕνας κλειστὸς κόσμος ὕλης-ἐνέργειας πού 
διέπεται μόνο ἀπὸ τὴν ἀπροσδιοριστία (ἔτσι ὅπως αὐτὴ ἀπορρέει 
ἀπὸ τὴν ἐφαρμογὴ τοῦ νόμου τῶν πιθανοτήτων σὲ κβαντικὸ 
ἐπίπεδο), θὰ ἦταν ἕνας κόσμος ποὺ τὸν κυβερνάει ἡ τύχη, δίχως 
περιθώρια γιὰ τὴν ἀνθρώπινη ἐλευθερία καὶ δημιουργικότητα. 
Ἀντίθετα, μέσα σὲ αὐτὸν τὸν κόσμο τῆς ὕλης-ἐνέργειας, ἡ 
παρεμβολὴ τοῦ ἀπροσδιόριστου (ἐξω-κοσμικοῦ καὶ ἑπομένως 
μεταφυσικοῦ) παράγοντα τῆς ἀνθρώπινης ἐνσυνείδητης ἐμπειρίας 
(τοῦ Self ἢ τῆς ὑπόστασης τοῦ ὑποκειμένου) —μὲ δεδομένη τὴν 
ἐμπειρικὴ πιστοποίηση τῆς ἀνυπότακτης σὲ νόημα παρουσίας του
— καλύπτει ἑρμηνευτικὰ τὶς καθολικὰ βεβαιωμένες ἐκφάνσεις τῆς 
ἀνθρώπινης ἐλευθερίας καὶ δημιουργικότητας. Καὶ ἐπιπλέον, 



νοηματοδοτεῖ τὶς ἐκφάνσεις αὐτές, τοὺς προσδίδει τὴ δυναμικὴ τῆς
ἔλλογης ἱστορικῆς πράξης.

5.22
Ἂν τώρα δεχθοῦμε καὶ τὴν ὕπαρξη τοῦ «ἄλλου» Self, τοῦ ὁποίου 
«ὄργανο» εἶναι ὄχι πιὰ ὁ ἀνθρώπινος ἐγκέφαλος, ἀλλὰ τὸ 
καθολικὸ σύμπαν τῆς ὕλης-ἐνέργειας (ὅπου τὸ «ἄλλο» Self 
«διαβάζει» ἐκλεκτικὰ μέσα ἀπὸ τὸ πλῆθος τῶν δυνατῶν 
συνδυασμῶν συγκρότησης τῆς ὕλης καὶ τῶν λειτουργιῶν της 
ἐπιλέγοντας ἐκείνους ποὺ ὑπηρετοῦν μιὰ συγκεκριμένη 
σκοπιμότητα), τότε ἡ ἀρχὴ τῆς ἐνσυνείδητης ἐμπειρίας, τῆς 
ἐλευθερίας καὶ τῆς δημιουργικότητας δὲν εἶναι ἡ ἀναιτιολόγητη 
ἐξαίρεση ποὺ ἐξαντλεῖται στὴν παρουσία τοῦ ἀνθρώπινου 
ὑποκειμένου, ἀλλὰ εἶναι ἡ ἴδια ἡ ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτοῦ. Καὶ ἂν 
ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτοῦ εἶναι ἡ ἐνσυνείδητη ἐλευθερία ὡς ὑπαρκτικὴ 
ἑτερότητα, ἀνυπότακτη σὲ κάθε καθοριστικὴ προσδιοριστία καὶ σὲ 
κάθε μηδενιστικὴ τυχαιότητα, τότε ἡ ἀνθρώπινη ἐλευθερία καὶ 
δημιουργικότητα νοηματοδοτεῖται καὶ ὡς εὐθύνη ἀπέναντι στὴν 
ἴδια τὴν ὑπαρκτική της ἀρχή, ὅπως καὶ ἀπέναντι στὸν κόσμο τῆς 
ὕλης-ἐνέργειας, ποὺ ἐμφανίζεται τότε ὡς ἐνεργούμενο 
ἀποτέλεσμα δημιουργικῆς ἐλευθερίας. Μὲ ἄλλα λόγια, ἡ 
ἐλευθερία καὶ ἡ ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα ἀναδείχνονται τότε σὲ 
πραγματικὸ (καὶ ὄχι ἀξιολογικό, δηλαδὴ αὐθαίρετο) κριτήριο 
γνησιότητας τῶν κοινωνικῶν σχέσεων καὶ τοῦ ἱστορικοῦ γίγνεσθαι 
—: ἡ ἐξάρτηση, ἡ ὑποταγή, ἡ καταδυνάστευση ἀποδείχνονται 
πραγματικὲς μορφὲς ἀλλοτριώσεως τῆς ὕπαρξης.



6. Λειτουργία τοῦ ὁρισμοῦ
Ἐπιστρέφουμε στὸν προσδιορισμὸ τῆς οὐσίας. Εἴπαμε ὅτι 
ἀναφερόμαστε στὴν οὐσία τοῦ ὑπαρκτοῦ πιστοποιώντας τὶς 
ἐνέργειες ποὺ συγκροτοῦν καὶ δηλώνουν τὸν τρόπο τῆς ὕπαρξής 
του. Ἀπὸ αὐτὴ τὴν ὁδὸ προσδιορίζουμε καὶ τὴν οὐσία τοῦ 
ἀνθρώπου. Συνάζουμε πιστοποιήσεις ἐνεργειῶν, καὶ λέμε: ὁ 
ἄνθρωπος εἶναι ὕπαρξη λογική (μὲ λόγο ἐνδιάθετο —νοῦ— καὶ 
προφορικὸ—γλώσσα), ὕπαρξη κοινωνική (ζῶον πολιτικὸν), 
βουλευτική, ἀναμνηστική, δίποδη, ἄπτερη, ὀρθοβαδιστική, 
γελαστική, κ.ἄ.π. Ὅλοι αὐτοὶ οἱ προσδιορισμοὶ ἀναφέρονται σὲ 
ἐνεργούμενες ἱκανότητες κοινὲς σὲ κάθε ἄνθρωπο, γι' αὐτὸ καὶ 
ὁρίζουν γενικὰ τὸν ἄνθρωπο: εἶναι ὅροι-ὅρια-προϋποθέσεις γιὰ νὰ 
χαρακτηρίσουμε μιὰ ὕπαρξη ὡς ἀνθρώπινη—μπαίνουν ὡς ὅριο 
ἀνάμεσα στὴν ἀνθρώπινη καὶ σὲ κάθε ἄλλη ὕπαρξη, συγκροτοῦν 
τὸ ἀνθρώπινο εἶδος (τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο ὁ ἄνθρωπος 
προσφέρεται στὸ ἰδεῖν) καὶ διαφοροποιοῦν τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ κάθε
ἄλλο εἶδος: συνιστοῦν τὴν εἰδοποιὸ διαφορὰ τοῦ ἀνθρώπου. Ἔτσι 
ἐντοπίζουμε στὶς ἐνέργειες τὴ φανέρωση τῆς οὐσίας τοῦ 
ἀνθρώπου, τοῦ τρόπου μὲ τὸν ὁποῖο ὁ ἄνθρωπος μετέχει στὸ 
εἶναι.

6.1
Ἀπὸ τὴν ἴδια αὐτὴ ὁδὸ τῆς πιστοποίησης τῶν ἐνεργειῶν 
γνωρίζουμε καὶ τὸν «καθέκαστον» ἄνθρωπο—ἀδυνατοῦμε ὅμως 
νὰ τὸν ὁρίσουμε. Πιστοποιοῦμε ὅτι κάθε ἐπιμέρους ἀνθρώπινη 
ὕπαρξη συγκεφαλαιώνει τὶς ἐνεργούμενες ἱκανότητες ποὺ 
διαφοροποιοῦν τὸ ἀνθρώπινο ἀπὸ κάθε ἄλλο εἶδος, ἀλλὰ καθεμιὰ 
ἀπὸ τὶς ἱκανότητες αὐτὲς ἐνεργεῖται στὸν συγκεκριμένο ἄνθρωπο 
μὲ τρόπο μοναδικό, ἀνόμοιο καὶ ἀνεπανάληπτο: Μποροῦμε νὰ 
ὁρίσουμε ὅτι κάθε ἄνθρωπος ἔχει νοῦ, θέληση, κρίση, λόγο κ.λπ., 
ἀλλὰ εἶναι ἀδύνατο νὰ ὑποτάξουμε στὶς ἀναπόφευκτα γενικὲς 
κατηγορίες τοῦ γλωσσικοῦ μας κώδικα τὸν ἰδιάζοντα τρόπο μὲ 
τὸν ὁποῖο ὁ συγκεκριμένος ἄνθρωπος νοεῖ, θέλει, κρίνει, 
ἐκφράζεται κ.λπ.

6.11



Ἑτερότητα
Ἀκόμα καὶ τὰ μορφικὰ χαρακτηριστικὰ τοῦ συγκεκριμένου 
ἀνθρώπου (δηλαδὴ ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ἐνεργεῖται ἡ σωματικὴ 
ἰδιαιτερότητα—ἀπὸ τὰ δακτυλικὰ ἀποτυπώματα καὶ τὴ διάπλαση 
τοῦ κορμιοῦ ὣς τὸ βλέμμα, τὸ χαμόγελο, τὶς χειρονομίες κ.λπ.) 
εἶναι ἀδύνατο νὰ ὁριστοῦν, ἔστω καὶ μὲ τὶς ἀναλυτικότερες 
περιγραφές. Τὸ σύνολο τῶν προσδιορισμῶν ποὺ μποροῦμε νὰ 
συγκεντρώσουμε γιὰ τὴν περιγραφὴ ἑνὸς συγκεκριμένου 
ἀνθρώπου, εἶναι σίγουρο ὅτι θὰ ἀνταποκρίνεται σὲ περισσότερες 
ἀπὸ μία ἀτομικὲς περιπτώσεις. Καὶ τοῦτο, γιατὶ κάθε 
προσδιορισμὸς (γιὰ νὰ λειτουργήσει ἀκριβῶς ὡς προσδιορισμὸς) 
τείνει πρὸς τὴν ἀντικειμενικοποίηση τοῦ προσδιοριζομένου, 
δηλαδὴ πρὸς τὴν ἐξομοίωση τῆς κατανόησής του ἀπὸ ἕνα 
εὐρύτερο σύνολο ἀνθρώπων. Ἐνῶ ἡ κοινὴ ἐμπειρία βεβαιώνει ὅτι 
ὁ ἀτομικὸς ἄνθρωπος εἶναι ἕνα σύνολο ἐνεργειῶν, σωματικῶν καὶ 
ψυχικῶν, μὲ χαρακτήρα μοναδικό, ἀνόμοιο καὶ ἀνεπανάληπτο. Ὁ 
κάθε συγκεκριμένος ἄνθρωπος ἐνσαρκώνει μιὰν ἀπόλυτη 
(� ἀπολελυμένη, ἐλεύθερη ἀπὸ κάθε προκαθορισμὸ) ὑπαρκτικὴ 
ἑτερότητα.

6.12
Ἡ κοινὴ ἐμπειρία βεβαιώνει τὴν ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα τοῦ κάθε 
ἀνθρώπινου ὑποκειμένου — γνωρίζουμε αὐτὴ τὴν ἑτερότητα, ἔστω 
κι ἂν δὲν μποροῦμε νὰ τὴν ὁρίσουμε. Ἡ γνώση τῆς ἑτερότητας 
πραγματοποιεῖται μέσῳ καὶ πάλι τῆς πιστοποίησης τῶν ἐνεργειῶν 
καὶ τοῦ τρόπου τῆς ἐκφορᾶς τους. Ἀλλὰ ἐνῶ ἡ πιστοποίηση τῶν 
ἐνεργειῶν μπορεῖ νὰ γίνει ἀντικείμενο ὁρισμοῦ, ἡ πιστοποίηση τοῦ 
τρόπου ἐκφορᾶς τους ἔχει πάντοτε τὸν χαρακτήρα ἄμεσης 
ἐμπειρίας. Ὀνομάζουμε ἄμεση ἐμπειρία τὴν ὁπωσδήποτε 
ἐνεργητικὴ «συνάντηση» ἑνὸς ὑποκειμένου μὲ τὶς ἐνέργειες (ἢ τὴ 
«μετοχὴ»-«μέθεξη» στὶς ἐνέργειες) ποὺ «εἰδοποιοῦν» τὴν 
ἑτερότητα ἑνὸς ἄλλου ὑποκειμένου—γι' αὐτὸ καὶ λέμε ὅτι ἡ 
πιστοποίηση τῆς ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας εἶναι πάντοτε γεγονὸς 
σχέσης, μιὰ ἐμπειρία σχέσης.

6.121



Τὰ παραδείγματα ἀπὸ τὸν καθημερινὸ βίο εἶναι πολλά: Ὅσες 
πληροφορίες κι ἂν συγκεντρώσουμε γιὰ ἕναν συγκεκριμένο 
ἄνθρωπο, εἶναι ἀδύνατο νὰ ἀναπληρώσουν τὴ γνώση ποὺ μᾶς 
παρέχει ἡ ἄμεση συνάντηση μαζί του. Καὶ γνωρίζουμε τόσο 
πληρέστερα ἕναν ἄλλον ἄνθρωπο ὅσο πληρέστερη εἶναι ἡ 
συναναστροφή μας μαζί του—ἡ δυνατότητα νὰ παρατηρήσουμε 
καὶ ἀντιληφθοῦμε τὶς περισσότερες δυνατὲς «ἐκδηλώσεις» τοῦ 
συγκεκριμένου ἀνθρώπου: τὸν τρόπο ποὺ ἐκφράζεται, ποὺ 
κοιτάζει, ποὺ χειρονομεῖ, ποὺ σκέπτεται, ποὺ κρίνει, ποὺ 
συγκινεῖται κ.λπ. Αὐτὸς ὁ τρόπος, ποὺ μᾶς κάνει γνωστὴ τὴν 
ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα τοῦ ἄλλου, εἶναι ἀδύνατο νὰ 
κωδικοποιηθεῖ σὲ μεταβιβάσιμες πληροφορίες. Γίνεται προσιτὸς 
μόνο στὰ πλαίσια τῆς ἄμεσης σχέσης, καὶ ἡ πληρότητα τῆς 
γνώσης παρακολουθεῖ τὴν πληρότητα τῆς σχέσης.

6.13
Ὁ λογικὸς τρόπος τῆς ἑτερότητας
Στὴν ἑλληνική γλώσσα, ὅπως προαναφέρθηκε, χρησιμοποιοῦμε τὴν 
πολυσήμαντη λέξη λόγος γιὰ νὰ προσδιορίσουμε κάθε ἀναφορικὴ 
ἐνέργεια ἀποκαλυπτικὴ τῆς ἑτερότητας τοῦ ὑποκειμένου. Λόγος 
εἶναι τὸ ἐνδιάθετο νόημα, ἡ φανταστικὴ εἰκόνα, ἡ ἀκουστικὴ 
εἰκόνα, ἡ ὀπτικὴ παράσταση, ἡ μορφή, τὸ σχῆμα, ἡ μουσικὴ 
μελωδία, ἡ χρωματικὴ ἁρμονία κ.λπ. Ἡ πολυσημία τοῦ λόγου μᾶς 
ἐπιτρέπει νὰ ποῦμε ὅτι ὁ τρόπος ποὺ μᾶς κάνει γνωστὴ τὴν 
ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα εἶναι ὁ τρόπος τοῦ λόγου—ἡ ἴδια 
ὑποκειμενικότητα ἐνεργεῖται ὡς λόγος. Καὶ αὐτὸ σημαίνει ὅτι ὁ 
λόγος εἶναι ὁ τρόπος τῆς σχέσης, τόσο ὡς δυνατότητα τοῦ 
ὑποκειμένου νὰ κάνει μεθεκτὴ τὴν ὑπαρκτική του ἑτερότητα, ὅσο 
καὶ ὡς δυνατότητα νὰ μετέχει τὸ ὑποκείμενο στὴν ἐνέργεια τὴν 
ἀποκαλυπτικὴ τῆς ἑτερότητας ἄλλων ὑποκειμένων.

6.131
Ὅμως ὁ Λακὰν (Lacan) ἔδειξε πὼς ὄχι μόνο οἱ συνειδητὲς 
ἐνέργειες, ἀλλὰ καὶ τὸ ἴδιο τὸ ἀσυνείδητο τοῦ ὑποκειμένου 
δομεῖται καὶ συγκροτεῖται μὲ τὸν τρόπο τοῦ λόγου, τὸν τρόπο τῆς 



γλώσσας.12 Ποὺ σημαίνει, ὅτι ἡ ἀναφορικότητα δὲν συνιστᾶ ἁπλῶς 
μιὰ δυνατότητα τοῦ ὑποκειμένου (μὲ ἐνδεχόμενη καὶ τὴ μὴ 
δυνατότητα τῆς ἀναφορᾶς, τὸ ἄσχετον τῆς ὑποκειμενικότητας), 
ἀλλὰ συνιστᾶ τὸν καθολικὸ καὶ δεδομένο τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο καὶ 
συγκροτεῖται καὶ ἐνεργεῖται ἡ ὑποκειμενικότητα σὲ κάθε 
«ἐπίπεδο» (συνειδητό, λίγο ἢ πολὺ συνειδητό, μὴ-συνειδητό, 
ἀσυνείδητο).

6.132
Καὶ ἐπειδὴ ἡ ὑποκειμενικότητα συγκροτεῖται καὶ ἐνεργεῖται σὲ 
κάθε ἐπίπεδο μὲ τὸν τρόπο τοῦ λόγου, χαρακτηρίζουμε ὡς μὴ-
λόγο (non-sense, εἶπε ὁ Λακὰν) τὴν ἐπίσης βεβαιωμένη μὲ τὸν 
τρόπο τοῦ λόγου ὑποστατικὴ προϋπόθεση τοῦ ἴδιου τοῦ λόγου, τὸν
ἀφετηριακὸ «πυρήνα» ἢ «παράγοντα» ποὺ παρεμβαίνει 
καθορίζοντας τὴν ἑτερότητα τοῦ λόγου —τὴ λογικὴ ἑτερότητα 
τοῦ ὑποκειμένου— (χαρακτηρίζουμε ὡς μὴ-λόγο τὸ 
ἀπροσδιόριστο Self ἢ τὴν ὑπόσταση τοῦ ὑποκειμένου). 
Γνωρίζουμε τὸ Self μόνο ἐκδηλούμενο, δηλαδὴ ἀναφερόμενο καὶ 
μαρτυρούμενο ἀπὸ τὸν λόγο, χωρὶς νὰ μποροῦμε νὰ τὸ ὁρίσουμε 
μὲ τὸν λόγο. Καὶ δὲν μποροῦμε νὰ τὸ ὁρίσουμε μὲ τὸν λόγο, γιατὶ 
ὁ λογικὸς ὁρισμὸς μεταποιεῖ τὸ Self σὲ νόημα ποὺ «ἐξουσιάζεται» 
ἀπὸ τὴ νόηση, ἐνῶ ἡ ἑτερότητα τοῦ Self προηγεῖται καὶ καθορίζει 
τὴ λειτουργία τῆς νόησης—εἶναι ἑτερότητα τοῦ τρόπου τῆς 
ὑπάρξεως πρὶν καὶ ἀπὸ τὴ συνειδητοποίησή του (ἑτερότητα 
λειτουργίας τόσο τοῦ συνειδητοῦ ὅσο καὶ τοῦ ἀσυνειδήτου) ἄρα 
ἀνυπότακτη σὲ κάθε νόημα.

6.14
Τὸ ὄνομα
Ἡ ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα δὲν ὁρίζεται μὲ τὸν λόγο, δὲν 
ἐξαντλεῖται σὲ λογικοὺς προσδιορισμούς. Ὅμως σημαίνεται μὲ τὸ 
ὄνομα ποὺ ἀποδίδουμε στὸ ὑποκείμενο—τὸ ὄνομα ποὺ εἰσάγει τὸ 
ὑποκείμενο στὴν κοινωνικὴ σχέση. Χάρη στὸ ὄνομα γίνεται δυνατὴ 
ἡ ἀναφορά, ἡ κλήση καὶ ἐπίκληση τοῦ ὑποκειμένου, ἡ ἔνταξή του 
στὴν κοινωνικὴ ὁμάδα, ἡ δυνατότητά του νὰ λειτουργεῖ ὡς 



ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα μέσα στὶς σχέσεις ποὺ συγκροτοῦν τὴν 
κοινωνικὴ ὁμάδα. Μέσα στὶς σχέσεις αὐτές, ἀλλὰ καὶ στὴ 
λειτουργία τῆς αὐτεπίγνωσης τοῦ ὑποκειμένου, τὸ ὄνομα ὄχι 
ἁπλῶς σημαίνει τὴν ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα, ἀλλὰ καὶ τὴν 
προκαλεῖ σὲ φανέρωση, τὴν βεβαιώνει μέσα ἀπὸ τὴν ἀναφορικὴ 
ἀντιδιαστολὴ καὶ τὴν κοινωνική της ἀναγνώριση, τὴν πιστοποιεῖ 
ὑπαρκτικὰ μὲ τὴ μόνη δυνατὴ πιστοποίηση τοῦ ὑπαρκτικοῦ 
γεγονότος ποὺ εἶναι τὸ γεγονὸς τῆς σχέσης. Ὁ καθένας ἀπὸ μᾶς 
εἶναι ὡς ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα ἕνας ἐπώνυμος ἄνθρωπος—εἶναι 
αὐτὸ ποὺ λέει τὸ ὄνομά του καὶ αὐτὸ ποὺ εἶναι δὲν μπορεῖ νὰ 
λεχθεῖ μὲ τρόπον ἄλλον ἔξω ἀπὸ τὸ ὄνομα, ἔστω κι ἂν 
συγκεντρώσουμε ὁσουσδήποτε προσδιορισμοὺς γιὰ τὴ 
λεπτομερέστερη δυνατὴ περιγραφή του.

6.141
Ἐπειδὴ αὐτὴ εἶναι ἡ λειτουργία τοῦ ὀνόματος, γι' αὐτὸ καὶ ἡ 
ἀνώνυμη ἐκδοχὴ τοῦ ὑποκειμένου συνιστᾶ πραγματικὴ 
ἀλλοτρίωσή του. Ὄχι ἀλλοτρίωση ἁπλῶς ἀξιολογική (μιὰ 
ὑποβάθμιση στὰ πλαίσια συμβατικῶν ἐντάξεων στὴν κοινωνικὴ 
ἄρθρωση καὶ δομὴ), ἀλλὰ ἀλλοτρίωση ὑπαρκτική, ἀλλοίωση τοῦ 
τρόπου ποὺ διαφοροποιεῖ τὴν ἀνθρώπινη ἀπὸ κάθε ἄλλη ὕπαρξη. 
Ἕνας ἀνώνυμος ἄνθρωπος ἐπισημαίνεται χωρὶς νὰ σχετίζεται καὶ 
ἡ ἁπλὴ ἐπισήμανση ποὺ παρακάμπτει τὴ σχέση, παρακάμπτει καὶ 
τὴν ἐνεργούμενη (λογικὴ) φανέρωση τῆς ἑτερότητας ποὺ εἶναι 
δυνατὴ μόνο ὡς σχέση—παρακάμπτει τὴ δήλωση τῆς λογικῆς 
ἑτερότητας ποὺ διαφοροποιεῖ τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ κάθε ἄλλη 
ὕπαρξη (ἀλλὰ καὶ τὸ κάθε συγκεκριμένο ὑποκείμενο ἀπὸ ὅλα τὰ 
ἄλλα ὑποκείμενα).

6.142
Ὁ εὐκολότερος (καὶ χρηστικότερος) τρόπος ἀνώνυμης 
ἐπισήμανσης εἶναι ἡ «ἀριθμοποίηση» τοῦ ἀνθρώπινου 
ὑποκειμένου: τὸ ἐκδεχόμαστε σὰν οὐδέτερη, ἀδιαφοροποίητη 
μονάδα ἑνὸς ἀριθμητικοῦ συνόλου. Ἐπισημαίνουμε τὸ ἀνώνυμο 
ὑποκείμενο μὲ ἕναν ἀριθμητικὸ προσδιορισμὸ ποὺ διαφέρει κατὰ 
μία τουλάχιστον μονάδα ἀπὸ ὁποιονδήποτε ἄλλο ἀριθμητικὸ 



προσδιορισμὸ—τὸ διαφοροποιοῦμε μόνο μετρητά, ποσοτικά. Ἔτσι 
τοῦ ἀφαιροῦμε κάθε σημαντικὴ δήλωση λογικῆς καὶ ὑπαρκτικῆς 
ἑτερότητας, κάθε ποιοτικὴ ἰδιο-τροπία, προσιτὴ μόνο στὴν 
ἐμπειρία τῆς σχέσης, τῆς λογικῆς φανέρωσης.

6.143
Ἀφαιροῦμε πραγματικὰ (καὶ ὄχι μεταφορικὰ ἢ ἀλληγορικὰ) ἀπὸ 
τὸ ἀνθρώπινο ὑποκείμενο τὴ δυνατότητα νὰ πραγματοποιεῖ 
ἐνεργητικὰ τὴν ὑπαρκτική του ἑτερότητα, ὅταν δημιουργοῦμε (ἢ 
δεχόμαστε καὶ συντηροῦμε) μορφὲς καὶ τρόπους κοινωνικῆς 
ὀργάνωσης, ποὺ προϋποθέτουν τὰ μέλη τῆς κοινωνικῆς ὁμάδας 
σὰν ἀνώνυμες μονάδες—σὰν οὐδέτερα «ἄτομα »-φορεῖς 
ἐξομοιωμένων (ἢ ποσοτικὰ μόνο διαφοροποιημένων) δικαιωμάτων 
καὶ ὑποχρεώσεων. Στὴν περίπτωση αὐτὴ ἡ ἀφαιρετική, ἀνώνυμη 
ἐκδοχὴ τοῦ ἀνθρώπινου ὑποκειμένου εἶναι μιὰ πολιτικὴ ἐπιλογή, 
ποὺ ἐκφράζεται μὲ θεσμοὺς πολιτειακῆς συγκρότησης, 
ὑπαλληλικῆς ἱεραρχίας, ἐργασιακῶν σχέσεων, ἀσφαλιστικῶν 
κατοχυρώσεων, συντεχνιακῆς ὀργάνωσης, ἐξομοιωμένης 
ψυχαγωγίας κ.λπ.

6.144
Ὅμως, προτοῦ νὰ εἶναι μιὰ πολιτικὴ ἐπιλογή, ἡ θεσμοποίηση τῆς 
ἀνώνυμης ἐκδοχῆς τοῦ ἀνθρώπινου ὑποκειμένου ἐκφράζει 
ὁπωσδήποτε μιὰν ὁρισμένη ἀντίληψη γιὰ τὴν ὕπαρξη καὶ τὴ ζωὴ
—μιὰν ὀντολογικὴ ἀντίληψη: Ἐκδέχεται τὸ ὑποκείμενο σὰν 
μονάδα-ὀντότητα καθεαυτήν (συνήθως σὰν βιολογικὴ μονάδα 
ἐπιβίωσης ἢ σὰν πνευματικὴ μονάδα ἠθικῶν-νομικῶν 
δεσμεύσεων). Αὐτὸ σημαίνει ὅτι στὴν ἀντιμετώπιση τοῦ 
ἀνθρώπινου ὑποκειμένου ἡ προτεραιότητα δίνεται ὄχι στὴ 
δημιουργικὴ σχέση καὶ κοινωνικὴ πραγματοποίηση τῆς ὕπαρξης 
καὶ τῆς ζωῆς του, ἀλλὰ σὲ ἀνάγκες ἄλλες (ὑλικὲς ἢ ἰδεαλιστικὲς—
ἀδιάφορο). Καὶ οἱ ἀνάγκες ποὺ ἀφοροῦν ὄχι στὴν κοινωνικὴ 
πραγματοποίηση τῆς ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας, ἀλλὰ στὴν 
ἐξασφάλιση τῶν ἀνώνυμων ὑπαρκτικῶν μονάδων (τῶν ἀφαιρετικὰ 
αὐτονομημένων καὶ ἐξομοιωμένων ὀντοτήτων), δὲν μπορεῖ νὰ 
εἶναι παρὰ μόνο ἀνάγκες χρηστικές, ποσοτικὰ προσδιορισμένες.



6.15
Χρηστικὴ ἀριθμοποίηση
Οἱ χρηστικές, ποσοτικὰ προσδιορισμένες ἀνάγκες τῶν ἀνώνυμων 
ἀτόμων ἱκανοποιοῦνται ἀποδοτικότερα, ὅταν καὶ οἱ 
προσφερόμενες ἱκανοποιήσεις καὶ οἱ ἀποδέκτες τους 
μεταφράζονται σὲ ἀριθμητικοὺς συντελεστές. Σὲ συντελεστὲς λ.χ., 
γενικῆς εὐταξίας καὶ τήρησης τῶν νόμων, καθολικοῦ δικαιώματος 
ἐπιλογῆς τῆς ἐξουσίας, γενικοῦ ἐλέγχου κατανομῆς τοῦ 
εἰσοδήματος, δυνατοτήτων ἀσφάλισης καὶ περίθαλψης, ἐλέγχου 
τῆς ἐργασίας καὶ παραγωγικότητας, ἐξασφάλισης στέγης-
κατοικίας, ἰσότητας προσβάσεων στὴ διοικητικὴ μηχανὴ κ.λπ. 
Ὅταν οἱ θεσμικὲς καλύψεις ὅλων αὐτῶν τῶν ἀναγκῶν ρυθμίζονται 
μὲ βάση τὴν ἀποδοτικὴ ἀρχὴ τῶν ἐξομοιωμένων δυνατοτήτων ἢ 
παροχῶν, τότε ἡ λογικὴ τῆς «ἀριθμοποίησης» μοιάζει μᾶλλον 
ἀναπόφευκτη. Ἀριθμοποιεῖται τὸ ὑποκείμενο καὶ 
ποσοτικοποιοῦνται οἱ ἀνάγκες του—τὸ ὑποκείμενο γίνεται 
ἀριθμὸς ἀστυνομικῆς ταυτότητας, ἐκλογικοῦ βιβλιαρίου, 
φορολογικῆς δηλώσεως, βιβλιαρίου ἀσφαλίσεως, ἀριθμὸς τῆς 
καρτέλας ποὺ «χτυπάει» στὴ δουλειά του ὁ ἐργαζόμενος, ἀριθμὸς 
διαμερίσματος στὴν πολυκατοικία, ἀριθμὸς προτεραιότητας γιὰ 
τὴν εἴσοδο σὲ μιὰ δημόσια ὑπηρεσία, κ.λπ.

6.151
Μιλᾶμε γιὰ ἀνάγκες χρηστικές, καὶ αὐτὸ σημαίνει ὅτι 
διαστέλλουμε τὶς ἀνάγκες αὐτὲς ἀπὸ κάποιες ἄλλες μὴ-χρηστικὲς 
ἀνάγκες. Ὅμως ἀναφερόμαστε πάντοτε σὲ ἀνάγκες (ὄχι σὲ 
ἐπιθυμίες ἢ ἀπαιτήσεις «πολυτελείας»). Ποιές μπορεῖ νὰ εἶναι οἱ 
πραγματικές, ἀλλὰ μὴ-χρηστικὲς ἀνάγκες τοῦ ὑποκειμένου; 
Στενεύοντας ὑπερβολικὰ τὸν ὁρισμό, θὰ μπορούσαμε νὰ ποῦμε 
ὅτι εἶναι ἐκεῖνες ποὺ καὶ χωρὶς τὴν ἐκπλήρωσή τους τὸ 
ὑποκείμενο μπορεῖ νὰ ἐπιβιώσει βιολογικά. Τέτοιες λ.χ., εἶναι οἱ 
ἀνάγκες δημιουργικῆς ἀπασχόλησης, ἐλεύθερης ἔκφρασης, 
ὑπεύθυνων ἐπιλογῶν, προσωπικῶν σχέσεων, ἀνάγκες 
ἀναγνώρισης, αὐτοβεβαίωσης, αὐτοπροαίρετης πράξης καὶ 
δράσης, ἐλευθερίας ἐπιχειρηματικῆς καὶ συνεταιριστικῆς κ.λπ. 



Αὐτοῦ τοῦ εἴδους οἱ ἀνάγκες ὅσο κι ἂν εἶναι ἐπιτακτικές, δὲν 
ἀναφέρονται στὴν ἐπιβίωση τοῦ ἀνθρώπου, ἀναφέρονται ὅμως στὴ 
διάσωση τῆς ἀνθρώπινης ἰδιαιτερότητας. Καὶ αὐτὸ σημαίνει, πὼς 
ἂν δὲν ἱκανοποιηθοῦν αὐτὲς οἱ ἀνάγκες, τὸ ἀνθρώπινο ὑποκείμενο 
ἀλλοτριώνεται, γίνεται κάτι ἀλλότριο-ξένο πρὸς τὸν ἴδιο τὸν 
ἑαυτό του καὶ τὴν ἀνθρώπινη «φύση» του. Ἀντίθετα, ἡ 
ἱκανοποίηση αὐτῶν τῶν μὴ-χρηστικῶν ἀναγκῶν σώζει τὴν 
ἑτερότητα τοῦ ὑποκειμένου καί, ἑπομένως, τὴν ὑποκειμενική του 
ταυτότητα. Καὶ ἡ ἑτερότητα τῆς κάθε ὑποκειμενικῆς ταυτότητας 
εἶναι τὸ γεγονὸς ποὺ διακρίνει τὴν ἀνθρώπινη ἀπὸ κάθε ἄλλη 
ὕπαρξη.

6.152
Ἂν ἀφαιρέσουμε ἀπὸ τὸ ὑποκείμενο τὴ δυνατότητα νὰ διακριθεῖ, 
νὰ ἀναγνωριστεῖ, νὰ δημιουργήσει, νὰ αὐτοβεβαιωθεῖ ὡς 
ὑπαρκτικὴ-λογικὴ ἑτερότητα, τοῦ ἀφαιροῦμε καὶ τὴ δυνατότητα 
νὰ ὑπάρξει ὡς ἐπώνυμη ταυτότητα—τοῦ ἐπιβάλλουμε τὴν 
ἐξομοίωση, τὴν οὐδετεροποίηση καὶ ἀλλοτρίωση τῆς ὑπαρκτικῆς 
του ἑτερότητας. Γιατὶ ἡ ἀνθρώπινη ὕπαρξη καὶ ἡ ταυτότητά της 
βεβαιώνεται μόνο ὡς ἐνεργητικὴ (ἐν ἔργῳ) πραγματοποίηση 
ἑτερότητας (λογικῆς ἐκφορᾶς καὶ λογικῆς ἀποδοχῆς της)—μόνο 
ὡς σχέση καὶ κοινωνικὸ γεγονός.

6.2
Ἀλλοτρίωση - Μάρξ
Ὀφείλουμε στὸν Μὰρξ τὴν ἐναργέστερη μᾶλλον ἀνάλυση τοῦ 
φαινομένου τῆς ἀνθρώπινης ἀλλοτρίωσης. Ἡ ἐνάργεια τῆς 
ἀνάλυσης ἔγκειται κυρίως στὸν ἐντοπισμό της σὲ πολὺ 
συγκεκριμένα καὶ πραγματικὰ πλαίσια: Στὰ πλαίσια τῆς 
ἐξαρτημένης ἐργασίας—τῆς ἐκδοχῆς τοῦ ὑποκειμένου ὡς 
ἀπρόσωπου συντελεστῆ μιᾶς ἐξομοιωμένης παραγωγικῆς 
διαδικασίας, ξένης πρὸς τὴ δημιουργική του ἱκανότητα καὶ 
ἀνάγκη. Ἡ ἐμμονὴ τοῦ Μὰρξ σὲ πραγματικοὺς καὶ 
συγκεκριμένους συντελεστὲς τῆς ἀνθρώπινης ἀλλοτρίωσης, 
ἀναδείχνει καὶ τὴ φιλοσοφικὴ σημασία τῶν ἀναλύσεών του: 



Ἀποδεσμεύει τὴν ἑρμηνεία τοῦ ὑποκειμενικοῦ ὑπαρκτικοῦ 
γεγονότος (καὶ τὴν ἀνθρωπολογικὴ σπουδὴ γενικότερα) ἀπὸ 
ἀφηρημένους νοηματικοὺς καθορισμοὺς καὶ a priori ἀξιολογικὲς 
ἐκτιμήσεις, ἐπιτρέπει τὴν κριτικὴ ἐπαλήθευση ἢ διάψευση κάθε 
γνώσης ποὺ ἀφορᾶ στὸ ὑποκείμενο μὲ βάση τὴν ἐμπειρία τῶν 
σχέσεων ποὺ τὸ καθορίζουν.

6.21
Πρὶν καὶ ἀπὸ τὴ συλλογιστικὴ αὐτοσυνειδησία, τὴν ἠθικὴ ἀπαίτηση
ἢ τὴ μεταφυσικὴ αἰτιολόγηση, ὁ ἄνθρωπος γιὰ τὸν Μὰρξ εἶναι ἕνα 
γεγονὸς πραγματικῶν σχέσεων, σχέσεων ὑλικῶν: Ὁ ἄνθρωπος 
ὑπάρχει μόνο καὶ ἐφόσον σχετίζεται ἄμεσα καὶ ἔμπρακτα μὲ τὴν 
ὑλικὴ πραγματικότητα ποὺ τὸν περιβάλλει—προσλαμβάνοντας 
τροφή, ἔνδυμα, ἐργαλεῖα. Ἡ πρόσληψη αὐτὴ ὀργανώνεται σὲ 
παραγωγικὴ δραστηριότητα, καὶ ἡ παραγωγικὴ-δημιουργικὴ 
δραστηριότητα εἶναι αὐτὴ ποὺ διαφοροποιεῖ τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ 
κάθε ἄλλο ζῶο. Ὅμως, ἡ παραγωγικὴ δραστηριότητα τοῦ 
ἀνθρώπου παύει νὰ εἶναι δημιουργικὴ καὶ ἡ ἐργασία του γίνεται 
ξένη πρὸς τὸν ἑαυτό του, ὅταν ὁ ἄνθρωπος πουλάει τὴν ἐργασία 
του γιὰ νὰ κερδίσει τὴν ἐπιβίωσή του. Καὶ πουλάει τὴν ἐργασία 
του, ὅταν τὰ μέσα τῆς παραγωγῆς (γῆ, ἐργαλεῖα, μηχανὲς) 
ἀνήκουν σὲ ἄλλον καὶ αὐτὸς ὁ ἄλλος καθορίζει τὶς σκοπιμότητες 
καὶ τὸν τρόπο τῆς παραγωγῆς. Τότε ἡ ἐργασία εἶναι γιὰ τὸν 
ἄνθρωπο μιὰ ἀπώλεια τοῦ ἑαυτ οῦ του, ἀπώλεια τῆς ἀνθρώπινης 
ἰδιαιτερότητάς του—εἶναι ἀλλοτρίωση τοῦ ἀνθρώπου.

6.211
Οἱ παραγωγικὲς σχέσεις εἶναι ὁπωσδήποτε σχέσεις κοινωνικές, 
γιατὶ εἶναι καταρχὴν καὶ ἀνταλλακτικὲς—ἀφοῦ ὁ κάθε ἄνθρωπος 
δὲν μπορεῖ νὰ παράγει μόνος του ὅλη τὴν ποικιλία τῶν εἰδῶν ποὺ 
τοῦ εἶναι ἀπαραίτητα γιὰ νὰ ζήσει. Ὅμως οἱ ἀνταλλακτικὲς-
κοινωνικὲς σχέσεις εἶναι ἀνάγκη νὰ ρυθμιστοῦν ἀπὸ κάποιους 
κανόνες ποὺ ἐξασφαλίζουν τὴ λειτουργικότητα καὶ ἀποδοτικότητά 
τους (κάνουν δυνατὴ καὶ τελεσφόρο τὴν κοινωνικὴ-παραγωγικὴ 
συνύπαρξη). Οἱ κανόνες αὐτοὶ συγκροτοῦν τὴν Ἠθικὴ ἑνὸς 
κοινωνικοῦ συνόλου. Οἱ πιὸ ἀναγκαῖοι καὶ ἐπιτακτικοὶ ἀπὸ τοὺς 



κανόνες τῆς Ἠθικῆς γίνονται ἀναπόφευκτα ὑποχρεωτικοί, 
ἐπιβάλλονται στὸ σύνολο ἀπὸ κάποια ὄργανα ἐπιφορτισμένα μὲ 
τὴν εὐθύνη αὐτῆς τῆς ἐπιβολῆς: τὴν πολιτικὴ ἐξουσία, τοὺς νόμους 
καὶ τὴ δικαστικὴ ἐξουσία. Ταυτόχρονα, ἡ ἴδια αὐτὴ ἀναγκαιότητα 
ὁδηγεῖ στὸ νὰ περιβληθοῦν οἱ ἠθικοὶ κανόνες κύρος μεταφυσικό, 
νὰ θεωρηθοῦν ὡς θέλημα κάποιας ὑπερβατικῆς δύναμης ἢ ἑνὸς 
ὑπέρτατου ὄντος—καὶ ἔτσι συγκροτεῖται ἡ Θρησκεία. Ἑπομένως, 
γιὰ τὴ σκέψη τοῦ Μάρξ, ὅλοι αὐτοὶ οἱ συντελεστὲς τοῦ κοινωνικοῦ 
γεγονότος (Ἠθική, Δίκαιο, Πολιτικὴ Ἐξουσία, Θρησκεία) εἶναι 
παράγωγα καὶ ἐπιφαινόμενα τῆς ἀφετηριακῆς πραγματικότητας 
τῶν ὑλικῶν-παραγωγικῶν-ἀνταλλακτικῶν σχέσεων τοῦ ἀνθρώπου. 
Οἱ σχέσεις αὐτὲς συγκροτοῦν τὴ βάση (Basis) τοῦ κοινωνικοῦ 
γεγονότος, ἐνῶ ὅλα τὰ ἄλλα φαινόμενα ἀποτελοῦν ἕνα 
ἐποικοδόμημα (Überbau) πάνω σὲ αὐτὴ τὴ βάση.

6.212
Ἂν δεχθοῦμε αὐτὴ τὴν ἑρμηνευτικὴ θέση, εἶναι ἀμέσως προφανὲς 
πὼς κάθε προσπάθεια νὰ ἀλλάξουμε τὸν κόσμο (die Welt zu 
verändern, καθὼς λέει ὁ Μὰρξ) θὰ μένει ἀτελέσφορη, ἂν ξεκινᾶμε 
μὲ ἀλλαγὲς στὸ ἐποικοδόμημα. Ἡ ἀλλαγή, γιὰ νὰ εἶναι 
πραγματική, πρέπει νὰ συντελεστεῖ στὴ βάση τῶν ὑλικῶν-
παραγωγικῶν σχέσεων. Καὶ οἱ μόνοι γιὰ τοὺς ὁποίους ἡ ἀλλαγὴ 
αὐτῶν τῶν σχέσεων ἀποτελεῖ πραγματικὴ ἀνάγκη, εἶναι ὅσοι 
ἀλλοτριώνονται μέσα σὲ αὐτές: οἱ ἄνθρωποι ποὺ πουλᾶνε τὴν 
ἐργασία τους, γιατὶ δὲν τοὺς ἀνήκουν τὰ μέσα παραγωγῆς. Εἶναι 
οἱ ἀκτήμονες, οἱ προλετάριοι. Ἡ ἐπανάστασή τους —ἡ ἔμπρακτη 
ἄρνησή τους νὰ ὑποταχθοῦν στὶς ἀλλοτριωτικὲς γι' αὐτοὺς 
παραγωγικὲς σχέσεις— εἶναι ἡ δύναμη ποὺ προωθεῖ τὴν 
κοινωνικὴ μεταβολή, ἡ δύναμη ποὺ κινεῖ τὴν Ἱστορία.

6.22
Κριτικὴ σχέσεων καὶ ἀναγκῶν
Οἱ σημαντικὲς γιὰ τὴ φιλοσοφία θέσεις ποὺ ἐμπεριέχονται σὲ αὐτὴ
τὴ θεώρηση τοῦ ἀνθρώπου καὶ τῆς Ἱστορίας ἀπὸ τὸν Μάρξ, εἶναι 
καταρχὴν δύο: Πρῶτον, ἡ ἀποδέσμευση ἀπὸ τὴν ἀφηρημένη 



θεώρηση τοῦ ἀνθρώπινου ὑποκειμένου ὡς νοητῆς ὀντότητας καὶ ἡ 
ἐκδοχή του ὡς γεγονότος ἐνεργούμενων σχέσεων. Δεύτερον, ἡ 
μετάθεση τῆς κοινωνικῆς-ἱστορικῆς δυναμικῆς καὶ τῶν 
δυνατοτήτων ἑρμηνείας της ἀπὸ τὸ ἐπίπεδο τῶν ἀφηρημένων 
ἰδεολογικῶν σχημάτων καὶ ἀξιολογικῶν στόχων, στὸ ἐπίπεδο τῶν 
πραγματικῶν ἀναγκῶν —ἀναγκῶν γιὰ τὴν ὕπαρξη καὶ τὴ ζωὴ— 
τοῦ ἀνθρώπου.

6.221
Οἱ δύο αὐτὲς θέσεις ἀντιπροσωπεύουν καὶ οὐσιαστικὴ συμβολὴ 
στὴ διατύπωση μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας: Καταρχήν, γιατὶ 
ἀναιροῦν τὶς ἀπριοριστικὲς (ὑλιστικὲς ἢ ἰδεαλιστικὲς) 
προϋποθέσεις τῆς ἀνθρωπολογίας (ὅπως ἀναπτύχθηκε στὰ 
πλαίσια τῆς δυτικοευρωπαϊκῆς φιλοσοφικῆς παράδοσης): Ἂν τὸ 
ἀνθρώπινο ὑποκείμενο ὑπάρχει καὶ γνωρίζεται μόνο ὡς γεγονὸς 
σχέσεων καὶ δυναμικὴ σχέσεων, δὲν μένει περιθώριο γιὰ a priori 
νοητικοὺς καθορισμοὺς—εἴτε τῆς καθολικῆς ὀντότητας (οὐσίας) 
εἴτε τοῦ πάγια καθορισμένου καθέκαστον. Ἡ ἑρμηνεία τῆς 
ὑπαρκτικῆς πραγματικότητας τοῦ ὑποκειμένου ὑπόκειται σὲ 
ἐπαλήθευση ἢ διάψευση μέσῳ τῆς κριτικῆς τῶν σχέσεων ποὺ 
δηλώνουν τὴν ὑποκειμενικὴ ὕπαρξη: Ἂν ἡ δυναμικὴ τῆς σχέσης 
ἀλλοιώνεται, ἐκτρέπεται στὴ μὴ-σχέση, δηλαδὴ στὴν ἐξάρτηση, τὴν 
ὑποταγή, τὸν ἐξουσιασμό, τὴν ἐκμετάλλευση, τότε ἡ ὑποκειμενικὴ 
ὕπαρξη δὲν ἀληθεύει, ἀλλὰ γίνεται κάτι ξένο πρὸς τὸν ἑαυτό της 
— ἀλλοτριώνεται.

6.222
Ταυτόχρονα, ἡ γνώση καὶ ἡ ἑρμηνεία τῶν κοινωνικῶν φαινομένων 
καὶ τῆς δυναμικῆς τους —γνώση καὶ ἑρμηνεία τῆς ἀνθρώπινης 
Ἱστορίας— ὑπόκειται ἐπίσης σὲ κριτικὸ ἔλεγχο, ὅταν 
ἀπορρίψουμε κάθε a priori ἰδεατὴ «ὀντότητα» καθοριστικὴ τῆς 
Ἱστορίας (: δεδομένους νόμους ἱστορικο-κοινωνικῆς ἐξέλιξης, 
αἰτιοκρατικὴ ἀναγκαιότητα, αὐτονομία τῆς «φύσης» ἢ τοῦ 
«πνεύματος» ἢ καὶ τῆς διαλεκτικῆς τους σχέσης, κ.λπ.) καὶ 
ἐντοπίσουμε τὴ σπουδή μας στὶς πραγματικὲς ἀνάγκες τοῦ 
ἀνθρώπου—ἀνάγκες χρηστικές, ἀλλὰ καὶ ἀνάγκες διάσωσης καὶ 



καλλιέργειας τῆς ἀνθρώπινης ἰδιαιτερότητας. Τότε, κάθε ἑρμηνεία 
τῶν κοινωνικῶν φαινομένων καὶ τῆς ἱστορικῆς δυναμικῆς 
ἐπαληθεύεται ἢ διαψεύδεται (κρίνεται) ἀπὸ τὴ διυποκειμενικὴ 
ἐμπειρικὴ ἀναγνώριση τῆς πραγματικότητας τῶν ἀναγκῶν ποὺ 
προκαλοῦν τὰ φαινόμενα καὶ τὴ δυναμική τους.

6.23
Ἐλευθερία
Ἡ ἐκδοχὴ τοῦ ἀνθρώπινου ὑποκειμένου ὡς γεγονότος 
ἐνεργούμενων σχέσεων, καὶ ἡ ἐκδοχὴ τῆς κοινωνικῆς-ἱστορικῆς 
δυναμικῆς ὡς προϊόντος πραγματικῶν ἀνθρώπινων ἀναγκῶν, 
ἔχουν ὡς φανερὴ προϋπόθεση τὸ ὀντολογικὸ περιεχόμενο τῆς 
ἀνθρώπινης ἐλευθερίας. Καὶ ἔχει ὀντολογικὸ περιεχόμενο ἡ 
ἀνθρώπινη ἐλευθερία, ἂν ἀνήκει στὸν τρόπο ὑπάρξεως τοῦ 
ἀνθρώπου—ὄχι ἂν ἀποτελεῖ «ἀξία» ἢ «ἀρετὴ» ἢ «ἀγαθό». Στὰ 
πλαίσια μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας, πρέπει νὰ κατανοηθεῖ καὶ τὸ 
ὀντολογικὸ περιεχόμενο τῆς ἀνθρώπινης ἐλευθερίας ὄχι μὲ 
ἀφηρημένους a priori καθορισμοὺς καὶ ἀξιολογικὲς ἀποτιμήσεις, 
ἀλλὰ μὲ βάση τὴν ἀπροσδιοριστία (τὴν ἄρνηση κάθε 
ὑποχρεωτικοῦ καὶ νομοτελειακοῦ προκαθορισμοῦ) τῶν 
ἀνθρώπινων σχέσεων καὶ τῶν ἐπιλογῶν ἐκπλήρωσης τῶν 
ἀνθρώπινων ἀναγκῶν.

6.231
Μόνο ἂν ἡ ἐλευθερία ἐμπεριέχεται ὡς προϋπόθεση στὸν τρόπο 
τῆς ἀνθρώπινης σχέσης καὶ τῶν ἐπιλογῶν ἐκπλήρωσης τῶν 
ἀνθρώπινων ἀναγκῶν, μόνο τότε μποροῦμε νὰ μιλᾶμε γιὰ κριτικὴ 
ὀντολογία, δηλαδὴ γιὰ ἐνδεχόμενο ἐπαλήθευσης ἢ διάψευσης τῶν 
σχέσεων-ἐπιλογῶν καὶ τῆς ἱστορικῆς δυναμικῆς τους, γιὰ 
ἐνδεχόμενο ὑπαρκτικῆς γνησιότητας ἢ ὑπαρκτικῆς ἀλλοτρίωσης 
τοῦ ἀνθρώπινου ὑποκειμένου. Δίχως ἐλευθερία δὲν ὑπάρχει 
ἀλλοτρίωση, ὑπάρχει μόνο προκαθορισμένη διαφοροποίηση τοῦ 
τρόπου τῆς σχέσης σὲ τρόπο ὑποταγῆς, ἐξάρτησης, ἐξουσιασμοῦ, 
ἐκμετάλλευσης.

6.24



Μάρξ: ἀντιφάσεις
Ἡ θεώρηση τοῦ ἀνθρώπου καὶ τῆς Ἱστορίας ἀπὸ τὸν Μὰρξ —ἔτσι 
ὅπως συντομογραφικὰ καὶ σχηματικὰ τὴν ἐκθέσαμε πιὸ πάνω— 
ἐμφανίζει τὶς δυὸ πολὺ σημαντικὲς γιὰ τὴ φιλοσοφία θέσεις ποὺ 
παρουσιάσαμε (χωρὶς νὰ ἀποκλείονται καὶ ἄλλες), ἐμφανίζει 
ὅμως καὶ κάποια φιλοσοφικὰ κενά: Τὸ πρῶτο κενό, εἶναι ἡ 
ἀνερμήνευτη αἰτιακὴ προσδιοριστία ποὺ συνδέει τὴ βάση τῶν 
ὑλικῶν παραγωγικῶν σχέσεων μὲ τὸ ἐποικοδόμημα τῆς Ἠθικῆς, 
τοῦ Δικαίου, τῆς Πολιτικῆς, τῆς Θρησκείας. Μένει φιλοσοφικὰ 
ἐκκρεμὴς αὐτὴ ἡ συσχέτιση, γιατὶ ἡ βάση τῶν ὑλικῶν ἀναγκῶν καὶ 
σχέσεων εἶναι μὲν προφανέστατα ἱκανή, ὄχι ὅμως καὶ ἀναγκαία 
συνθήκη γιὰ τὴ δημιουργία τοῦ ἐποικοδομήματος—ἡ σύγκριση τῆς 
παραγωγικότητας τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν παραγωγικότητα τοῦ 
ζώου (σύγκριση ποὺ κάνει ὁ ἴδιος ὁ Μὰρξ) τὸ καταδείχνει 
πειστικά.

6.241
Ὁ Μὰρξ ἀναγνωρίζει τὴν ἀπροσμέτρητη διαφορὰ ποὺ χωρίζει τὴν 
παραγωγικότητα τοῦ ζώου ἀπὸ τὴν ἀνθρώπινη δημιουργικὴ 
παραγωγικότητα. Καὶ ἡ διαφορὰ ἔγκειται στὸ ὅτι «τὸ ζῶο 
παράγει μόνο κάτω ἀπὸ τὴν κυριαρχία τῆς ἄμεσης φυσικῆς 
ἀνάγκης, ἐνῶ ὁ ἄνθρωπος παράγει ἐλεύθερος ἀπὸ τὴ φυσικὴ 
ἀνάγκη, καὶ παράγει ἀληθινὰ μόνο ἐλεύθερος ἀπὸ αὐτὴ τὴν 
ἀνάγκη».13 Αὐτὸ σημαίνει ὅτι ἡ ἐλευθερία ἀπὸ τὴ φυσικὴ ἀνάγκη 
προηγεῖται καὶ καθορίζει τὴν ἀνταπόκριση τοῦ ἀνθρώπου στὴ 
φυσικὴ ἀνάγκη—καθορίζει κάθε ἀνταπόκριση, ἄρα καὶ τὴ 
δημιουργία τοῦ ἐποικοδομήματος. Ἑπομένως μόνη ἡ βάση τῶν 
ὑλικῶν ἀναγκῶν καὶ σχέσεων δὲν μπορεῖ νὰ ἀποτελεῖ τὴν 
ἀναγκαία καὶ ἱκανὴ συνθήκη γιὰ τὴν ἐμφάνιση δημιουργικῆς 
παραγωγικότητας καὶ τὴ διαμόρφωση τοῦ συνακόλουθου 
ἐποικοδομήματος, ἀφοῦ ἡ ἴδια αὐτὴ βάση δὲν ὁδηγεῖ καὶ τὰ ζῶα 
σὲ σχέσεις δημιουργικῆς παραγωγῆς καὶ στὸ συνακόλουθο 
ἐποικοδόμημα.

6.242



Τὸ φιλοσοφικὸ ἑπομένως κενὸ ἐπιτείνεται ἀπὸ τὴν ἀντίφαση ποὺ 
στὸ σημεῖο αὐτὸ ἐμφανίζει ἡ σκέψη τοῦ Μάρξ: Ἀπὸ τὴ μιὰ μεριὰ 
ὑποστηρίζει τὴν αἰτιακὴ συσχέτιση βάσης καὶ ἐποικοδομήματος, 
καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλη ἐπιμένει στὴν ἐλευθερία τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴ 
φυσικὴ ἀνάγκη—ἐλευθερία ποὺ καθορίζει τὴν παραγωγική του 
ἀνταπόκριση στὴ φυσικὴ ἀνάγκη, ἄρα καὶ τὴ δημιουργία τοῦ 
ἐποικοδομήματος.

6.243
Ἀλλὰ τὸ φιλοσοφικὸ κενὸ μεγεθύνεται ἀδιέξοδα μὲ τὴν προσθήκη 
καὶ μιᾶς δεύτερης ἀντίφασης: Ἐνῶ ἐπιμένει ὁ Μὰρξ στὴν 
ἐλευθερία τῆς παραγωγικῆς πράξης τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴ φυσικὴ 
ἀνάγκη (προκειμένου νὰ ἑρμηνεύσει τὴν ἐξαρτημένη ἐργασία ὡς 
ἀλλοτρίωση καὶ ἀποκτήνωση τοῦ ἀνθρώπου), ταυτόχρονα 
βεβαιώνει ὅτι ἡ ἀνθρώπινη συνείδηση καὶ γλώσσα εἶναι προϊόντα 
ἀδήριτης φυσικῆς (ζωώδους) ἀναγκαιότητας: «Ἡ γλώσσα 
συγκροτεῖται, ὅπως καὶ ἡ συνείδηση, λέει ὁ Μάρξ, καταρχὴν ἀπὸ 
τὴν ἀνάγκη, τὴν ἀναγκαιότητα τῆς ἐπικοινωνίας μὲ τοὺς ἄλλους 
ἀνθρώπους... Ἡ ἀπαρχὴ εἶναι τόσο ζωώδης, ὅσο καὶ ἡ ἴδια ἡ 
κοινωνικὴ ζωὴ σὲ αὐτὸ (τὸ πρωταρχικὸ) ἐπίπεδο. Εἶναι ἡ ἁπλὴ 
συνείδηση τῆς ἀγέλης, καὶ ὁ ἄνθρωπος διακρίνεται ἐδῶ ἀπὸ τὸ 
πρόβατο μόνο κατὰ τοῦτο (nur dadurch): ὅτι ἡ συνείδησή του 
παίρνει τὴ θέση τοῦ ἐνστίκτου, ἢ ὅτι τὸ ἔνστικτό του εἶναι 
συνειδητό».14 

6.244
Ὅμως, αὐτὸ τὸ «μόνο κατὰ τοῦτο» ἀναφέρεται σὲ μιὰ 
κεφαλαιώδη καὶ πελώρια διαφοροποίηση (διαφοροποίηση τῆς 
ἴδιας τῆς βιολογικῆς συγκρότησης τοῦ ἀνθρώπου—τῶν σωματικῶν 
του ὀργάνων καὶ τῆς λειτουργίας αὐτῶν τῶν ὀργάνων) ποὺ ὁ 
Μὰρξ τὴν παρακάμπτει μὲ ἕνα αὐθαίρετο γιὰ τὴ λογικὴ καὶ τὴν 
ἐμπειρία ἅλμα. Τὸ ἐρώτημα: γιατί εἰδικὰ στὸν ἄνθρωπο ἡ 
συνείδηση παίρνει τὴ θέση τοῦ ἐνστίκτου, ἀφοῦ τὸ ζῶο μὲ 
ἀφετηρία τὶς ἴδιες ἀνάγκες παραμένει ὑποταγμένο στὸ ἔνστικτο, 
καὶ πῶς (μέσα ἀπὸ ποιές βιολογικὲς ἢ ἄλλες διαδικασίες) 
γεφυρώνεται ἡ ἀσυμβίβαστη διαφορὰ ἀναγκαιότητας (ἐνστίκτου) 



καὶ ἐλευθερίας (συνείδησης)—εἶναι ἐρώτημα ποὺ ὁ Μὰρξ δὲν τὸ 
θέτει, ἀφήνοντας ἕνα θεμελιῶδες κενὸ στὸ ἑρμηνευτικό του σχῆμα.

6.245
Τὸ δεύτερο φιλοσοφικὸ κενὸ βρίσκεται στὴν αἰτιακὴ καὶ πάλι 
συσχέτιση τῆς κοινωνικο-ιστορικῆς δυναμικῆς (τελικὰ τῆς ἴδιας τῆς 
συγκρότησης τῆς Ἱστορίας) μὲ τὶς ἀλλαγὲς ποὺ συντελοῦνται 
ἀποκλειστικὰ στὸ ἐπίπεδο τῶν ὑλικῶν παραγωγικῶν σχέσεων 
(καὶ ποὺ θὰ ἔχουν ὡς ἔσχατη ὑποχρεωτικὴ κατάληξη τὴν 
ἐπαναστατικὴ ἐξέγερση τοῦ προλεταριάτου καὶ τὴ δημιουργία 
μιᾶς «ἀταξικῆς» κοινωνίας). Ἡ αἰτιακὴ αὐτὴ συσχέτιση ἀποκλείει 
ὡς συντελεστὴ κοινωνικο-ιστορικῶν μεταβολῶν ὁποιονδήποτε 
παράγοντα ἄσχετον μὲ τὶς ὑλικὲς παραγωγικὲς 
σχέσεις—ὁποιαδήποτε πραγματική, ἀλλὰ μὴ-χρηστικὴ ἀνθρώπινη 
ἐπιλογὴ ἢ δημιουργία. Καὶ τὸ φιλοσοφικὸ κενὸ ἔγκειται ἀκριβῶς 
στὴν ἀναπόδεικτη (δογματικὴ) βεβαιότητα τοῦ συλλογισμοῦ ὅτι 
ἀφοῦ οἱ ὑλικὲς παραγωγικὲς (χρηστικὲς) σχέσεις συνιστοῦν 
συνθήκη ἱκανὴ γιὰ τὴν ἑρμηνεία τῶν ἱστορικο-κοινωνικῶν 
μεταβολῶν, ἡ συνθήκη πρέπει νὰ εἶναι καὶ ἀναγκαία. Ἀδιαφορεῖ 
ἐπιπλέον ὁ συλλογισμὸς γιὰ τὴν ἐμπειρικὴ πιστοποίηση 
παραδειγμάτων ἀπὸ τὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία, ποὺ θὰ μποροῦσαν 
νὰ χρησιμέψουν ὡς κριτικὴ βάση γιὰ τὴν ἀμφισβήτησή του.

6.246
Οἱ πρῶτες λ.χ., λατινικὲς μεταφράσεις τοῦ Ἀριστοτέλη στὸν 12ο 
αἰώνα καὶ ἡ «τεχνολογικὴ» ἀξιοποίηση τῆς λογικῆς του στὴ Δύση, 
ξέρουμε ὅτι ἀποτέλεσε τὴ βάση γιὰ τὴν πιὸ ριζοσπαστικὴ ἴσως 
κοινωνικο-ιστορικὴ μεταβολὴ ποὺ γνώρισε ἡ ἀνθρωπότητα. Ποιός 
ὅμως θὰ μποροῦσε σοβαρὰ νὰ ἰσχυριστεῖ ὅτι τὰ κίνητρα γιὰ τὴν 
πραγματοποίηση αὐτῶν τῶν μεταφράσεων εἶχαν τὴν ὁποιαδήποτε 
σχέση μὲ ὑλικὲς παραγωγικὲς ἀνάγκες; Τὸ ἴδιο ἐρώτημα θὰ 
μποροῦσε νὰ τεθεῖ καὶ μὲ ἀφορμὴ τὴν ἐμφάνιση τῆς θεολογίας 
τοῦ προτεσταντισμοῦ καὶ εἰδικότερα τοῦ δόγματος γιὰ τὸν 
«ἀπόλυτο προορισμό», ποὺ δημιούργησε τὰ κίνητρα γιὰ τὴν 
πρώτη «συσσώρευση κεφαλαίου», τὴν ἀφετηρία τοῦ 
καπιταλιστικοῦ φαινομένου. Τὸ ἴδιο καὶ μὲ ἀφορμὴ τὸ πέρασμα 



ἀπὸ τὸ νευτώνειο κοσμοείδωλο στὸ κοσμοείδωλο τῆς σύγχρονης 
φυσικῆς. Ποιός καὶ πάλι θὰ μποροῦσε νὰ ἰσχυριστεῖ ὅτι οἱ 
ἀφετηριακὲς συλλήψεις τοῦ Ἀινστάιν (Einstein), τοῦ Πλάνκ 
(Planck), τοῦ Νὶλς Μπόρ (Niels Bohr), ποὺ ὁδήγησαν σὲ 
κοσμογονικὲς μεταβολὲς τὴν ἀνθρώπινη ἐπιστήμη, τὴν τεχνολογία, 
τὴν παραγωγή, τοὺς ἐξοπλισμούς, προῆλθαν ἀπὸ χρηστικὲς-ὑλικὲς 
"ανάγκες; Ἀλλὰ καὶ ἡ ριζοσπαστικὴ μεταβολὴ ποὺ συντελέστηκε 
στὶς ἀνθρώπινες κοινωνίες μὲ τὴν ἐμφάνιση τοῦ Φρόυντ (Freud) 
καὶ τῆς ψυχανάλυσης ἢ μὲ τὴν ἐνεργοποίηση καὶ διάδοση τοῦ 
φεμινιστικοῦ κινήματος, ποιά σχέση μπορεῖ νὰ ἔχει μὲ ὑλικὲς 
παραγωγικὲς σκοπιμότητες;

6.25
Μάρξ: προσδιοριστία
Οἱ αἰτιακὲς συσχετίσεις ἀνάμεσα στὴ βάση καὶ στὸ ἐποικοδόμημα 
ἢ στὴ βάση καὶ στὴν ἱστορικο-κοινωνικὴ ἐξέλιξη συγκλίνουν στὸ 
πρόβλημα τῆς ἐλευθερίας—στὸ ἴδιο πρόβλημα ὅπου θετικὰ μᾶς 
ὁδήγησαν οἱ ἀπόψεις τοῦ Μὰρξ γιὰ τὴν ὑποκειμενικὴ ὕπαρξη ὡς 
δυναμικὴ σχέσεων καὶ γιὰ τὴν ἀντικειμενικὴ Ἱστορία ὡς γίγνεσθαι
πραγματικῶν ἀναγκῶν. Καὶ τὸ αἰτιολογημένο συμπέρασμα εἶναι 
ὅτι στὸ πρόβλημα τῆς ἐλευθερίας ἡ συμβολὴ τοῦ Μὰρξ 
ἀποδείχνεται ἀντιφατική: Ἀπὸ τὴ μιὰ μεριὰ ἀποδίδει ὀντολογικὸ 
περιεχόμενο στὶς ἀνθρώπινες σχέσεις —ἀφοῦ αὐτὲς συγκροτοῦν 
τὴν ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα σὲ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς— καὶ 
διαστέλλει τὴν ἐλευθερία τῆς σχέσης ἀπὸ τὴν ἀλλοτρίωσή της σὲ 
ἐξάρτηση, ἐξομοίωση, ὑποταγή, ἐκμετάλλευση. Καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλη 
μεριὰ (ἀδιαφορώντας ἀνεξήγητα γιὰ τὴν κραυγαλέα ἀντίφαση) 
θεμελιώνει τὴν ἑρμηνεία τῆς συνειδητῆς σχέσης, ἀλλὰ καὶ τοῦ 
καθολικοῦ γίγνεσθαι τῶν ἱστορικῶν σχέσεων, σὲ ἕναν τυφλὸ καὶ 
μηχανιστικὸ ντετερμινισμό (προσδιοριστία ), ἀναιρετικὸν κάθε 
ἐνδεχομένου ἀνθρώπινης ἐλευθερίας.

6.251
(«Στὴν κοινωνικὴ παραγωγὴ τῆς ζωῆς τους», γράφει 
συμπερασματικὰ ὁ Μὰρξ στὸν Πρόλογο τοῦ βιβλίου του Κριτικὴ 



τῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας, «οἱ ἄνθρωποι ἔρχονται σὲ σχέσεις 
προκαθορισμένες, ἀναγκαῖες, ἀνεξάρτητες ἀπὸ τὴ θέλησή τους, σὲ 
σχέσεις παραγωγικὲς ποὺ ἀντιστοιχοῦν σὲ μιὰ ὁρισμένη βαθμίδα 
ἀνάπτυξης τῶν ὑλικῶν παραγωγικῶν τους δυνάμεων. Τὸ σύνολο 
τῶν παραγωγικῶν αὐτῶν σχέσεων ἀποτελεῖ τὴν οἰκονομικὴ δομὴ 
τῆς κοινωνίας, τὴν πραγματικὴ βάση, ποὺ πάνω της ὑψώνεται ἕνα 
νομικὸ καὶ πολιτικὸ ἐποικοδόμημα, στὸ ὁποῖο ἀντιστοιχοῦν 
καθορισμένες μορφὲς κοινωνικῆς συνείδησης. Ὁ τρόπος 
παραγωγῆς τῆς ὑλικῆς ζωῆς καθορίζει γενικὰ τὴν κοινωνική, 
πολιτικὴ καὶ πνευματικὴ διαδικασία τῆς ζωῆς. Δὲν εἶναι ἡ 
συνείδηση τῶν ἀνθρώπων ποὺ καθορίζει τὸ εἶναι τους, μὰ 
ἀντίστροφα τὸ κοινωνικό τους εἶναι καθορίζει τὴ συνείδησή 
τους».)

6.26
Ἡ κριτικὴ τοῦ μαρξικοῦ ντετερμινισμοῦ, τόσο στὸ ἐπίπεδο τῆς 
ἐπιστημολογικῆς ἀνάλυσης ὅσο καὶ στὸ ἐπίπεδο τῶν ἱστορικῶν 
διαψεύσεων, ἔχει γίνει ἀπὸ πολλοὺς μελετητές (ὄχι ἀρνητικὰ 
διατεθειμένους ἀπέναντι στὸν Μὰρξ καὶ στὸ ἔργο του),—
ὑπερβαίνει ὡστόσο τὴν ἐδῶ θεματική μας.15 Αὐτὸ ποὺ ἐδῶ 
ἐνδιαφέρει, εἶναι ὁ ντετερμινισμὸς στὴ σχέση του μὲ τὴν ἀπόπειρα 
διατύπωσης μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας. Καὶ εἶναι μᾶλλον προφανὲς 
καὶ αὐταπόδεικτο ὅτι γιὰ νὰ ὑπόκειται σὲ κριτικὴ ἐπαλήθευση ἢ 
διάψευση μιὰ ὀντολογικὴ πρόταση (καὶ κάθε γνωστικὴ πρόταση), 
θὰ πρέπει νὰ ἀποκλείει τὸ ἐνδεχόμενο a priori ἀξιωματικῶν 
(δογματικῶν) προϋποθέσεων, ἀναπόδεικτων «ἀρχῶν», δεδομένων 
«νόμων» ἢ «κανόνων». Γι' αὐτὸ καὶ εἶναι ἀδύνατο νὰ 
συμβιβαστεῖ μὲ τὸν μαρξισμὸ ὁποιαδήποτε προσπάθεια κριτικῆς 
λειτουργίας τοῦ ὀντολογικοῦ προβληματισμοῦ, ἀφοῦ ὁ μαρξισμὸς 
συνδέει τὴν ἑρμηνεία τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος καὶ τοῦ 
κοινωνικοῦ γίγνεσθαι μὲ τὴν a priori (δογματικὴ καὶ ἀνερμήνευτη) 
ἀποδοχὴ ἀπαραβίαστων νόμων καὶ δεδομένων ἀρχῶν ποὺ διέπουν
τὸ ἀνθρώπινο φαινόμενο καὶ τὴν ἱστορική του ἐξέλιξη.

6.261
Μάρξ: φιλοσοφικὴ γονιμότητα



Ὡστόσο, οἱ ἀντιφατικὲς θέσεις τοῦ Μὰρξ (ἡ ἐμμονή του στὴν 
ἐλευθερία τῶν δημιουργικῶν-παραγωγικῶν σχέσεων —ἐλευθερία 
ποὺ διασώζει τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ τὴν ὑπαρκτικὴ ἀλλοτρίωση — καὶ 
ἡ ταυτόχρονη βεβαιότητά του γιὰ τὸν ἀνελεύθερο προκαθορισμὸ 
αὐτῶν τῶν σχέσεων ἀπὸ τὴ φυσικὴ καὶ ἱστορικὴ ἀναγκαιότητα) 
δὲν εἶναι εὔκολο νὰ ἀπορριφθοῦν ἀπὸ τὸν χῶρο τοῦ φιλοσοφικοῦ 
προβληματισμοῦ μόνο γιὰ λόγους νοηματικῆς-συλλογιστικῆς 
συνέπειας. Μιὰ τέτοια ἀπόρριψη δικαιολογεῖται ἴσως στὸν χῶρο 
τῆς ἐπιστήμης, ὅπου ἡ λογικὴ ἀντίφαση δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ 
συμβιβαστεῖ μὲ τὴν ἀπαίτηση γιὰ θετική, ἔγκυρη γνώση. (Γι' αὐτὸ 
καὶ ὁ ἀφορισμὸς τοῦ Πόππερ [Popper] —μᾶλλον καθολικὰ 
ἀποδεκτὸς πιὰ σήμερα— ὅτι «ὁ ``ἐπιστημονικὸς'' μαρξισμὸς εἶναι 
νεκρός»,16 μοιάζει ἀπόλυτα δικαιολογημένος.) Γιὰ τὴ φιλοσοφία 
ὅμως ἀκόμα καὶ ἡ ἀντίφαση μπορεῖ νὰ εἶναι γόνιμη γιὰ 
προβληματισμό, γιὰ κριτικὴ ἐπεξεργασία, ἀκόμα καὶ ὡς δυναμικὴ 
ἀφετηρία κάποιων καινούργιων θεωρήσεων.

6.262
(Ἴσως καὶ ἡ πρόσκαιρη ἔστω ἱστορικὴ ἐπιτυχία τοῦ μαρξιστικοῦ 
κινήματος σὲ κάποιες χῶρες νὰ μὴν ἦταν ἄσχετη μὲ τὴ 
φιλοσοφικὴ γονιμότητα τοῦ μαρξισμοῦ. Γιατὶ πῶς ἀλλιῶς μπορεῖ 
νὰ ἑρμηνευθεῖ τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ σκέψη τοῦ Μάρξ, παρὰ τὶς 
ἀντιφάσεις της, τὸν μεταφυσικὸ δογματισμό της, τὴν ἐπένδυσή της 
σὲ ἱστορικὲς προφητεῖες ποὺ παταγωδῶς διαψεύστηκαν, κι 
ἀκόμα, παρὰ τὴ «θρησκειοποίησή» της, τὴν ἀλλοτρίωσή της σὲ 
ἐξουσιαστικὴ ἰδεολογία, συνέχισε ἡ σκέψη αὐτὴ νὰ προβληματίζει, 
νὰ ἐμπνέει μελετητὲς καὶ ἐρευνητὲς τῶν κοινωνικῶν φαινομένων 
καί, τὸ σπουδαιότερο, νὰ νοηματοδοτεῖ τὴν καθημερινότητα καὶ 
τὴν ἀγωνιστικὴ πράξη πολλῶν ἀκόμα ἀνθρώπων, γιὰ κάποιες 
δεκαετίες, πάνω στὴ γῆ.)

6.263
Ἔτσι, καὶ γιὰ τὴν ἀπόπειρα διατυπώσεως μιᾶς κριτικῆς 
ὀντολογίας, ἡ σκέψη τοῦ Μὰρξ (τουλάχιστον κατὰ τὸ ἕνα σκέλος 
τῶν ἀντιφατικῶν της διατυπώσεων) ἀποτελεῖ μιὰ γόνιμη ἀφετηρία
—ἴσως γενέθλια ἀφετηρία στὰ πλαίσια τῆς δυτικο-ευρωπαϊκῆς 



φιλοσοφικῆς παράδοσης: Ἡ ἐπιστροφὴ στὴ βάση τῶν 
πραγματικῶν σχέσεων καὶ ἀναγκῶν τοῦ ἀνθρώπου, ἡ ἄρνηση 
ἐκδοχῆς τοῦ ἀνθρώπινου ὑποκειμένου ὡς ὁριστικὰ συντελεσμένης 
νοητῆς ὀντότητας, καὶ ἡ ἑρμηνεία τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος μέσῳ 
τῆς δυναμικῆς τῶν ἐνεργειῶν τοῦ ὑποκειμένου, εἶναι μᾶλλον ἡ 
μόνη προοπτικὴ ὀντολογικῶν θεωρήσεων ποὺ ἐπιτρέπει τὴν 
κριτικὴ ἐπαλήθευση ἢ διάψευσή τους ἀπὸ τὴ διυποκειμενικὴ 
ἐμπειρία.

6.3
Λειτουργία τοῦ λόγου
Ἐπιμείναμε, πρὶν μερικὲς σελίδες, στὸν λογικὸ χαρακτήρα τῶν 
ἐνεργειῶν τοῦ ὑποκειμένου—χαρακτήρα ποὺ προσδίδει σὲ κάθε 
ὑποκειμενικὴ ἐνέργεια τὴ δυναμικὴ τῆς σχέσης. Ὁ λόγος εἶναι ὁ 
τρόπος τῆς σχέσης, τόσο ὡς δυνατότητα τοῦ ὑποκειμένου νὰ κάνει 
μεθεκτὴ τὴν ὑπαρκτική του ἑτερότητα, ὅσο καὶ ὡς δυνατότητα νὰ 
μετέχει τὸ ὑποκείμενο στὴν ἐνέργεια τὴν ἀποκαλυπτικὴ τῆς 
ἑτερότητας ἄλλων ὑποκειμένων. Μὲ αὐτὴ τὴν ἔννοια οἱ 
παραγωγικὲς σχέσεις τοῦ ὑποκειμένου εἶναι δημιουργικές, γιατὶ 
εἶναι λογικὲς σχέσεις: ἀποτυπώνουν στὰ προϊόντα τῆς 
παραγωγικῆς ἐργασίας του τὸν λόγο τῆς ὑποκειμενικῆς του 
ἑτερότητας. Καὶ μιλᾶμε γιὰ ἀλλοτριωμένες παραγωγικὲς σχέσεις, 
ὅταν ἡ παραγωγὴ γίνεται ἄλογη, δηλαδὴ ἀλλότρια καὶ ξένη πρὸς 
τὴ δημιουργικὴ ἱκανότητα τοῦ ὑποκειμένου, ἄσχετη πρὸς τὴν 
ὑπαρκτική του ἑτερότητα. Ἡ πράξη τῆς παραγωγῆς τυποποιεῖται 
μὲ τὴν ἐπανάληψη μηχανικῶν κινήσεων, ἀποκλείει τὴν 
πρωτοβουλία, τὴν ἐνεργὸ παρέμβαση, τὴν ἐλεύθερη ἐπιλογὴ 
σκοπιμοτήτων. Καὶ τὸ προϊὸν τῆς παραγωγῆς εἶναι ὁμοιόμορφο, 
παγιωμένο, ἄσχετο μὲ τὸν παραγωγό του.

6.31
Ἡ κάθε λογικὴ ἐνέργεια εἶναι μιὰ δυνατότητα νὰ μετάσχουμε 
ὅλοι στὸν ἐνεργούμενο λόγο, χωρὶς ἡ μέθεξη νὰ σημαίνει καὶ 
ταύτισή μας μὲ τὸν ἴδιο τὸν ἐκφερόμενο λόγο ἢ τεμαχισμὸ τοῦ 
λόγου σὲ τόσα μέρη ὅσοι καὶ οἱ μετέχοντες στὸν λόγο. Ὁ 



ἐνεργούμενος λόγος παραμένει ἑνοειδὴς καὶ ἀμέριστος, ἐνῶ 
ταυτόχρονα μετέχεται ἀπὸ τὸν καθένα μὲ τρόπο ἑνικὸ—μετέχεται 
ὡς λογικὴ ἀνταπόκριση, μοναδικὴ καὶ ἀνόμοια, στὸν μοναδικὰ καὶ 
ἀνόμοια ἐκφερόμενο λόγο.

6.311
(Ἕνα χειροποίητο ἔπιπλο ἢ σκεῦος ἔχει ἀποτυπωμένη πάνω του 
τὴν ἑτερότητα τῆς δημιουργικῆς ἐνέργειας τοῦ κατασκευαστῆ του 
—τὸν λόγο τῆς ὑποκειμενικῆς του ἑτερότητας—, ὅπως 
ἀποτυπώνεται αὐτὸς ὁ λόγος καὶ σὲ ἕνα ποίημα, σὲ ἕναν 
ζωγραφικὸ πίνακα, σὲ ἕνα γλυπτό, σὲ μιὰ μουσικὴ σύνθεση. Σὲ 
αὐτὸν τὸν λόγο τῆς ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας μετέχουμε ὅλοι ὅσοι
ἐρχόμαστε σὲ σχέση μὲ τὸ προϊὸν τοῦ δημιουργοῦ, ἀλλὰ μετέχει ὁ 
καθένας μας μὲ τρόπο ἑνικὸ —μοναδικὸ καὶ ἀνόμοιο— δηλαδὴ 
συναντᾶμε μὲ τὸν δικό μας ὁ καθένας λόγο τὸν λόγο τῆς 
ἑτερότητας τοῦ δημιουργήματος.)

6.32
Κάθε λογικὴ ἐνέργεια ἐκφέρεται (καὶ μετέχεται) ἄμεσα καὶ 
ἔμμεσα. Ἄμεσος εἶναι κάθε λόγος ποὺ γιὰ νὰ γίνει μεθεκτὸς 
προϋποθέτει τὴν τοπικὴ καὶ χρονικὴ παρουσία τοῦ ἐνεργοῦντος 
ὑποκειμένου. Ἐνῶ ἔμμεσος εἶναι ὁ λόγος τοῦ ἀποτελέσματος τῆς 
ὑποκειμενικῆς ἐνέργειας—προϋποθέτει τὴ δυνατότητα τοῦ 
ὑποκειμένου νὰ «μορφώνει» σὲ λόγο «οὐσίες» ξένες πρὸς τὸν 
ἑαυτό του, ὅπως ἡ γραφή, τὸ χρῶμα, ἡ μουσική, τὸ μάρμαρο, τὸ 
ξύλο, ἢ ὅποιο ἄλλο ὑλικό. Ἄμεσα ἢ ἔμμεσα ἐκφερόμενος ὁ λόγος 
εἶναι πάντοτε ἐξίσου ἀποκαλυπτικὸς τῆς ὑπαρκτικῆς ἑτερότητας 
τοῦ ὑποκειμένου.

6.33
Κανένας λόγος περὶ τοῦ ὑποκειμένου, καμιὰ συλλογὴ 
προσδιορισμῶν, οὔτε καὶ ἡ πληρέστερη καὶ λεπτομερέστερη 
βιογραφία, δὲν μπορεῖ νὰ μᾶς ἀποκαλύψει τὴν ὑποκειμενικὴ 
ἑτερότητα (αὐτὸ ποὺ πραγματικὰ εἶναι τὸ ὑποκείμενο) ὅσο ἡ 
μετοχὴ-μέθεξη στὸν λόγο τῶν δημιουργημάτων του. Ἕνας 
ζωγραφικὸς πίνακας τοῦ Βὰν Γκόγκ, μιὰ μουσικὴ συμφωνία τοῦ 



Μότσαρτ, ἕνα γλυπτὸ τοῦ Ροντέν, ἕνα ποίημα τοῦ Μπωντλαίρ, 
εἶναι λόγος ἀποκαλυπτικὸς τῆς ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας τοῦ 
δημιουργοῦ του—ὁ μόνος λόγος ποὺ μπορεῖ νὰ «σημάνει» τὴν 
πραγματικότητα τοῦ ὑποκειμένου, δηλαδὴ τὴν ἑτερότητά του.

6.331
Ἡ ἀποτύπωση τοῦ λόγου τῆς ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας στὰ 
πράγματα (�πεπραγμένα) τῆς ἐνέργειας τοῦ ὑποκειμένου ἔχει, 
σίγουρα, τὴν πιὸ ἐμφατική της φανέρωση στὴν καλλιτεχνικὴ 
δημιουργία. Ὅμως ἡ ἀποτύπωση αὐτὴ πραγματοποιεῖται σὲ κάθε 
πράξη (παραγωγικὴ ἐνέργεια) κάθε ὑποκειμένου—ἔστω κι ἂν ἡ 
ἐνάργεια τῆς ἀποτύπωσης διαφοροποιεῖται σὲ ἀπεριόριστη 
κλίμακα. Ἡ σημασία τῆς ἀνθρώπινης πράξης δὲν ἐξαντλεῖται στὴ 
χρηστικὴ ἀντιδιαστολή της πρὸς τὴν ἀφηρημένη «θεωρία», ἀλλὰ 
ἐντοπίζεται κυρίως στὴ δυνατότητά της νὰ διασώζει καὶ 
φανερώνει τὸν λόγο τῆς ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας (δηλαδὴ τὴν 
πραγματικότητα τοῦ ἀναλλοτρίωτου ὑποκειμένου). Καὶ στὸ 
ποσοστὸ ποὺ διασώζει καὶ φανερώνει τὸν λόγο τῆς ὑποκειμενικῆς 
ἑτερότητας, εἶναι κάθε ἀνθρώπινη πράξη ἕνα γεγονὸς σχέσης, ἕνα 
κοινωνικὸ γεγονός.

6.4
Πράξη
Γιὰ λόγους πληρέστερης καὶ ἀκριβέστερης σημαντικῆς, θὰ 
μπορούσαμε νὰ ἀποδεχθοῦμε μιὰ νοηματικὴ διάκριση—ἔστω κι 
ἂν μοιάζει σχολαστική: νὰ διαστείλουμε τὴ γενικὴ ἔννοια τῆς 
ἀνθρώπινης δραστηριότητας ἀπὸ τὴν εἰδικότερη τῆς πράξης. Καὶ 
τοῦτο, γιὰ νὰ συμπεριλάβουμε στὴν ἔννοια τῆς δραστηριότητας 
ἀκόμα καὶ τὴν ἀλλοτριωμένη, δηλαδὴ τὴν ἄ-λογη ἐργασία τοῦ 
ἀνθρώπου, ἐνῶ θὰ διατηρήσουμε τὴν ἔννοια τῆς πράξης μόνο γιὰ 
τὸν προσδιορισμὸ ἐκείνων τῶν παραγωγικῶν σχέσεων ποὺ 
διατηροῦν ἀκριβῶς τὸν χαρακτήρα πραγματικῆς σχέσης τοῦ 
ὑποκειμένου μὲ τὸ παραγόμενο προϊόν, ἀλλὰ καὶ μέσῳ τοῦ 
προϊόντος μὲ τὸν χρήστη ἢ καταναλωτή του, δηλαδὴ μὲ τὸ 
κοινωνικὸ σύνολο.



6.41
Ὁ ὁρισμὸς τῆς ἀνθρώπινης πράξης, ἔτσι ποὺ προκύπτει ἀπὸ τὴν 
παραπάνω διάκριση, ἐμπεριέχει καὶ τὸ κριτήριο γνησιότητας ἢ 
τὴν ἐντελέχεια (μὲ τὴν ἀριστοτελικὴ ἔννοια) τῶν λεγόμενων 
παραγωγικῶν σχέσεων. Καὶ θὰ μποροῦσε νὰ γίνει σαφέστερος 
αὐτὸς ὁ ἰσχυρισμὸς μὲ ἕνα ἀπόσπασμα ἀπὸ τὸν ἴδιο τὸν Μάρξ: 
«Εἶναι δεδομένο», λέει ὁ Μάρξ, «ὅτι παράγουμε ὡς ἄτομα· ὅτι 
παράγοντας ὁ καθένας μας ἐπιβεβαιώνει διπλὰ τόσο τὸν ἑαυτό 
του ὅσο καὶ τοὺς ἄλλους. Ἔχοντας ὑπόψη 1. ὅτι μέσῳ τῆς 
παραγωγῆς μου ἀντικειμενοποιῶ τὴν ἀτομικότητά μου καὶ τὴ 
μοναδικότητά της... 2. ὅτι μὲ τὴ δική σου ἀπόλαυση ἢ χρήση 
αὐτοῦ ποὺ παράγω ἔχω τὴν ἄμεση ἱκανοποίηση (ἔστω καὶ στὴ 
συνείδησή μου) ὅτι ἔχω ἱκανοποιήσει ἀνθρώπινες ἀνάγκες καὶ 
ἄρα ὅτι ἔχω ἀντικειμενοποιήσει μιὰν ἀνθρώπινη οὐσία, καὶ 3. ὅτι 
ἔχω ἀποτελέσει τὸν μεσάζοντα ἀνάμεσα σὲ σένα καὶ στὸ 
ἀνθρώπινο εἶδος ποὺ τὸ ἔχεις γνωρίσει καὶ αἰσθανθεῖ ὡς 
ἀναγκαῖο μέρος τοῦ ἑαυτ οῦ σου, ξέρω ὅτι ἔχω ἐπιβεβαιώσει τὴν 
ὕπαρξή μου τόσο στὴ σκέψη σου ὅσο καὶ στὴν ἀγάπη σου... Τότε 
τὰ προϊόντα μας θὰ ἦταν σὰν ἕνα πλῆθος καθρέφτες στοὺς 
ὁποίους θὰ ἀκτινοβολοῦσε ἡ ὕπαρξή μας».17 

6.411
Τὸ συμπέρασμα ποὺ προκύπτει ἀπὸ μιὰ τέτοια ἀνάλυση εἶναι ὅτι 
οἱ γενικὰ λεγόμενες «παραγωγικὲς σχέσεις» συνιστοῦν ἀνθρώπινη 
πράξη, ὅταν δὲν ἐξαντλοῦνται στὴ «διαδικασία τῆς ὀργανικῆς 
ἀνταλλαγῆς ὑλικῶν προϊόντων». Πρέπει νὰ παραμένουν 
πραγματικὲς σχέσεις παραγωγικὲς ὄχι μόνο χρηστικῶν-
ἀνταλλακτικῶν προϊόντων, ἀλλὰ καὶ «σημαινόντων» τῆς 
ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας τοῦ πράττοντος. Μόνο τότε ἡ πράξη 
εἶναι καὶ παραγωγικὴ τοῦ κοινωνικοῦ γεγονότος ὡς δυναμικῆς 
διυποκειμενικῶν σχέσεων, σὲ ριζικὴ διαφοροποίηση πρὸς τὴν 
ἀγελαία συνύπαρξη. Τότε ἡ πράξη συνιστᾶ κάτι τὸ ἰδιαζόντως 
ἀνθρώπινο, μιὰ πτυχὴ ἢ ἔκφανση τοῦ ξεχωριστοῦ τρόπου μὲ τὸν 
ὁποῖο ὑπάρχει ὁ ἄνθρωπος (μετέχει στὸ εἶναι): ἀνήκει ἡ πράξη 
στὸν τρόπο μετοχῆς τοῦ ἀνθρώπου στὸ εἶναι—ἀνήκει στὴν οὐσία 



τοῦ ἀνθρώπου.
6.412

Μὲ τὸ ἴδιο αὐτὸ περιεχόμενο ἡ πράξη ἀποδείχνεται κριτικὴ τῆς 
ἀνθρώπινης δραστηριότητας, ἀλλὰ καὶ τῆς ἀνθρώπινης 
συνύπαρξης, ὅπως καὶ τῆς ἀλήθειας (τοῦ πραγματικοῦ 
ἀντικρίσματος) τῶν θεωρητικῶν κατασκευῶν—τελικὰ καὶ τῆς 
φιλοσοφίας. Καὶ τὸ κριτήριο τοῦ κριτικοῦ χαρακτήρα τῆς πράξης 
δὲν εἶναι πιὰ κάποια ἀφηρημένη «ἀρχὴ» —«φαντάσματα ποὺ 
σχηματίζονται στὸ ἀνθρώπινο μυαλὸ»—18 οὔτε ὅμως καὶ ὁ 
αἰσθητὸς μόνο χαρακτήρας τῆς πράξης—ἡ ἀποκλειστικὴ σύνδεσή 
της μὲ μορφὲς παραγωγῆς ὑλικῶν προϊόντων.19 Ἂν τὸ ζητούμενο 
τῆς κριτικῆς εἶναι ἡ πιστοποίηση τῆς γνησιότητας, καὶ ἂν 
«πιστοποίηση» εἶναι ἡ διυποκειμενικὴ ἀναγνώριση, καὶ 
«γνησιότητα» ἡ κοινωνικὴ λειτουργικότητα τοῦ κρινόμενου 
γεγονότος ἢ δεδομένου, τότε τὸ κριτήριο τοῦ κριτικοῦ χαρακτήρα 
τῆς πράξης δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι ἄλλο ἀπὸ τὴν πραγματοποίηση 
τῶν «σημαινόντων» τῆς ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας—
πραγματοποίηση ποὺ εἶναι πάντοτε παραγωγικὴ σχέσεων.

6.413
Στὴν πρώτη ἀπὸ τὶς Θέσεις γιὰ τὸν Φόυερμπαχ (Thesen über 
Feuerbach) ὁ Μὰρξ ἐπικρίνει ὅλο τὸν προγενέστερό του ὑλισμό, 
ἀκόμα καὶ τοῦ Φόυερμπαχ, γιατὶ κατανοεῖ τὰ ὑλικὰ δεδομένα, τὴν
πραγματικότητα, τὰ αἰσθητά, μόνο μὲ τὴ μορφὴ τοῦ ἀντικειμένου 
(Objekt) ἢ τῆς θεώρησης (Anschauung)—μόνο μὲ τὴ μορφὴ τῆς 
«ὀντότητας καθεαυτήν», αἰσθητῆς ἢ νοητῆς, εἴπαμε ἐδῶ πρὶν ἀπὸ 
λίγες σελίδες. Καὶ σὲ ἀντίθεση πρὸς τὸν «κλασικὸ» ὑλισμό, 
μεταφέρει ὁ Μὰρξ τὴν κατανόηση τῆς πραγματικότητας στὸ 
ἐπίπεδο «τῆς ἀνθρώπινης αἰσθητῆς δραστηριότητας». Ὄχι σὲ μιὰ 
«ἔξωθεν» κατανόηση-παρατήρηση αὐτῆς τῆς δραστηριότητας, 
ἀλλὰ στὴν αὐτοσυνειδησία τοῦ συντελεστῆ της—τοῦ ἀνθρώπινου 
ὑποκειμένου ποὺ αὐτοσυνειδητοποιεῖται μέσῳ τῶν αἰσθητῶν 
σχέσεων ποὺ πραγματοποιεῖ. Γι' αὐτὸ καὶ οἱ αἰσθητὲς σχέσεις 
κρίνουν τὴν ὅποια γνώση τῆς πραγματικότητας, τὴν κρίνουν ὄχι μὲ 
τὴν ἔννοια θεωρητικῶν καὶ πάλι ἀξιολογήσεων καὶ σταθμίσεων, 



ἀλλὰ τὴν κρίνουν στὸ ποσοστὸ ποὺ μεταβάλλονται, ὅταν ἡ 
πραγματικότητα τὴν ὁποία συγκροτοῦν δὲν ἱκανοποιεῖ 
πραγματικὲς ἀνάγκες. Ἡ μεταβολὴ εἶναι ὁπωσδήποτε πράξη (ὄχι 
σχεδιασμὸς ἢ θεωρητικὲς προτάσεις), πράξη ἀνατροπῆς τοῦ 
δεδομένου καθεστῶτος σχέσεων, δηλαδὴ ἐπανάσταση. Ἔτσι καὶ 
τὸ κριτήριο γιὰ τὴ γνώση τῆς πραγματικότητας εἶναι ἡ ἔμπρακτη 
κριτικὴ τῆς πραγματικότητας ἀπὸ τὴν ἐπανάσταση, εἶναι ἡ ἴδια ἡ 
ἐπαναστατικὴ πράξη.

6.414
Αὐτὴ ἡ μετάθεση τῆς κριτικῆς λειτουργίας στὸ ἐπίπεδο τῶν 
αἰσθητῶν ἀποκλειστικὰ σχέσεων καὶ τῆς ἐπαναστατικῆς 
μεταβολῆς τους, ἔχει ὡς πρόταση τὴ φιλοσοφικὴ γονιμότητα τῆς 
ἐμμονῆς στὸ κριτήριο τῆς πράξης—γονιμότητα ποὺ καταδείξαμε 
σὲ προηγούμενες παραγράφους. Ἐμφανίζει ὅμως καὶ οὐσιώδη 
κενὰ ποὺ εὔκολα συνάγονται ἀπὸ τὶς προηγούμενες ἐπισημάνσεις 
καὶ στὰ ὁποῖα μόνο γιὰ λόγους συστηματικῆς ἄρθρωσης 
ὀφείλουμε νὰ ἐπανέλθουμε.

6.415
Πρῶτο κενό: τὸ κριτήριο προσδιορισμοῦ τῶν πραγματικῶν 
ἀναγκῶν ποὺ ὁδηγοῦν στὴν ἀνατροπὴ τοῦ ὑπάρχοντος 
καθεστῶτος παραγωγικῶν σχέσεων. Ἂν τέτοιο κριτήριο δὲν εἶναι 
ἀποκλειστικὰ ὁ ὑλικὸς χαρακτήρας τῶν ἀναγκῶν («φαγητό, πιοτό,
κατοικία, ἔνδυμα καὶ μερικὰ ἀκόμη πράγματα»), ἀλλὰ καὶ ὁ 
δημιουργικὸς χαρακτήρας τῆς παραγωγικῆς ἐργασίας τοῦ 
ὑποκειμένου (ἡ αὐτοβεβαίωση τοῦ ὑποκειμένου, ἡ ἀναγνώριση 
τῆς ὑπαρκτικῆς του ἑτερότητας μέσῳ τῶν προϊόντων τῆς 
παραγωγῆς του καὶ τῶν σχέσεων ποὺ δημιουργοῦν), τότε γιὰ τὴν 
κριτικὴ γνώση τῆς πραγματικότητας προηγεῖται ἡ συνείδηση τῆς 
ἀνάγκης ἀπὸ τὴν πράξη ἱκανοποίησης (ἢ ἐλλειπτικῆς 
ἱκανοποίησης) τῶν ἀναγκῶν. Αὐτὸ σημαίνει ὅτι ἡ συνείδηση, στὴν 
περίπτωση αὐτή, δὲν εἶναι προϊὸν ἢ ἀποτέλεσμα «τῆς ὑλικῆς 
παραγωγῆς, τῆς ὑλικῆς ἐπικοινωνίας, τοῦ καταμερισμοῦ τῆς 
ἐργασίας»,20 «ἡ συνείδηση τῆς ὑπάρχουσας πρακτικῆς» (das 
Bewusstsein der bestehenden Praxis21 ), ἀλλὰ προηγεῖται ἡ 



συνείδηση ὡς ἐπίγνωση ἀνεπάρκειας τοῦ ὑπάρχοντος καθεστῶτος 
παραγωγικῶν σχέσεων καὶ αὐτὴ κρίνει τὴν ἀναγκαιότητα τῆς 
ἐπαναστατικῆς πράξης. Ἑπομένως τὸ ὀντολογικὸ περιεχόμενο τῆς 
πράξης, ποὺ θέλησε νὰ εἰσηγηθεῖ ὁ Μάρξ, μετατίθεται στὴ 
συνειδητὴ σχέση καὶ στὴ συνειδητὴ ἐνέργεια.

6.416
Δεύτερο κενό: ὁ τρόπος προσδιορισμοῦ τῶν πραγματικῶν 
ἀναγκῶν ποὺ ὁδηγοῦν στὴν ἀνατροπὴ τοῦ ὑπάρχοντος 
καθεστῶτος παραγωγικῶν σχέσεων. Ἂν αὐτὸς ὁ τρόπος δὲν εἶναι 
ἄσχετος μὲ τὴν ἱκανότητα τοῦ ἀνθρώπου νὰ σημαίνει, μέσῳ τῆς 
γλώσσας καὶ τῶν συμβόλων, τόσο τὶς ὑλικές του ἀνάγκες ὅσο καὶ 
τὴν κατεξοχὴν ἀνάγκη του γιὰ ἐλευθερία ἀπὸ τὶς ὑλικὲς ἀνάγκες 
(ἐλευθερία ποὺ ἐκφράζεται κυρίως μὲ τὴν ἀπαίτηση γιὰ 
δημιουργικότητα στὴν παραγωγή, μὲ τὴν πράξη τῆς τέχνης ἢ τῆς 
γιορτῆς, κ.λπ.), τότε εἶναι ἡ σημαντικὴ τῶν ἀναγκῶν ποὺ 
προηγεῖται καὶ συγκροτεῖ τὴν κοινότητα τοῦ ἐπαναστατικοῦ 
αἰτήματος γιὰ μεταβολὴ στὸ δεδομένο καθεστὼς παραγωγικῶν 
σχέσεων—ἡ κοινωνικὴ λειτουργικότητα τῆς σημαντικῆς τῶν 
ἀναγκῶν κρίνει τὴ γνώση τῆς πραγματικότητας. Ἂν ὅμως ὁ 
τρόπος προσδιορισμοῦ τῶν πραγματικῶν ἀναγκῶν εἶναι 
ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο ἡ πράξη ποὺ ἱκανοποιεῖ ἢ ἀφήνει 
ἀνικανοποίητες αὐτὲς τὶς ἀνάγκες, τότε εἴμαστε ὑποχρεωμένοι νὰ 
δεχθοῦμε ὅτι ἡ τυφλὴ ὁρμὴ κορεσμοῦ τῶν ἀναγκῶν, δηλαδὴ τὸ 
καθαρὰ ζωικὸ ἔνστικτο, κρίνει τὴν ἀναγκαιότητα τῆς 
ἐπαναστατικῆς μεταβολῆς—τὴ γνώση τῆς πραγματικότητας.

6.417
Αὐτὸ τὸ δεύτερο συμπέρασμα προφανέστατα δὲν εὐσταθεῖ: Γιατὶ 
ἂν ἡ ὁρμὴ ἢ τὸ ἔνστικτο ἐξελίσσεται καὶ ἀναπτύσσεται 
προοδευτικὰ σὲ συνείδηση «μὲ τὴν αὔξηση τῆς παραγωγικότητας, 
τὴν αὔξηση τῶν ἀναγκῶν καί, πράγμα βασικὸ καὶ γιὰ τὰ δύο 
προηγούμενα, μὲ τὴν αὔξηση τοῦ πληθυσμοῦ καὶ τὸν καταμερισμὸ 
τῆς ἐργασίας», ὅπως θέλει ὁ Μάρξ,22 τότε τὸ ἐξαιρετικὰ 
πολύπλοκο φαινόμενο τῆς συνείδησης (μὲ τὰ ποικίλα «ἐπίπεδα» 
λειτουργίας του: ἀπὸ τὸ ἀσυνείδητο ὣς τὴν ἀπροσδιόριστη 



αὐτοσυνειδησία τῆς ὑποκειμενικῆς ἑτερότητας καὶ ὣς τὴ 
δημιουργικὴ φαντασία, τὴν κριτικὴ ἀφαίρεση, τὴ συνθετικὴ μνήμη 
κ.λπ.), ἀλλὰ καὶ τὸ φαινόμενο τῆς ἐπαναστατικῆς πράξης, θὰ 
ἔπρεπε νὰ ἔχει παρουσιαστεῖ μὲ ἀδήριτη ἀναγκαιότητα καὶ σὲ 
ἄλλα ζωικὰ εἴδη ποὺ ἐμφανίζουν καταμερισμὸ τῆς ἐργασίας (καὶ 
μάλιστα μὲ συνεπέστατη ἀνταπόκριση στὴν αὔξηση τοῦ 
πληθυσμοῦ, τῶν ἀναγκῶν καὶ τῆς παραγωγικότητας)—λ.χ., στὶς 
κοινωνίες τῶν μελισσῶν ἢ τῶν μυρμηγκιῶν.

6.418
Προκειμένου λοιπὸν νὰ ἐντοπίσουμε τὸ ὀντολογικὸ περιεχόμενο 
τῆς πράξης στὴν ὁρμέμφυτη ἐκτέλεσή της, θὰ πρέπει νὰ δεχθοῦμε 
—δίχως κριτικὸ ἔλεγχο— τὴ διάτρητη ἀπὸ ἑρμηνευτικὰ κενὰ 
πρόταση τοῦ Μὰρξ γιὰ τὴν καταγωγὴ τῆς συνείδησης. Σὲ ἀντίθετη
περίπτωση, πρέπει νὰ μεταθέσουμε τὸ ὀντολογικὸ περιεχόμενο 
στὴ συνειδητὴ καὶ σημαντικὴ ἐνέργεια ποὺ νοηματοδοτεῖ τὴν 
πράξη, δηλαδὴ στὴν καταρχὴν ἐλευθερία τῆς πράξης ἀπὸ τοὺς 
ὑλικοὺς ὅρους καθορισμοῦ της.

6.419
Ἂν ἐντοπίσουμε τὸ ὀντολογικὸ περιεχόμενο τῆς πράξης ὄχι στὴν 
ἀσυνείδητη ὑλική της ἐκτέλεση, ἀλλὰ στὸν συνειδητὸ καὶ 
σημαντικὸ χαρακτήρα της, τότε συνδέουμε ὁπωσδήποτε τὴν πράξη
μὲ τὴ δημιουργικὴ ἐνέργεια τοῦ ὑποκειμένου, τὴν παραγωγικὴ 
«σημαινόντων» τῆς ὑπαρκτικῆς του ἑτερότητας. Ἂν ὅμως ἡ πράξη
εἶναι ὁπωσδήποτε παραγωγικὴ «σημαινόντων» τῆς ὑποκειμενικῆς 
ἑτερότητας, τότε δὲν μπορεῖ νὰ δεσμεύεται ἀπὸ προκαθορισμούς, 
ποὺ θὰ ἀναιροῦσαν ἀκριβῶς τὸ στοιχεῖο τῆς ἑτερότητας ἀπὸ τὰ 
παράγωγα τῆς πράξης. Ἑπομένως, ἂν δεχθοῦμε ὡς a priori 
(ἀξιωματικὰ καὶ ἀνερμήνευτα) δεδομένη τὴν ὕπαρξη «νόμων» 
καὶ «ἀναγκαιοτήτων» ποὺ διέπουν τὶς παραγωγικὲς σχέσεις καί, 
κατὰ προέκταση, τὸ κοινωνικὸ γεγονὸς καὶ τὸ δυναμικό του 
γίγνεσθαι (δηλαδὴ τὴν Ἱστορία), τότε πρέπει νὰ δεχθοῦμε καὶ τὴν 
ἀπουσία τῆς πράξης ἀπὸ τὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία. Θὰ πρέπει τότε 
νὰ μιλᾶμε μόνο γιὰ παραγωγικὴ δραστηριότητα τοῦ ἀνθρώπου, 
ποὺ ἐξαρτᾶται νομοτελειακὰ «ἀπὸ τοὺς ὑλικοὺς ὅρους τῆς 



παραγωγῆς» καὶ ἐξαντλεῖται στὴν προκαθορισμένη «διαδικασία 
τῆς ὀργανικῆς ἀνταλλαγῆς» ὑλικῶν προϊόντων, δίχως δυνατότητα 
ἀναφορᾶς στὸν δημιουργικὸ (καὶ ἑπομένως: κοινωνικὸ καὶ 
ἱστορικὸ) χαρακτήρα τῆς παραγωγῆς, ἀλλὰ καὶ τῆς 
ἐπαναστατικῆς μεταβολῆς τῶν συνθηκῶν παραγωγῆς. Ἡ ἀποδοχὴ 
τοῦ ντετερμινισμοῦ ἀποκλείει ἀπὸ τὴν Ἱστορία τὴν ἀνθρώπινη 
πράξη.

6.42
Φετιχισμός
Ὅμως, παρὰ τὴν ἐμμονή του στὴ νομοτελειακὴ ἐξάρτηση τῆς 
παραγωγικῆς δραστηριότητας ἀπὸ τοὺς «ὑλικοὺς ὅρους τῆς 
παραγωγῆς», ὁ Μὰρξ δέχεται καὶ τὴν ἄσχετη μὲ αὐτοὺς τοὺς 
ὅρους σημασιοδότηση τῶν προϊόντων τῆς παραγωγῆς. Καὶ 
μάλιστα δέχεται ἐκεῖνο τὸ εἶδος τῆς σημασιοδότησης ποὺ φτάνει 
νὰ ὑποκαθιστᾶ τὸ συγκεκριμένο προϊὸν μὲ τὴν ἀφηρημένη 
σημασία του—μὲ τὴν ἐκδοχή του ὡς ἐμπορεύματος. Μιλάει ὁ 
Μὰρξ ὄχι γιὰ ὑλικοὺς ὅρους, ἀλλὰ γιὰ μιὰ «μυστηριώδη δύναμη» 
(das Geheimnisvolle), ποὺ μετατρέπει τὰ προϊόντα τῆς ἀνθρώπινης
ἐργασίας σὲ «ἐμπορεύματα», δηλαδὴ σὲ ὑπεραισθητοὺς 
(übersinnliche) φορεῖς ἀνταλλακτικῆς ἀξίας. Ἕνα τραπέζι, λ.χ., 
κατασκευάζεται ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο γιὰ μιὰ πολὺ συγκεκριμένη 
χρήση. Ὅμως μόλις κατασκευαστεῖ «παύει νὰ πατάει μὲ τὰ 
τέσσερα πόδια του στὸ ἔδαφος»: Μετατίθεται «στὸ κεφάλι τοῦ 
κατασκευαστῆ του» σὰν ἰδεατὸ ἀντικείμενο, ποὺ περικλείει στὰ 
ὅριά του ποικίλα ἀγαθὰ ἴσης ἀξίας μὲ τὰ ὁποῖα μπορεῖ νὰ 
ἀνταλλαγεῖ.23 

6.421
Αὐτὴ ἡ ὑποκατάσταση τοῦ πραγματικοῦ προϊόντος ἀπὸ τὴν 
ὑπεραισθητὴ ἀνταλλακτική του ἀξία, εἶναι ὁπωσδήποτε μιὰ 
«σημαντικὴ» λειτουργία ἀνεξάρτητη ἀπὸ τοὺς ὑλικοὺς ὅρους τῆς 
παραγωγῆς (sie hat mit ihrer physischen Natur und den daraus 
entspringenden dinglichen Beziehungen absolut nichts zu schaffen).
Δὲν εἶναι ὅμως ἄσχετη καὶ μὲ κάποιες συγκεκριμένες κοινωνικὲς 



σχέσεις: Εἰδικότερα, μὲ μιὰ καθορισμένη κοινωνικὴ σχέση ποὺ στὰ 
μάτια τῶν ἀνθρώπων παίρνει τὴ φανταστικὴ μορφὴ σχέσης 
ἀνάμεσα σὲ πράγματα (Dingen). Ὁ κοινωνικὸς χαρακτήρας τῆς 
ἀνθρώπινης παραγωγικῆς ἐργασίας ἐμφανίζεται σὰν μιὰ ἀντι-
κείμενη (gegenständliche) ἰδιότητα τοῦ προϊόντος αὐτῆς τῆς 
ἐργασίας—ἀποτυπωμένη στὸ προϊὸν καὶ ἄσχετη μὲ τὸν 
παραγωγό του. Ἡ σχέση τῶν παραγωγῶν μὲ τὸ προϊὸν τῆς 
ἐργασίας τους ἐμφανίζεται σ' αὐτοὺς σὰν κοινωνικὴ σχέση ποὺ 
ὑπάρχει ὄχι ἀνάμεσά τους, ἀλλὰ ἔξω ἀπὸ αὐτούς: σχέση ἀνάμεσα 
στὰ αὐτονομημένα προϊόντα τους. Τὰ προϊόντα σημασιοδοτοῦνται 
ἀποκλειστικὰ ἀπὸ τὴν ἐμπορευματικὴ-ἀνταλλακτική τους ἀξία—
αὐτὴ «ἐπικολλᾶται» (anklebt) στὸ προϊὸν καὶ τοῦ προσδίδει 
κάποια ὑπεραισθητὴ ἰδιότητα, δηλαδὴ τὸ μεταβάλλει σὲ «φετίχ». 
Τὸ προϊὸν τῆς ἐργασίας δὲν εἶναι πιὰ αὐτὸ ποὺ πραγματικὰ εἶναι, 
ἀλλὰ εἶναι ἡ ἀξία του, εἶναι μέσο ἀνταλλαγῆς, ἐμπόρευμα. Ὁ 
Μὰρξ ἔδωσε στὸ φαινόμενο αὐτὸ τὸν ἀποκαλυπτικὸ 
προσδιορισμό: «φετιχισμὸς τοῦ ἐμπορεύματος».24 

6.422
Ὁ «φετιχισμὸς τοῦ ἐμπορεύματος» μᾶς ἀποκαλύπτει ἕνα εἶδος 
σημασιοδότησης ποὺ ἀλλοτριώνει τὰ πράγματα—τὰ κάνει κάτι 
ἄλλο ἀπὸ αὐτὸ ποὺ πραγματικὰ εἶναι, τὰ μεταβάλλει σὲ 
ὑπεραισθητὲς σημασίες. Δὲν ἀποδίδει ἁπλῶς μιὰ σημασία σὲ κάθε
πράγμα, ἀλλὰ ὑποκαθιστᾶ τὸ πράγμα μὲ τὴ σημασία του. Τὸ 
εἶδος αὐτὸ τῆς σημασιοδότησης ἀντιπροσωπεύει ὁπωσδήποτε μιὰ 
«σημαντικὴ» λειτουργία—ὅμως αὐτὴ ἡ λειτουργία εἶναι ὄχι μόνο 
ἀνεξάρτητη ἀπὸ τοὺς «ὑλικοὺς ὅρους παραγωγῆς», ἀλλὰ καὶ 
αὐτονομημένη ἀπὸ τὸ ἴδιο τὸ παραγωγικὸ ὑποκείμενο. Εἶναι μιὰ 
«σημαντικὴ» λειτουργία ποὺ δὲν ἀποτυπώνει στὸ προϊὸν 
καταρχὴν τὴν ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα τοῦ παραγωγοῦ του, ἀλλὰ 
ἕνανa priori δεδομένο ποσοτικὸ προσδιορισμὸ ἀνταλλακτικῆς 
ἰσχύος. Δὲν ἀποβλέπει σὲ σχέσεις προϊόντος καὶ παραγωγοῦ, 
προϊόντος καὶ καταναλωτῆ, μὲ ἕναν συσχετισμὸ ποσοτικῶν 
ἐκτιμήσεων μεταξὺ ἀντικειμένων ποὺ ἔχουν αὐτονομηθεῖ ὡς ἀξίες 
καθεαυτές.



6.423
Ὁ «φετιχισμὸς τοῦ ἐμπορεύματος» ἀντιπροσωπεύει γιὰ τὸν 
ὀντολογικὸ προβληματισμὸ τῆς φιλοσοφίας ἕνα ἀποκαλυπτικὸ 
παράδειγμα ἀλλοτρίωσης τοῦ ὑπαρκτοῦ (τῶν προϊόντων τῆς 
ἀνθρώπινης ἐργασίας, τῶν κοινωνικῶν σχέσεων, ἀλλὰ καὶ τῶν 
ἴδιων τῶν ὑποκειμένων) ποὺ προκύπτει ὡς ἀποτέλεσμα 
ἀλλοίωσης τοῦ πρωταρχικοῦ γεγονότος τῆς σχέσης. Ὅταν ὁ 
ἄνθρωπος δὲν παράγει γιὰ νὰ σχετιστεῖ-κοινωνήσει μὲ τὸ ὑλικὸ 
τῆς παραγωγῆς καὶ μὲ τοὺς συνανθρώπους του (νὰ κοινωνήσει τὶς 
ἀνάγκες του γιὰ ἀνταλλαγή, ἀλλὰ καὶ γιὰ ἔκφραση καὶ βεβαίωση 
τῆς ὑποκειμενικῆς του ἑτερότητας), ὅταν παράγει μόνο γιὰ τὴν 
ἐξασφάλιση τῶν οὐδέτερων ζωικῶν ἀναγκῶν του, τότε τὸ προϊὸν 
τῆς παραγωγῆς του εἶναι ἄσχετο μὲ τὴν ὑποκειμενική του 
ἑτερότητα καὶ τὴν κοινωνική της λειτουργικότητα, εἶναι οὐδέτερη 
ἀπρόσωπη ἀξία ὑπηρετικὴ ἀπρόσωπων ἀναγκῶν.

6.424
Αὐτὴ ἡ διαφορὰ στὶς προθέσεις ἢ στὰ κίνητρα τοῦ παραγωγικοῦ 
ἔργου εἶναι, σίγουρα, μιὰ ὑπεραισθητὴ (übersinnliche) διαφορά, 
τελείως ἀνεπηρέαστη ἀπὸ τοὺς «ὑλικοὺς ὅρους παραγωγῆς». 
Καθορίζει ὅμως ἀποφασιστικὰ ἕναν ὁλόκληρο τρόπο λειτουργίας 
τοῦ κοινωνικοῦ σώματος—τὴν ἴδια τὴν πραγματικότητα τοῦ 
ἀνθρώπινου βίου.

6.5
Φετιχισμὸς καὶ θρησκεία
Μὲ ἐκπληκτικὴ ὀξυδέρκεια ὁ Μὰρξ συνδύασε τὸν φετιχισμὸ τοῦ 
ἐμπορεύματος μὲ τὴ θρησκευτικὴ ἀλλοτρίωση τοῦ ἀνθρώπου. 
«Γιὰ νὰ βροῦμε κάτι ἀνάλογο (μὲ τὸν φετιχισμὸ τοῦ 
ἐμπορεύματος) πρέπει νὰ καταφύγουμε στὴν ὀμιχλώδη περιοχὴ 
τοῦ θρησκευτικοῦ κόσμου (in die Nebelregion der religiösen 
Welt)».25 Καὶ στὴ θρησκευτικὴ περιοχὴ κάποιες ἀντι-κείμενες 
ὀντότητες (θεοί, πνεύματα, ἠθικὲς ἐπιταγὲς κ.λπ.) αὐτονομοῦνται 
ἀπὸ τὴν ἐμπειρία τῆς σχέσης καὶ μεταβάλλονται σὲ ἀξίες μὲ 
οὐδέτερη χρηστικὴ σκοπιμότητα, σὲ σημασίες ἄσχετες μὲ τὴν 



πραγματική τους ὑπόσταση—συγκροτοῦν ἕνα πλέγμα 
συσχετισμοῦ ποσοτικῶν ἐκτιμήσεων ὠφέλειας, ποὺ συγκρατεῖ καὶ 
κατευθύνει τὸν κόσμο καὶ τὴν κοινωνία.

6.51
Ὅμως, τόσο στὴν περίπτωση τοῦ φετιχισμοῦ τοῦ ἐμπορεύματος 
ὅσο καὶ στὴν περίπτωση τῆς θρησκευτικῆς ἀλλοτρίωσης, ὁ Μὰρξ 
δὲν παραπέμπει σὲ πραγματικοὺς (ἔστω καὶ ὑπεραισθητοὺς) 
συντελεστὲς τῶν φαινομένων. Ἀντίθετα, διευρύνει τὴ χρονικὴ καὶ 
τοπικὴ (πραγματικὴ) σημασία τῶν καίριων διαπιστώσεών του, τὴν 
μεταβάλλει σὲ αὐτονομημένη καθολικὴ σημασία, δηλαδὴ σὲ σχῆμα 
ἑρμηνευτικὸ τῆς ἐμπορικῆς ἀνταλλαγῆς καὶ τῆς θρησκευτικῆς 
ἐμπειρίας σὲ κάθε ἐποχὴ καὶ σὲ κάθε κοινωνικὸ σύνολο. Καὶ 
θεωρεῖ ὡς προϋπόθεση γιὰ τὴν κριτικὴ τοῦ φετιχισμοῦ τοῦ 
ἐμπορεύματος τὴν κριτικὴ τῆς θρησκείας—προϋπόθεση γιὰ κάθε 
κριτική: die Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller Kritik.26 

6.52
Οἱ ἄνθρωποι ἀνταλλάσσουν τὸν χρόνο τῆς ἐργασίας τους μὲ 
καταναλωτικὰ ἀγαθά, καὶ αὐτὴ ἡ ἀνταλλαγὴ εἶναι προϋπόθεση 
τοῦ κοινωνικοῦ γεγονότος (— δὲν τὸ ἀρνεῖται οὔτε καὶ ὁ Μὰρξ). 
Εἶναι προϋπόθεση ἡ ἀνταλλαγή, γιατὶ τὸ παραγόμενο ἔργο ἀπὸ 
τὰ μέλη ἑνὸς κοινωνικοῦ συνόλου δὲν εἶναι ἴδιο καὶ ἴσο, οὔτε 
ποιοτικὰ οὔτε ποσοτικά. Ἡ διαφοροποίηση τῆς παραγωγῆς κάνει 
ἀναπόφευκτες τὶς κοινωνικὲς σχέσεις, ἀφοῦ τὸ κάθε ἄτομο 
χωριστὰ ἀδυνατεῖ νὰ καλύψει μὲ τὴ δική του ἐργασία τὸ σύνολο 
τῶν ἀναγκῶν του. «Οὐ γὰρ ἐκ δύο ἰατρῶν γίνεται κοινωνία», λέει 
χαρακτηριστικὰ ὁ Ἀριστοτέλης, «ἀλλ' ἐξ ἰατροῦ καὶ γεωργοῦ, καὶ 
ὅλως ἑτέρων καὶ οὐκ ἴσων... οὐδὲν γὰρ κωλύει κρεῖττον εἶναι τὸ 
θαττέρου ἔργον ἢ τὸ θαττέρου».27 Τὰ διαφοροποιημένα λοιπὸν 
ἔργα συμβάλλονται γιὰ νὰ καλυφθεῖ ἡ ποικιλία τῶν ἀτομικῶν 
ἀναγκῶν. Καὶ συμβαλλόμενα συγκροτοῦν τὴν ἀνταλλακτικὴ 
σχέση: «Διὸ πάντα συμβλητὰ δεῖ πως εἶναι, ὧν ἐστὶν ἀλλαγή».28 

6.521
Νόμισμα-χρῆμα



Γιὰ νὰ λειτουργήσει ἡ «συμβολὴ» (ἡ ἀνταλλακτικὴ σχέση) ὡς 
κοινωνικὸ γεγονός, εἶναι ἀπαραίτητη μιὰ συνθήκη (συμφωνία-
σύμβαση) ποὺ νὰ κάνει σύμμετρη (νὰ «ἰσάζει») τὴν ἀνταλλαγὴ 
ἐργασίας καὶ ἀγαθῶν. Γιατί, ἂν ἀνταλλάξουμε τὴν κατασκευὴ 
ἑνὸς σπιτιοῦ μὲ ἕνα ζευγάρι παπούτσια, αὐτὴ ἡ ἀνταλλαγὴ δὲν 
μπορεῖ νὰ λειτουργήσει ὡς σχέση, παρὰ μόνο ὡς ἐκμετάλλευση ἢ 
ὑποταγὴ τοῦ ἑνὸς στὶς ἀνάγκες τοῦ ἄλλου. Προκειμένου λοιπὸν νὰ
ὑπάρξει σχέση κοινωνίας (ἰσόρροπης «ἀντιδόσεως»), 
χρειαζόμαστε κάποιο μέσον ἢ ὄργανο ποὺ νὰ μετράει (σύμφωνα 
μὲ μιὰ κοινὰ ἀποδεκτὴ συνθήκη) τὴν προσφερόμενη ἐργασία καὶ 
τὰ ἀγαθὰ ποὺ τῆς ἀναλογοῦν. Καὶ αὐτὸ τὸ μέσον τῆς 
ἀνταλλακτικῆς σχέσης εἶναι τὸ νόμισμα-χρῆμα-συνάλλαγμα: «Ἐφ' 
ὃ τὸ νόμισμα ἐλήλυθε», ἐπισημαίνει ὁ Ἀριστοτέλης, «καὶ γίνεταί 
πως μέσον· πάντα γὰρ μετρεῖ, ὥστε καὶ τὴν ὑπεροχὴν καὶ τὴν 
ἔλλειψιν, πόσα ἄττα δὴ ὑποδήματα ἴσον οἰκίᾳ ἢ τροφῇ. δεῖ τοίνυν 
ὅπερ οἰκοδόμος πρὸς σκυτοτόμον, τοσαδὶ ὑποδήματα πρὸς οἰκίαν 
ἢ τροφήν. εἰ γὰρ μὴ τοῦτο, οὐκ ἔσται ἀλλαγὴ οὐδὲ κοινωνία».29 

6.522
Στὴ χρηστική του, ἑπομένως, ἀφετηρία τὸ νόμισμα εἶναι 
ἀποκλειστικὰ τὸ μέσον ποὺ ὑπηρετεῖ τὴν ἀνταλλακτικὴ σχέση, 
ἐνῶ ἡ προτεραιότητα δίνεται στὴν κοινωνικὴ λειτουργικότητα τῆς 
σχέσης—στὴ δυνατότητα νὰ κοινωνοῦν τὶς ἀνάγκες τους ὁ 
οἰκοδόμος μὲ τὸν σκυτοτόμο. Εἶναι «ὑπάλλαγμα τῆς χρείας» τὸ 
νόμισμα: σημαίνει-ἐπισημαίνει τὴν ἀνάγκη καὶ τὸ ἔργο ποὺ 
ἀπαιτεῖται γιὰ τὴν ἱκανοποίησή της, ἐνῶ ταυτόχρονα (ἀκριβῶς ὡς 
μέτρο) ἐξισορροπεῖ τὴν «ἀντίδοσιν»—κάνει σύμμετρη («ἰσάζει») 
τὴν καλυπτόμενη ἀνάγκη μὲ τὸ προσφερόμενο ἔργο. «Τὸ δὴ 
νόμισμα ὥσπερ μέτρον σύμμετρα ποιῆσαν ἰσάζει· οὔτε γὰρ ἂν μὴ 
οὔσης ἀλλαγῆς κοινωνία ἦν, οὔτ' ἀλλαγὴ ἰσότητος μὴ οὔσης, οὔτ' 
ἰσότης μὴ οὔσης συμμετρίας».30 

6.523
Ἡ ἑλληνικὴ λέξη νόμισμα (�τὸ μὲ ἀρχαιότατη συνήθεια 
καθιερωμένο, τὸ κοινὰ νομιζόμενο), ὅπως καὶ τὸ χρῆμα (�τὸ πρὸς 
χρῆσιν, τὸ χρήσιμο) ἢ τὸ συνάλλαγμα (�ἡ ἀμοιβαία σχέση, ἡ 



συναλλαγὴ) διασώζει τὸν ἀφετηριακὰ σχετικὸ καὶ συμβατικὸ 
χαρακτήρα, χαρακτήρα συμβόλου καὶ μέτρου, ποὺ ἔχει ἡ ὅποια 
οἰκονομικὴ μονάδα γιὰ τὴ ρύθμιση καὶ ἐξίσωση τῶν κοινωνικῶν 
σχέσεων ἀνταλλαγῆς προϊόντων καὶ ἐργασίας. Ὅσο διατηρεῖται 
στὴν κοινωνικὴ συνείδηση ὁ σχετικὸς καὶ συμβολικὸς χαρακτήρας 
τοῦ νομίσματος (ὁ χαρακτήρας «ὑπαλλάγματος τῆς χρείας»), 
διατηρεῖται καὶ ἡ προτεραιότητα τῆς πραγματικῆς σχέσης, τὴν 
ὁποία τὸ νόμισμα σημαίνει-ἐπισημαίνει καὶ μετράει. Ὅταν 
πρωτεύει ἡ σχέση, δὲν αὐτονομεῖται τὸ νόμισμα, (δὲν τὸ 
ἐκδεχόμαστε ὡς «φύση» ἢ «οὐσία» καθεαυτὴν)—γι' αὐτὸ καὶ τὸ 
ἀχρηστεύουμε ὅταν ἡ σχέση παύει νὰ εἶναι ἀνταλλακτικὴ καὶ ἡ 
προσφορὰ γίνεται «χάρις», τὸ προϊὸν τῆς ἐργασίας «χαρίζεται»: 
«Διὰ τοῦτο τοὔνομα ἔχει νόμισμα, ὅτι οὐ φύσει ἀλλὰ νόμῳ ἐστί, 
καὶ ἐφ' ἡμῖν μεταβαλεῖν καὶ ποιῆσαι ἄχρηστον».31 

6.53
Ἀτομοκεντρικὴ σηματοδότηση
Τὸ φαινόμενο τοῦ φετιχισμοῦ τοῦ ἐμπορεύματος πρέπει νὰ 
συνδέεται μὲ μιὰ μεταβολὴ στὴ σημασιοδότηση τῆς παραγωγικῆς 
πράξης καὶ τῆς ἀνταλλακτικῆς σχέσης, μεταβολὴ στὶς προθέσεις ἢ 
στὰ κίνητρα—ὅπως ἐπισημάναμε πιὸ πάνω. Ὅταν ὁ ἄνθρωπος 
δὲν παράγει γιὰ νὰ σχετιστεῖ-κοινωνήσει μὲ τὸ ὑλικὸ τῆς 
παραγωγῆς καὶ μὲ τοὺς ἀποδέκτες τῶν προϊόντων του —νὰ 
κοινωνήσει στὸ ἐπίπεδο τῶν χρηστικῶν ἀναγκῶν, ἀλλὰ καὶ τῶν 
ἀναγκῶν γιὰ ἔκφραση καὶ βεβαίωση τῆς ὑποκειμενικῆς του 
ἑτερότητας—, ὅταν παράγει μόνο γιὰ τὴν ἐξασφάλιση τῶν 
οὐδέτερων ζωικῶν ἀναγκῶν του, τότε τὸ προϊὸν τῆς παραγωγῆς 
του αὐτονομεῖται ὡς πρὸς τὴν ὑποκειμενική του ἑτερότητα καὶ 
τὴν κοινωνική της λειτουργικότητα, ἀποκτᾶ οὐδέτερη καὶ 
ἀπρόσωπη, ἀνταλλακτικὴ μόνο ἀξία, ὑπηρετικὴ ἀπρόσωπων 
ἀναγκῶν.

6.531
Μιὰ τόσο ριζικὴ μεταβολὴ τῶν σημασιῶν, προθέσεων καὶ 
κινήτρων (ριζικὴ κοινωνικὴ μεταβολὴ) εἶναι δύσκολο νὰ ἐξηγηθεῖ 



μὲ ἀναφορὰ σὲ ἠθικοὺς ἀποκλειστικὰ παράγοντες (—δηλαδὴ μὲ 
τὸ ἐνδεχόμενο ἀλλοίωσης τῶν ἀνθρώπινων χαρακτήρων, 
υἱοθέτησης ἀτομοκεντρικῶν -ἐγωκεντρικῶν κριτηρίων ἀπὸ τὴν 
πλειοψηφία τῶν μελῶν ἑνὸς κοινωνικοῦ συνόλου σὲ κάποια 
συγκεκριμένη στιγμὴ ἢ περίοδο). Τὸ πιὸ εὔλογο εἶναι νὰ ὑποθέσει 
κανεὶς ὅτι κάποιες ἄλλου τύπου κοινὲς ἀνάγκες ὑποχρεώνουν ἕνα 
κοινωνικὸ σύνολο νὰ δώσει τὴν προτεραιότητα στὴν ἀτομικὴ 
κατοχύρωση, στὴν ἐξασφάλιση τῶν ἀπρόσωπων ζωϊκῶν ἀναγκῶν, 
καὶ ὄχι στὴν κοινωνικὴ σχέση.

6.532
Χαρακτηριστικὸ παράδειγμα ἐμφάνισης τέτοιων ἀναγκῶν 
κατοχύρωσης τοῦ ἀτόμου προσφέρουν οἱ κοινωνίες τῶν λαῶν τῆς 
Δυτικῆς Εὐρώπης στὴν περίοδο ποὺ ἀκολουθεῖ τοὺς λεγόμενους 
«μέσους χρόνους»—περίοδο ποὺ τὴν χαρακτηρίζουμε ὡς 
«Ἀναγέννηση» (Renaissance). Ἡ φαινομενολογία τῶν ἱστορικῶν 
συμπτωμάτων μᾶς ἐπιτρέπει τὴν ἐπίκληση τοῦ συγκεκριμένου 
αὐτοῦ παραδείγματος: Μὲ τὴν «Ἀναγέννηση» ἀρχίζουν οἱ αἰῶνες 
τῶν «δικαιωμάτων τοῦ ἀτόμου», ἡ ἀνάπτυξη τῶν ἰδεῶν τῆς 
ἀπρόσωπης «φυσικῆς» ἰσότητας τῶν ἀνθρώπων, τῆς ἐξομοίωσής 
τους ἀπέναντι στὸν νόμο, οἱ ἀλλεπάλληλες ἐξεγέρσεις ἐνάντια στὶς 
θεσμοποιημένες ἱεραρχικὲς ἐκφάνσεις ἀνισότητας τῶν ἀτόμων, οἱ 
προσπάθειες γιὰ τὴ θεσμικὴ-νομικὴ ἐξασφάλιση τῆς ἰσότητας τῶν 
δικαιωμάτων, ἡ ἀπαίτηση γιὰ περιορισμὸ τῆς κρατικῆς ἐξουσίας 
σὲ ἁρμοδιότητες ποὺ δὲν θίγουν τὴν αὐτονομία τῶν ἀτόμων καὶ 
τῶν συλλογικῶν τους ὀργάνων, τὸ αἴτημα νὰ ἐγγυῶνται οἱ νόμοι 
καὶ νὰ παρέχει ἡ ἐξουσία τὴν προστασία τῶν ἀτομικῶν 
συμφερόντων, κ.λπ., κ.λπ.

6.533
Στὸ ἐρώτημα: ποιοί παράγοντες ὁδήγησαν στὴν καθολικὴ αὐτὴ 
ἀφύπνιση τῶν ἀπαιτήσεων κατοχύρωσης τοῦ ἀτόμου —ἑπομένως 
καὶ στὴν προτεραιότητα τῆς ἀτομικῆς αὐτονομίας σὲ σχέση μὲ τὴν 
κοινωνικὴ λειτουργικότητα— θὰ μποροῦσαν νὰ δοθοῦν δυὸ 
καταρχὴν ἀπαντήσεις-προτάσεις (ὑποκείμενες σὲ ἱστορικὸ ἔλεγχο 
καὶ ἐπιβεβαίωση): Ἡ πρώτη πρόταση θὰ ἀναζητοῦσε τὰ ἱστορικὰ 



κίνητρα σὲ συγκεκριμένες συνθῆκες θεσμοποιημένων 
παρεκτροπῶν ἢ παραβιάσεων τῆς λειτουργικότητας τῶν 
κοινωνικῶν σχέσεων (συνθῆκες ἐκμετάλλευσης καὶ ἀδικίας, 
ὑποταγῆς ἀνθρώπου σὲ ἄνθρωπο, κ.λπ.) ποὺ συναντᾶμε στὴ 
διάρκεια τῶν πρὶν ἀπὸ τὴν «Ἀναγέννηση» αἰώνων. Ἡ δεύτερη 
πρόταση θὰ μποροῦσε νὰ στραφεῖ πρὸς τὴν κατεύθυνση ποὺ 
ὑπέδειξε ὁ Μὰρξ συνδέοντας τὸν φετιχισμὸ τοῦ ἐμπορεύματος μὲ 
τὴ θρησκευτικὴ ἀλλοτρίωση τοῦ ἀνθρώπου: νὰ στραφεῖ ἡ 
ἀναζήτηση στὶς θρησκευτικὲς ἀφετηρίες τῆς ἀφηρημένης ἐκδοχῆς 
τοῦ «ὄντως ὑπαρκτοῦ» ἀλλὰ καὶ τοῦ ἀνθρώπινου ὑποκειμένου, 
στὴν αὐτονόμησή του ἀπὸ τὴν ἐμπειρία τῆς σχέσης καὶ στὴ 
μεταβολή του σὲ ἀξία μὲ οὐδέτερη χρηστικὴ σκοπιμότητα—σὲ 
σημασία ἄσχετη μὲ τὴν πραγματική του ὑπόσταση.

6.54
Ἡ πρώτη ἐμφάνιση τοῦ φετιχισμοῦ στὴ θρησκευτικὴ παράδοση 
τῆς Δυτικῆς Εὐρώπης πρέπει μᾶλλον νὰ συνδεθεῖ μὲ τὸ ὄνομα τοῦ 
Αὐγουστίνου, καὶ ἡ πληρέστερη ἀνάπτυξή του μᾶλλον μὲ τὸ 
κίνημα τοῦ σχολαστικισμοῦ. Καὶ στὶς δυὸ αὐτὲς κορυφαῖες 
περιπτώσεις —μὲ πολυάριθμες ἄλλες μεσάζουσες καὶ 
μεταγενέστερες— ἀπογυμνώνεται ἡ συγκεκριμένη θρησκευτικὴ 
παράδοση τῆς Δυτικῆς Εὐρώπης, δηλαδὴ ἡ χριστιανικὴ πίστη, ἀπὸ 
τὸν ἱστορικὸ χαρακτήρα της, παύει ἡ ἀμεσότητα τῆς ἱστορικῆς 
σχέσης νὰ ἔχει ἀπόλυτη προτεραιότητα γιὰ τὴ χριστιανικὴ 
ἐμπειρία.

6.541
(Τὸ βασικὸ στοιχεῖο ποὺ διαφοροποιοῦσε τὴ χριστιανικὴ 
Ἐκκλησία ἀπὸ κάθε ἄλλη θρησκεία —στοιχεῖο ταυτότητας ἢ 
εἰδοποιοῦ διαφορᾶς— ἦταν ὁ ἐντοπισμὸς τῆς μεταφυσικῆς 
βεβαιότητας ὄχι στὶς συλλογιστικὲς ψηλαφήσεις μιᾶς λογικὰ 
ἀναγκαίας Πρώτης Αἰτίας, ἀλλὰ στὴν ἐμπειρικὴ σχέση μὲ ἕναν 
ἐπώνυμο —ὅπως κάθε ὑπαρκτὸ ὑποκείμενο— Θεό, ποὺ 
παρεμβαίνει ἐνεργητικὰ μέσα στὴν Ἱστορία. Ἡ πίστη γιὰ τὴ 
χριστιανικὴ Ἐκκλησία δὲν ἦταν ἀφηρημένη πεποίθηση —νοητική, 
συναισθηματικὴ ἢ μυστικιστική—, ἀλλὰ πιστότητα στὴν ἱστορικὴ 



σχέση μὲ τὸν προσωπικὸ Θεό, ἢ ἐμπιστοσύνη στοὺς «μάρτυρες» 
αὐτῆς τῆς σχέσης, δηλαδὴ στὸ ἱστορικὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας.)

6.542
Πρῶτος ὁ Αὐγουστίνος ἀποσπᾶται ἀπὸ τὴν ἱστορικότητα τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας καὶ σημασιοδοτεῖ τὴν ἰδέα τοῦ Θεοῦ μὲ 
ἀναφορὰ στὴν ἀπόλυτη χρηστική της ἀξία: Ὁ Θεὸς εἶναι ἡ 
θεωρητικὴ προϋπόθεση καὶ ἐγγύηση γιὰ τὴν ἐξασφάλιση τῆς 
φυσικῆς καὶ ἠθικῆς τάξης, ὅπως καὶ γιὰ τὴν ἀπονομὴ τῆς 
δικαιοσύνης. Ἡ σχέση μαζί Του μετατίθεται στὸ ἐπίπεδο τοῦ 
συσχετισμοῦ παραγόντων ποὺ βρίσκονται ἔξω ἀπὸ τὸ ὑποκείμενο 
(: κόσμος-κοινωνία-νόμοι λειτουργίας τους, σὲ αἰτιακὴ συνάρτηση 
μὲ τὸν Θεὸ). Καὶ οἱ ἀντι-κείμενοι αὐτοὶ παράγοντες ἐνδιαφέρουν 
τὸν ἄνθρωπο κυρίως σὰν προϋποθετικὲς ἀξίες γνωστικῆς καὶ 
χρηστικῆς σκοπιμότητας. Ἡ ἔμπρακτη ἀναγνώρισή τους ὡς 
δεδομένων ἀξιῶν καταξιώνει καὶ τὸν ἀτομικὸ ἄνθρωπο: ἡ 
ὑποταγή του στοὺς θείους-κοσμικοὺς-κοινωνικοὺς νόμους εἶναι 
ἀρετὴ καὶ ἡ ἀρετὴ ἔχει ἀνταλλακτικὴ ἀξία—ἐξασφαλίζει καὶ τὴν 
παρούσα ζωὴ καὶ τὴ μέλλουσα σωτηρία.

6.543
Μὲ τοὺς σχολαστικοὺς τοῦ δυτικοῦ μεσαίωνα, ἡ «φετιχοποίηση» 
τῆς ἰδέας τοῦ Θεοῦ θεμελιώνεται σὲ ἀκόμα πιὸ ἐπεξεργασμένες 
προϋποθέσεις: ὁ Θεὸς ὁρίζεται ὡς ἀντικείμενο (objectum) μιᾶς 
«ἱερῆς» ἐπιστήμης (sacra scientia)—ποὺ ἡ «ἱερότητά» της 
ὀφείλεται στὴν a priori ἀξιολογικὴ ἀποτίμηση τῆς θεματικῆς της. 
Καὶ πρόκειται γιὰ «ἐπιστήμη», ἐπειδὴ τὸ «ἀντικείμενό» της 
ὑπόκειται στοὺς καθορισμοὺς τῆς ὀρθῆς συλλογιστικῆς (τῆς 
μεθοδικῆς demonstratio). Καθορίζεται ἡ οὐσία τοῦ Θεοῦ—ἀφοῦ 
γιὰ τοὺς σχολαστικοὺς οὐσία εἶναι ἡ ὁριστικὴ ταυτότητα ποὺ 
προκύπτει ἀπὸ τὸ σύνολο τῶν λογικὰ ἀναγκαίων ἰδιωμάτων (στὴν 
περίπτωση τοῦ Θεοῦ: τῆς αὐτοαιτίας, τῆς αἰτίας τῶν ὄντων, τῆς 
καθαρῆς ἐνέργειας, κ.λπ.). Κάθε ὕπαρξη εἶναι ἀπόλυτα 
προκαθορισμένη ἀπὸ τὴν οὐσία της (ἀπὸ τὶς δεδομένες ἰδιότητες 
ποὺ ὁρίζουν τὸ ὄν, τὸ κάνουν νὰ εἶναι κάτι)—γι' αὐτὸ καὶ ἡ 
ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ μπορεῖ νὰ ἀποδειχθεῖ ὀρθολογικὰ μὲ τὴ 



συλλογιστικὴ διασάφηση τῆς ἀναγκαιότητας τῶν ἰδιωμάτων του. 
Ὁ Θεὸς δὲν μπορεῖ νὰ μὴν εἶναι ἢ νὰ εἶναι κάτι ἄλλο ἀπὸ αὐτὸ 
ποὺ ἡ νοητικὴ σύλληψη καὶ ἀναγκαιότητα ἐπιβάλλει.

6.544
Τὰ ἰδιώματα τῆς οὐσίας τοῦ Θεοῦ τὰ συνάγουν οἱ σχολαστικοὶ 
μέσῳ τῆς ἀναλογικῆς ἀναγωγῆς τῶν τελειοτήτων τῶν αἰσθητῶν 
ὄντων στὴ δική Του ἀπόλυτη καὶ ὑπερβατικὴ τελειότητα—ποὺ 
εἶναι ἐξ ὁρισμοῦ ἡ Αἰτία κάθε τελειότητας, ἡ πρώτη καὶ ἀκρότατη 
Ἀξία. Ἔτσι ἡ ἰδέα τοῦ Θεοῦ προκύπτει ἀπὸ τὸν ἀντικειμενικὸ 
συσχετισμὸ ἀξιολογικῶν ἀποτιμήσεων, ἀπὸ τὴ σύγκριση 
ἐγκόσμιων καὶ ὑπερβατικῶν τελειοτήτων—πάντοτε ξένων πρὸς τὸ 
ὑποκείμενο. Δὲν εἶναι ἡ σχέση μὲ τὸν κόσμο ποὺ ἀποκαλύπτει 
στὸν ἄνθρωπο τὰ ἀντικείμενα ὄντα ὡς πράγματα (� 
πεπραγμένα) τῆς δημιουργικῆς ἐνέργειας ἑνὸς προσωπικοῦ Θεοῦ
—δὲν ἀνακαλύπτει ὁ ἄνθρωπος τὴ σχέση Θεοῦ καὶ κόσμου 
μετέχοντας ἐνεργητικὰ σὲ αὐτὴ τὴ σχέση (ὅπως μετέχει στὴ σχέση 
τοῦ δημιουργοῦ τεχνίτη μὲ τὸ προϊὸν τῆς δημιουργικῆς του 
ἐνέργειας ἀνακαλύπτοντας τὴ λογικὴ ἑτερότητα τῶν 
δημιουργημάτων).32 

6.545
Ἡ πορεία πρὸς τὴ φετιχιστικὴ ἐκδοχὴ τοῦ Θεοῦ καὶ τοῦ κόσμου, 
μέσα ἀπὸ τὴν αὐγουστίνεια καὶ σχολαστικὴ ὀντολογία καὶ 
γνωσιολογία, θὰ μποροῦσε νὰ συνοψιστεῖ (ἀκόμα πιὸ 
ἐπιγραμματικὰ) στὶς ἀκόλουθες προτάσεις:
1.
Ἡ ἐπιβεβαίωση τοῦ ὑπαρκτοῦ ἀρχίζει νὰ ἐξαρτᾶται ἀποκλειστικὰ 
ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ νοητικὴ ἱκανότητα τοῦ ἀνθρώπου—ὄχι ἀπὸ τὴν 
κοινωνικὴ ἐπαλήθευση.
2.
Ἔτσι, τὸ πραγματικὰ ὑπαρκτὸ —αἰσθητὸ ἢ ὑπεραισθητὸ— 
συμπίπτει μὲ τὸν νοητὸ προσδιορισμό του—γίνεται προσιτὸ ὡς 
νοητὴ ὀντότητα μὲ συντελεσμένη ὁριστικὴ ταυτότητα.
3.



Προικισμένο μὲ τὴ νόηση τὸ ἀνθρώπινο ἄτομο, εἶναι ἡ ἀναγκαία 
καὶ ἱκανὴ προϋπόθεση γιὰ τὴ γνώση καὶ ἀξιολόγηση τῆς 
πραγματικότητας. Ἀναδείχνεται σὲ αὐτόνομη ἀξία τὸ ἄτομο.
4.
Ἡ ἀνθρώπινη κοινωνία εἶναι ἄθροισμα αὐτόνομων ἀτομικοτήτων, 
μιὰ συλλογικὴ ἀλλὰ ἑνιαία νοητὴ ὀντότητα—τὸ ἴδιο καὶ ὁ κόσμος. 
Μέσα στὰ δεδομένα ὅρια αὐτῶν τῶν νοητῶν ὀντοτήτων, τὸ 
συλλογικὸ γίγνεσθαι καθορίζεται ἀπὸ νοητὰ προσδιορίσιμους 
νόμους συσχετισμῶν (ὑπερβατικοὺς ἢ φυσικοὺς).
5.
Οἱ ἀντι-κείμενες, ἐξωτερικὲς ὡς πρὸς τὸ σκεπτόμενο ὑποκείμενο 
ὀντότητες εἶναι ἢ αἰσθητὲς ἢ ὑπερβατικές. Τὸ ὑπερβατικὸ 
κατανοεῖται ἀποκλειστικὰ στὰ πλαίσια τῆς ἀντίθεσης τοῦ 
σχετικοῦ πρὸς τὸ ἀπόλυτο, τοῦ πεπερασμένου πρὸς τὸ ἄπειρο.
6.
Ἔτσι ὁ Θεὸς ἐξορίζεται στοὺς «οὐρανοὺς»—στὸν χῶρο τοῦ 
ἐμπειρικὰ ἀπρόσιτου. Συνέπεια εἶναι ὁ χωρισμὸς τῆς θρησκείας 
ἀπὸ τὴ ζωή, ὁ περιορισμός της σὲ σύμβολα καὶ ἠθικοὺς κανόνες.
7.
Ἡ ἀντίθεση αἰσθητοῦ καὶ ὑπερβατικοῦ ἐμπεριέχει μιὰν ἀξιολογικὴ
ἀποτίμηση διαφορᾶς τελειοτήτων. Ἡ ἀπόλυτη καταξίωση τοῦ 
ὑπερβατικοῦ καθιερώνει καὶ ἀπόλυτα κριτήρια ἀξιῶν. Ἡ 
ἀντικειμενικὴ ἐπιβεβαίωση τῶν ἀξιῶν μετριέται ὡς ποσοτικὴ 
τελειότητα.
8.
Ὁ Θεὸς καὶ ἡ θρησκεία ἀντιπροσωπεύουν «ὑπέρτατες ἀξίες» 
γιατὶ ἐξασφαλίζουν τὴν τάξη καὶ ἁρμονία στὴ φύση καὶ στὴν 
κοινωνία. Ἀντίστοιχα, καὶ τὰ αἰσθητὰ ἀντικείμενα ἔχουν ἀξία, στὸ 
ποσοστὸ ποὺ ἐξασφαλίζουν ἀντικειμενικὰ ἀποδοτικὲς σχέσεις.
9.
Τελικά, αὐτὸ ποὺ ἐνδιαφέρει δὲν εἶναι ἡ ἐμπειρικὴ πιστοποίηση 
τῆς πραγματικότητας τοῦ ὑπαρκτοῦ, ἀλλὰ ἡ χρηστική του ἀξία. Ἡ 
σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν πραγματικότητα γίνεται μιὰ ἔμμεση 



σχέση χρηστικῆς ἀποδοτικότητας—ἡ πραγματικότητα εἶναι ἕνας 
ἀντι-κείμενος συσχετισμὸς ποσοτικῶν ἐκτιμήσεων ὠφέλειας.

6.55
Ἡ μετάβαση ἀπὸ αὐτὸ τὸ πλέγμα σημασιῶν στὴ φετιχιστικὴ 
σημασιοδότηση τοῦ ἐμπορεύματος, εἶναι μᾶλλον προφανὴς 
θεωρητικά (— ἡ ἱστορικὴ ἐπαλήθευση τῆς θεωρητικῆς προφάνειας 
πρέπει νὰ εἶναι ἀντικείμενο εἰδικῆς, ἐμπεριστατωμένης ἔρευνας). 
Ἂν ὁ φετιχισμὸς τοῦ ἐμπορεύματος γνώρισε τὴν πληρέστερη 
ἀνάπτυξή του στὰ πλαίσια τοῦ καπιταλιστικοῦ συστήματος, ποὺ 
γεννήθηκε καὶ διαμορφώθηκε ὡς συνάρτηση τοῦ δυτικο-
ευρωπαϊκοῦ τρόπου τοῦ βίου, τὸ γεγονὸς αὐτὸ δὲν πρέπει νὰ 
εἶναι ἄσχετο μὲ τὸν ὀντολογικὸ-θρησκευτικὸ φετιχισμὸ ποὺ στὶς 
ἴδιες αὐτὲς κοινωνίες προηγήθηκε χρονικά. Ἡ ἐπισήμανση τοῦ 
Μὰρξ παραμένει καίρια, παρὰ τὴν ἑρμηνευτική της 
ἐλλειπτικότητα—τὴν ἀδυναμία τοῦ Μὰρξ νὰ διακρίνει καὶ 
προσεγγίσει κριτικὰ τὶς ὀντολογικὲς προϋποθέσεις τοῦ 
θρησκευτικοῦ καὶ ἐμπορευματικοῦ φετιχισμοῦ.

6.551
Ἡ ἀδυναμία τοῦ Μὰρξ νὰ ἀναχθεῖ στὶς ὀντολογικὲς προϋποθέσεις 
τοῦ φετιχισμοῦ (στὶς ἀφετηριακὲς σημασιοδοτήσεις τῆς 
πραγματικότητας ποὺ καταλήγουν στὴ φετιχιστικὴ ἐκδοχή της), 
δὲν πρέπει νὰ εἶναι ἄσχετη μὲ τὴν ἐμμονή του στὴν ἀξιωματικὴ 
μεθοδολογικὴ ἀρχὴ τῆς προτεραιότητας τῶν ὑλικῶν σχέσεων. 
Παρὰ τὸ γεγονὸς ὅτι ὁ ἴδιος σημασιοδοτεῖ καταρχὴν τὰ 
φαινόμενα (τοῦ φετιχισμοῦ, ἢ τῆς ἀλλοτριωμένης ἐργασίας, κ.λπ.) 
προκειμένου νὰ καταδείξει τὴν ἀναγκαιότητα τῆς ἐξάλειψής τους, 
ὅμως ὅταν πρόκειται γιὰ τὴν αἰτιολόγηση τῆς γένεσης τῶν 
φαινομένων, ἀρνεῖται τὴν προτεραιότητα τῶν κοινωνικῶν 
σημασιοδοτήσεων ἐκδεχόμενος ὡς ἀφετηριακὴ βάση τὶς 
(ἀσυνείδητες;) ὑλικὲς σχέσεις. Γι' αὐτὸ θεωρεῖ ὡς a priori 
(ἀνερμήνευτα) δεδομένον καὶ τὸν φετιχισμὸ τοῦ ἐμπορεύματος —
τὸν ἐκδέχεται ὡς «ὑλικὸ» γεγονὸς μὲ ἕνα εἶδος «αὐτόματης 
γένεσης»— προκειμένου νὰ αἰτιολογήσει καὶ τὴν ἱστορικὴ 
ἐμφάνιση ὄχι μόνο τοῦ θρησκευτικοῦ φετιχισμοῦ, ἀλλὰ καὶ 



γενικότερα τοῦ θρησκευτικοῦ φαινομένου: Θεωρεῖ τὸ φαινόμενο 
τῆς θρησκείας ὡς «ἀντανάκλαση» (Widerschein) τοῦ φετιχισμοῦ 
τοῦ ἐμπορεύματος—ὁ φετιχισμὸς τοῦ ἐμπορεύματος δὲν εἶναι 
ἁπλῶς ἀνάλογος μὲ τὸν θρησκευτικὸ φετιχισμό, ἀλλὰ εἶναι ἡ 
πραγματικὴ αἰτία γιὰ τὴν ἐπιβίωση τῆς θρησκείας μέσα στὶς 
ἀνθρώπινες κοινωνίες.

6.552
(Στὸ ἐρώτημα: γιατί συναντᾶμε τὸ θρησκευτικὸ φαινόμενο καὶ σὲ 
κοινωνίες ἀρχαϊκὲς ὅπου τὸ χρῆμα δὲν ἔχει ἀκόμα ὑποκαταστήσει 
τὴν ἄμεση ἀνταλλαγὴ τῶν προϊόντων, οἱ ἀπαντήσεις ποὺ δίνει ὁ 
Μὰρξ εἶναι καθαρὰ ὑποθετικὲς καὶ ἀτεκμηρίωτες—θὰ μποροῦσαν 
νὰ ἀναιρεθοῦν ἀπὸ ἄλλες ἐξίσου ὑποθετικὲς προτάσεις ποὺ 
προκύπτουν ἀπὸ διαφορετικὲς μεθοδολογικὲς προϋποθέσεις. Οἱ 
ἀπαντήσεις τοῦ Μὰρξ αἰτιολογοῦν τὸ θρησκευτικὸ φαινόμενο στὶς 
προ-εμπορευματικὲς κοινωνίες μὲ ἀναφορὰ στὴν «ἀνωριμότητα 
τοῦ ἀνθρώπου ὡς ἀτόμου» καὶ στὴν προΰπαρξη «σχέσεων ἄμεσης 
ἐξάρτησης».33 )

6.553
Ὅμως, ἔστω καὶ στὶς a posteriori σημασιοδοτήσεις ποὺ ἐπιχειρεῖ ὁ 
Μάρξ, προκειμένου νὰ προδιαγράψει τὶς δυνατότητες ὑπέρβασης 
τοῦ ἐμπορευματικοῦ φετιχισμοῦ καὶ τοῦ θρησκευτικοῦ 
φαινομένου, ἐμφανίζεται καθοριστικὰ ἐγκλωβισμένος στὶς 
προϋποθέσεις τῆς δυτικο-ευρωπαϊκῆς ὀντολογίας. Καὶ αὐτὸ ποὺ 
ἐδῶ μᾶς ἐνδιαφέρει εἶναι, ὅτι ἕνας τέτοιος ἐγκλωβισμὸς ἀποκλείει 
τὸν Μὰρξ ἀπὸ τὴ δυνατότητα νὰ λειτουργήσει κριτικὰ στὸν χῶρο 
τῆς ὀντολογίας—ἀποκλείει τὴ δυνατότητα νὰ συγκροτηθεῖ μιὰ 
κριτικὴ ὀντολογία μὲ τὰ δεδομένα τῆς μαρξικῆς μεθοδολογίας.

6.554
Γιὰ τὴν ὑπέρβαση τοῦ φετιχισμοῦ τοῦ ἐμπορεύματος ὁ Μὰρξ 
προβλέπει—καὶ ἔμμεσα προτείνει: «Τὸ χρηματικὸ κεφάλαιο (das 
Geldkapital) καταργεῖται, ὅταν κοινωνικοποιηθεῖ ἡ παραγωγή. Ἡ 
κοινωνία κατανέμει τὴν ἐργατικὴ δύναμη καὶ τὰ μέσα παραγωγῆς 
στοὺς διάφορους παραγωγικοὺς κλάδους. Οἱ παραγωγοὶ στὴν 



περίπτωση αὐτὴ μποροῦν νὰ ἔχουν δελτία (papierne 
Anweisungen) ποὺ τοὺς δίνουν τὸ δικαίωμα νὰ παίρνουν ἀπὸ τὶς 
κοινωνικὲς προμήθειες τόσα καταναλωτικὰ ἀγαθά, ὅσα 
ἀντιστοιχοῦν στὸν χρόνο ἐργασίας τους. Τὰ δελτία αὐτὰ δὲν εἶναι 
χρῆμα. Δὲν κυκλοφοροῦν».34 

6.555
Καὶ γιὰ τὴν ἐξάλειψη τοῦ θρησκευτικοῦ φαινομένου, ὁ Μὰρξ 
προτείνει τὴν ἀκόλουθη προοπτική: «Ἡ θρησκευτικὴ 
ἀντανάκλαση τοῦ πραγματικοῦ κόσμου μπορεῖ τότε μόνο νὰ 
ἐξαφανιστεῖ ὁριστικά, ὅταν οἱ πρακτικὲς σχέσεις τῆς καθημερινῆς 
ζωῆς ἐξασφαλίζουν στοὺς ἀνθρώπους διάφανα λογικὲς 
(durchsichtig vernünftige) σχέσεις μεταξύ τους καὶ μὲ τὴ φύση. Τὸ 
σχῆμα τῆς κοινωνικῆς διαδικασίας τῆς ζωῆς (des gesellschaftlichen 
Lebenprozesses), δηλαδὴ τῆς ὑλικῆς παραγωγικῆς διαδικασίας, 
ἀποβάλλει τὸν μυστικὸ ὀμιχλώδη πέπλο του, μόνο ὅταν 
ἀντιμετωπίζεται ὡς προϊὸν ἐλεύθερα συνεταιρισμένων ἀνθρώπων 
καὶ ἐλέγχεται συνειδητὰ ἀπὸ αὐτοὺς σύμφωνα μὲ καθορισμένο 
σχέδιο».35 

6.556
Οἱ σημασιοδοτήσεις ποὺ καθορίζουν τὸ περιεχόμενο τῶν δύο 
παραπάνω ἀποσπασμάτων, εἶναι ἀπολύτως ὁμόλογες μὲ αὐτὲς 
ποὺ προκύπτουν (ὡς προσδιορισμοὶ τῆς πραγματικότητας) ἀπὸ 
τὴν αὐγουστίνεια καὶ σχολαστικὴ ὀντολογία. Συγκεκριμένα:
1.
Οἱ σημασίες: κοινωνία, ἐργατικὴ δύναμη, παραγωγικοὶ κλάδοι, 
παραπέμπουν σὲ νοητὲς ὀντότητες μὲ αὐτόνομη ἐνεργητικὴ 
λειτουργικότητα.
2.
Ἡ διαστολὴ ὑπερβατικοῦ καὶ αἰσθητοῦ διατηρεῖται στὴν 
ἀντιπαράθεση τοῦ ἀφηρημένου συνολικοῦ (ποὺ ἔχει ἑνικὴ 
ὀντότητα) πρὸς τὸ συγκεκριμένο ἀτομικὸ ἢ συλλογικό (: Εἶναι 
χαρακτηριστικὰ τὰ ζεύγη τῶν ἀντιθέσεων: κοινωνία-παραγωγοί, 
ἐργατικὴ δύναμη-ἐργάτες, παραγωγικοὶ κλάδοι-ἐλεύθερα 



συνεταιρισμένοι ἄνθρωποι, κοινωνικὲς προμήθειες-καταναλωτικὰ 
ἀγαθὰ).
3.
Οἱ ἀφηρημένες συνολικὲς ὀντότητες εἶναι ἀντι-κείμενες, 
ἐξωτερικὲς πρὸς τὸ ὑποκείμενο, προσιτὲς μόνο στὴν ἀτομικὴ 
νοητικὴ σύλληψη—ἢ μέσῳ τῆς θεσμικῆς τους ἐκπροσώπησης.
4.
Ἡ διαστολὴ ἀφηρημένου καὶ αἰσθητοῦ ἐμπεριέχει μιὰν ἀξιολογικὴ 
ἀποτίμηση διαφορᾶς τελειοτήτων—μὲ δεδομένη καὶ αὐτόνομη τὴν 
ἀξία τοῦ ἀφηρημένου (ὑπερβατικοῦ). Χαρακτηριστικὸ 
παράδειγμα: Ἡ ἀντικειμενικὴ καταξίωση τῶν «πρακτικῶν 
σχέσεων τῆς καθημερινῆς ζωῆς» κατορθώνεται μόνο μὲ τὴν 
ἀναγωγή τους σὲ «διάφανα λογικὲς σχέσεις».
5.
Ὑπέρτατη ἀξία εἶναι ἡ λογικὴ (ἡ facultas rationis) καὶ τὰ 
σχηματικά της παράγωγα ποὺ ἐξασφαλίζουν τὴν κοινωνικὴ τάξη 
καὶ ἁρμονία (: τὴ σχηματικὴ —σύμφωνα μὲ δεδομένο Gestalt— 
ρύθμιση τῆς «κοινωνικῆς διαδικασίας τῆς ζωῆς», τὸν ἔλεγχο 
—«μὲ καθορισμένο σχέδιο» [planmässiger]— τῆς «ὑλικῆς 
παραγωγικῆς διαδικασίας», τὴν κατανομὴ τῆς ἐργατικῆς δύναμης 
καὶ τῶν μέσων παραγωγῆς στοὺς διάφορους παραγωγικοὺς 
κλάδους, τὴν ἀντιστοιχία χρόνου ἐργασίας καὶ παρεχόμενων 
καταναλωτικῶν ἀγαθῶν).
6.
Ἡ λογική, ὅπως καὶ ἡ κοινωνία, ἂν καὶ ἐξορίζονται στοὺς 
«οὐρανοὺς» τῆς νοητῆς ἀφαίρεσης —ἔξω ἀπὸ τὴ δυναμικὴ τῶν 
σχέσεων, στὸν χῶρο τοῦ ἐμπειρικὰ ἀπροσδιόριστου—, δὲν παύουν 
νὰ κατανοοῦνται ὡς αὐτόνομες ὀντότητες ποὺ ἐνεργοῦν 
ἐξωυποκειμενικά, ἀλλὰ ὁπωσδήποτε συνειδητά: Ἡ κοινωνία 
κατανέμει... Ἡ λογικὴ σχεδιάζει, ἐλέγχει, διανέμει...
7.
Ἡ παραγωγὴ παραμένει ἀπρόσωπη καὶ ὄχι δημιουργική, ἀφοῦ 
ἀξιολογεῖται μόνο μὲ τὸ ποσοτικὸ μέτρο τοῦ χρόνου ἐργασίας. Ἡ 
ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα ἀλλοτριώνεται σὲ ἁπλὴ καὶ 



ἀδιαφοροποίητη ἀτομικὴ παραγωγικότητα.
8.
Ἡ ἀνταλλακτικὴ σχέση παραμένει ἔμμεση καὶ ἀπρόσωπη, ἀφοῦ 
πραγματοποιεῖται μέσῳ τῶν «δελτίων» ποὺ ἐξασφαλίζουν τὴν 
οὐδέτερη ἀντιστοιχία χρόνου ἐργασίας καὶ παρεχόμενων ἀγαθῶν.
9.
Τελικά, αὐτὸ ποὺ ἐνδιαφέρει τὸν Μὰρξ (ὅπως καὶ τὸν Αὐγουστίνο 
ἢ τοὺς σχολαστικοὺς) εἶναι ἡ ἀπόλυτη προτεραιότητα τῆς 
χρηστικῆς σκοπιμότητας. Ἡ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν 
πραγματικότητα γίνεται καὶ πάλι μιὰ ἔμμεση σχέση χρηστικῆς 
ἀποδοτικότητας—ἡ πραγματικότητα εἶναι ἕνας ἀντικείμενος 
συσχετισμὸς ποσοτικῶν ἐκτιμήσεων ὠφέλειας.

6.6
Ὑπάρχουν μελετητὲς τοῦ Μὰρξ ποὺ διαπιστώνουν ὅτι γιὰ κάθε 
ἐπιμέρους θέμα ἢ πρόβλημα ποὺ θίγεται μέσα στὸ ἔργο του 
μποροῦμε νὰ ἐπικαλεσθοῦμε ἀποσπάσματα μὲ ἀντιφατικὸ καὶ 
ἀλληλοσυγκρουόμενο περιεχόμενο. Ἡ ἄποψή μας ἐδῶ εἶναι ὅτι 
στὴν περίπτωση τοῦ Μὰρξ δὲν ἔχουμε νὰ κάνουμε μὲ «τυπικὲς» 
ἀντιφάσεις θέσεων καὶ ἀπόψεων, ἀλλὰ μὲ κάτι πολὺ 
περιπλοκότερο: Ὁ Μὰρξ παραμένει ἀσφυκτικὰ ἐγκλωβισμένος 
στὶς ὀντολογικὲς προϋποθέσεις (στὶς ἀφετηριακὲς 
σημασιοδοτήσεις τῆς πραγματικότητας) ποὺ καθιέρωσε ἡ δυτικο-
ευρωπαϊκὴ μεταφυσική (στὴν ἱστορική της διαδρομὴ ἀπὸ τὸν 
Αὐγουστίνο ὣς καὶ τὸν Ἕγελο), ἐνῶ ταυτόχρονα εἰσηγεῖται τὴν 
πιὸ ριζοσπαστικὴ ρήξη μὲ αὐτὴ τὴ μεταφυσική: τὴν ἀπόδοση 
ὀντολογικοῦ περιεχομένου στὶς ἐνέργειες τοῦ ὑποκειμένου, τὴν 
ἑρμηνεία (σημασιοδότηση) τῆς πραγματικότητας ὡς γεγονότος 
σχέσεων. Οἱ ἀντιφατικὲς καὶ ἀλληλοσυγκρουόμενες προτάσεις τοῦ 
Μὰρξ πρέπει μᾶλλον νὰ ὀφείλονται στὴν ἀδυναμία του νὰ βγάλει 
ὣς τὴν ἄκρη τὶς συνέπειες τῆς καινούργιας (γιὰ τὴ δυτικο-
ευρωπαϊκὴ παράδοση) ὀντολογικῆς προοπτικῆς.

6.61
Ὡς ἑρμηνευτικὸ παράδειγμα στὴν παραπάνω πρόταση θὰ 



μποροῦσε νὰ χρησιμεύσει ἡ ἀκόλουθη «κρίσιμη» διατύπωση τοῦ 
Μάρξ: «Ὅπως ἐξωτερικεύουν τὴ ζωή τους τὰ ἄτομα, ἔτσι καὶ 
εἶναι. Αὐτὸ ποὺ εἶναι, συμπίπτει μὲ τὴν παραγωγή τους, τόσο μὲ 
τὸ τί παράγουν, ὅσο καὶ μὲ τὸ πῶς παράγουν. Ἑπομένως, αὐτὸ 
ποὺ εἶναι τὰ ἄτομα ἐξαρτᾶται ἀπὸ τοὺς ὑλικοὺς ὅρους τῆς 
παραγωγῆς τους».36 Εἶναι κρίσιμη αὐτὴ ἡ διατύπωση, γιατὶ 
ἐπισημαίνει τὸ κομβικὸ σημεῖο ὅπου κρίνεται ἡ ὀντολογικὴ 
προοπτικὴ τῆς ἐμμονῆς στὴν προτεραιότητα τῶν σχέσεων ἢ τῆς 
διολίσθησης πρὸς τὶς ἰδεαλιστικὲς ἢ ὑλιστικὲς ἀφαιρετικὲς 
σχηματοποιήσεις.

6.611
Ἡ ἐμμονὴ στὴν προτεραιότητα τῶν σχέσεων ἐκφράζεται μὲ τὴν 
(ἐμπειρικὴ) βεβαιότητα ὅτι γνωρίζουμε αὐτὸ ποὺ εἶναι ὁ 
ἄνθρωπος —τὴν ὑποκειμενική του ἑτερότητα— ὄχι μὲ νοητὲς 
συλλήψεις καὶ ἀφαιρετικοὺς προσδιορισμούς, ἀλλὰ ὡς ἐμπειρία 
τοῦ τρόπου μὲ τὸν ὁποῖο ἐξωτερικεύουν (äussern) τὴ ζωή τους οἱ 
ἄνθρωποι. Αὐτὸς ὁ τρόπος εἶναι οἱ πραγματικὲς σχέσεις μὲ τὴν 
ὑλικὴ πραγματικότητα καὶ τοὺς συγκεκριμένους συνανθρώπους: οἱ 
παραγωγικὲς σχέσεις. Στὶς παραγωγικὲς σχέσεις ἐκφράζεται ἡ 
δημιουργικὴ (ποιητικὴ) ἐνέργεια τοῦ ἀνθρώπου, ἡ ὁποία 
ἀποτυπώνει τὴν ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα τοῦ παραγωγοῦ τόσο 
στὴν πράξη τῆς παραγωγῆς ὅσο καὶ στὸ προϊὸν τῆς παραγωγῆς 
(—στὸ πῶς παράγει ὁ ἄνθρωπος καὶ στὸ τί παράγει).

6.612
Ἡ διολίσθηση πρὸς τὴν ἰδεαλιστικὴ ἀφαιρετικὴ σχηματοποίηση θὰ 
ἐκφραζόταν μᾶλλον μὲ τὴν ἀναγωγὴ τῆς δημιουργικῆς 
παραγωγικότητας τῶν ἀτόμων σὲ ἕναν «καθορισμένο τρόπο 
ἐξωτερίκευσης τῆς ζωῆς τους»—σὲ καθολικὴ ἰδιότητα τῆς 
ἀνθρώπινης φύσης ἢ οὐσίας. Αὐτὸ ποὺ εἶναι τὰ ἄτομα συμπίπτει 
μὲ τὴν παραγωγή τους, στὸ ποσοστὸ ποὺ ἡ παραγωγὴ ἐκφράζει 
καὶ ἀποκαλύπτει τὰ βασικὰ γνωρίσματα τοῦ ἀνθρώπινου εἶναι: 
Πρώτιστα, τὴν ὑπεροχὴ τοῦ πνεύματος ἀπέναντι στὴν ὕλη, τοῦ 
πνεύματος ποὺ τιθασεύει καὶ μορφοποιεῖ τὴν ὕλη μὲ τὴν 
παραγωγικὴ πράξη. Τὸ ἀνθρώπινο εἶναι ἐξαρτᾶται ἀπὸ τοὺς 



ὑλικοὺς ὅρους τῆς παραγωγῆς, ἀκριβῶς ἐπειδὴ οἱ ὑλικοὶ ὅροι 
συνιστοῦν προϋπόθεση γιὰ τὴν ἀνάδειξη τῆς ἐλευθερίας τοῦ 
πνεύματος ἀπέναντι στὴν ὕλη—προϋπόθεση γιὰ τὴν καταξίωση 
τοῦ πνευματικοῦ καὶ δημιουργικοῦ χαρακτήρα τῆς ἀνθρώπινης 
φύσης ἢ οὐσίας. Ἔτσι, τὸ τί παράγουν οἱ ἄνθρωποι καὶ τὸ πῶς 
παράγουν ἐπαληθεύει ἁπλῶς τὸν λογικὸ καθορισμὸ τοῦ 
ἀνθρώπινου εἶναι —τὸν ὁρισμὸ τῆς οὐσίας ἄνθρωπος—, ὅπως 
ἐπαληθεύει καὶ τὸν ὑπαρκτικὸ καθορισμὸ τοῦ ἀτόμου μὲ 
ἀναγωγικὴ ἀναφορὰ στὴν οὐσία του.37 

6.62
Ἡ διολίσθηση πρὸς τὴν ὑλιστικὴ ἀφαιρετικὴ σχηματοποίηση 
ἐμφανίζεται χαρακτηριστικὰ στὴν παραπάνω διατύπωση τοῦ 
Μὰρξ καὶ μποροῦμε νὰ τὴν ἐπισημάνουμε ἀναλυτικὰ μὲ τὶς 
ἀκόλουθες προτάσεις:
1.
Ἡ αἰσθητὴ ἐξωτερίκευση τῆς ζωῆς τῶν ἀτόμων μέσῳ τῆς 
παραγωγικῆς τους δραστηριότητας ἀνάγεται σὲ καθολικὸ ὁρισμὸ 
τοῦ ἀνθρώπινου εἶναι.
2.
Μία καὶ μόνη ἀπὸ τὶς ἐνέργειες τοῦ ἀτομικοῦ ἀνθρώπου (ἡ 
ποιητικὴ-παραγωγική του ἐνέργεια) αὐτονομεῖται ὡς ὑπαρκτικὸ 
γεγονὸς καὶ ταυτίζεται («συμπίπτει») μὲ τὸ ἀνθρώπινο εἶναι.
3.
Τὸ ἀνθρώπινο εἶναι ἐμφανίζεται ὡς ἀποτέλεσμα μιᾶς καὶ μόνης 
καθολικῆς αἰτίας, ποὺ εἶναι οἱ ὑλικοὶ ὅροι τῆς παραγωγικῆς 
δραστηριότητας τῶν ἀτόμων.
4.
Τὸ αἰσθητὸ γεγονὸς τῆς παραγωγῆς προϊόντων ὑποκαθιστᾶ τὴν 
ἀπροσδιόριστη ἑτερότητα τοῦ φορέα τῆς παραγωγικῆς 
δυνατότητας—ἀντικειμενοποιεῖ καὶ οὐδετεροποιεῖ τὸ ὑπαρκτικὸ 
γεγονὸς τῆς ὑποκειμενικότητας.
5.
Ἡ ὕπαρξη (τὸ εἶναι) ταυτίζεται ὄχι μόνο μὲ τὸ πῶς παράγει ὁ 



ἄνθρωπος (μὲ τὸν τρόπο τῆς ἐνεργητικῆς ἑτερότητας), ἀλλὰ καὶ 
μὲ τὸ τί παράγει—μὲ τὸ προϊὸν τῆς παραγωγικῆς 
δραστηριότητας: ἐξαλείφεται ἡ ὑπαρκτικὴ διαφορὰ ἀνάμεσα στὸ 
παραγόμενο προϊὸν καὶ στὸν παραγωγό του—ἀντικείμενο καὶ 
ὑποκείμενο «συμπίπτουν».
6.
Τὸ πῶς παράγει ὁ ἄνθρωπος ἐξαρτᾶται μόνο ἀπὸ τοὺς ὑλικοὺς 
ὅρους τῆς παραγωγῆς (—ὄχι καὶ ἀπὸ τὴ συνείδηση ἢ τὴν 
ἐλευθερία ἢ τὴ δημιουργικὴ ἱκανότητα τοῦ ἀτόμου). Καὶ ἐπειδὴ οἱ 
ὑλικοὶ ὅροι τῆς παραγωγῆς μποροῦν νὰ καθοριστοῦν μὲ καθαρὰ 
ποσοτικοὺς προσδιορισμούς, ἄρα καὶ τὸ ἀνθρώπινο εἶναι —ποὺ 
ταυτίζεται μὲ τὴν πράξη τῆς παραγωγῆς καὶ ἐξαρτᾶται ἀπὸ τοὺς 
ὑλικούς της ὅρους— θὰ πρέπει νὰ καθορίζεται ἐπίσης μὲ 
ποσοτικὰ μέτρα καὶ κριτήρια.
7.
Περιττὸ νὰ προσθέσει κανεὶς ὅτι σὲ μιὰ τέτοια προοπτικὴ ἡ 
ἀνθρώπινη Ἱστορία δὲν διαφοροποιεῖται ἀπὸ μιὰ ἀντικειμενικὴ 
προδιαγραφὴ ποσοτικῶν συσχετισμῶν καθοριστικῶν τῆς 
παραγωγικῆς δραστηριότητας—ἐντελῶς ἀνάλογη μὲ τὶς 
προβλέψεις ποὺ κάνουμε γιὰ τὴν ἀπόδοση προϊόντος ἀπὸ ἕνα 
σμῆνος μελισσῶν.



7. Φυσικὴ καὶ μεταφυσική
Ἡ προσπάθεια τοῦ Μὰρξ νὰ ἀναγάγει τοὺς ὀντολογικοὺς 
προσδιορισμοὺς (τὸν ὁρισμὸ τῆς ὕπαρξης καὶ τοῦ εἶναι) στὸ 
ἐπίπεδο τῆς αἰσθητῆς ἐμπειρικῆς πραγματικότητας δὲν εἶναι κάτι 
καινούργιο μέσα στὴν εὐρωπαϊκὴ ἱστορία. Ἀποτελεῖ κατάληξη ἢ 
—σωστότερα— σταθμὸ σὲ μιὰ πορεία τῆς εὐρωπαϊκῆς 
φιλοσοφικῆς σκέψης, ποὺ ἀρχίζει μὲ τοὺς λεγόμενους «Νέους 
χρόνους» (ἀπὸ τὸν 14ο καὶ κυρίως ἀπὸ τὸν 16ο αἰώνα) καὶ θὰ 
μποροῦσε νὰ προσδιοριστεῖ ὡς πορεία κριτικῆς ἀναμέτρησης τῆς 
φυσικῆς μὲ τὴ μεταφυσική.

7.1
«Ὁ ἴδιος ὁ ὅρος ``μετα-φυσικὴ'' ὑποδήλωνε ὅτι πάνω, πέρα ἢ 
πίσω ἀπὸ τὸν κόσμο, ποὺ ἀποτελεῖ τὸ ἀντικείμενο τῆς φυσικῆς, 
ὑπῆρχε μιὰ ἐντελὴς πραγματικότητα, σὲ σύγκριση μὲ τὴν ὁποία 
τόσο τὸ ἀντικείμενο τῆς φυσικῆς ὅσο καὶ ἡ φυσικὴ ὡς ἐπιστήμη 
παρουσιάζονταν ἀθεράπευτα ἀτελεῖς. Ἡ πεποίθηση ὅτι ἡ 
ἐμπειρικὴ φύση εἶναι ὀντολογικὰ ὑποδεέστερη, δηλαδὴ μεταβλητή, 
ἀσταθής, ἀνεπίδεκτη ἔλλογης νοητικῆς σύλληψης, ἀποτελοῦσε ἔτσι 
τὸ θεμελιῶδες ἄρθρο πίστεως τῆς παραδοσιακῆς (εὐρωπαϊκῆς) 
μεταφυσικῆς».38 

7.11
Κυρίως ἡ χρήση τῶν μαθηματικῶν γιὰ τὸν προσδιορισμὸ τῶν 
προϋποθέσεων συσχετισμοῦ καὶ αἰτιολόγησης τῶν φυσικῶν 
φαινομένων, ἄρχισε προοδευτικὰ νὰ ἀποκαλύπτει ὅτι κατεξοχὴν 
(ἂν ὄχι ἀποκλειστικὰ) ἡ φυσικὴ πραγματικότητα εἶναι ἔλλογα 
δομημένη, ἐνῶ ὁ χαρακτήρας τῶν μεταφυσικῶν γνώσεων εἶναι 
«ὑπερεμπειρικός», μὴ ὑποκείμενος στὴν ἀποδεικτικὴ ἐγκυρότητα 
τῶν λογικο-μαθηματικῶν σχέσεων. Ἡ πλήρης καὶ ἀποδοτικὴ 
γνώση τοῦ φυσικοῦ κόσμου εἶναι ἁπλῶς συνάρτηση τῆς ὀρθῆς καὶ 
συνεποῦς μεθόδου γιὰ τὸν προσδιορισμὸ τῶν λογικο-μαθηματικῶν 
σχέσεων ποὺ τὸν διέπουν καὶ ποὺ ἐπικυρώνονται ἀποδεικτικὰ μὲ 
τὸ ἐργαστηριακὸ πείραμα. Ἀντίθετα, ἡ ἔλλογη ἀποδεικτικότητα 
τῶν μεταφυσικῶν προσδιορισμῶν δὲν μπορεῖ νὰ ἔχει ἄλλο 



ἔρεισμα ἐκτὸς ἀπὸ τὴν ἀφηρημένη συλλογιστικὴ συνέπεια—ἢ νὰ 
καταφύγει στὴν αὐθαίρετη ἐπίκληση τοῦ θαυματουργικοῦ («ἐξ 
ἀποκαλύψεως») χαρακτήρα τῆς γνωστικῆς ἐγκυρότητας.

7.12
Ἡ κατοχύρωση τῆς ἐγκυρότητας τῶν μεταφυσικῶν προτάσεων μὲ 
τὴν καταφυγὴ στὶς «ἐξ ἀποκαλύψεως» ἀλήθειες, ἐξορίζει τὴ 
μεταφυσικὴ ἀπὸ τὸν χῶρο τῆς ἔλλογης ἐμπειρικῆς πιστοποίησης, 
τὴν μεταθέτει στὸν χῶρο τοῦ αὐθαίρετου μυστικισμοῦ, τοῦ 
εὐνουχισμοῦ τῆς κριτικῆς σκέψης, τῆς τυφλῆς ὑποταγῆς σὲ 
«δόγματα», τῆς δεισιδαιμονίας καὶ τῶν φαντασιώσεων. Ἡ μόνη 
ἔλλογη λειτουργικότητα τῆς μεταφυσικῆς εἶναι στὴν περίπτωση 
αὐτὴ ἡ ἰδεολογική της χρήση: ἡ ἐκμετάλλευσή της γιὰ τὴν 
κυριαρχικὴ ἐπιβολὴ τῆς αὐθεντίας καὶ τοῦ κύρους τῶν 
ἐκπροσώπων τοῦ ὑπερβατικοῦ κόσμου καὶ τῶν ἀντικειμενικῶν 
«ἀξιῶν» του. Ἔτσι ἡ μεταφυσικὴ γίνεται μέσον γιὰ τὴ δικαίωση 
τῆς κυριαρχίας κάποιων ἀτόμων ἢ ὁμάδων πάνω στὸ σύνολο 
κοινωνικὸ σῶμα, ὅπως καὶ βάλσαμο («ὄπιο») γιὰ νὰ 
παρηγορεῖται ἡ ὑποταγὴ καὶ ὁ ἐξουσιασμὸς τῶν ὑπολοίπων.

7.121
Τὸ γνωσιοθεωρητικὸ πρόβλημα τῆς ἐγκυρότητας τῶν λογικο-
μαθηματικῶν σχέσεων γιὰ τὴν ἑρμηνεία καὶ γνώση τῆς 
πραγματικότητας δὲν περιλαμβάνεται στὴν ἐδῶ θεματική μας.39 
Ἐδῶ μᾶς ἐνδιαφέρει, ἂν ἡ ἀντιδιαστολὴ φυσικῆς καὶ μεταφυσικῆς 
—ὅπως κατανοήθηκε στὰ πλαίσια τῆς δυτικο-ευρωπαϊκῆς 
φιλοσοφίας— μπορεῖ νὰ ἀντιπροσωπεύει μιὰ κριτικὴ πρόσβαση 
στὸ ὀντολογικὸ πρόβλημα, ἂν μπορεῖ νὰ ὁδηγήσει στὴ συγκρότηση 
μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας.

7.2
Ἡ ἀντιθετικὴ διαστολὴ φυσικῆς καὶ μεταφυσικῆς κατανοήθηκε στὰ
πλαίσια τῆς δυτικο-ευρωπαϊκῆς φιλοσοφίας καὶ ὡς κριτικὴ 
ἀντιπαράθεσή τους, ἐφόσον βασίστηκε σὲ τρεῖς (κυρίως) 
συμπερασματικὲς ἀφετηρίες ἢ «ἀρχές»:



α.
Στὸν ἔλλογο χαρακτήρα τῆς φυσικῆς καὶ στὸν ὑπέρλογο 
χαρακτήρα τῆς μεταφυσικῆς,
β.
στὴν οὐσιαστικὴ (οὐσίας) διαφορὰ ὕλης καὶ πνεύματος,
γ.
στὴν ἀποδεικτικὴ ἐγκυρότητα τῶν γνώσεων τῆς φυσικῆς καὶ στὸν 
ἰδεολγικὸ ἢ μεθοδολογικὸ χαρακτήρα τῆς μεταφυσικῆς 
ἐγκυρότητας.
Ὅμως καὶ οἱ τρεῖς αὐτὲς συμπερασματικὲς ἀφετηρίες ἢ «ἀρχὲς» 
ἀντιπροσωπεύουν ὁριστικὲς (πάγιες) διαπιστωτικὲς θέσεις γιὰ τὴν 
κριτικὴ ἀντιπαράθεση φυσικῆς καὶ μεταφυσικῆς —θέσεις ποὺ 
προϋποθέτουν τὴν a priori ἀποδοχὴ κάποιων ὀντολογικῶν 
δεδομένων, ἀλλὰ καὶ μιᾶς ὁρισμένης γνωσιοθεωρητικῆς μεθόδου— 
καὶ ὄχι τρόπους ἢ δυνατότητες κριτικῆς λειτουργίας τῆς γνώσης 
γιὰ τὴ διασάφηση τῶν σχέσεων ἢ διαφορῶν φυσικῆς καὶ 
μεταφυσικῆς.

7.21
Ὅταν μιλᾶμε γιὰ τὸν ἔλλογο χαρακτήρα τῆς φυσικῆς καὶ τὸν 
ὑπέρλογο χαρακτήρα τῆς μεταφυσικῆς, ἀποδεχόμαστε ὡς 
ἀποκλειστικὸ κριτήριο ἀντιπαράθεσης τὸν λόγο, σὲ μιὰ ὁρισμένη 
ἐκδοχὴ ἢ λειτουργία του: Ταυτίζουμε τὸν λόγο μὲ τὸ νοηματικὸ 
περιεχόμενο ποὺ τοῦ προσέδωσε ἡ λατινικὴ ratio, δηλαδὴ μὲ τὴ 
νοητικὴ ἱκανότητα τοῦ ἀτόμου. Ἔλλογη ἢ ὑπέρλογη ἡ 
πραγματικότητα προσδιορίζεται μὲ τὸ μέτρο ἢ κριτήριο τῆς 
ἀτομικῆς κατανόησης—ὁ λογικὸς προσδιορισμὸς τῆς 
πραγματικότητας θεωρεῖται a priori ἱκανὸς γιὰ τὴν ἐπιβεβαίωσή 
της. Ἡ πραγματικότητα συλλαμβάνεται μόνο μὲ τὴ νόηση, γίνεται 
ἁπλὸ παρεπόμενο τῆς λογικῆς δυνατότητας.

7.211
Στὴν περίπτωση αὐτὴ ἡ φυσικὴ ἀντιπροσωπεύει μιὰν ἔλλογη 
πραγματικότητα, στὸ ποσοστὸ ποὺ κάθε πτυχή της ὑπόκειται στὴ 
λογικὴ μιᾶς ἀποδεικτικῆς πιστοποίησης—κυρίως στὴ λογικὴ ποὺ 



μεταγράφει τὸν τρόπο τῆς πραγματικότητας σὲ μαθηματικοὺς 
συσχετισμοὺς ἢ σὲ ἐργαστηριακὰ ἐπαναλήψιμες «σταθερές». 
Ἀντίστοιχα, ἡ μεταφυσικὴ ἀναφέρεται σὲ μιὰ ὑπέρλογη 
«πραγματικότητα», δηλαδὴ σὲ κάτι ποὺ ἡ ἀτομικὴ νόηση τὸ 
συλλαμβάνει, χωρὶς ὅμως καὶ νὰ μπορεῖ νὰ τὸ πιστοποιήσει μὲ 
τοὺς τρόπους (μεθόδους) τῆς ἀποδεικτικῆς ἐγκυρότητας ποὺ 
διαθέτει. Σίγουρα, οἱ προτάσεις τῆς μεταφυσικῆς δὲν εἶναι 
παράλογες, ἀλλὰ μόνο ὑπέρλογες: ἔχουν τὴ λογικὴ συνέπεια τῶν 
ἀφηρημένων συμπερασματικῶν ὑποθέσεων ἢ τὴ συνέπεια τῶν 
προϋποθετικῶν ἀρχῶν τοῦ λογικοῦ συμπερασμοῦ. Ἀλλὰ δὲν 
ὑπακούουν στὴ λογικὴ τῆς θετικῆς ἀποδεικτικῆς πιστοποίησης—
κυρίως στὴ λογικὴ τῶν μαθηματικῶν συσχετισμῶν.

7.22
Ὅταν μιλᾶμε γιὰ τὴν οὐσιαστικὴ (οὐσίας) διαφορὰ ὕλης καὶ 
πνεύματος, ἀποδεχόμαστε a priori τὸν καθορισμὸ τῆς οὐσίας ὡς 
δεδομένης καὶ ὁριστικὰ συντελεσμένης ὀντότητας, μὲ βάση τὰ 
ἰδιάζοντα, ἀλλὰ πάγια γνωρίσματα (ἰδιότητες) τῆς κάθε οὐσίας. 
Καὶ ἀποδεχόμαστε τὶς ἔννοιες ὕλη καὶ πνεῦμα ὡς προσδιορισμοὺς 
δεδομένων, ὁριστικὰ συντελεσμένων (μὲ πάγιες καθοριστικὲς 
ἰδιότητες) καὶ ὀντολογικὰ ἀνερμήνευτων ὀντοτήτων. Ἡ 
πραγματικότητα συγκροτεῖται ἀπὸ τὰ δύο αὐτὰ δεδομένα—ὁ 
ὀντολογικὸς προβληματισμὸς δὲν μπορεῖ νὰ προχωρήσει πέρα 
ἀπὸ τὸ ὅριο ἢ τὴν ἀφετηριακὴ προϋπόθεση τῆς πιστοποίησής 
τους. Ἤ, ταυτίζεται ἡ «ἀρχὴ» τῆς πραγματικότητας μόνο μὲ τὸ 
ἕνα ἀπὸ τὰ δυὸ αὐτὰ ἀφετηριακὰ δεδομένα, ὁπότε τὸ δεύτερο 
θεωρεῖται παράγωγο ἢ ἐπιφαινόμενο τοῦ πρώτου. Ἡ ὀντολογία 
ἐγκλωβίζεται στὴν περίπτωση αὐτὴ στὰ στεγανὰ τοῦ δυαλισμοῦ ἢ 
τοῦ μονισμοῦ, δίχως δυνατότητα κριτικῆς πρόσβασης στὸ ἴδιο τὸ 
ὑπαρκτικὸ πρόβλημα. Ἡ αὐτοσυνείδητη ὑποκειμενικότητα, ἡ 
ἐνεργητικὴ ἑτερότητα τῆς ὕπαρξης, ἡ ἀπροσδιοριστία τῆς 
δημιουργικῆς πράξης, τὰ ἄρρητα σημαινόμενα τῆς αἰσθητικῆς, ἡ 
ἐρωτικὴ «ἔκπληξη», ἡ διαισθητικὴ ἐπιστημονικὴ «ἔμπνευση», 
χαρακτηρίζονται ipsa per se ὡς «πνευματικὰ» γεγονότα, ἢ ὡς 
παράγωγα ὑλικῶν (φυσικο-χημικῶν) λειτουργιῶν, δίχως ἄλλη 
ἑρμηνευτικὴ διακινδύνευση. Ἀποκλείουμε, δηλαδή, στὴν 



περίπτωση αὐτὴ κάθε ἐνεργητικὴ-δυναμικὴ ἐκδοχὴ τῆς 
πραγματικότητας, κάθε ἐνδεχόμενο νὰ ἐπαληθεύεται ἢ νὰ 
διαψεύδεται ἡ ἑρμηνεία τῶν ὑπαρκτικῶν δεδομένων μὲ ἀναφορὰ 
στὴ δυναμικὴ τῶν σχέσεων ποὺ γνωστοποιοῦν τὸ ὑπαρκτικὸ 
γεγονός.

7.23
Τέλος, ὅταν μιλᾶμε γιὰ τὴν ἀποδεικτικὴ ἐγκυρότητα τῶν γνώσεων 
τῆς φυσικῆς καὶ γιὰ τὸν ἰδεολογικὸ ἢ μεθοδολογικὸ χαρακτήρα 
τῆς μεταφυσικῆς ἐγκυρότητας, περιορίζουμε τὴν κριτικὴ 
προσέγγιση τῆς πραγματικότητας (καὶ τοῦ ὀντολογικοῦ 
προβλήματος ποὺ αὐτὴ μᾶς θέτει) στὴ χρήση, ἀποκλειστικὰ καὶ 
μόνο, τῶν κριτηρίων τῆς ἀπόδειξης, τῆς ἰδεολογίας καὶ τῆς 
μεθόδου. Ποὺ σημαίνει, ὅτι ἡ κριτικὴ ἐπαλήθευση κάθε πρότασης 
γιὰ τὴν ἑρμηνεία τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος μετατίθεται στὴν 
(ἀντικειμενικὴ) πιστοποίηση τῆς ἐγκυρότητας τῶν ἀποδείξεων, 
τῶν ἰδεολογικῶν θέσεων ἢ τῶν μεθοδολογικῶν προϋποθέσεων ποὺ 
θεμελιώνουν τὴν πρόταση αὐτή. Ἔτσι, ἡ ἴδια ἡ πραγματικότητα 
γίνεται καὶ πάλι παρεπόμενο κάποιας ἐπιμέρους 
γνωσιοθεωρητικῆς διαδικασίας—ἡ ἐγκυρότητα τῆς διαδικασίας 
ὁρίζει καὶ ἐξαντλεῖ τὴ γνώση τῆς πραγματικότητας.

7.3
Μόνη ἡ ἀντιθετικὴ διαστολὴ φυσικῆς καὶ μεταφυσικῆς φαίνεται 
μᾶλλον νὰ ἀποκλείει τὴν κριτικὴ πρόσβαση στὸ ὀντολογικὸ 
πρόβλημα—ἢ νὰ μὴν ἐπαρκεῖ γιὰ τὴ συγκρότηση μιᾶς κριτικῆς 
ὀντολογίας. Ὁ προφανέστερος λόγος γι' αὐτὸν τὸν ἀποκλεισμὸ ἢ 
τὴν ἀνεπάρκεια, εἶναι ὅτι κάθε ἀντί-θεση προϋποθέτει 
τουλάχιστον μία ὁριστικὴ καὶ μὴ ὑποκείμενη σὲ κριτικὴ 
ἐπαλήθευση θέση. Καὶ στὴ συγκεκριμένη ἀντιπαράθεση φυσικῆς 
καὶ μεταφυσικῆς, ἡ θέση ποὺ δὲν ὑπόκειται σὲ παραπέρα κριτικὴ 
διερεύνηση, εἶναι τὸ προϋποθετικὸ δεδομένο τῆς ὕλης καὶ τοῦ 
πνεύματος ἢ τοῦ ἑνὸς ἀπὸ τὰ δύο. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἀντιπαράθεση 
φυσικῆς καὶ μεταφυσικῆς ἐγκλωβίζει πάντοτε καὶ ὁπωσδήποτε τὸν
ὀντολογικὸ προβληματισμὸ στὸν δογματικὸ ἀπριορισμὸ τοῦ 
δυαλισμοῦ ἢ τοῦ μονισμοῦ.



7.31
Ἡ κριτικὴ διερεύνηση τῆς δυαλιστικῆς ἢ μονιστικῆς θέσης 
ἀποκλείεται ἐξ αἰτίας τοῦ ἐξαντικειμενοποιημένου (ἀφοριστικοῦ) 
χαρακτήρα της. Ὅ,τι ὀνομάζουμε πραγματικότητα (τὸ γεγονὸς 
τῆς ὕπαρξης) ἀφορίζεται ἀπὸ τὸν φορέα τῆς συνειδητοποίησής 
του, ὁπότε χρειαζόμαστε ὑποχρεωτικὰ ἕνα ἄλλο ἔρεισμα στὸ 
ὁποῖο νὰ θεμελιώσουμε τὴν πιστοποίηση τῆς πραγματικότητας. 
Καὶ ὅταν τὸ ἔρεισμα πιστοποίησης τῆς πραγματικότητας δὲν εἶναι 
ἡ ἀφετηριακὴ δυνατότητα τῆς πιστοποίησής της (ἡ αὐτοσυνείδητη 
ὑπαρκτικὴ ἐμπειρία τοῦ ὑποκειμένου), ὅταν ἀναζητηθεῖ ἄλλο, 
ἀντι-κείμενο ἔρεισμα, ὁ φιλοσοφικὸς προβληματισμὸς παγιδεύεται 
στὴν ἀτέρμονη ἀναζήτηση τῶν ἐχέγγυων ἐγκυρότητας τοῦ ἀντι-
κειμένου ἐρείσματος—ἀρχίζει ἡ σισύφεια προσπάθεια 
προσδιορισμοῦ τῆς ἀναμφίβολης ἀντικειμενικότητας.

7.311
Εἰδικὰ στὸν χῶρο τοῦ ὀντολογικοῦ προβλήματος (τῆς ἑρμηνείας 
τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος) ἡ ἀναζήτηση ἀντικειμενικοῦ 
ἐρείσματος πιστοποίησης τῆς πραγματικότητας (τοῦ γεγονότος 
τῆς ὕπαρξης) ὁδηγεῖται ἀναπόφευκτα στὴ μετάθεση τῆς ἀρχῆς 
τοῦ ὑπαρκτοῦ (τῆς προϋπόθεσης τοῦ πραγματικοῦ) στὶς νοητὲς 
ὀντότητες τῆς ὕλης ἢ τοῦ πνεύματος (ἢ καὶ τῶν δύο)—ἢ 
ἀπορρίπτεται κάθε ἀντικειμενικὸ ἔρεισμα πιστοποίησης τοῦ 
πραγματικοῦ καὶ υἱοθετεῖται μιὰ ἀγνωστικιστικὴ φαινομενολογία. 
Στὴν πρώτη περίπτωση, ὁ ἀπριοριστικὸς δογματισμὸς τῆς ἀντι-
κείμενης ἀρχῆς τοῦ ὑπαρκτοῦ ἀποκλείει κάθε ἐνδεχόμενο 
συγκρότησης μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας—ἡ πιστοποίηση τοῦ 
πραγματικοῦ καὶ τοῦ γεγονότος τῆς ὕπαρξής του ἐξαρτᾶται ἀπὸ 
τὸ a priori κριτήριο τῆς φυσικῆς ἢ μεταφυσικῆς βεβαιότητας ποὺ 
ἔχουμε ἀποδεχθεῖ. Στὴ δεύτερη περίπτωση, ἀποκλείεται ὁ ἴδιος ὁ 
ὀντολογικὸς προβληματισμὸς—παρακάμπτεται ἡ διερεύνηση τοῦ 
ὑπαρκτικοῦ γεγονότος καὶ ἡ φιλοσοφία συρρικνώνεται στὴν 
ἀναζήτηση τῆς χρηστικότερης δυνατῆς γνωσιοθεωρητικῆς μεθόδου 
ἢ ὑποτάσσεται σὲ ἰδεολογικὲς σκοπιμότητες.

7.32



Ὅταν ἔρεισμα πιστοποίησης τοῦ πραγματικοῦ εἶναι ἡ ἀφετηριακὴ 
δυνατότητα πιστοποίησής του (ἡ αὐτοσυνείδητη ὑπαρκτικὴ 
ἐμπειρία τοῦ ὑποκειμένου), τότε ἡ διαστολὴ φυσικῆς καὶ 
μεταφυσικῆς αἴρεται, γιατὶ αἴρεται ἡ ἀπαίτηση τῆς 
ἀντικειμενικότητας. Ἡ αὐτοσυνείδητη ὑπαρκτικὴ ἐμπειρία τῆς 
ὑποκειμενικότητας εἶναι ἡ καθολικὰ (ἀπὸ ὅλους) ἐπαληθεύσιμη 
ἀφετηρία, ἑπομένως καὶ τὸ πρωταρχικὸ κριτήριο γνωστικῆς 
ὀρθότητας γιὰ τὴν ἑρμηνεία τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος—καὶ 
εἴδαμε σὲ προηγούμενες προτάσεις ὅτι ἡ ἐμπειρία αὐτὴ εἶναι 
(ἀπὸ τὴν ἴδια τὴν καταβολή της) ἐμπειρία ἀναφορικότητας: ἡ 
γνώση τοῦ ὑπαρκτοῦ εἶναι ὑπαρκτικὴ ἐμπειρία σχέσης. Ἡ σχέση 
ἐπαληθεύεται μὲ τὸν τρόπο ποὺ τὴν συνιστᾶ ὡς γνωστικὸ γεγονός, 
δηλαδὴ μὲ τὴ διεύρυνση τῆς ἐμπειρίας τῆς ἀναφορικότητας, τὸν 
διυποκειμενικὸ συντονισμὸ τῶν ἐμπειριῶν σχέσης: τὸ κοινωνικὸ 
γεγονός.

7.33
Ἂν ἐπιχειρούσαμε ἕναν χαρακτηρισμὸ αὐτῆς τῆς πρότασης, ποὺ 
νὰ ἀνακαλεῖ στὸν ἀναγνώστη συνειρμοὺς γνωστῶν ὣς τώρα 
προσανατολισμῶν τῆς φιλοσοφικῆς ἀναζήτησης, θὰ ἔπρεπε μᾶλλον 
νὰ προκρίνουμε τὸν ὅρο ἀναθεωρητικὸς ἐμπειρισμός. Ἔτσι 
μποροῦμε νὰ διαστείλουμε τὴν πρότασή μας ἀπὸ τὸν μονιστικὸ 
ἐμπειρισμὸ —ποὺ ἐκδέχεται ὡς κριτήριο γνωστικῆς ὀρθότητας 
μόνη τὴν ἐμπειρία τῶν αἰσθήσεων— καὶ ταυτόχρονα νὰ 
ἐμμείνουμε στὸν ἐμπειρικό της χαρακτήρα, ἀποκλείοντας κάθε 
παρερμηνευτικὴ διολίσθηση στὸν ἄλογο μυστικισμό (ποὺ εἶναι 
τόσο αὐθαίρετος ὅσο καὶ ὁ ὑλιστικὸς μονισμὸς).

7.331
Μιλᾶμε γιὰ ἀναθεωρητικὸ ἐμπειρισμὸ στὴν προσπάθειά μας νὰ 
ἀναθεωρήσουμε τὴν καθιερωμένη ἐκδοχὴ περιορισμοῦ τῆς 
ἐμπειρίας σὲ μόνες τὶς πληροφορίες τῶν ἀτομικῶν αἰσθήσεων. 
Ἔστω καὶ μόνη ἡ ἀφετηριακὴ (γιὰ τὴ συγκρότηση μιᾶς κριτικῆς 
ὀντολογίας) ἐμπειρία τοῦ αὐτοσυνείδητου «ἐγὼ» (ἡ ὑπαρκτικὴ 
ἐμπειρία τῆς ὑποκειμενικότητας) ὑπερβαίνει προφανέστατα τὶς 
πληροφορίες τῶν αἰσθήσεων. Καὶ δὲν εἶναι τὸ μοναδικὸ γνωστικὸ 



γεγονὸς ποὺ προκύπτει ἀπὸ τὴν ἐμπειρία, χωρὶς νὰ περιορίζεται 
στὶς πληροφορίες τῶν αἰσθήσεων. Μὲ μιὰ ἐντελῶς ἐπιγραμματικὴ 
καὶ καταρχὴν διατύπωση μποροῦμε νὰ ποῦμε ὅτι κάθε ἐμπειρία 
σχέσης εἶναι γνωστικὸ γεγονὸς ποὺ μπορεῖ νὰ ἀφορμᾶται ἀπὸ 
πληροφορίες τῶν αἰσθήσεων, ὅμως ἡ σχέση ὡς γνωστικὴ ἐμπειρία 
δὲν ἐξαντλεῖται στὶς πληροφορίες αὐτές.

7.332
Παράδειγμα πρῶτο: Ἡ δυνατότητά μου νὰ ξεχωρίζω τὸ «ὕφος» 
τῆς ποίησης τοῦ Ἔλιοτ (Eliot) ἀπὸ τὸ «ὕφος» τῆς ποίησης τοῦ 
Μπωντλαίρ (Baudelaire), ἢ τὴν ἰδιαιτερότητα τῆς μουσικῆς τοῦ 
Μπὰχ (Bach) ἀπὸ τὴν ἰδιαιτερότητα τῆς μουσικῆς τοῦ Μότσαρτ 
(Mozart) —ἡ δυνατότητά μου νὰ «ἀνάγομαι» ἀπὸ τὶς 
πληροφορίες τῶν αἰσθήσεων στὴν ἐμπειρικὴ ἀναγνώριση τῆς 
ἑτερότητας τοῦ δημιουργικοῦ λόγου τοῦ καλλιτέχνη— εἶναι ἕνα 
γνωστικὸ γεγονὸς ποὺ ἀληθεύει καταργώντας τὴν 
«ἀντικειμενικότητα» τῆς αἰσθητῆς πληροφορίας. Καὶ καταργεῖ τὴν
«ἀντικειμενικότητα» ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ ἡ ἐγκυρότητά του δὲν 
μπορεῖ νὰ ἐλεγχθεῖ μὲ ἄλλη ἀποδεικτικὴ διαδικασία ἔξω ἀπὸ τὴν 
ὑποκειμενικὴ ἐμπειρία—ἀφοῦ τὸ «ὕφος», ποιητικὸ ἢ μουσικό, δὲν 
ὁρίζεται ἀπὸ κανέναν κώδικα γλωσσικῆς σημαντικῆς, ὅπως δὲν 
ὁρίζεται καὶ ἡ ἑτερότητα τῆς φυσιογνωμικῆς ἔκφρασης, τῆς 
εἰκαστικῆς διατύπωσης, κ.λπ. Ἡ ἐγκυρότητα κάθε γνωστικῆς 
ἐμπειρίας ποὺ ὑπερβαίνει τὶς πληροφορίες τῶν αἰσθήσεων, 
ἐλέγχεται μόνο μὲ τὴν κοινωνικὴ ἐπαλήθευση τῆς ἐμπειρίας, 
δηλαδὴ μὲ τὴ δυνατότητα νὰ μετάσχει κάθε ὑποκείμενο στὴν ἴδια 
ἐμπειρία καὶ νὰ συντονιστεῖ μὲ τὰ ἄλλα ὑποκείμενα ὡς πρὸς τὴν 
κοινοποίηση αὐτῆς τῆς ἐμπειρίας. Ὅμως ὁ συντονισμὸς στὴν 
κοινοποίηση δὲν συνιστᾶ «ἀντικειμενικότητα», ἀφοῦ ἡ ἀπόφανση 
γιὰ τὴ διαφορὰ τῆς μουσικῆς τοῦ Μπὰχ ἀπὸ τὴ μουσικὴ τοῦ 
Μότσαρτ δὲν μεταδίδει καὶ τὴ γνώση αὐτῆς τῆς διαφορᾶς.

7.34
(Αὐτὴ ἡ ἀναίρεση τῆς «ἀντικειμενικότητας» ἀπὸ γεγονότα 
ἔγκυρης γνωστικῆς ἐμπειρίας, θὰ μποροῦσε ἴσως νὰ ἔχει γιὰ τὴ 
φιλοσοφία τὴν ἐπαναστατικὴ σημασία ποὺ εἶχε καὶ γιὰ τὴ 



σύγχρονη φυσικὴ ἡ ἀπελευθέρωση ἀπὸ τὴν εὐκλείδεια ἢ τὴ 
νευτώνεια ἀντικειμενικότητα.)

7.35
Παράδειγμα δεύτερο: Ἀκόμα καὶ στὸν αὐστηρότερο 
(μεθοδολογικὰ) ἐπιστημονικὸ χῶρο, αὐτὸν τῆς φυσικῆς, ὁ Ἀινστάιν 
(Einstein) βεβαίωνε ὅτι «δὲν ὑπάρχει λογικὸ μονοπάτι ποὺ νὰ 
ὁδηγεῖ στοὺς πολὺ γενικοὺς ἐκείνους νόμους, ἀπὸ τοὺς ὁποίους 
μποροῦμε μὲ καθαρὴ παραγωγὴ νὰ ἀντλήσουμε τὴν εἰκόνα τοῦ 
κόσμου. Μπορεῖ νὰ φτάσει κανεὶς σὲ αὐτοὺς μόνο μὲ μιὰ 
διαίσθηση βασισμένη σὲ κάτι ποὺ μοιάζει μὲ νοητικὴ ἀγάπη 
(Einfühlung) γιὰ τὰ ἀντικείμενα τῆς ἐμπειρίας».40 Καὶ ὁ Πόππερ 
(Popper) συμπληρώνει: «Ἡ ἐνόραση ἀναμφίβολα παίζει μεγάλο 
ρόλο στὴ ζωὴ τοῦ ἐπιστήμονα, μὲ τὸν ἴδιο τρόπο ποὺ αὐτὸ 
συμβαίνει καὶ στὴ ζωὴ ἑνὸς ποιητῆ. Τὸν ὁδηγεῖ στὶς ἀνακαλύψεις 
του· ὅπως μπορεῖ νὰ τὸν ὁδηγήσει καὶ στὶς ἀποτυχίες του... Ἡ 
γνώμη μου εἶναι ὅτι μποροῦμε χωρὶς δισταγμὸ νὰ δεχθοῦμε ὅτι 
διαθέτουμε κάτι ποὺ μπορεῖ νὰ χαρακτηριστεῖ ``πνευματικὴ 
ἐνόραση'' ἢ ἀκριβέστερα, ὅτι ἔτσι μποροῦν νὰ χαρακτηριστοῦν 
ὁρισμένες ἀπὸ τὶς πνευματικές μας ἐμπειρίες. Καθένας ποὺ 
``κατανοεῖ'' μιὰ ἰδέα ἢ μιὰ ὀπτικὴ ἢ μιὰ ἀριθμητικὴ μέθοδο, γιὰ 
παράδειγμα τὸν πολλαπλασιασμό, μὲ τὴν ἔννοια ὅτι ``τὴν ἔχει 
νιώσει,'' θὰ μποροῦσε νὰ λεχθεῖ πὼς κατανοεῖ αὐτὸ τὸ πράγμα 
ἐνορατικά· καὶ ὑπάρχουν ἀναρίθμητες διανοητικὲς ἐμπειρίες 
αὐτοῦ τοῦ εἴδους».41

7.351
Πρέπει νὰ γίνεται φανερὸ ἀπὸ τὶς προηγούμενες προτάσεις ὅτι ἡ 
ἀπαγκίστρωση ἀπὸ τὴ σισύφεια ἀπαίτηση τῆς 
«ἀντικειμενικότητας» δὲν σημαίνει ὁπωσδήποτε καὶ καταφυγὴ 
στὸν ὑποκειμενισμὸ ἢ σχετικισμὸ τῆς γνώσης. Τὸ ἀντίθετο τῆς 
ἀντικειμενικότητας δὲν εἶναι ὁ σχετικισμὸς τοῦ ὑποκειμενισμοῦ 
(ὅπως δὲν εἶναι καὶ ὁ παρορμητικὸς συναισθηματισμὸς καὶ 
ἄλογος μυστικισμὸς). Τὸ ἀντίθετο τῆς ἀντικειμενικῆς γνώσης εἶναι 
ἡ κοινωνικὴ ἐπαλήθευση τῆς γνώσης, ἡ ἄρνηση τοῦ ἀντι-κείμενου 
ἐρείσματος γνωστικῆς ὀρθότητας—εἶναι ὁ διυποκειμενικὸς 



συντονισμὸς τῶν ἐμπειριῶν τῆς σχέσης, ἡ κοινωνικὴ ἐγκυρότητα 
τῆς γνώσης.

7.4
Ἡ συγκρότηση μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας εἶναι δυνατή, ἂν 
δεχθοῦμε ὡς ἀφετηρία ἑρμηνείας τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος τὴν 
ἐμπειρία τῆς αὐτοσυνείδητης ὑποκειμενικότητας. Ἡ ἐμπειρία 
αὐτὴ εἶναι γνωστικὸ γεγονὸς ποὺ ἐπιδέχεται τὴν καθολικότερη 
δυνατὴ κοινωνικὴ ἐπαλήθευση. Καὶ ταυτόχρονα ἡ ἴδια αὐτὴ 
ἐμπειρία συγκροτεῖται μόνο μέσῳ τοῦ γεγονότος τῆς σχέσης, ποὺ 
σημαίνει ὅτι ἡ ἐμπειρία τῆς σχέσης καὶ ἡ ἀναφορική της 
διεύρυνση (ἡ κοινωνικὴ ἐπαλήθευση τῆς σχέσης) συνιστᾶ τὴν 
προϋπόθεση γνωστικῆς πρόσβασης στὸ ὑπαρκτικὸ γεγονός. Ἡ 
γνώση τοῦ ὑπαρκτοῦ εἶναι ὑπαρκτικὴ ἐμπειρία σχέσης καὶ ἡ 
κοινωνικὴ διεύρυνση τῆς σχέσης ἐπαληθεύει (κρίνει) ὄχι κάποιον 
ἀντικειμενικὸ καὶ πάγιο ὁρισμὸ τοῦ ὑπαρκτοῦ, ἀλλὰ τὴ 
«γνησιότητα» τοῦ γεγονότος τῆς σχέσης—τὴ μὴ-ἀλλοτρίωση τῆς 
σχέσης σὲ μονομερὴ ἐξάρτηση, ὑποταγή, ἰδιο-τροπία, μεροληψία, 
ἰδιοτέλεια, κ.λπ.

7.41
Ἂν ἡ σχέση ὡς γνωστικὴ ἐμπειρία εἶναι ἡ προϋπόθεση τῆς 
(κοινωνικὰ) ἔγκυρης πιστοποίησης τοῦ ὑπαρκτοῦ, τότε 
πραγματικὰ ὑπαρκτὸ εἶναι ὄχι μόνο αὐτὸ γιὰ τὸ ὁποῖο μᾶς 
πληροφοροῦν οἱ αἰσθήσεις ἢ ἡ διάνοια —τὸ ἀντικειμενικὰ 
σημαινόμενο—, ἀλλὰ κάθε δεύτερος ὅρος τῆς ὑποκειμενικῆς 
σχέσης, ἔστω καὶ ἄρρητος κατὰ τὴν ποιοτική του ἑτερότητα. Ἡ 
σχέση ὡς γνωστικὴ ἐμπειρία ἀναφέρεται ὄχι μόνο σὲ ποσοτικὲς 
πιστοποιήσεις (ἀντικείμενα–μεγέθη–ἀριθμητικὲς συσχετίσεις), 
ἀλλὰ καὶ σὲ ποιοτικὲς ἐκτιμήσεις πραγματικὰ ὑπαρκτὲς καὶ 
προϋποθετικὲς τῆς ἑρμηνείας τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος (σὲ 
ποιότητες συμπεριφορᾶς, στὴν ποιότητα τοῦ μοναδικοῦ ἢ τῆς 
ἑτερότητας, σὲ ποιοτικὲς διαφορὲς τῶν ἐνεργούμενων σχέσεων, 
στὸ ἰδιάζον τῆς καλλιτεχνικῆς ἢ ἐπιστημονικῆς «ἔμπνευσης» καὶ 
«διαίσθησης», κ.λπ.). Ἡ ἐμπειρικὴ πιστοποίηση τῆς ποιότητας 
εἶναι γνωστικὸ γεγονὸς ἐξίσου ἔγκυρο (κοινωνικὰ ἐπαληθεύσιμο) 



ὅσο καὶ κάθε ποσοτικὴ πιστοποίηση ὑποκείμενη σὲ μαθηματικὴ ἢ 
ἄλλη ἀντικειμενικὴ διατύπωση.

7.42
Ἂν πραγματικὰ ὑπαρκτὸς εἶναι κάθε δεύτερος ὅρος τῆς 
(κοινωνικὰ ἐπαληθεύσιμης) ὑποκειμενικῆς σχέσης, ἔστω καὶ 
ἄρρητος κατὰ τὴν ποιοτική του ἑτερότητα, τότε τὸ κριτήριο τῆς 
σχέσης (γιὰ τὴ συγκρότηση μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας) ἀναιρεῖ τὴν 
ἀντιθετικὴ διαστολὴ ἀντικειμενικότητας καὶ ὑποκειμενισμοῦ—
ὅπως καὶ τὴ διαστολὴ φυσικῆς καὶ μεταφυσικῆς. Στὴν περίπτωση 
τοῦ κριτηρίου τῆς σχέσης διαστέλλουμε ἀντιθετικὰ μόνο τὴ 
γνωστικὴ ἐγκυρότητα τῆς ἐμπειρίας (ποὺ προσπορίζει ἡ 
κοινωνικὰ ἐπαληθεύσιμη σχέση) ἀπὸ κάθε δογματικὴ-
ἀπριοριστικὴ «ἐγκυρότητα». Δογματικὴ-ἀπριοριστικὴ εἶναι ἡ 
«ἐγκυρότητα» τῆς νοησιαρχικῆς ἀντικειμενοποίησης τοῦ 
ὑπαρκτοῦ, ἡ θετικιστικὴ ἐκδοχὴ τῶν πληροφοριῶν τῶν αἰσθήσεων, 
ἡ αὐθαίρετη ταύτιση τῆς πραγματικότητας μὲ ἀφηρημένες ἀρχὲς 
ἢ ὑπερβατικὲς «ἀξίες».

7.43
Τὸ θεμελιῶδες σφάλμα κάθε δογματικῆς ὀντολογίας, εἶναι ἡ 
ἐμμονὴ στὴ μέτρηση (ἐκτίμηση) τῶν ποιοτικῶν πιστοποιήσεων μὲ 
μέτρα ποσοτικῆς ἐπισήμανσης, ἢ ἡ ἀναγωγὴ ποιοτικῶν καὶ 
ποσοτικῶν πιστοποιήσεων σὲ ἀντι-κείμενα σχήματα νοητικῶν 
ὁρισμῶν. Ἔτσι, ἕνας συνεπὴς ὑλιστὴς ἑρμηνεύει τὴν ποιότητα τῆς 
καλλιτεχνικῆς ἢ ἐπιστημονικῆς ἔμπνευσης μὲ τὴν ποσοτικὴ 
ἐπισήμανση νευροχημικῶν ἀντιδράσεων, νευρομεταβιβαστικῶν 
διεργασιῶν, κ.λπ. Καὶ ἕνας συνεπὴς ἰδεαλιστὴς ἀνάγει τοὺς 
συντελεστὲς τῆς ἰδιομορφίας τῶν φαινομένων στὸν δεδομένο καὶ 
οὐσιαστικὸ «λόγο» ποὺ τὰ προκαθορίζει—ταυτίζει τὴν 
πραγματικότητα μὲ δεδομένα ποὺ βρίσκονται ἔξω ἀπὸ τὴν 
ἀνθρώπινη ἐμπειρία καὶ δίνει νόημα στὴν ἀνθρώπινη ὕπαρξη 
καταφεύγοντας σὲ ὑπερβατικές, ἀφηρημένες ἀρχὲς καὶ ἀπόλυτες 
ἰδέες.

7.431



Καὶ στὶς δύο παραπάνω περιπτώσεις (τοῦ ὑλιστῆ καὶ τοῦ 
ἰδεαλιστῆ) ἡ ἀλήθεια ἢ τὸ ψεῦδος τῶν πιστοποιήσεων κρίνεται στὸ
ἐπίπεδο τοῦ ἀντικειμενικοῦ κώδικα ἐπισήμανσης ποὺ ἔχει a priori 
υἱοθετηθεῖ, καὶ ὄχι στὸ ἐπίπεδο τῆς γνωστικῆς ἐγκυρότητας ποὺ 
ἔχει ἡ ὑπαρκτικὴ ἐμπειρία τῆς σχέσης. Ὁπωσδήποτε τὰ 
μαθηματικά, λ.χ., εἶναι μᾶλλον ἡ ἀποδοτικότερη γλώσσα (ἢ 
κώδικας) γιὰ τὴ γνωστικὴ ἐπισήμανση μιᾶς ὁρισμένης «περιοχῆς» 
τῆς πραγματικότητας, ὅπως καὶ ἡ ὀρθὴ συλλογιστικὴ (ἡ rationatio) 
γιὰ τὴν ἐπισήμανση ἄλλων «περιοχῶν» τοῦ πραγματικοῦ. Ὅμως 
κανένας κώδικας ἢ δεδομένη γλώσσα δὲν μπορεῖ νὰ ὁρίσει καὶ 
γνωστοποιήσει ἀντικειμενικὰ τὴν πραγματικότητα μιᾶς ἐρωτικῆς 
«ἔκπληξης» ἢ ἀνακάλυψης, τῆς αἰσθητικῆς προτίμησης, τῆς 
διαισθητικῆς σύλληψης, τῆς ἑτερότητας τῶν προσωπικῶν 
ἐνεργειῶν.

7.44
Εἶναι τουλάχιστον αὐθαίρετο νὰ θεωροῦμε ὡς πιὸ «πραγματικὴ» 
τὴ μετρητὴ (ἀντικειμενικὴ) πιστοποίηση μὲ βάση κάποιον a priori 
«ἀξιόπιστο» κώδικα, σὲ σύγκριση μὲ τὴν ἄρρητη μοναδικότητα 
τῆς ὑποκειμενικῆς ἐμπειρίας. Γιατὶ καὶ στὶς δυὸ περιπτώσεις ἡ 
πιστοποίηση προκύπτει ἀπὸ τὴ σχέση (ἔμμεση ἢ ἄμεση) τοῦ 
ὑποκειμένου μὲ τὴν πραγματικότητα, καὶ ἀπὸ αὐτὴ τὴ σχέση δὲν 
εἶναι δυνατὸ νὰ «ἐξέλθει» τὸ ὑποκείμενο γιὰ νὰ ἀξιολογήσει 
ἀντικειμενικὰ τὸ εἶδος τῆς σχέσης. Γι' αὐτὸ καὶ κάθε 
ἀντικειμενικὴ ἀξιολόγηση τῆς γνωστικῆς ἐγκυρότητας ἔχει 
ὁπωσδήποτε συμβατικὸ χαρακτήρα, ἀπαραίτητο γιὰ τὴ χρηστικὴ 
ἐκδοχὴ τῆς πραγματικότητας, ἀλλὰ ἀνεπαρκέστατο γιὰ τὴν 
ὀντολογικὴ ἑρμηνεία της. Ὁ τρόπος νὰ πιστοποιοῦμε τὴν ὕπαρξη 
εἶναι καταρχὴν καὶ μόνο ἡ δική μας ὑπαρκτικὴ ἐμπειρία, ποὺ δὲν 
ὑποτάσσεται σὲ μετρητὰ μεγέθη καὶ ἀντικειμενικοὺς κώδικες 
ἐπισήμανσης, ἀλλὰ ἐπαληθεύεται μόνο μὲ τὴ διεύρυνση τῆς 
ἀναφορικότητας τῆς ἐμπειρίας—μόνο μὲ τὴν κοινωνικὴ 
ἐπικύρωση.

7.45
Εἶναι τουλάχιστον αὐθαίρετο νὰ θεωροῦμε ὡς πιὸ «πραγματικὸ» 



τὸν μετρούμενο χρόνο μιᾶς χημικῆς ἀντίδρασης —ἢ τὸν 
προβλεπόμενο γιὰ τὴν ἀνάπτυξη ἑνὸς φυτοῦ χρόνο, ἢ τοὺς αἰῶνες 
ποὺ χρειάστηκαν γιὰ τὴ μετάβαση τοῦ ἀνθρώπινου γένους ἀπὸ 
τὴν ἐποχὴ τοῦ λίθου στὴν ἐποχὴ τοῦ χαλκοῦ— σὲ σύγκριση μὲ τὴν 
ποιοτικὴ «στιγμὴ» τῆς καλλιτεχνικῆς ἢ ἐπιστημονικῆς ἔμπνευσης ἢ
τῆς ἐρωτικῆς «ἔκπληξης». Ἡ μετρητὴ πιστοποίηση ὅτι ἡ γῆ εἶναι 
ἕνας ἀσήμαντος σὲ μέγεθος πλανήτης σὲ σύγκριση μὲ τὰ 
δισεκατομμύρια τῶν ἀστρικῶν σωμάτων τοῦ γαλαξία μας, δὲν μᾶς
ἀποκαλύπτει «περισσότερη» ἢ διαφορετικοῦ τύπου (ἀξιολογικὰ 
ἀνώτερη) πραγματικότητα ἀπὸ αὐτὴν ποὺ μᾶς ἀποκαλύπτει ἡ 
ἐμπειρία τοῦ κάλλους ἑνὸς γήινου τοπίου—ἕνα ἡλιοβασίλεμα στὴ 
θάλασσα ἢ οἱ ἦχοι τοῦ δάσους στὸ ἀνοιξιάτικο πρωινό. Σὲ κάθε 
περίπτωση, αὐτὸς ποὺ γνωρίζει τὶς ποικίλες «ὄψεις» τῆς 
πραγματικότητας —ποὺ συνειδητοποιεῖ τόσο τὶς μετρητὲς 
πιστοποιήσεις ὅσο καὶ τὶς ποιοτικὲς ἐκτιμήσεις— εἶναι τὸ 
ἀνθρώπινο ὑποκείμενο, καὶ κάθε προσπάθεια γιὰ μιὰ γνώση τῆς 
πραγματικότητας «ἄλλη» ἀπὸ αὐτὴν ποὺ ἐξασφαλίζει ὁ τρόπος 
τῆς γνωστικῆς πρόσβασης τοῦ ὑποκειμένου στὴν πραγματικότητα 
(ὁ τρόπος τῆς σχέσης), εἶναι «φυσικὰ» ἀκατόρθωτη.

7.5
Ἡ ἀντιθετικὴ διαστολὴ φυσικῆς καὶ μεταφυσικῆς συντηρεῖται (ἢ 
καὶ προκύπτει) ἀπὸ τὴν αὐθαίρετη ἐμμονὴ νὰ καθορίζουμε τὴν 
πραγματικότητα μὲ κάποιο τρόπο γνωστικῆς πρόσβασης ποὺ τὸν 
ἐκδεχόμαστε ὡς ἐξωυποκειμενικὸ καὶ παρέχοντα ἀντι-κείμενο 
ἔρεισμα γνωστικῆς βεβαιότητας. Καθορίζουμε π.χ., τὴν 
πραγματικότητα ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο μὲ τὴ γνώση ποὺ μᾶς 
προσπορίζει ἡ λεγόμενη «τυπικὴ λογική» (ἔστω καὶ ὡς ἀπολύτως 
ἀφηρημένη συλλογιστικὴ), ἢ ἡ αἰσθητὴ καὶ νοητὴ πιστοποίηση ἢ 
καὶ ὁ συνδυασμὸς τῶν δύο—μεταφράζοντας τὶς αἰσθητὲς καὶ 
νοητὲς πιστοποιήσεις σὲ μετρητὰ ἢ ἀριθμούμενα μεγέθη, σὲ ἀντι-
κείμενο ἔρεισμα γνωστικῆς βεβαιότητας. Ὅμως ἡ ὁποιαδήποτε 
τέτοια ἐμμονὴ δὲν εἶναι παρὰ μιὰ ἐπιλογὴ τρόπου γιὰ τὴ σχέση 
μας μὲ τὴν πραγματικότητα—προτίμηση ὁρισμένου εἴδους 
πιστοποιήσεων καὶ ἀποκλεισμὸς ἄλλων ἐμπειρικῶν 
πιστοποιήσεων. Καὶ ὅπως συμβαίνει συχνὰ μὲ τὶς ὑποκειμενικὲς 



ἐπιλογές, ἡ ἐμμονὴ στὸν τρόπο τῶν πιστοποιήσεων ποὺ ἔχουμε 
ἐπιλέξει παίρνει συνήθως τὸν χαρακτήρα ἐπιθετικῆς ἀπαξίωσης ἢ 
παραγνώρισης κάθε ἄλλου τρόπου σχέσης μὲ τὴν 
πραγματικότητα.

7.51
Ἐπιμένουμε λ.χ., νὰ θεωροῦμε τὸ φαινόμενο τῆς βιολογικῆς ζωῆς 
καὶ τῆς λογικῆς ὕπαρξης σὰν μιὰ ἀσήμαντη (δίχως παραπεμπτικὴ 
σημασία) τυχαιότητα, καὶ νὰ ἀμβλύνουμε τὸ «σκάνδαλο» τῆς 
ἐπιστημονικῆς μας διαπίστωσης ὅτι μόνο ὁ ἀπειροελάχιστος 
πλανήτης μας, μέσα στὰ δισεκατομμύρια τῶν ἀστρικῶν 
συστημάτων, ἔχει τὸ προνόμιο καὶ τὴν ἀποκλειστικότητα νὰ 
φιλοξενεῖ ζωὴ καὶ λογικὲς ὑπάρξεις. Ἢ ἐπιμένουμε νὰ 
πιστοποιοῦμε τὴ διαφοροποίηση τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὸ ζῶο ὡς 
φυσικὴ διαφορὰ (καὶ ἑπομένως ποσοτικὴ) νευρο-εγκεφαλικῶν 
λειτουργιῶν—ἔστω κι ἂν ἡ ἴδια ἡ ἐπιστημονική μας 
νευροφυσιολογία θέτει ὡς ὅριο τῶν ἑρμηνευτικῶν της 
δυνατοτήτων τὴν αὐτοσυνείδητη ὑποκειμενικότητα ἢ τὴν 
ἑτερότητα τῶν ὑποκειμενικῶν ἐνεργειῶν. Ὅμως μιὰ τέτοια 
ἐμμονὴ πεισματικῆς αὐτο-απαξίωσης τοῦ ἀνθρώπου, ἔστω κι ἂν 
ἐμπίπτει στὶς ἁρμοδιότητες τῆς ψυχολογίας, ἔχει καὶ γιὰ τὴ 
φιλοσοφία μιὰ κάποια σημασία: γιατὶ ἀναιρεῖ αὐτὸ ἀκριβῶς ποὺ 
προσπαθοῦμε νὰ συντηρήσουμε—τὴν ἀντιθετικὴ διαστολὴ φυσικῆς 
καὶ μεταφυσικῆς. Τὴν ἀναιρεῖ, ἐπειδὴ ἡ ἐμμονή μας εἶναι μιὰ 
καθαρὰ μεταφυσικὴ ἐπιλογή, ποὺ θέλει ὡστόσο νὰ ἐμφανίζεται 
σὰν φυσικὴ πιστοποίηση.

7.6
Ἡ γνωστικὴ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν πραγματικότητα δὲν 
περιορίζεται σὲ ἐκεῖνον μόνο τὸν τρόπο ποὺ εἶναι διαπιστωτικὸς 
καὶ ἑρμηνευτικὸς τῶν ὑπαρχόντων καὶ συντελουμένων ἢ καὶ 
καθοριστικὸς τοῦ προβλεπτοῦ χαρακτήρα τῶν γεγονότων. 
Γνωστικὴ σχέση εἶναι καὶ ἡ δημιουργικὴ παρέμβαση τοῦ 
ἀνθρώπου στὴν πραγματικότητα—ἀποκαλυπτικὴ τόσο τῶν 
δυνατοτήτων τῆς ὕλης-ἐνέργειας, ὅσο καὶ τῶν δυνατοτήτων τοῦ 
ὑποκειμένου νὰ καινοτομεῖ ἀπεριόριστα, ἐλεύθερο ἀπὸ κάθε 



προκαθορισμὸ καὶ νομοτέλεια. Μὲ αὐτὸ τὸ νόημα, ἡ πρώτη φορὰ 
ποὺ ἕνας τροχὸς περιστράφηκε γύρω ἀπὸ σταθερὸ ἄξονα ἢ ἡ 
ἔμπνευση τοῦ Μότσαρτ ποὺ καταγράφηκε στὴν 40ὴ Συμφωνία 
του, εἶναι γεγονότα καθοριστικὰ τῆς πραγματικότητας μὲ ἕναν 
ἄλλο τρόπο ἀπὸ αὐτὸν μὲ τὸν ὁποῖο καθορίζει τὴν 
πραγματικότητα ἡ ἀνακάλυψη ἑνὸς καινούργιου γαλαξία στὸ 
σύμπαν. Ἡ ποσότητα τῶν πληροφοριῶν περὶ τῆς 
πραγματικότητας καὶ ἡ «ποιοτικὴ» ἑτερότητα τῶν δημιουργικῶν 
πραγματοποιήσεων τοῦ ὑποκειμένου δηλώνουν τὴν πολύμορφη 
δυναμικὴ τοῦ τρόπου τῆς γνωστικῆς σχέσης ποὺ καθορίζει τὴν 
πραγματικότητα.

7.61
Συγκρίνοντας τὸν καθοριστικὸ τῆς πραγματικότητας χαρακτήρα 
τῶν διαφοροποιημένων τρόπων γνωστικῆς σχέσης τοῦ 
ὑποκειμένου μὲ τὰ ὑπάρχοντα καὶ τὰ συντελούμενα, δὲν 
ἀναφερόμαστε σὲ διαφοροποιήσεις τοῦ ποσοστοῦ χρησιμότητας 
τῶν ἀνθρώπινων ἐπιτευγμάτων. Ἀναφερόμαστε στὴ 
διαφοροποίηση τῶν δυνατοτήτων γνωστικῆς πρόσβασης στὴν 
πραγματικότητα—διαφοροποίηση ποὺ καὶ πάλι δὲν εἶναι μόνο 
ποσοτική. Ἡ δυναμικὴ τοῦ τρόπου τῆς γνωστικῆς σχέσης 
δηλώνεται καὶ μὲ «ποιοτικὲς» διαφοροποιήσεις καὶ κλιμακώσεις 
τόσο τῶν ἑρμηνευτικῶν προσβάσεων ὅσο καὶ τῶν δημιουργικῶν 
παρεμβάσεων τοῦ ἀνθρώπου στὴν πραγματικότητα. Καὶ οἱ μὲν 
δημιουργικὲς παρεμβάσεις θὰ μπορούσαμε (σχηματικὰ) νὰ ποῦμε 
ὅτι διαφοροποιοῦνται ἀνάλογα μὲ τὴν πληρότητα φανέρωσης 
(«καθορισμοῦ») τοῦ πραγματικοῦ χαρακτήρα τῆς ὑποκειμενικῆς 
ἑτερότητας. Ἀλλὰ καὶ οἱ ἑρμηνευτικὲς προσβάσεις 
διαφοροποιοῦνται ἐπίσης ὡς πρὸς τὸν «καθορισμὸ» τῆς 
πραγματικότητας, ἀνάλογα μὲ τὴν πληρότητα τῆς ὑποκειμενικῆς 
σχέσης μὲ τὸ ὑπαρκτὸ ποὺ ἡ καθεμιὰ ἐξασφαλίζει.

7.62
Παράδειγμα μεταφορικό, ἀλλὰ πάντως ἐπεξηγηματικὸ τῆς 
τελευταίας πρότασης: Μπροστὰ σὲ ἕναν ζωγραφικὸ πίνακα τοῦ 
Βὰν Γκόγκ (Van Gogh), τὰ ἐνδεχόμενα τῶν ἑρμηνευτικῶν 



προσβάσεων εἶναι ποικίλα καὶ ἄκρως διαφοροποιημένα—μὲ 
ἀντίστοιχη τὴ διαφοροποίηση τοῦ καθοριστικοῦ (γιὰ τὴν 
πραγματικότητα τοῦ πίνακα) χαρακτήρα τῶν ἑρμηνευτικῶν αὐτῶν
προσβάσεων. Μιὰ ἀπόλυτα θετικιστικὴ ἑρμηνευτικὴ πρόσβαση θὰ 
καθορίσει τὸν πίνακα ὡς τὴν πραγματικότητα ἑνὸς μουσαμᾶ 
καλυμμένου μὲ χρώματα. Μιὰ δεύτερη πρόσβαση θὰ καθορίσει 
τὸν πίνακα μὲ βάση τὴ θεματική του—τὴν εἰκόνα τῆς 
πραγματικότητας ποὺ ὁ πίνακας ἀναπαριστᾶ. Μιὰ τρίτη 
πρόσβαση θὰ καθορίσει τὴν ὑποκειμενικὴ ἐκτίμηση τῆς αἰσθητικῆς 
πληρότητας τοῦ πίνακα (σχέδιο-χρῶμα-τεχνικὴ). Τέλος, μιὰ 
τέταρτη πρόσβαση θὰ ἀναγνωρίσει στὸν πίνακα τὸν εἰκαστικὸ 
λόγο ἑνὸς δημιουργοῦ προσώπου, τὴν ἑτερότητα τῆς δημιουργικῆς 
ἐνέργειας τοῦ συγκεκριμένου καλλιτέχνη, τὸν ὁποῖο ποτὲ δὲν 
συναντήσαμε ὡς αἰσθητὴ παρουσία ὅσοι ζοῦμε σήμερα, ἀλλὰ τοῦ 
ὁποίου τὴν ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα «καθορίζει» ἡ πραγματικότητα 
τοῦ πίνακα. Καμιὰ ἀπὸ τὶς τέσσερεις αὐτὲς ἑρμηνευτικὲς 
προσβάσεις δὲν εἶναι ψευδὴς ὡς πρὸς τὸν καθορισμὸ τῆς 
πραγματικότητας τοῦ πίνακα, διαφοροποιεῖται ὅμως ὁ 
καθορισμὸς τῆς πραγματικότητας ἀνάλογα μὲ τὴν πληρότητα τῆς 
ὑποκειμενικῆς σχέσης ποὺ ἐξασφαλίζει κάθε ἑρμηνευτικὴ 
πρόσβαση.

7.621
Ἡ μεταφορικὴ σημασία τοῦ παραδείγματος ἀναφέρεται 
προφανῶς στὴ γνωστικὴ σχέση τοῦ ὑποκειμένου μὲ τὴ φυσικὴ 
πραγματικότητα—διαφωτίζει, σὲ κάποιο ποσοστό, τὸ νόημα τῆς 
διαφοροποιημένης πληρότητας τῆς ὑποκειμενικῆς σχέσης τοῦ 
ἀνθρώπου μὲ τὸν κόσμο. Μιὰ θετικιστικὴ ἑρμηνευτικὴ πρόσβαση 
θὰ καθορίσει τὴν κοσμικὴ πραγματικότητα ὡς σύνολο 
ἀντικειμένων καὶ καταστάσεων, ὕλης καὶ ἐνέργειας. Μιὰ δεύτερη 
πρόσβαση θὰ καθορίσει τὴν πραγματικότητα μὲ βάση τὴν 
ἀνθρωποκεντρικὴ ἐκτίμηση τῆς λειτουργικότητας ἢ χρησιμότητας 
τῶν δεδομένων ποὺ τὴν συνιστοῦν. Μιὰ τρίτη πρόσβαση θὰ 
καθορίσει τὴν ὑποκειμενικὴ ἐκτίμηση τῆς αἰσθητικῆς πληρότητας 
τοῦ κοσμικοῦ κάλλους. Τέλος, μιὰ τέταρτη πρόσβαση θὰ 
ἀναγνωρίσει στὴν κοσμικὴ πραγματικότητα τὴν ἑτερότητα μιᾶς 



ἔλλογης δημιουργικῆς ἐνέργειας, τῆς ὁποίας τὸν «φορέα» δὲν 
συναντήσαμε ποτὲ ὡς αἰσθητὴ παρουσία, ἀλλὰ ποὺ τὸν 
προσωπικὸ χαρακτήρα τῆς ὕπαρξής του «καθορίζει» ἡ 
πραγματικότητα τοῦ κόσμου. Ὅπως καὶ στὸ παράδειγμα ἔτσι καὶ 
ἐδῶ, καμιὰ ἀπὸ τὶς τέσσερεις αὐτὲς ἑρμηνευτικὲς προσβάσεις δὲν 
εἶναι ψευδὴς ὡς πρὸς τὸν καθορισμὸ τῆς πραγματικότητας τοῦ 
κόσμου, διαφοροποιεῖται ὅμως ὁ καθορισμὸς τῆς 
πραγματικότητας ἀνάλογα μὲ τὴν πληρότητα τῆς ὑποκειμενικῆς 
σχέσης ποὺ ἐξασφαλίζει κάθε ἑρμηνευτικὴ πρόσβαση.

7.63
Ἂν ἡ ἐμπειρία τῆς σχέσης εἶναι ἡ πραγματικὴ ἀφετηρία κάθε 
γνωστικοῦ γεγονότος —καὶ ἑπομένως ἡ πραγματικότητα 
καθορίζεται μόνο μέσῳ τῆς σχέσης— τότε καὶ ἡ γνωστικὴ 
πρόσβαση στὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς (ἡ ἀπάντηση στὸ ὀντολογικὸ 
ἐρώτημα) ἐλευθερώνεται ἀπὸ τὴν ἀδιέξοδη ἐμπλοκὴ στὸν 
δυαλισμὸ αἰσθητοῦ καὶ νοητοῦ, ὑποκειμενισμοῦ καὶ 
ἀντικειμενικότητας, φυσικῆς καὶ μεταφυσικῆς. Αὐτὴ ἡ ἀπεμπλοκὴ 
θὰ μποροῦσε νὰ ἐπισημανθεῖ μὲ τὶς ἀκόλουθες δύο ἐνδεικτικὲς 
διαπιστώσεις:

7.631
α. Στὴ γνωστικὴ σχέση, ὁ ἕνας ἀπὸ τοὺς ὅρους ποὺ τὴν συνιστοῦν, 
ὁ ὑποκειμενικὸς συντελεστὴς κάθε γνωστικοῦ γεγονότος (τὸ «Self 
» ἢ ἡ αὐτοσυνείδητη ὑποκειμενικότητα), ἂν καὶ εἶναι δεδομένο 
τῆς ἄμεσης καὶ καθολικῆς ἐμπειρίας, ὅμως δὲν ὑποτάσσεται σὲ 
φυσικοὺς καθορισμούς. Ὑπερβαίνει τόσο τὴ φυσικὴ 
«ἀντικειμενικότητα» τοῦ αἰσθητοῦ, ὅσο καὶ τὸν νοητικὸ-
ἀναγωγικὸ χαρακτήρα τοῦ μεταφυσικοῦ καθορισμοῦ.

7.632
β. Ἡ διαφοροποίηση τῶν ἑρμηνευτικῶν προσβάσεων (ἢ 
δημιουργικῶν παρεμβάσεων) στὴν πραγματικότητα, ὅπως καὶ ἡ 
πληρότητα τῶν ὑποκειμενικῶν σχέσεων μὲ τὸ ὑπαρκτὸ ποὺ 
ἐξασφαλίζει κάθε ἑρμηνευτικὴ πρόσβαση, εἶναι πραγματικὰ 
γεγονότα διαβάθμισης τῆς δυναμικῆς τῶν σχέσεων ἐπίσης 



ἀνυπότακτα τόσο στὴ φυσικὴ «ἀντικειμενικότητα» τοῦ αἰσθητοῦ, 
ὅσο καὶ στὸν ὑπερ-εμπειρικὸ (νοητικὸ-ἀναγωγικὸ) χαρακτήρα τοῦ 
μεταφυσικοῦ καθορισμοῦ.

7.64
Μὲ αὐτὰ τὰ δεδομένα, καὶ ἡ ἑρμηνευτικὴ πρόσβαση στὸ 
πρόβλημα τῆς αἰτιώδους ἀρχῆς τοῦ ὑπαρκτοῦ μπορεῖ νὰ 
ἀπεμπλακεῖ ἀπὸ τὸν δυαλισμὸ φυσικῆς καὶ μεταφυσικῆς. 
Συγκεκριμένα, ἡ ἀναγνώριση μιᾶς ἔλλογης δημιουργικῆς 
ἐνέργειας μὲ προσωπικὸ χαρακτήρα ποὺ συγκροτεῖ τὴ φυσικὴ 
πραγματικότητα (ἀναγνώριση ποὺ ἔχει τὴ γνωστική της 
ἀντιστοιχία στὴν ἐρωτικὴ «ἔκπληξη» ἢ στὴ «συνάντηση» μὲ τὴν 
προσωπικὴ ἑτερότητα τοῦ καλλιτέχνη μέσα ἀπὸ τὸ αἰσθητό του 
δημιούργημα) εἶναι μιὰ ἑρμηνευτικὴ πρόσβαση ἀνυπότακτη στὶς 
«ἐξω-υποκειμενικὲς» (ἀντικειμενικὲς) βεβαιότητες τῆς φυσικῆς 
καὶ μεταφυσικῆς. Παραμένει ὁπωσδήποτε μιὰ πρόταση 
ἑρμηνευτική, ποὺ διαφοροποιεῖται ἀπὸ ἄλλες ὡς πρὸς τὴν 
πληρότητα τῆς ὑποκειμενικῆς σχέσης ποὺ ἐξασφαλίζει μὲ τὴν 
κοσμικὴ πραγματικότητα.

7.641
Ποιός κρίνει τὴν πληρότητα τῆς ὑποκειμενικῆς (γνωστικῆς) σχέσης 
μὲ τὴν πραγματικότητα ποὺ ἐξασφαλίζουν οἱ διαφοροποιημένες 
ἑρμηνευτικὲς προσβάσεις στὸ ὑπαρκτό; Μὰ καὶ πάλι ἡ διευρυμένη 
ἀναφορικότητα τῆς σχέσης, ἡ κοινωνική της ἐπαλήθευση. Ὅσο γιὰ 
τὴ διαφοροποίηση τῶν κοινωνικῶν ἐπαληθεύσεων (χρονικὴ καὶ 
τοπικὴ διαφοροποίηση), αὐτὴ δὲν κρίνεται παρὰ μόνο στὸ 
ἐπίπεδο τῆς Ἱστορίας καὶ τοῦ πολιτισμοῦ—ἀφοῦ αὐτὴ συνιστᾶ τὴ 
δυναμικὴ τῶν πολιτιστικῶν διαμορφώσεων καὶ τῶν συνακόλουθων 
ἱστορικῶν μεταλλαγῶν. Ὅ,τι ὀνομάζουμε πολιτισμὸ (ὁ συνολικὸς 
τρόπος τοῦ κοινοῦ βίου) διαφοροποιεῖται ἀνάλογα καὶ μὲ τὶς 
κοινωνικὲς ἐπαληθεύσεις-ἀξιολογήσεις τῆς πληρότητας τῶν 
ὑποκειμενικῶν (γνωστικῶν) σχέσεων μὲ τὴν πραγματικότητα.

7.642
Πῶς κρίνεται (ἐπαληθεύεται ἢ ἀξιολογεῖται) στὰ πλαίσια ἑνὸς 



κοινωνικοῦ συνόλου ἡ πληρότητα τῆς ὑποκειμενικῆς γνωστικῆς 
σχέσης μὲ τὴν πραγματικότητα (καθορίζοντας καὶ τὴν πολιτιστική 
του ἰδιαιτερότητα); Τὸ ἐρώτημα θὰ μποροῦσε νὰ ἀπαντηθεῖ μὲ 
τὴν παράθεση ἐνδεικτικῶν μόνο (καὶ ὄχι καθοριστικῶν τῆς 
κοινωνικῆς δυναμικῆς) κριτηρίων, ὅπως:
α. Τὸ ποσοτικὸ κριτήριο τῶν ἑρμηνευτικῶν τῆς πραγματικότητας 
προβλημάτων στὰ ὁποῖα ἀπαντάει ἡ γνωστικὴ σχέση (ὡς 
ἑρμηνευτικὴ πρόσβαση ἢ δημιουργικὴ παρέμβαση στὴν 
πραγματικότητα).
β. Τὸ κριτήριο τῆς καθολικότερης νοηματοδότησης τοῦ 
ἀνθρώπινου βίου ποὺ ἐξασφαλίζει ἡ γνωστικὴ σχέση μὲ τὴν 
πραγματικότητα (: Ποιό νόημα ἢ περιεχόμενο παίρνει ἡ 
καθημερινότητα τοῦ ἀνθρώπου μέσα ἀπὸ τὴ συγκεκριμένη 
ὑποκειμενική του σχέση μὲ τὸν κόσμο, ποιά κοινωνικὴ δυναμικὴ 
ἐξασφαλίζει αὐτὴ ἡ σχέση, ποιά ἐλπίδα ἢ ὅραμα 
πραγματοποιήσεων ἐμπνέει).

7.643
Παράδειγμα ἐπεξηγηματικὸ στὰ παραπάνω ἐνδεικτικὰ κριτήρια: 
Ἡ πίστη μιᾶς κύπριας μάνας μὲ δυὸ ἀγνοούμενους γιοὺς ὅτι ὁ 
κόσμος —κάθε ὑπαρκτὸ— εἶναι δημιούργημα τῆς ἀγάπης ἑνὸς 
προσωπικοῦ Θεοῦ ποὺ μὲ «ἔρωτα μανικὸν» μεριμνᾶ γιὰ τὰ 
παιδιά της καὶ τὴν ἴδια, ἡ πίστη αὐτὴ ἔχει μιὰ κοινωνικὴ δυναμικὴ 
(καθοριστικὴ τῆς πραγματικότητας) ὁπωσδήποτε διάφορη ἀπὸ 
ὅ,τι ἡ βεβαιότητα τῆς στατιστικῆς πὼς στοὺς ἑκατὸ ἀγνοουμένους 
οἱ ἐνενηνταοκτὼ πρέπει νὰ θεωροῦνται νεκροί. Καὶ ταυτόχρονα ἡ 
πίστη αὐτὴ ἀπαντάει σὲ ἕναν ἀριθμὸ ὀντολογικῶν ἐρωτημάτων 
(γιὰ τὴν ὑπόσταση τῆς αὐτοσυνείδητης ὑποκειμενικότητας, γιὰ 
τὸν λόγο τῆς ἐνεργητικῆς ἑτερότητας τῶν φαινομένων τῆς ὕλης-
ἐνέργειας, γιὰ τὶς συμπερασματικὰ συναγόμενες «σκοπιμότητες» 
στὶς συνθῆκες ἔναρξης καὶ ἐξέλιξης τοῦ σύμπαντος, κ.λπ.) 
ὁπωσδήποτε διάφορων ἀπὸ ὅ,τι ἡ ἐκδοχὴ τῆς ἴδιας αὐτῆς πίστης 
ὡς ἁπλῆς ψευδαίσθησης.



8. Νοηματοδότηση τοῦ βίου
Ἂν οἱ προτάσεις μιᾶς κριτικῆς ὀντολογίας ἐνδιαφέρουν ὄχι σὰν 
ἀφορμὴ ἀκαδημαϊκῆς ἁπλῶς ἀδολεσχίας, ἀλλὰ σὲ συνάρτηση μὲ 
τὴν ἀμεσότητα τοῦ ἀνθρώπινου βίου καὶ τῆς ἱστορικῆς πρακτικῆς, 
τότε ἡ νοηματοδότηση τῆς καθημερινότητας τοῦ ἀνθρώπου (ἡ 
νοηματοδότηση καὶ ὄχι μόνο ἡ φαινομενολογικὴ πιστοποίηση τῆς 
πολυμορφίας τῶν σχέσεων τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν 
πραγματικότητα) εἶναι τὸ δεύτερο θεμελιῶδες κριτήριο (μετὰ ἀπὸ
αὐτὸ τῆς ἐμπειρίας) στὴν προοπτικὴ κριτικῆς ἑρμηνείας τοῦ 
ὑπαρκτοῦ ποὺ γιὰ λόγους συνειρμικῶν διευκολύνσεων τὴν 
προσδιορίσαμε ὡς ἀναθεωρητικὸ ἐμπειρισμό.

8.1
Ἡ διασάφηση τῆς διαφορᾶς ἀνάμεσα στὴν ὅποια ἰδεολογικὴ 
νοηματοδότηση τῆς καθημερινότητας τοῦ βίου καὶ στὴ 
νοηματοδότηση ποὺ προκύπτει ἀπὸ τὶς προτάσεις μιᾶς κριτικῆς 
ὀντολογίας, πρέπει νὰ παραπεμφθεῖ κατ' ἀρχὰς στὰ ὅσα 
ἀναφέραμε σχετικὰ μὲ τὴ διάκριση ἐμπειρικῆς πιστοποίησης καὶ 
δογματικοῦ ἀπριορισμοῦ, καθολικότητας τῆς σχέσης καὶ νοητικῆς 
μονομέρειας.

8.11
Ὅ,τι ὀνομάζουμε νοηματοδότηση τῆς καθημερινότητας τοῦ 
ἀνθρώπου ἀποτελεῖ θεμελιῶδες κριτήριο στὴν προοπτικὴ τῆς 
κριτικῆς ἑρμηνείας τοῦ ὑπαρκτοῦ, ὅταν ἡ κριτική μας πρόσβαση 
διερευνᾶ τὴ γνησιότητα ἢ ἀλλοτρίωση τῶν σχέσεων τοῦ ἀνθρώπου 
μὲ τὰ ὑπαρκτὰ—τὴν ἐμμονὴ στὴν ἐμπειρικὴ καθολικότητα τῆς 
σχέσης ἢ τὴν ἀλλοίωσή της σὲ ἐξάρτηση, ὑποταγή, ἰδιοτελὴ 
ἀποσπασματικότητα, ἐξουσιαστικὴ ἰδιο-τροπία. Κίνδυνος 
ὑποταγῆς τῆς κριτικῆς στὴν ἰδεολογία ὑπάρχει, ὅταν ἡ 
νοηματοδότηση τῶν σχέσεων ἀγνοεῖ ἢ παραβιάζει τὸν ἐμπειρικὸ 
χαρακτήρα τῶν σχέσεων—ὅταν περιορίζει τὴ δυναμικὴ τῶν 
σχέσεων μὲ κάποιαν a priori δεοντολογία σχέσεων. Ἰδεολογικὴ 
ὅμως μονομέρεια συνιστᾶ καὶ ὁ ἐμπειρικὸς θετικισμός, ἡ ἐκδοχὴ 
τῆς ἐμπειρίας ὡς αὐταξίας—ἡ ἄγνοια ἢ ὁ ὑποβιβασμὸς τῆς 



κριτικῆς νοηματοδότησης τῶν σχέσεων ποὺ διαστέλλει καὶ 
ἐπισημαίνει τὴν ἀλλοτριωτικὴ τῆς ἑτερότητας τοῦ ὑποκειμένου 
ἐμπειρία.

8.12
Παραδειγματικὴ ἐπεξήγηση στὴν παραπάνω πρόταση: α. Ἡ 
θετικιστικὴ νοηματοδότηση τοῦ ἀνθρώπινου βίου μὲ ἀποκλειστικὴ 
ἀναφορὰ στοὺς ὑλικοὺς ὅρους ἐπιβίωσης μετατρέπει τὴν 
οἰκονομία (μιὰ κοινωνικὴ σχέση) σὲ αὐτόνομη «φύση»—σὲ 
δεδομένη ἀναγκαιότητα ποὺ ἀντιστοιχεῖ ὄχι σὲ ἀνθρωπολογικὰ 
δεδομένα, ἀλλὰ στὴν αὐταξία τῆς παραγωγῆς. Οἱ ἀφηρημένες καὶ 
φετιχοποιημένες «ὀντότητες» τῆς οἰκονομίας —ἀγορά, κεφάλαιο, 
ἐργασία, κ.λπ.— διαμορφώνουν τὴν ἰδεολογία τῆς κοινωνικῆς 
ζωῆς, ἰδεολογία τυφλῶν σχέσεων ἀκοινώνητων ἀτόμων. Ἀκόμα καὶ
ὁ ρόλος τοῦ ἐργατικοῦ κινήματος (ἡ ὀργανωμένη ἀνθρώπινη 
ἀπαίτηση) ἐξουδετερώνεται, ἀφοῦ πρώτη παραγωγικὴ δύναμη 
δὲν εἶναι πλέον οἱ ἐργάτες, ἀλλὰ ἡ ἐπιστημονικὴ ἔρευνα 
ἐνσωματωμένη στὴ σκοπιμότητα τῆς τεχνολογικῆς προόδου.

8.13
β. Εἶναι πιὰ κοινὸς τόπος ὅτι μόνη ἡ ἀναπροσαρμογὴ τῶν ὑλικῶν 
συνθηκῶν (τῶν παραγωγικῶν σχέσεων) δὲν ἐπαρκεῖ γιὰ τὴν 
ἀντιμετώπιση τοῦ προβλήματος τῆς ἀνθρώπινης ἀλλοτρίωσης, ἂν 
δὲν νοηματοδοτηθεῖ ἡ παραγωγικὴ διαδικασία στὴν προοπτικὴ 
τοῦ ἐξανθρωπισμοῦ τῆς ἀνθρώπινης ἐργασίας. Ἐμπειρία 
ἀλλοτριωτικῆς ἐξαθλίωσης δὲν εἶναι μόνο ἡ οἰκονομικὴ ἔνδεια, 
ἀλλὰ καὶ ἡ οἰκονομικὴ ἐπάρκεια ποὺ συντηρεῖ τὴν καταναλωτικὴ 
ἀποχαύνωση. Ὁ ἄνθρωπος τῆς ἀγχωτικῆς ἐπιδίωξης ὅλο καὶ 
περισσότερων δυνατοτήτων καταναλωτικῆς εὐχέρειας (ποὺ δὲν 
διαθέτει πιὰ οὔτε τὸν χρόνο οὔτε καὶ τὶς δυνάμεις γιὰ νὰ 
ἀπολαύσει τὰ ὅσα τοῦ ἐξασφαλίζει αὐτὴ ἡ εὐχέρεια), εἶναι ἐξίσου 
ἀλλοτριωμένος μὲ τὸν μηχανοποιημένο ἐργάτη ποὺ ἀνταλλάσσει 
τὴν ἐξαρτημένη χειρωνακτική του ἐργασία μὲ τὴ δυνατότητα τῆς 
βιολογικῆς του ἐπιβίωσης.

8.14



γ. Ἡ ὑποταγὴ τῆς κριτικῆς στὴν ἰδεολογία ἐμφανίζεται κατεξοχὴν 
στὴ νοηματοδότηση τῶν πολιτικῶν σχέσεων ὡς προϋποθέσεων 
οἰκονομικῆς καὶ πάλι —ἀποκλειστικὰ— ἐξασφάλισης τῶν ἀτόμων. 
Ἡ πολιτικὴ συρρικνώνεται στὴν ἀντιπαράθεση τῆς ἐλεύθερης 
οἰκονομίας μὲ τὴν κρατικὰ ἐλεγχόμενη οἰκονομία—καὶ τὶς 
ἐνδιάμεσες «ἀποχρώσεις» τῶν δύο συστημάτων. Κοινὴ ἀφετηρία 
νοηματοδότησης τοῦ βίου εἶναι καὶ στὶς δύο περιπτώσεις ὁ 
ἱστορικὸς ὑλισμός: μιὰ ἰδεολογία ἐπιλογῶν ἀποτελεσματικότητας. 
Κριτήριο τῶν ἐπιλογῶν εἶναι ἡ προτίμηση ποσοτικῶν 
ἐξασφαλίσεων, ποὺ εὔκολα ὑποτάσσεται στὴν ψυχολογικὴ 
ἀπαίτηση αὐτοκατοχύρωσης τοῦ ἀτόμου. Ὁ πολιτικὸς λόγος 
ἀπευθύνεται ὅλο καὶ περισσότερο στὴν ψυχολογικὴ αὐτὴ ἀνάγκη 
καὶ ὄχι στὴν κριτικὴ ἱκανότητα τοῦ πολίτη, γι' αὐτὸ καὶ 
ὀργανώνεται μὲ τὶς μεθόδους τῆς καταναλωτικῆς πειθοῦς, τοὺς 
κανόνες τοῦ μάρκετινγκ (marketing). Ἡ πολιτικοποίηση τῶν 
μαζῶν εἶναι, ὅλο καὶ περισσότερο, μιὰ ἐναπόθεση τῶν ἀτομικῶν 
ἀποστερήσεων καὶ ἀποτυχιῶν στὶς πειστικὲς ἐπαγγελίες τοῦ 
δημαγωγοῦ ἡγέτη ἢ τῆς «ἀλάθητης» ἡγεσίας τοῦ κόμματος. Ἔτσι 
ἡ πολιτικὴ ἐξελίσσεται σὲ μιὰ διαλεκτικὴ ἄκριτης ψυχολογικῆς 
προτίμησης καὶ τεχνολογικὰ ὀργανωμένης ἀποτελεσματικότητας. 
Ἡ ἰδεολογία τῆς ἀποτελεσματικότητας τρέφει τὴ λογικὴ τῆς 
κυριαρχίας, καὶ ἀναπόφευκτη κατάληξη τῆς χρησιμοθηρικῆς 
νοηματοδότησης τοῦ βίου ἐμφανίζεται ἡ αὐταρχικότητα τῆς 
ἐξουσίας—τελικὰ ὁ φασισμός, «ἡ μοίρα ποὺ περιμένει ὅλες τὶς 
σύγχρονες κοινωνίες» (Adorno).

8.15
Πίσω ἀπὸ τὶς σύγχρονες αὐτὲς μορφὲς ἀλλοτρίωσης τοῦ 
ἀνθρώπου βρίσκονται ὄχι μόνο συγκεκριμένες ἐπιλογὲς 
νοηματοδότησης τοῦ ἀνθρώπινου βίου, ἀλλὰ καὶ ἡ πραγματική 
τους προϋπόθεση: μιὰ ὁρισμένη ὀντολογικὴ ἑρμηνεία τοῦ 
ὑπαρκτοῦ. Καὶ ἡ ὀντολογικὴ ἑρμηνεία, ἔστω κι ἂν προκαλεῖ ἢ 
συντηρεῖ ἐμπειρικὰ πιστοποιημένες μορφὲς ἀδιέξοδης ἀποτυχίας 
τοῦ κοινωνικοῦ βίου, δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ ἀντιμετωπιστεῖ μὲ τὴν 
ἰδεολογικὴ ἀντιπαράθεση μιᾶς ἄλλης ἑρμηνείας, προϋποθετικῆς 
ἄλλων νοηματοδοτήσεων. Τὸ μόνο ποὺ μποροῦμε νὰ ἀντιτάξουμε 



στὰ ἰδεολογικὰ φαντάσματα τῆς ἐποχῆς μας, εἶναι μιὰ 
νοηματοδότηση τῆς ὑποκειμενικῆς ὕπαρξης καὶ τῶν κοινωνικῶν 
σχέσεων ἀνοιχτὴ στὴν κριτικὴ ἐπαλήθευση τῆς γνησιότητας ἢ 
ἀλλοτρίωσης τοῦ ἀνθρώπου, τῆς πληρότητας τῶν σχέσεων μὲ τὸ 
ὑπαρκτὸ ποὺ αὐτὴ ἡ νοηματοδότηση προκαλεῖ καὶ ἐμπνέει.

8.2
Ἡ φιλοσοφία δὲν μπορεῖ νὰ δώσει ἀπάντηση σὲ ὅλα τὰ 
προβλήματα τοῦ ἀνθρώπου. Μπορεῖ ὅμως νὰ δώσει νόημα στὰ 
προβλήματα—στὶς σχέσεις τοῦ ἀνθρώπου μὲ τοὺς συνανθρώπους 
του καὶ μὲ τὸν κόσμο. Καὶ τότε ἡ φιλοσοφία μπορεῖ, πραγματικά, 
νὰ ἀλλάξει τὸν κόσμο.

8.21
Ἡ φιλοσοφικὴ ὀντολογία εἶναι μιὰ πρόταση νοήματος τῆς 
ἀνθρώπινης ὕπαρξης καὶ τῶν σχέσεών της—μιὰ νοηματοδότηση 
τοῦ τρόπου τῆς ὑπάρξεως. Καὶ ἡ κριτικὴ ὀντολογία θεμελιώνει 
τὴν πρότασή της στὴν ὑπαρκτικὴ αὐτεπίγνωση τοῦ ὑποκειμένου 
ὡς ἐμπειρία ἐλευθερίας καὶ ἑτερότητας. Ἡ ἐλευθερία καὶ ἡ 
ἑτερότητα μᾶς γίνεται προσιτὴ ὡς γνωστικὸ-ἐμπειρικὸ γεγονὸς 
μέσα ἀπὸ τὴ σχέση καὶ τὴ δυναμικὴ ἀπροσδιοριστία τῆς σχέσης. 
Κριτήριο πραγματικότητας εἶναι ἡ ἐμπειρία τῆς σχέσης μὲ τὴν 
πραγματικότητα καὶ ἡ ἐπαλήθευση τῆς γνησιότητας τῆς σχέσης 
μέσῳ τῆς κοινωνικῆς της διεύρυνσης—ἡ ἐπίσης ἀπροσδιόριστη 
δυναμικὴ τοῦ κοινωνικοῦ γεγονότος ποὺ συγκροτεῖ τὴν Ἱστορία 
καὶ τὸν πολιτισμό.

9
Ἀλήθεια γιὰ τὴν κριτικὴ ὀντολογία εἶναι ἡ σχέση. Καὶ ἡ σχέση —
ἑπομένως καὶ ἡ ἀλήθεια— δὲν εἶναι ποτὲ δεδομένη. Εἶναι 
κατόρθωμα.
 

 
 



ΒΙΒΛΙΑ ΤΟΥ ΧΡΗΣΤΟΥ ΓΙΑΝΝΑΡΑ
 
Τὸ αἴνιγμα τοῦ κακοῦ
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 2008, ISBN 978-960-8399-68-6
Ὀντολογία τῆς σχέσης
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 2004, ISBN 978-960-8399-00-6
Τὸ ρητὸ καὶ τὸ ἄρρητο – Τὰ γλωσσικὰ ὅρια ρεαλισμοῦ τῆς 
μεταφυσικῆς
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 22008, ISBN 978-960-7721-48-8
Ἡ ἀπανθρωπία τοῦ δικαιώματος
Ἐκδόσεις Δόμος, 32006, ISBN 978-960-353-041-1
Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσική
Ἐκδόσεις Δόμος, 22005
Τὸ πραγματικὸ καὶ τὸ φαντασιῶδες στὴν Πολιτικὴ Οἰκονομία
Ἐκδόσεις Δόμος, 32006, ISBN 960-7217-14-4
Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας
Ἐκδόσεις Δόμος, 31995, ISBN 960-7217-50-0
Ὀρθὸς λόγος καὶ κοινωνικὴ πρακτικὴ
Ἐκδόσεις Δόμος, 42006, ISBN 960-7217-24-1
Σχεδίασμα εἰσαγωγῆς στὴ Φιλοσοφία
Ἐκδόσεις Δόμος, 52002, ISBN 960-7217-34-9
Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως
Ἐκδόσεις Δόμος, 72006, ISBN 978-960-7217-56-1
Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης
Ἐκδόσεις Δόμος, 52006, ISBN 960-353-046-8
Πολιτιστικὴ Διπλωματία – Προθεωρία ἑλληνικοῦ σχεδιασμοῦ
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 22003, ISBN-13 978-960-7721-74-7
Τὰ καθ' ἑαυτόν
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 42005, ISBN 978-960-7233-81-3
Σχόλιο στὸ Ἆσμα Ἀσμάτων
Ἐκδόσεις Δόμος, 62003, ISBN 978-960-7217-35-6
Καταφύγιο Ἰδεῶν
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 72007, ISBN 978-960-7721-55-6
Ἀόριστη Ἑλλάδα – Κοντσέρτο γιὰ δύο ἀποδημίες
Ἐκδόσεις Δόμος, 21999, ISBN 978-960-7217-91-2



Ἡ κόκκινη πλατεία καὶ ὁ θεῖος Ἀρθοῦρος
Ἐκδόσεις Δόμος, 52006, ISBN 960-7217-33-0
Ἀνθολόγημα τεχνημάτων
Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 21993, ISBN 978-960-03-0604-0
Πείνα καὶ δίψα
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 51997, ISBN 978-960-333-078-3
Ἀλφαβητάρι τοῦ Νεοέλληνα (Ἀνθολόγιο)
Ἐκδόσεις Πατάκη, 92004, ISBN 960-378-533-4
Ἡ μεταφυσικὴ τοῦ σώματος – Σπουδὴ στὸν Ἰωάννη τῆς 
Κλίμακος
Ἐκδόσεις Δωδώνη, 1971
Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 32002, ISBN 978-960-7721-81-5
Ὀρθοδοξία καὶ Δύση στὴ Νεώτερη Ἑλλάδα
Ἐκδόσεις Δόμος, 62006, ISBN 978-960-7217-54-7
Ἀλφαβητάρι τῆς πίστης
Ἐκδόσεις Δόμος, 142006, ISBN 978-960-7217-38-7
Ἡ Ἀπολογητική
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 21975, ISBN 978-960-222-038-2
Ἐρωτικῶν Ἀμφιλογία ἢ περὶ λιβελλοπράγμονος μοναχοῦ
Ἐκδόσεις Δόμος, 1989
Ἀλήθεια καὶ ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 21997, ISBN 978-960-333-135-3
Ἐνάντια στὴ θρησκεία
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 32007, ISBN 978-960-8399-41-9
Ἡ κρίση τῆς προφητείας
Ἐκδόσεις Δόμος, 21988
Τὸ προνόμιο τῆς ἀπελπισίας
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 21973
Κεφάλαια Πολιτικῆς Θεολογίας
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 31983
Ἡ Νεοελληνικὴ Ταυτότητα
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 42001, ISBN 978-960-222-065-8
Κριτικὲς παρεμβάσεις
Ἐκδόσεις Δόμος, 41993, ISBN 978-960-7217-68-4



Τὸ κενὸ στὴν τρέχουσα πολιτική
Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 21992, ISBN 978-960-03-0434-3
Ἑλλαδικὰ προτελεύτια
Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 1992, ISBN 978-960-03-0869-3
Πολιτική Χρονογραφία 1: Χώρα ὑποχείρια παιγνίου
Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 1994, ISBN 960-03-1240-0
Πολιτική Χρονογραφία 2: Ἀπερισκέπτως αὐτόχειρες
Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 1994, ISBN 960-03-1241-9
Πολιτική Χρονογραφία 3: Κύκλος φαύλος στροβιλώδης
Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 1994, ISBN 960-03-1242-7
Ἀφελληνισμοῦ παρεπόμενα
Ἐκδόσεις Κάκτος, 22005, ISBN 978-960-382-611-8
Ἑλληνότροπος πολιτική
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 1996, ISBN 978-960-7233-90-5
Ἀντιστάσεις στὴν ἀλλοτρίωση
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 22008, ISBN 978-960-7721-12-9
Πολιτισμός, τὸ κεντρικὸ πρόβλημα τῆς πολιτικῆς
Ἐκδόσεις Κάκτος, 22005, ISBN 978-960-382-613-2
Ἰχνηλασία νοήματος
Ἐκδόσεις Λιβάνη, 1998, ISBN 978-960-236-911-1
Ἡ παρακμὴ ὡς πρόκληση
Ἐκδόσεις Λιβάνη, 1999. ISBN 978-960-14-0034-1
Ἑλληνικὴ ἑτοιμότητα γιὰ τὴν εὐρωπαϊκὴ ἑνοποίηση
Ἐκδόσεις Λιβάνη, 2000, ISBN 978-960-14-0186-7
Παιδεία καὶ γλώσσα (συλλογικὸ)
Ἐκδόσεις Πατάκη, 52003, ISBN 978-960-378-832-4
Ἡ Ἀριστερὰ ὡς Δεξιὰ – Ἡ Δεξιὰ ὡς παντομίμα
Ἐκδόσεις Πατάκη, 22001, ISBN 978-960-16-0025-3
Κομματοκρατία
Ἐκδόσεις Πατάκη, 32004, ISBN 978-960-16-0407-7
Εἰς μικρὸν γενναῖοι – Ὁδηγίες χρήσεως
Ἐκδόσεις Πατάκη, 2003, ISBN 978-960-16-0763-4
Προφορικὴ ἀμεσότητα
Ἐκδόσεις Ἰανός, 2003, ISBN 978-960-7771-79-7
Ἡ λογικὴ ἀρχίζει μὲ τὸν ἔρωτα



Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 22007, ISBN 978-960-8399-03-7
Κοινωνιοκεντρικὴ Πολιτική: Κριτήρια
Ἐκδόσεις Ἑστία, 2005, ISBN 978-960-05-1213-7
Μαχόμενη ἀνελπιστία
Ἐκδόσεις Ἑστία, 22007, ISBN 978-960-05-1299-1
Ἔπαινος ψήφου τιμωρητικῆς
Ἐκδόσεις Ἰανός, 2007, ISBN 978-960-7827-73-9
Ἡ κατάρρευση τοῦ πολιτικοῦ συστήματος στὴν Ἑλλάδα 
σήμερα
Ἐκδόσεις Ἰανός, 2008, ISBN 978-960-7827-89-0
Τὸ πολιτικὸ ζητούμενο στὴν Ἑλλάδα σήμερα
Ἐκδόσεις Ἰανός, 2009, ISBN 978-960-6882-07-4
 
ΕΧΟΥΝ ΜΕΤΑΦΡΑΣΤΕΙ:
 
Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους
στὰ ἀγγλικά: The Freedom of Morality
New York (SVP), 1984, ISBN 0-88141-028-4
στὰ γαλλικά: La liberté de la morale
Genève (Labor et Fides), 1983, ISBN 2-8309-0181-9
στὰ ἰταλικά: La libertà dell'Ethos
Bologna (Edizioni Dehoniane), 1984
στὰ ρουμανικά: Libertatea moralei
București (Editura Anastasia) 2002, ISBN 973-682-015-7
στὰ σερβικά: C o oδa Mopa a
Kpazyje : (Ka e u ), 2007, ISBN 978-86-84183-19-6
στὰ οὐκρανικά: C o oδa etocy

 ( x i itepa), 2003, ISBN 966-7888-40-1
Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης ἢ περὶ ἀπουσίας καὶ ἀγνωσίας 
τοῦ Θεοῦ
στὰ ἀγγλικά: On the absence and unknowability of God
London-New York (T. & T. Clark International), 2005,
ISBN 0-567-04532-3
στὰ γαλλικά: De l'absence et de l'inconnaissance de Dieu



Paris (Éditions du Cerf), 1971
στὰ ἰταλικά: Heidegger e Dionigi Areopagita
Roma (Città Nuova Editrice), 1995, ISBN 88-311-0105-6
Ignoranza e conoscenza di Dio
Milano (Editoriale Jaca Book), 1973
στὰ ρουμανικά: Heidegger și Areopagitul
București (Editura Anastasia), 1996, ISBN 973-9239-15-3
στὰ ρωσικά: Xaŭδezzep u Apeonazum, u u o  omcymcmβuu u 
eno aβaemocmu oza

Mock a (Pocc ), 2005
στὰ σερβικά: Xajδezer u uo ucuie Apeonazum
B κa a  (CB. C meo a Muporo m o ), 1997
στὰ σλοβενικά: Heidegger in Areopagit aii o Bozji odsotnosti in 
respoznatnosti
(Nova revija), 1991
Ἀλφαβητάρι τῆς πίστης
στὰ ἀγγλικά: Elements of Faith
Edinburgh (T. & T. Clark), 1991, ISBN 0-567-29190-1
στὰ γαλλικά: La foi vivante de l'Église
Paris (Éditions du Cerf), 1989, ISBN 2-204-03160-7
στὰ ἰταλικά: La fede dell'esperienza ecclesiale
Brescia (Queriniana), 1993, ISBN 88-399-0717-3
στὰ ρουμανικά: Abecedar al credin ei
București (Editura Bizantină), 1996, ISBN 973-96756-7-0
στὰ ρωσικά: Bepa ųepκ u
Mock a ( e p o z c  Pe ), 1992, ISBN 5-87078-001-2
στὰ σερβικά: A β u Bepe
Ho  Ca  ( ece a), 2008, ISBN 978-86-86117-15-1
Ὀρθοδοξία καὶ Δύση στὴ νεώτερη Ἑλλάδα
στὰ ἀγγλικά: Orthodoxy and the West
Brookline, Mass. (Holy Cross Orthodox Press), 2006, ISBN 1-
885652-81-X
στὰ ρουμανικά: Ortodoxie și Occident
București (Editura Bizantină), 1995, ISBN 973-96756-6-3



Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως
στὰ ἀγγλικά: Person and Eros
Brookline, Mass. (Holy Cross Orthodox Press), 2007, ISBN 978-1-
885652-88-1
στὰ γερμανικά: Person und Eros
Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht), 1982, ISBN 3-525-56250-0
στὰ ρουμανικά: Persona și Eros
București (Editura Anastasia), 2000, ISBN 973-9374-57-3
στὰ ρωσικά: pa oe: u ocm  u poc
Mock a (Pocc ), 2005, ISBN 5-8243-0647-8
στὰ σερβικά: u ocm  u poc
Ho  Ca  ( ece a), 2009, ISBN 978-86-86117-34-2
Μετα-νεωτερική Mετα-φυσική
στὰ ἀγγλικά: Postmodern Metaphysics
Brookline, Mass. (Holy Cross Orthodox Press) 2004, ISBN 1-
885652-80-1
Σχόλιο στὸ Ἆσμα ἀσμάτων
στὰ ἀγγλικά: Variations on the Song of Songs
Brookline, Mass. (Holy Cross Orthodox Press), 2005, ISBN 1-
885652-82-8
στὰ γαλλικά: Variations sur le Cantique des Cantiques
Paris (Desclée de Brouwer), 1992, ISBN 2-220-03273-6
στὰ ἰταλικά: Variazioni sul Cantico dei Cantici
Sotto il Monte (Servitium Editrice), 1997, ISBN 88-8166-044-X
στὰ οὐκρανικά: Bapıaųιï  me  Πıc ı Πıce
K  ( x i i epa), 2003, ISBN 966-7888-44-4
στὰ ρωσικά: Bapuaųuu  Πec  Πec eŭ
Mock a (Pocc ), 2005
Σχεδίασμα εἰσαγωγῆς στὴ φιλοσοφία
στὰ γαλλικά: Philosophie sans rupture
Genève (Labor et Fides), 1984, ISBN 2-8309-0046-4
στὰ σερβικά: Φu oco uja u  oβozyz a
B a κa a a (CB. C eo a M po o o ), 2000
στὰ οὐκρανικά: Hepo puβ a Φi ocoφi )



K ϊ  (Oc o ), 2000, ISBN 966-500-171-X
Ἀλήθεια καὶ ἑνότητα τῆς ἐκκλησίας
στὰ γαλλικά: Vérité et unité de l'Église
Grez-Doiceau: (Éditions Axios), 1989, ISBN 2-87296-000-7
στὰ ἰταλικά: Verità e unità della Chiesa
Milano-Schio (Cens-Interlogos), 1995, ISBN 88-8078-090-5
στὰ ρουμανικά: Adev rul și unitatea Bisericii
București (Editura Sophia), 2009, ISBN 978-973-136-129-1
Adev rul și unitatea Bisericii
Iași (Trinitas), 2008, ISBN 978-973-155-092-3
στὰ σερβικά: cmu a u jeδu cmβo ų κβe
Ho  Ca  ( ece a), 2003
στὰ ρωσικά: cmu a u eδu cmβo epκβu
Mock a (C o- ape o ck  pa oc a o-xp c a cκ  

c - ), 2006, ISBN 5-89100-064-4
Πείνα καὶ δίψα
στὰ ρουμανικά: Foamea și setea
București (Editura Anastasia), 2000, ISBN 973-9374-73-5
στὰ φινλανδικά: Nälkä ja Jano
Joensuu (Ortokirja), 1991, ISBN 951-95896-8-6
Ἡ μεταφυσικὴ τοῦ σώματος
στὰ σερβικά: Mema u uκa Te a
Ho  Ca  ( ece a), 2005, ISBN 86-86117-00-7
Συλλογὴ δοκιμίων
στὰ βουλγαρικά: Kpu ama kamo nreδu βuκame cmβo
Co  ( κ), 2002, ISBN 954-607-566-3
 
 

ΤΟ ΒΙΒΛΙΟ «ΠΡΟΤΑΣΕΙΣ ΚΡΙΤΙΚΗΣ 
ΟΝΤΟΛΟΓΙΑΣ» ΤΟΥ ΧΡΗΣΤΟΥ 
ΓΙΑΝΝΑΡΑ ΣΤΟΙΧΕΙΟΘΕΤΗΘΗΚΕ ΚΑΙ 
ΣΕΛΙΔΟΠΟΙΗΘΗΚΕ ΤΟ ΜΑΪΟ ΤΟΥ 2010 
ΣΤΟ «ΑΝΑΓΡΑΜΜΑ», ΜΕ ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ-
ΔΙΟΡΘΩΣΕΙΣ ΤΗΣ ΗΡΩΣ ΜΑΚΡΗ, 



1 Μιὰ θετικὴ προσέγγιση τοῦ τρόπου μὲ τὸν ὁποῖο κατανοοῦμε
τὸν «πυρήνα» ἢ τὴν ὑπόσταση τοῦ ὑποκειμένου, μπορεῖ νὰ βρεῖ ὁ
ἀναγνώστης στὶς ἀναλύσεις τοῦ ὅρου Self ποὺ χρησιμοποιεῖ στὶς
μελέτες του ὁ νευροφυσιολόγος Sir John Eccles ἢ τοῦ ὅρου Kern
ποὺ πρωτοχρησιμοποίησε ὁ Freud καὶ στὴ συνέχεια ὁ Lacan. Βλ.
ἐνδεικτικά: J.C. ECCLES, Facing Reality, Springer-Verlag
(Heidelberg Science Library) 1970.—Τοῦ ΙΔΙΟΥ, The Understanding
of the Brain, Mc Graw-Hill, New York 1973. — Karl POPPER-John
ECCLES, The Self and Its Brain, Springer-Verl., Heidelberg, Berlin,
London, New York, 1977. — Jacques LACAN, Le séminaire, livre XI:
Les quatres concepts fondamentaux de la psychanalyse, texte établi
par Jacques-Alain Miller, Paris (Éditions du Seuil) 1973.

2 Ἡ φυσικὴ ἐντύπωση δὲν συγκροτεῖ ὁπωσδήποτε γεγονὸς
σχέσης. Τὰ ζῶα ἔχουν ἐντυπώσεις, ἀλλὰ ὄχι καὶ σχέσεις. «Τὸ
ζῶο δὲν σχετίζεται μὲ τίποτα, δὲν ἔρχεται σὲ καμιὰ ἀπολύτως
σχέση. Γιὰ τὸ ζῶο ἡ σχέση του μὲ τὰ ἄλλα δὲν ὑπάρχει ὡς
σχέση»: MARX, Die deutsche Ideologie, στὶς Frühschriften, ἔκδ.
Landshut, Stuttgart (Kröner-Verl.) 1971, σελ. 357.

3 LACAN, ὅ.π., σελ. 180: C'est la libido, en tant que pur instinct de
vie c'est-à-dire de vie immortelle, de vie irrépressible, de vie qui n'a
besoin, elle, d'aucun organe, de vie simplifiée et indestructible.

4 Οὕτως εἰκόνας τῶν ὁρωμένων πραγμάτων ἡ ὄψις ἐνέγραψεν ἐν
τῷ φρονήματι: ΓΟΡΓΙΑΣ, Frgm. 11(17), Diels-Kranz II, σελ. 293,
20.

5 Frgm. 142, Diels-Kranz II, σελ. 170.

6 Περὶ ψυχῆς Γ7, 431a 16-17—Γ8, 432a 10-14.

7 Βλ. ECCLES, Facing Reality, σελ. 44-46, 65-66, 80-84, 90-96.



—Τοῦ ΙΔΙΟΥ, Objectivity in the neurobiological sciences: The dialogue
between philosophers on the mind-brain problem, Πρακτικὰ τοῦ Γ΄
Διεθνοῦς Ἀνθρωπιστικοῦ Συνεδρίου, Ἀθήνα (Ἔκδ. Ἑλλην. Ἀνθρωπ.
Ἑταιρείας) 1977.

8 POPPER, Indeterminism is not enough, «Encounter» 40 (1973) σελ.
20-26.—Ἐπίσης, POPPER-ECCLES, Das Ich und sein Gehirn,
München-Zürich (Piper-Verl.) 1982, σελ. 637 κ.ἑ.

9 ECCLES, Objectivity... καὶ Facing Reality, σελ. 174-175, Das Ich und
sein Gehirn, σελ. 448.

10 Γ. ΚΟΝΤΟΠΟΥΛΟΥ, Οἱ φυσικοὶ νόμοι στὸ σύμπαν. «Μνήμη»
Γεωργ. Πετρόπουλου, τόμος Β΄, Ἀθήνα (Ἐκδ. Σάκκουλα) 1984,
σελ. 36.

11 Βλ. M. D. PAPAGIANNIS (editor), Strategies for the Search for Life
in the Universe, Reidel, Dordrecht - Holland, Boston - U.S.A., 1980.
—M. REES, Our Universe and Others, Quarterly Journal of Royal
Astronom. Society, 33 22/109, 1981.

12 Le Séminaire XI, σελ. 23.

13 Ökonomisch-philosophische Manuskripte (1844), Marx-Engels-Werke,
(O) Berlin (Dietz-Verl.). Ergänzungsband, I. Teil, σελ. 517.

14 Die deutsche Ideologie, στὶς Frühschriften, σελ. 357.

15 Βλ. Χρ. ΓΙΑΝΝΑΡΑ, Ὀρθὸς λόγος καὶ κοινωνικὴ πρακτική,
Ἀθήνα (Ἐκδ. «Δόμος») 1984, σελ. 66-69, ὅπου οἱ σχετικὲς
παραπομπές.



16 The Open Society and its Enemies, τόμος II, ἑλλ. μτφρ. Εἰρήνης
Παπαδάκη, Ἀθήνα (Ἐκδ. «Δωδώνη») 1982, σελ. 312.

17 Ökon.-phil. Manuskripte, σελ. 462 κ.ἑ.

18 Die deutsche Ideologie, στὶς Frühschriften, σελ. 349.

19 Die deutsche Ideologie, στὶς Frühschriften, σελ. 348.

20 Die deutsche Ideologie, στὶς Frühschriften, σελ. 349.

21 Die deutsche Ideologie, στὶς Frühschriften, σελ. 358.

22 Die deutsche Ideologie, στὶς Frühschriften, σελ. 357.

23 Das Kapital, (O) Berlin (Dietz-Verl.) 1957, τόμος I, σελ. 76.

24 Das Kapital, τόμος I, σελ. 76 κ.ἑ.

25 Das Kapital, τόμος I, σελ. 78.

26 Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, στὶς Frühschriften,
σελ. 207.

27 Ἠθικὰ Νικομάχεια 5,8, 1133α 16-18 καὶ 8-10.

28 ὅ.π., 19.

29 ὅ.π., 19-24.



30 ὅ.π., 1133β 16-18.

31 ὅ.π., 1133α 30, 31.

32 Τὴν «κατοχύρωση» τῆς συντομογραφικῆς αὐτῆς παρουσίασης
τῶν ἀπόψεων τοῦ Αὐγουστίνου καὶ τῶν σχολαστικῶν, μὲ
παραπομπὲς στὰ κείμενα ἀλλὰ καὶ σὲ δευτερεύουσα
βιβλιογραφία, μπορεῖ νὰ βρεῖ ὁ ἀναγνώστης στὰ βιβλία μου:
Σχεδίασμα Εἰσαγωγῆς στὴ Φιλοσοφία, Ἀθήνα (Ἐκδόσεις
«Δόμος») 2002.—Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, Ἀθήνα (Ἐκδ.
«Δόμος») 2006, § 71 κ.ἑ.

33 Das Kapital, τόμος I, σελ. 85: Οἱ παλαιὲς ἐκεῖνες κοινωνικὲς
ὀργανώσεις τῆς παραγωγῆς εἶναι, σὲ σύγκριση μὲ τὴν ἀστικὴ
κοινωνία, ἐξαιρετικὰ ἁπλούστερες καὶ διαφανέστερες.
Στηρίζονται ὅμως εἴτε στὴν ἀνωριμότητα τοῦ ἀνθρώπου ὡς
ἀτόμου, ποὺ δὲν ἔχει ἀκόμα ἀποκόψει τὸν ὀμφάλιο λῶρο ποὺ τὸν
συνδέει μὲ τοὺς συνανθρώπους του σὲ μιὰ πρωτόγονη φυλετικὴ
κοινωνία, εἴτε σὲ ἄμεσες σχέσεις ἐξάρτησης. Μποροῦν νὰ
γεννηθοῦν καὶ νὰ ἰσχύσουν μόνο ὅταν ἡ ἀνάπτυξη τῆς
παραγωγικῆς δύναμης τῆς ἐργασίας δὲν ἔχει ξεπεράσει ἕνα
χαμηλὸ στάδιο καὶ τὴ συνακόλουθη δέσμευση τῶν σχέσεων στὰ
πλαίσια τῆς ὑλικῆς διαδικασίας τῆς ζωῆς τῶν ἀνθρώπων μεταξύ
τους καὶ μὲ τὴ φύση. Αὐτὴ ἡ πραγματικὴ δέσμευση ἀντανακλᾶται
ἰδεατὰ στὶς ἀρχαῖες φυσικὲς καὶ λαϊκὲς θρησκεῖες.

34 Das Kapital, τόμος II, Μέρος τρίτο, Κεφ. 18 II, σελ. 359-360.

35 Das Kapital, τόμος I, σελ. 85.

36 Die deutsche Ideologie, στὶς Frühschriften, σελ. 347.

37 Ἡ ἰδεαλιστικὴ αὐτὴ σχηματοποίηση δὲν ἀπουσιάζει καὶ ἀπὸ τὴ



σκέψη τοῦ Μάρξ. Ἀμέσως πρὶν ἀπὸ τὴ διατύπωση ποὺ
σχολιάζουμε, γράφει: «Ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο παράγουν οἱ
ἄνθρωποι τὰ μέσα τῆς ζωῆς τους, ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὴ
διαθεσιμότητα τῶν μέσων ζωῆς καὶ τὴ δυνατότητα ἀναπαραγωγῆς
τους. Αὐτὸς ὁ τρόπος τῆς παραγωγῆς δὲν πρέπει νὰ θεωρηθεῖ
ἀποκλειστικὰ ὅτι ἀποτελεῖ τὴν ἀναπαραγωγὴ τῆς φυσικῆς
ὕπαρξης τῶν ἀτόμων. Εἶναι πολὺ περισσότερο μιὰ καθορισμένη
μορφὴ δραστηριότητας αὐτῶν τῶν ἀτόμων, ἕνας καθορισμένος
τρόπος ἐξωτερίκευσης τῆς ζωῆς τους, ἕνας καθορισμένος τρόπος
ζωῆς τῶν ἀτόμων».

38 Παναγ. ΚΟΝΔΥΛΗ, Ἡ κριτικὴ τῆς μεταφυσικῆς στὴ νεότερη
σκέψη, Ἀθήνα («Γνώση») 1983, σελ. 167.

39 Γιὰ κάποια συμβολή μου στὸ πρόβλημα, ὁ ἀναγνώστης μπορεῖ
νὰ ἀνατρέξει στὸ βιβλίο μου: Ὀρθὸς λόγος καὶ κοινωνικὴ
πρακτική, Ἀθήνα («Δόμος»), 2006.

40 Mein Weltbild, 1934, σελ. 168.

41 The Open Society..., τόμος II, ἑλλην. μτφρ. σελ. 32-33.


