
Χρήστου Γ ιανναρα

Τό πραγματικό καί τό φαντασιώδες 
στήν Πολιτική Οικονομία

Πρώτη έκδοση, Σεπτέμβριος 1989

ISBN 960-7217-14-4

© Christos Yannaras, 84 Plastira St.,
171 21 Nea Smyrni - Athens, Greece.

© Γιά τήν έλληνική γλώσσα: Εκδόσεις ((Δόμος».

Στοιχειοθεσία: «Λύχνος ΕΠ Ε », Πλ. Θεάτρου 24, ’Αθήνα 
Φιλμογράφηση: ’Αφοί Πίνα ΟΕ, Σόλωνος 130, ’Αθήνα 

’ Εκτύπωση: « ’Όλβος Ε Π Ε », Νικομήδους 19, Κολοκυνθοΰ 
Βιβλιοδεσία: Σπ. Σγαρδέλης, Δερβενίων 42, ’Αθήνα

ΕΚΔΟ ΣΕΙΣ «ΔΟΜΟΣ», Μαυρομιχάλη 16,106 80 ’ Αθήνα, τηλ. 360 55 32



Χρήστου Γιανναρα

Τό πραγματικό 

καί τό φαντασιώδες 

στήν Πολιτική Οικονομία

Εκδόσεις Δόμος





ΠΡΟΛΟΓΟΣ

Τό βιβλίο αύτό είναι μιά άπόπειρα φιλοσοφικής παρέμβασης 
στον χώρο τής Πολιτικής Οικονομίας. Δέν είναι γραμμένο άπό 
οικονομολόγο, καί έπομένως δέν παρεμβαίνει μέ φιλοσοφικά 
συμπεράσματα ή desiderata άπό μιά έξειδικευμένη γνώση τής 
οικονομικής έπιστήμης καί πρακτικής. Επ ιχειρεί μιάν «εξω- 
θεν» πρόσβαση: δοκιμάζει τις δυνατότητες «διείσδυσης» του 
φιλοσοφικού λόγου στήν άντίληψη γιά τήν πραγματικότητα 
καί τή χρήση τής πραγματικότητας πού προϋποθέτει σήμερα ή 
οικονομική έπιστήμη.

Μιλάμε γιά «διείσδυση», έπειδή οί έπιστημονικές προδια­
γραφές τής σύγχρονης Πολιτικής Οικονομίας μοιάζουν νά άπο- 
κλείουν κάθε όντολογικό προβληματισμό, κάθε έρώτημα ή ερμη­
νευτική πρόταση πού ύπερβαίνει τή χρηστική έκδοχή τής πρα­
γματικότητας. Τόσο ό ώφελιμισμός, ή ήδονιστική φιλοσοφία 
καί ό κανονιστικός ορθολογισμός άπ’ δπου άντλοΰν —δπως 
κοινά άναγνωρίζεται— τή λογική τών θεωριών τους οί πρώ­
τοι άστοί οικονομολόγοι, δσο καί ό ιστορικός ύλισμός τού 
Μάρξ καί τών μαρξιστών, θέλουν νά άποκλείουν κάθε ύπέρβα- 
ση τής φαινομενολογίας στήν περιγραφή, άνάλυση καί έρμη­
νεία τής πραγματικότητας.

Οί σελίδες πού άκολουθοΰν φιλοδοξούν άκριβώς νά κατα­
δείξουν δτι ενας τέτοιος άποκλεισμός είναι στήν πράξη άδύνα- 
τος. Γ ιατί ή χρήση τοΰ κόσμου, τών ύλικών δεδομένων τής 
πραγματικότητας, εϊναι πάντοτε γιά τόν άνθρωπο μιά ελλογη 
χρήση, άφοΰ — είτε τό θέλει, είτε δχι — εϊναι προικισμένος 
μέ νοΰ καί λόγο. Καί Ιλλογη χρήση σημαίνει προσωπική σχέ­
ση, δηλαδή: αύτεπίγνωση τοΰ ύποκειμένου πού άναλαμβάνει



8 Πρόλογος

τή χρήση, καί άπόδοση μιάς σημασίας ή νοήματος στό χρηστι­
κό άντικείμενο. Δέν ύπάρχει ένδεχόμενο άλογης ή ά-νόητης 
σχέσης. Συνειδητά ή άνεπίγνωστα ό άνθρωπος άποδίδει πάν­
τοτε κάποιο νόημα στά πράγματα και στή χρήση τών πραγμά­
των, νοηματοδοτεΐ καί τούς δυο ορούς κάθε σχέσης: τήν ιδια 
του τήν ύπαρξη καί τήν άντι-κείμενη πραγματικότητα.

' Η άντίληψη πού εχουμε γιά τήν ύποκειμενική μας ύπαρξη 
καί γιά τήν ύπαρξη τοϋ κόσμου, τό νόημα πού τούς άποδίδου- 
με, καθορίζει τό είδος τής σχέσης μας μέ τά πράγματα καί 
τούς συνανθρώπους μας. ’Αποκλείεται νά άποσυνδέσουμε τήν 
οικονομική ή πολιτική συμπεριφορά άπό τό «κοσμοείδωλο» 
καί τις άνθρωπολογικές άντιλήψεις κάθε έποχής — όπως άπο- 
κλείεται νά άποσυνδέσουμε άπό τό «κοσμοείδωλο» τοΰ άνθρώ­
που καί τήν τέχνη του ή τήν ήθική του. Καί ή έμπειρική αύτή 
πιστοποίηση προσφέρεται γιά έπαλήθευση καί μέσω τής μαρ­
τυρίας τών κειμένων : Οί άπόψεις, λ.χ., τοΰ ’Αριστοτέλη γιά 
τό νόμισμα, τή λειτουργία τής άγοράς ή τήν οργάνωση τής 
πολιτείας μένουν έρμηνευτικά έκκρεμεϊς ή έλλειπτικές, άν άγνο- 
ήσουμε τήν άριστοτελική κοσμολογία καί άνθρωπολογία. Τό 
ίδιο ισχύει καί στήν περίπτωση τοΰ Θωμά ’Ακινάτη — πού τό 
δικό του «κοσμοείδωλο» διαμορφώνει τή νεώτερη εύρωπαϊκή 
οικονομία καί πολιτική.

' Η τελευταία αύτή άφοριστική άξιολόγηση τής έπίδρασης τοΰ 
Θωμά ’Ακινάτη είναι συμπέρασμα, άλλά καί ή θεμελιωδέστε- 
ρη πρόκληση άπό τήν άνάλυση πού επιχειρεί αύτό έδώ τό 
βιβλίο. Ά ν  ό Νεύτων μετέβαλε ριζικά τή «φυσική» τοΰ θωμι- 
στικοΰ κοσμοειδώλου, άφησε δμως άθικτη τή «μεταφυσική» 
του — τή νοηματοδότηση τής πραγματικότητας άπό τόν Ά κι- 
νάτη. Καί τό άκόμα παραδοξότερο: έξίσου άθικτη άφησε τή 
θωμιστική νοηματοδότηση τοΰ πραγματικοΰ καί ό νεώτερος



Πρόλογος 9

άθεϊσμός στις ποικίλες μορφές του. Ό  άναχρονιστικός έγκλω- 
βισμός τών σύγχρονων κοινωνικών επιστημών, καί ιδιαίτερα 
τής Πολιτικής Οικονομίας, στή νευτώνεια άντίληψη τής πρα­
γματικότητας — παρά τις κοσμογονικές άλλαγές στή σύγχρο­
νη φυσική καί έπιστημολογία — προδίδει τήν άμηχανία ή άδυ- 
ναμία τών οικονομολόγων οχι νά παρακολουθήσουν τις έξελί- 
ξεις τής έπιστήμης, άλλά νά διαγνώσουν τή διαφορετική νοη­
ματοδότηση τής πραγματικότητας προς τήν οποία οδηγούν 
αύτές οί έξελίξεις.

* Η μηχανιστική έκδοχή λειτουργίας τής οικονομίας, ή ολι­
στική Θεώρηση τών κοινωνικών φαινομένων καί ή προγραμμα­
τική έξομοίωση τών ύποκειμενικών διαφορών, ή πίστη στήν 
αύτόνομη κανονιστική λογική του «φυσικού δικαίου» ή τοΰ 
«κοινωνικού συμβολαίου», ή προτεραιότητα τής χρηστικής έκ- 
μετάλλευσης καί οχι τής προσωπικής δημιουργικής σχέσης στήν 
παραγωγική διαδικασία, εϊναι πτυχές ένός άφετηριακοΰ τρόπου 
έκδοχής τής πραγματικότητας. Τρόπου πού διαιωνίζει τήν ιδια 
Θωμιστική νοηματοδότηση τοΰ ύπαρκτοΰ, άπό τόν μεσαίωνα 
ώς σήμερα, παρά τήν ποικιλία τής έναλλαγής φιλοσοφικών 
ρευμάτων καί έπιστημονικών «παραδειγμάτων».

Σίγουρα, τό «παράδειγμα» πού υιοθετούν οί φυσικές έπι- 
στήμες στήν έποχή μας, άπό τήν πρώτη κιόλας έμφάνιση τής 
κβαντομηχανικής, δέν άφήνει περιθώρια γιά τή θωμιστική καί 
νευτώνεια έκδοχή τής πραγματικότητας. Κι δμως οί κοινωνι­
κές έπιστήμες, καί ειδικότερα ή Πολιτική Οικονομία, έμμέ- 
νουν σέ αύτή τήν έκδοχή. ’Ίσως γιατί τά δεδομένα τών φυσι­
κών έπιστημών, παρ ’ δλο πού οδηγούν σέ μιά καινούργια κο­
σμοαντίληψη καί διαφοροποιούν ριζικά τή μεθοδολογία τής 
πρόσβασης στή γνώση, σταματούν στά δρια τής νοηματοδότη- 
σης τού ύπαρκτοΰ. Ένώ οί κοινωνικές έπιστήμες άρχίζουν 
άπό αύτή τή νοηματοδότηση.



10 Πρόλογος

Αύτό σημαίνει, οτι γιά νά μεταβληθεϊ ή άνθρώπινη στάση 
άπέναντι στήν πραγματικότητα, νά φωτιστεί τό πραγματικό ή 
φαντασιώδες περιεχόμενο τοΰ νοήματος πού τής άποδίδουμε, 
δέν άρκοΰν τά συμπεράσματα τής έπιστήμης — όπως είναι 
φανερό πώς δέν άρκοΰν κα'ι οί ήθικές άρχές, οί άξιολογικες 
διαβαθμίσεις ή τά ιδεολογικά σχήματα. Δέν άρκοΰν, γιατί οί 
σχέσεις μας μέ τήν πραγματικότητα δέν εϊναι θεωρητικές, ιδε­
ολογικές ή ήθικές. Εϊναι σχέσεις πού άνταποκρίνονται σέ συγ­
κεκριμένες άνάγκες. Όταν οί άνάγκες μας περιορίζονται σέ 
μόνη τή χρήση τοΰ κόσμου, στήν καταναλωτική άποκλειστικά 
άπαίτηση, τότε εύκολα γλιστράμε σέ μιά φαντασιώδη άντι- 
κειμενοποίηση τοΰ ύπαρκτοΰ, ύπηρετική τής χρηστικής μονο­
μέρειας — δσο κι άν άντιλέγουν στή φαντασιώδη έκδοχή μας 
τά συμπεράσματα τής έπιστήμης.

Μόνο μιά άλλαγή στις προτεραιότητες τών άναγκών, μιά 
διαφορετική νοηματοδότηση τής άνθρώπινης ύπαρξης καί τής 
άνθρώπινης πράξης, μπορεί νά μεταβάλει καί τις σχέσεις μας 
μέ τήν πραγματικότητα — τις παραγωγικές, καταναλωτικές, 
άνταλλακτικές μας σχέσεις. Ά ν  ή θεωρία καί πρακτική τής 
Πολιτικής Οικονομίας έμφανίζει σήμερα κάποια πραγματικά 
άδιέξοδα, οφείλουμε τουλάχιστον νά διερωτηθοΰμε, μήπως οί 
ένδεχόμενες λύσεις δέν έξαντλοΰνται στή λογική τών ορθολο­
γικών «βελτιώσεων». Μήπως τά άδιέξοδα άντανακλοΰν μιά 
σύγχυση τοΰ πραγματικοΰ μέ τό φαντασιώδες, σύγχυση τοΰ 
νοήματος πού άποδίδουμε σήμερα στήν ίδια μας τήν ύπαρξη 
καί στήν καθημερινή μας πράξη.

Τό βιβλίο αύτό θέλει νά εϊναι μιά μικρή συμβολή στή θέση 
καί διασάφηση τοΰ καίριου αύτοΰ έρωτήματος.

’ Ιανουάριος 1989
X. Γ.



ΠΕΡΙΕΧΟΜ ΕΝΑ

1. Τό έπιστημολογικό πρόβλημα τής Πολιτικής Οικο­
νομίας ........................................................ .............................. 13

2. 'Ο  ρόλος τών άνθρωπολογικών άντιλήψεω ν...............  21

3. Ο ί περιορισμοί στήν ερευνά τών άνθρωπολογικών
άντιλήψεω ν............................................................................  27
α. Ή παραδειγματική άνάλυση τοΰ Μάξ Βέμπερ....................  27
β. Τά κενά του παραδείγματος Βέμπερ.................................... 36

4. 'Η  γενεαλογία τής οικονομικής έπιστημολογίας: οί
άξιωματικές καταβολές...................................................... 47

5. Τά θεωρητικά κενά τής οικονομικής έπιστημολογίας 57
α. Οί άναγωγικές άφαιρέσεις....................... ............................  57
β. Ή προσδιοριστία τοΰ συμφέροντος........................................ 59
γ. Ή άνέφικτη «άντικειμενικότητα» τής άξίας........................  61
δ. Έ  τελεολογία τής παραγωγής..............................................  67
ε. Ή έλευθερία τών έπιλογών...................................................  72
ς. Οί φαντασιώδεις συσχετισμοί...............................................  76

6. ' Η πρακτική άποτελεσματικότητα τής οικονομικής
έπιστημολογίας.....................................................................  83
α. Οΐ διαπιστώσεις................................................... ................  83
β. Τό έρώτημα γιά τις αιτίες ...................................................  86

7. Τά πραγματικά άδιέξοδα.................................................  97
α. 'Η αυτονόμηση τής οικονομίας...............  .............................. 97
β. Ή κατανάλωση ώς αυτοσκοπός.............................................  102
γ. Ό αύταρχισμός τοΰ «συστήματος»........................................ 110
8. Τό άτελέσφορο τής έπανάστασης.........................................  117



8. Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου τής οικονομικής έπιστη­

12 Περιεχόμενα

μολογίας .............................................. ..... ...................... 129
α. Πολιτική Οικονομία ή ό πολιτισμός του Διαφωτισμού......  129
β. Τό όντολογικό κενό.......................... ...................................  147
γ. Οί θεολογικές ρίζες του κενοΰ.............................................  162

9. Αιτιώδεις συσχετισμοί.................................................  185
α. «Πατερναλισμός» καί έξατομίκευση.....................................  187
β. Θρησκευτική νοησιαρχία καί οικονομικός ορθολογισμός....... 189
γ. Θρησκευτικός καί οικονομικός ώφελιμισμός........................  193
δ. Φυσικό δίκαιο........................................................................  201
ε. ’Αθεϊσμός καί άνάπτυξη........................................................  212

10. Συμπερασματική πρόταση............................................ 223
α. Θετικές καί άντιθετικές προδιαγραφές.................................  223
β. Ερμηνευτική εμβέλεια..........................................................  232
γ. Συστηματική άντιστοιχία.....................................................  244
δ. Επιστημολογική έπάρκεια.......................................... *........  264

'Αλφαβητικό ευρετήριο..................................................................  287



1.

ΤΟ ΕΠΙΣΤΗΜ ΟΛΟΓΙΚΟ ΠΡΟΒΛΗΜΑ 
ΤΗ Σ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΟΙΚΟΝΟΜΙΑΣ

'Η  Πολιτική Οικονομία είναι μιά έπιστήμη τής άνθρώπινης 
συμπεριφοράς. Συγκεκριμένα, έκείνης τής συμπεριφοράς πού 
έχει σχέση μέ τήν παραγωγή, διαχείριση, διανομή ή άνταλλα- 
γή ύλικών άγαθών καί κοινωνικών ύπηρεσιών. Άναφέρεται ή 
Πολιτική Οικονομία σέ κάθε εϊδος άνθρώπινης ένέργειας πού 
εϊναι άξιόμισθη — άσχετα άν άμείβεται μέ χρήμα— έπειδή 
συμβάλλει στήν κοινή τοΰ «οίκου νομήν», δηλαδή σέ έκείνη τή 
διανομή-κατανομή εύθυνών και ύποχρεώσεων πού κάνει δυνα­
τή τήν άνθρώπινη πολιτική συμβίωση — τή συμβίωση στον 
εύρύτερο «οϊκο» τής πόλης-πολιτείας, δπου κοινωνοΰνται ορ­
γανωμένα οί άνάγκες. Ώς έπιστήμη λοιπόν τής άνθρώπινης 
οικονομικής συμπεριφοράς, ή Πολιτική Οικονομία έχει μιά θέση 
άνάμεσα στις λεγάμενες κοινωνικές έπιστήμες ή έπιστήμες 
τοΰ άνθρώπου.

Γιά νά οργανωθεί σέ έπιστήμη ή σπουδή τής οικονομικής 
συμπεριφοράς, βασίζεται ύποχρεωτικά στήν παρατήρηση τής 
φαινόμενης συμπεριφοράς — περιορίζεται στήν κοινωνική φαι­
νομενολογία, στο φαινόμενο «μέρος» τών άνθρώπινων οικονο­
μικών σχέσεων. Ά ν  ή παρατήρηση οδηγήσει στον προσδιορι­
σμό φαινομένων οικονομικής συμπεριφοράς πού έπαναλαμβά- 
νονται σταθερά κάτω άπό τις ίδιες πάντοτε συνθήκες, τότε 
μποροΰν νά διατυπωθούν κανόνες αίτιακής συσχέτισης συνθη­
κών και φαινομένων — νά άρθρωθεΐ σέ λογικό σύστημα ή 
άλληλεξάρτηση αιτίων καί αίτιατών τής οικονομικής συμπερι-



14 Τό έπιστημολογικό πρόβλημα

φοράς. Καί τότε άνοίγεται ή δυνατότητα γιά τή θετική πρό­
βλεψη, πού καταξιώνει χρηστικά τόν έπιστημονικό χαρακτήρα 
τής οικονομίας.

"Ομως, στή διάρκεια τών δύο αιώνων τής ιστορίας της, ή 
Πολιτική Οικονομία δέν άρκέστηκε στόν ρόλο τής φαινομενο­
λογικής έπιστήμης. Επιχείρησε νά εισαγάγει τήν έπιστημο­
νική μέθοδο καί στόν χώρο τών κινήτρων ή κριτηρίων τής 
οικονομικής συμπεριφοράς τών άνθρώπων. Ζήτησε νά προσδι­
ορίσει τήν καταγωγή τών οικονομικών φαινομένων, νά άναγά- 
γει σέ σταθερές άρχές τά κίνητρα τής συμπεριφοράς ή τις 
άντικειμενικές συνθήκες πού διαμορφώνουν αύτά τά κίνητρα. 
Νά διατυπώσει καί έδώ νόμους σύνδεσης σταθερών αιτίων μέ 
σταθερά άποτελέσματα.

Δυο αιώνες τώρα, σχολές καί προτάσεις έπιστημονικής έρ- 
μηνείας του οικονομικού βίου καί, κατά συνέπεια, έπιστημονι- 
κοΰ έλέγχου καί προγραμματισμού τών οικονομικών φαινομέ­
νων διαδέχονται ή μία τήν άλλη. Kt όμως, ταυτόχρονα, δέν 
ύπάρχει βιβλίο οικονομικής θεωρίας πού νά μήν άναγνωρίζει 
— εστω καί παρεκβατικά ή παρενθετικά— τήν άπροσδιοριστία 
τών κινήτρων, τού ρόλου τής άτομικής καί κοινωνικής ψυχο­
λογίας, τών άξιολογικών προκαταλήψεων καί τών ήθικών έπι­
λογών στή διαμόρφωση τής οικονομικής συμπεριφοράς. Θά 
θυσιάσει κανείς τήν άκρίβεια ή τήν έντιμότητα τής παρατήρη­
σης, άν άρνηθεϊ οτι τόσο ή ψυχολογία καί άξιολογία, όσο καί 
τά ηθικά κίνητρα, ύποτάσσονται δύσκολα ή καθόλου στις «στα­
θερές» τών μετρήσεων καί τών θετικών προσδιορισμών τής 
έπιστήμης.

Έ τσ ι ή έπιστήμη τής οικονομίας μοιάζει νά ταλαντεύεται 
έξακολουθητικά άνάμεσα στόν θετικισμό τής άκριβοΰς προσδι- 
οριστικής μεθόδου καί στήν άπροσδιοριστία τής δυναμικής τών 
άνθρώπινων σχέσεων. Δρόμοι διαφυγής άπό τό δίλημμα έχουν



Τό έπιστημολογικό'πρόβλημα 15

έμφανιστεϊ πολλοί: Ή άπομόνωση καί γενίκευση μιας άπο- 
σπασματικής άλλά σταθερής συμπτωματολογίας, ή έμμονή στήν 
προσπάθεια ορθολογικού καθορισμού τής «σωστής» ή «έσφαλ- 
μένης» οικονομικής συμπεριφοράς, ή υιοθέτηση μεταφυσικών 
σχημάτων ντετερμινισμού τών οικονομικών σχέσεων, ή άφαι- 
ρετική έκδοχή τών διακυμάνσεων στις οικονομικές σχέσεις καί 
ή άνάλυση τους μέ τή βοήθεια τής μαθηματικής συμβολικής — 
καί πολλοί άλλοι δρόμοι διαφυγής.

Σίγουρα, δέν μπορεί νά άγνοήσει κανείς καί κάποια λαμπρά 
δείγματα μιας «φιλοσοφίας τής οικονομίας», πού διασώζουν 
τήν έγρήγορση στον εύρύτερο άνθρωπολογικό προβληματισμό 
στον όποιο μάς ύποχρεώνει ή μελέτη τής οικονομικής συμπε­
ριφοράς. Όπως καί συστηματικές κοινωνιολογικές μελέτες, 
πού διερευνούν τις συγκεκριμένες συνθήκες διαμόρφωσης τόσο 
τών οικονομικών θεωριών οσο καί τών ίδιων τών οικονομικών 
φαινομένων — προσπάθειες έρμηνείας τών κριτηρίων καί άξι- 
ολογήσεων πού έπηρεάζουν τή λειτουργία τής οικονομίας. Θά 
τολμούσε ώστόσο νά ίσχυρισθεΐ κανείς οτι ή φιλοσοφική έγρή­
γορση καί ή κοινωνιολογική ερευνά, δσο κι άν βρίσκουν μιάν 
άξιοπρεπή θέση στις ύποσημειώσεις τών οικονομικών μελε­
τών, λειτουργούν μάλλον ένοχλητικά γιά τούς οικονομολόγους, 
στο ποσοστό πού ύπενθυμίζουν ένεργά τήν άπροσδιοριστία τής 
δυναμικής τών άνθρώπινων σχέσεων, δπως καί τών κινήτρων 
καί αιτίων πού διαμορφώνουν τις σχέσεις — ένσαρκώνουν δη­
λαδή μιά διαρκή άμφισβήτηση τού έπιστημονικοΰ θετικισμού 
τής οικονομίας.

' Η άπροσδιοριστία τής δυναμικής τών άνθρώπινων σχέσεων 
καί — κυρίως— ό ήθικός χαρακτήρας (μέ τήν πρωταρχική ποιο­
τική καί δχι νομική σημασία τής λέξης ήθος) τών παραγόντων 
πού διαμορφώνουν τά κριτήρια καί κίνητρα τών σχέσεων, συν- 
ιστά μιάν άναμφισβήτητα πραγματική-έμπειρική διαπίστωση.



16 7ο έπιστημολογικό πρόβλημα

Άλλά, παρά τόν πραγματικό -έμπειρικό χαρακτήρα αύτής τής 
άπροσδιοριστίας, δέν έχει διαφανεΐ στόν ορίζοντα τής οικονο­
μικής έπιστήμης έκείνη ή έπαναστατική άλλαγή μεθοδολογίας 
καί νοο-τροπίας, πού στόν χώρο τών φυσικών έπιστημών του 
αιώνα μας άναθεμελίωσε τόσο τή μέθοδο οσο καί τήν πρακτι­
κή τής ερευνάς μέ βάση, άκριβώς, τήν άπροσδιοριστία καί τή 
σχετικότητα.

Παραμένοντας δέσμια τής φαινομενολογίας καί του ορθο­
λογισμού τών αίτιακών συσχετίσεων, ή έπιστήμη τής οικονο­
μίας έμφανίζεται καθηλωμένη στις προϋποθέσεις τής καρτεσι­
ανής καί νευτώνειας έπιστημολογίας. Δέσμια, δηλαδή, μιας 
«παραστατικής» μεθοδολογίας — έκείνης τής άντίληψης ή στά­
σης πού γιά νά κατορθώσει τή γνώση τής πραγματικότητας 
προϋποθέτει οπωσδήποτε τήν «άκινητοποίηση» του δυναμικού 
γίγνεσθαι σέ συγκεκριμένες «σταθερές», ικανές νά άναπαραστα- 
θοΰν κυρίως μέ τή βοήθεια μαθηματικών-ποσοτικών μετρή­
σεων.

Τό γοητευτικό πλεονέκτημα τής «παραστατικής» ή «άνα- 
παραστατικής» μεθόδου είναι ότι προσφέρει στόν άνθρωπο τήν 
ικανοποίηση καί τή σιγουριά πώς κατέχει τή γνώση μέ μόνη 
τή διανοητική του ικανότητα. Ό τι γνωρίζει μέ τρόπο θετικό 
καί έγκυρο τήν πραγματικότητα, έπειδή μπορεί νά τήν μετα­
γράφει σέ καθορισμένα καί σταθερά έννοιολογικά «σημαίνοντα», 
πού κατανοοΰνται ομοιόμορφα άπό κάθε ύποκειμενική νόηση 
έξασφαλίζοντας τήν ψευδαίσθηση τής «άντικειμενικότητας». 
Καί πιστεύοντας οτι γνωρίζει τήν πραγματικότητα μέσω τής 
σημειολογικής μεταγραφής της, έκδέχεται ό άνθρωπος τά δεδο­
μένα τής πραγματικότητας ώς άντικείμενα πού τά έξουσιάζει
— ή λογική του τού έξασφαλίζει μιά έξουσιαστική κυριαρχία 
πάνω στήν πραγματικότητα καί μιά χρηστική έκμετάλλευση 
τής πραγματικότητας.



Τό έπιστημολογικό πρόβλημα 17

Θά μπορούσε νά ίσχυρισθεΐ κανείς δτι ή έπιστημολογική 
έπανάσταση του αιώνα μας (πού δέν έφτασε άκόμα νά έπηρεά- 
σει τις κοινωνικές έπιστήμες καί ειδικότερα την Πολιτική Οικο­
νομία) έγκειται — πολύ άπλά— σέ μιά διαφορετική έκδοχή 
τής λειτουργίας τής γλώσσας ή, ευρύτερα, του άνθρώπινου 
λόγου: Συγκεκριμένα, σέ μιά συνεπή έπίγνωση τής διαφοράς 
σημαινόντων καί σημαινομένων — στήν άρνηση νά ύποκαθι- 
στουμε τήν έτερότητα, μοναδικότητα ή άπροσδιοριστία τών 
σημαινομένων μέ τήν «άντικειμενικότητα» τών σημαινόντων, 
δηλαδή μέ πλασματικές νοητές οντότητες δμοια κατανοητές 
άπό δλους.

Σήμερα πιά γνωρίζουμε δτι άκόμα καί οί άμεσα αισθητές 
οντότητες πού έχουν σταθερή περιγραπτή προφάνεια (δπως 
λ.χ. τά ύλικά σώματα), άντιπροσωπεύουν μιάν ένεργητική «γι- 
γνόμενη» πραγματικότητα, πραγματικότητα ένεργούμενων σχέ­
σεων, συσχετισμού στοιχειωδών ποσοτήτων (quanta) ένέργειας. 
Τό σίδερο, λ.χ., είναι σίδερο, καί δέν είναι μόλυβδος ή χρυσός, 
δχι καταρχήν γιά τή φαινομενολογική διαφορά πού παρουσιά­
ζει άπό τά άλλα μέταλλα. Άλλά καταρχήν γιατί ό τρόπος μέ 
τόν όποιο ένεργειται ή συγκρότηση καί δομή τής έλάχιστης 
μονάδας (άτόμου) τοΰ σιδήρου, είναι διαφορετικός άπό τόν τρό­
πο συγκρότησης τής δομής τοΰ μολύβδου ή τοΰ χρυσού. Έ  
λέξη καί ή έννοια σίδερο μάς έπιτρέπει νά κατανοούμε δλοι 
γιά ποιο άντικείμενο μιλάμε, άνακαλώντας στή νόηση μας τή 
φαινομενολογική-παραστατική διαφορά. Όμως ή λέξη-έννοια 
δέν μπορεί νά ύποκαθιστά ώς νοητή πλασματική οντότητα τήν 
πραγματικότητα τοΰ σιδήρου: τόν ίδιάζοντα τρόπο τής ένερ- 
γούμενης άρθρωσης καί συμπεριφοράς τών στοιχειωδών μονά­
δων πού συγκροτούν τό άτομο τοΰ σιδήρου (πρωτόνια, νετρό­
νια καί τά γύρω τους ήλεκτρόνια —ή τών άκόμα στοιχειωδέ­
στερων μονάδων, τών quarks, πού συγκροτούν τά πρωτόνια



18 Τό έπιστημολογικό πρόβλημα

καί νετρόνια), τρόπο πού διέπεται άπό ένεργούμενες δυνάμεις 
ήλεκτρομαγνητικές καί πυρηνικές.

Σήμερα γνωρίζουμε δτι κάθε έννοια δηλωτική τής φυσικής 
πραγματικότητας είναι προφανής γιά τήν άντίληψή μας μέ τρό­
πο σχετικό καί συχνά άνυπότακτο στήν άναπαραστατική μας 
ικανότητα. Ξέρουμε δτι ύπάρχει λ.χ. τό ήλεκτρόνιο, άν δμως 
θελήσουμε νά σημάνουμε μέ έννοιες άντιληπτικής προφάνειας 
τήν ύπαρξή του, θά πρέπει νά καταφύγουμε σέ «άποφατικό» 
ορισμό: Θά πούμε δτι τό ήλεκτρόνιο γίνεται έπιστημονικά 
άντιληπτό άλλοτε ώς σώμα καί άλλοτε ώς κύμα, χωρίς καθε- 
αυτό νά είναι ούτε τό ένα ούτε τό άλλο, άλλά κάτι «πέρα» καί 
άπό τά δυο — ύπερβαίνει τις δυνατότητες τής γεωμετρικής 
νοηματικής παράστασης. Τό προσδιορίζουμε ώς «σώμα» δταν 
θέλουμε νά δηλώσουμε τόπο, καί ώς «κύμα» δταν θέλουμε νά 
δηλώσουμε ταχύτητα. Άλλά ούτε ό τόπος ούτε καί ή ταχύτη­
τα ύπάρχουν καθεαυτά, συγκροτούνται μόνο άπό τήν παρατή­
ρηση, άνάλογα μέ τό είδος τής πειραματικής παρέμβασης τού 
παρατηρητή. Ή παρατήρηση διαμορφώνει τό άντικείμενο της
— τό άντικείμενο δέν συγκροτείται παρά μόνο ώς παρατηρού­
μενο (άπό αύτή τήν ιδια τήν παρατήρηση), δέν εϊναι άντικείμε- 
νο σέ σχέση πρός τό ύποκείμενο, άλλά εϊναι ή ίδια ή σχέση.

Τελικά ή «εικόνα» πού σχηματίζουμε γιά τήν πραγματικό­
τητα μέ τά δεδομένα τής σύγχρονης φυσικής έπιστήμης, εϊναι 
τελείως διαφορετική άπό τήν εικόνα πού μάς έδινε ή νευτώ­
νεια φυσική, ή εύκλείδεια γεωμετρία καί τό καρτεσιανό cogito. 
Δέν εϊναι πιά εικόνα συνόλου οντοτήτων, άλλά συνόλου ένερ­
γούμενων σχέσεων πού ή σημαντική τους δέν ύπακούει σέ ένα 
καί μοναδικό κώδικα άναγνώσεως. 'Η δυναμική τών σχέσεων 
έμφανίζεται ώς ό τρόπος της πραγματικότητας, άλλά καί ως ό 
τρόπος γνώσεως τής πραγματικότητας. Αύτός ό τρόπος τής 
σχέσης σχετικοποιεΐ οπωσδήποτε κάθε αισθητή καί νοητή προ-



Τό έπιστημολογικό πρόβλημα 19

φάνεια, οχι μέ τήν έννοια δτι τήν κάνει άμφίβολη καθεαυτήν ή 
άπλώς άμφισβητήσιμη, άλλά μέ τήν έννοια δτι άποδεσμεύει 
τήν δποια προφάνεια άπό τήν ταύτισή της μέ τήν άντικειμενι- 
κότητα τών σημαινόντων. Ή διάκριση άνάμεσα στήν ορθότη­
τα καί στήν πλάνη έμφανίζεται μεθοδολογικά άσύμφορη, έτσι 
ώστε μόνο μιά διαβάθμιση άνάμεσα στούς δυο αύτούς πόλους 
τής γνώσης νά προάγει ούσιαστικά τήν έπιστημονική έρευνα. 
Τά έπιστημονικά συμπεράσματα τής φυσικής γίνονται άφετη­
ρία γιά νά κατανοηθεϊ ό κόσμος οχι σάν αιτιοκρατικά οργανω­
μένη μηχανική εύταξία, άλλά ώς καθολική άρμονία μιας άπει­
ρίας δυναμικών διαφοροποιήσεων.

"Όμως μιά τέτοια δυναμική άντίληψη τής πραγματικότητας 
καί τοΰ τρόπου γνώσεως τής πραγματικότητας μοιάζει νά άφή- 
νει άνεπηρέαστες ώς σήμερα τις προσπάθειες έπιστημονικής 
πρόσβασης στο κοινωνικό γίγνεσθαι. Είναι χαρακτηριστικό δτι 
στον χώρο τής Πολιτικής Οικονομίας έξακολουθοΰμε νά σκε­
φτόμαστε, νά μιλάμε καί νά έργαζόμαστε μέ κατηγορίες άντι- 
κειμενοποιημένων οντοτήτων, δηλαδή μέ άφηρημένα νοητικά 
σημαίνοντα πού τά έκδεχόμαστε σάν αύτόνομους καί πραγμα­
τικούς («ύποστατικούς») παράγοντες τής οικονομικής φαινο­
μενολογίας. Μιλάμε, λ.χ., γιά τό χρήμα, δπως θά μιλούσαμε 
γιά τή ”λη στά πλαίσια τής νευτώνειας φυσικής — σάν μιά 
άφαιρετικά γενικευμένη, άλλά κατεξοχήν πραγματική οντότη­
τα, δίχως ύποψία γιά τήν ένεργητική-δυναμική σύσταση αύτής 
τής πραγματικότητας καί τήν άπροσδιοριστία τών σχέσεων 
πού τήν συγκροτούν. Μιλάμε γιά τό κεφάλαιο, τό κέρδος, τό 
έθνικό προϊόν, τά μέσα παραγωγής, τήν έργατική δύναμη, σάν 
νά μήν ύποψιαζόμαστε δτι ή νοητή προφάνεια αύτών τών δρων 
ύποσκελίζει μιάν άμεση έμπειρική πραγματικότητα ένεργού- 
μενων σχέσεων, τρόπους συσχετισμού άνθρώπινης προσωπικής



20 Τό έπιστημολογικό πρόβλημα

ένέργειας άνυπότακτης σέ έναν καί μοναδικό κώδικα άναγνώ- 
σεως.

Καί οχι μόνο ή «όντική» έκδοχή τών οικονομικών κατηγο­
ριών, άλλά καί ή μεθοδολογία τής οικονομικής άνάλυσης, δπως 
καί ή λογική τών προτάσεων παρέμβασης στή λειτουργία τής 
οικονομίας —δηλαδή ό σύνολος χώρος τής Πολιτικής Οικονο­
μίας— έξακολουθεϊ νά δεσμεύεται στήν «παραστατική» σχη- 
ματικότητα τών σταθερών αίτιακών συσχετίσεων καί στόν ορ­
θολογισμό τής άντικειμενικής άποτελεσματικότητας τών άνα­
λύσεων ή τών παρεμβάσεων. ’Αναλύουμε ή προσπαθούμε νά 
ρυθμίσουμε τις είσροές-έκροές άγαθών καί ύπηρεσιών, τή σχέ­
ση κεφαλαίου καί έργασίας, πληθωρισμού καί άνεργίας ή έπεν- 
δύσεων καί ισορροπίας τής άγοράς, ύποταγμένοι σέ ένα μάλ­
λον μηχανιστικό ύπόδειγμα λειτουργίας τής οικονομίας καί σέ 
μιά φαντασιώδη έκδοχή αύτονομημένης έγκυρότητας τού ορθο­
λογισμού. Έ τσ ι άποκλείουμε τήν έπιστήμη τής Πολιτικής 
Οικονομίας άπό τις ζυμώσεις πού συντελοΰνται στόν χώρο τής 
σύγχρονης έπιστημολογίας — δπου τουλάχιστον οί άπαιτήσεις 
καθολικής έγκυρότητας τού ορθολογισμού προσκρούουν στήν 
άδυναμία όρισμοΰ μιάς κοινά καί διαχρονικά άποδεκτής ορθο­
λογικής μεθόδου ή προσδιορισμού καθολικά έγκυρων κριτηρί­
ων τής όρθολογικότητας1.

1. «D er epistemologische Rationalismus wird heute kaum noch vertreten, wenn es 
um erkenntnistheoretische und methodologische Fragen der Naturwissenschaften geht. 
Die Entwicklungen in der Astronomie und in der Physik haben dieser Erkenntnislehre 
den Boden unter den Fiissen weggezogen. In der Nationalokonomie bzw. in den Sozi- 
alwissenschaften sieht es noch etwas anderes auch»: Willi Meyer, Erkenntnistheore­
tische Orientierungen und der Charakter des okonomischen Denkens, στόν τόμο: Zur 
Theorie marktwirtschaftlicher Ordnungen, Hrsg. v. E. S tre is s le r  u . C. W atrin , Tubingen 
(Mohr*Verl.) 1980, σελ. 80. — Βλ. και Τ θ ϊ Ι δ ιο ϊ :  Okonomische Theorien und men- 
schliches Verhalten. Zwischen theoretischen Fiktionen und empirischen Illusionen, 
στόν τόμο: Theone undErfahrung, Hrsg. v. H. A lb ert u . K.H. S tap f, Stuttgart 1979, 
σελ. 269 κ.έ.



Ο ΡΟΛΟΣ ΤΩΝ ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΚΩΝ ΑΝΤΙΛΗΨΕΩΝ

'Η  «επιστημολογική επανάσταση» πού συντελέστηκε στον 
αιώνα μας μοιάζει νά άφήνει άνεπηρέαστες τις κοινωνικές έπι­
στήμες γιά λόγους πού θά ήταν δύσκολο νά έντοπιστουν στήν 
έλλειψη σχετικού προβληματισμού τών έρευνητών ή στήν άπου­
σία έρευνητικής ιδιοφυίας. Ή έπιβίωση τής καρτεσιανής και 
νευτώνειας άντίληψης γιά τήν πραγματικότητα, στά πλαίσια 
τής κοινωνικής προβληματικής, εϊναι μάλλον ένα πολυσύνθετο 
πρόβλημα, πού δέν έρμηνεύεται μέ διαπιστώσεις μεθοδολογι­
κής άνεπάρκειας ή τής οποίας καθυστέρησης στήν έπιστημονι­
κή «πρόοδο».

' Η άντίληψη τής πραγματικότητας ώς μηχανικά οργανωμέ­
νου συνόλου οντοτήτων άρχισε νά άμφισβητεΐται στή φυσική, 
δταν ή έξέλιξη τών μέσων καί οργάνων τής έπιστημονικής 
παρατήρησης έπέτρεψε διαπιστώσεις πού έμεναν άνερμήνευ- 
τες μέ τή λογική τής φαινομενολογίας τών αιτιοκρατικών συ- 
σχετίσεων καί μέ τις άρχές τής εύκλείδειας γεωμετρίας καί 
τής νευτώνειας μηχανικής. Άλλά καί πάλι, δύσκολα θά μπο­
ρούσε νά ίσχυρισθεΐ κανείς δτι ή έπιστημολογική έπανάσταση 
στή φυσική ήταν τό άποτέλεσμα, άποκλειστικά καί μόνο, τής 
έξέλιξης τών μέσων καί οργάνων τής παρατήρησης. Άνάμεσα 
καί σέ άλλες ένδεχόμενες ερμηνευτικές ύποθέσεις, θά πρέπει 
οπωσδήποτε νά προσεχθεί ή έκφρασμένη προσωπική μαρτυρία 
τών κυριότερων συντελεστών τής έπαναστατικής άλλαγής: 
"Οτι οι έπιστημονικές τους προτάσεις ήταν καρπός μιάς κα-



22 Οί άνθρωπολογικές άντιλήψεις

ταρχήν άποδέσμευσης άπό τήν καθιερωμένη καί αυτονόητη στήν 
έποχή τους καί στο περιβάλλον τους άντίληψη τοΰ πραγματι­
κού. Μέ τά μέτρα άκριβώς τών καθιερωμένων άντιλήψεων, ή 
δική τους άνακάλυψη ήταν «μιά στιγμή παραλογισμοΰ» (ein 
irrationales Moment) κατά τή διατύπωση τοΰ ’Αϊνστάιν, «μιά 
δημιουργική διαίσθηση ... έξω άπό κάθε λογικό μονοπάτι»1.

Σίγουρα, δέν μποροΰμε νά άπομονώσουμε, ούτε νά άντι- 
κειμενοποιήσουμε τήν ύποκειμενική έμπνευση ώς μεθοδολογι­
κή όδό. Μποροΰμε ώστόσο νά συμπεράνουμε δτι μιά άντίστοι- 
χη άποδέσμευση άπό καθιερωμένες καί αύτονόητες άντιλήψεις 
θά ήταν ίσως άπαραίτητη καί στήν περίπτωση τών κοινωνικών 
έπιστημών. Θά προϋπέθετε δμως τή ριζοσπαστική άμφισβή- 
τηση δχι πιά κοσμολογικών προκαταλήψεων, άλλά τών κατε­
στημένων — οργανικά άφομοιωμένων άπό τήν κοινωνική ψυχο­
λογία— «άνθρωπολογικών» άντιλήψεων. Καί δταν μιλάμε γιά 
«άνθρωπολογικές άντιλήψεις», δέν περιοριζόμαστε οπωσδήποτε 
σέ κάποιες φιλοσοφικές άναλύσεις καί συστηματικές προσβά­
σεις στο ύπαρκτικό γεγονός τής άνθρώπινης ύποκειμενικής έτε­
ρότητας — σέ αύτό πού είναι πραγματικά ό άνθρωπος, πέρα 
άπό τήν κοινωνική φαινομενολογία. ’Αναφερόμαστε κυρίως σέ 
μιά δεδομένη συνολική στάση (έμπρακτη έκδοχή τής άνθρώπι­
νης ύπαρξης καί ένέργειας), δπως καί στή συνακόλουθη νοο­
τροπία (τρόπο τοΰ νοεϊν) πού διαμορφώνουν τόν σύνολο τρόπο 
τοΰ βίου, δηλαδή δ,τι ονομάζουμε πολιτισμό.

Τό καταρχήν έπομένως πρόβλημα πού πρέπει νά διερευνη- 
θεΐ εϊναι, κατά πόσο οί άνθρωπολογικές άντιλήψεις (συνειδη­

1. Albert E in s te in , Mein Weltbild, 1934, σελ. 168. — Βλ. έπίσης, Werner H eisen- 
BKRC, Physik und Philosophie, Stuttgart (Hirzel-Verl.)41984, σελ. 13 καί 200. — Tor 
ΙΔΙΟΓ, Der Teil und das Ganze, dtv-Taschenbuch, 91985, σελ. 39 κ.έ. — Niels B ohr, 

Atomic theory and the description of Nature, Chicago (Univ. Press) 1934, σελ. 21 κ.έ. 
Tor Ιδ ιο τ , Physique atomique et connaissance humaine, Paris (Gauthier-Villars) 1961.



Οΐ άνθρωπολογικές άντιλήψεις 23

τές ή άνεπίγνωστες) ένός κοινωνικού συνόλου ή ένός «πολιτι­
σμού» έπηρεάζουν τις βασικές προδιαγραφές τής μεθοδολογίας 
καί πρακτικής τών κοινωνικών έπιστημών. Κι άκόμα πιό πέρα: 
κατά πόσο οί άνθρωπολογικές άντιλήψεις έπηρεάζουν καί τή 
σύνολη έκδοχή τοΰ πραγματικόν στά πλαίσια τοΰ ίδιου αύτοΰ 
συνόλου ή πολιτισμού — κάποτε καί ερήμην διαφορετικών ή 
καί άντίθετων πιστοποιήσεων τής έπιστήμης. Ώς έρμηνευτι- 
κή ύπόθεση ένα τέτοιο έρώτημα μοιάζει νά δικαιώνεται καταρ­
χήν άπό τό γεγονός, δτι ή άλλαγή τών έπιστημονικών άντιλή- 
ψεων γιά τήν πραγματικότητα (τό πέρασμα άπό τήν «εικόνα» 
τοΰ μηχανικά οργανωμένου συνόλου οντοτήτων στήν «εικόνα» 
ένός δυναμικού γίγνεσθαι σχέσεων ένέργειας) δσες πρακτικές 
συνέπειες κι άν έχει γιά τήν έπιστημονική τεχνολογία, δέν 
έκτοπίζει τήν προτεραιότητα τών «παραστατικών» (όντικών) 
κατηγοριών μέ τις όποιες έξακολουθοΰμε νά οργανώνουμε τή 
ζωή μας οί άνθρωποι σήμερα σέ κάθε μήκος καί πλάτος τής 
γήζ·

' Η έπεξεργασία τών έρευνητικών αύτών ύποθέσεων πρέπει 
νά έξειδικευθεΐ στό πολύ συγκεκριμένο έρώτημα: Ά ν στά πλαί­
σια τοΰ δυτικοευρωπαϊκού ειδικά πολιτισμού τό πέρασμα άπό 
τό μεσαιωνικό κοσμοείδωλο στό νευτώνειο, καί άπό τό νευτώ­
νειο στό κοσμοείδωλο τής κβαντικής φυσικής καί τής σύγχρο­
νης άστροφυσικής, παρακολουθεϊται άπό αισθητές στό κοινω­
νικό σύνολο μεταβολές τών άνθρωπολογικών άντιλήψεων, ή άν 
αύτές οί άντιλήψεις έμφανίζονται άμετάβλητες άπό τόν μεσαί- 
ωνα ώς σήμερα. Καί σέ ποιά τεκμήρια (άποδεικτικά ή ένδει- 
κτικά) μποροΰμε νά βασίσουμε τήν πιστοποίηση τών άνθρω­
πολογικών άντιλήψεων καί τής έκδοχής τοΰ πραγματικόν στά 
πλαίσια τοΰ δυτικοευρωπαϊκού ειδικά πολιτισμού.

Γιά τήν αιτιολόγηση τής προτεραιότητας τού έρωτήματος 
θά μποροΰσε νά προσκομισθεΐ μιά προβληματική καί μάλλον



24 Οί άνθρωπολογικές άντιλήψεις

παραδειγματική διαπίστωση: Ό τι άκόμα καί ή καταρχήν δυνα­
μική έκδοχή τής κοινωνικής πραγματικότητας, ώς συνόλου ένερ- 
γούμενων σχέσεων, δέν κλονίζει οπωσδήποτε τις μηχανιστικές 
έρμηνεΐες του οικονομικού γίγνεσθαι, ούτε άναθεμελιώνει ύπο- 
χρεωτικά τή μεθοδολογία καί πρακτική τής οικονομικής ερευ­
νάς. Τονίζεται καταρχήν σέ δλα σχεδόν τά έγχειρίδια οικονο­
μικής θεωρίας, άλλά μοιάζει καί καθολικά συνειδητό τό γεγο­
νός, οτι ή κοινωνική πραγματικότητα άντιπροσωπεύει μιά δυνα­
μική σχέσεων. Ό τι τό χρήμα, ή έργατική δύναμη, τό έθνικό 
προϊόν ή δποια άλλη οικονομική κατηγορία προσδιορίζει πρα­
γματικές άνθρώπινες σχέσεις ή παράγοντες σχέσεων — σχέ­
σεων παραγωγής, κατανάλωσης, άνταλλαγής καί διανομής άγα­
θών καί ύπηρεσιών. Καί ύπάρχουν θεωρίες ή σχολές στον χώρο 
τής Πολιτικής Οικονομίας, πού θεμελιώνονται σέ μιά άκόμα 
πιο συγκεκριμένη δυναμική άφετηρία: στήν προσπάθεια νά έρ- 
μηνευθοΰν τά άνθρώπινα κίνητρα διαμόρφωσης τών οικονομι­
κών σχέσεων. Όμως ή μηχανιστική έκδοχή τής οικονομίας 
δέν μοιάζει νά κλονίζεται τελικά ούτε καί σέ αύτές τις περι­
πτώσεις2.

Γιατί, πραγματικά, άκόμα καί ή δυναμική - ένεργητική κα­
τηγορία τής σχέσης είναι εύκολο νά άντικειμενοποιηθεΐ καί νά 
ύποταχθεΐ σέ προγραμματικές αιτιολογήσεις καί «παραστατι­
κές» ορθολογικές σταθερές, δταν ή έκδοχή τών όρων τής σχέ­
σης παραμένει «όντική»-άντικειμενικό; καθορισμένη. Ά ν  οί 
άνθρώπινες ύπάρξεις, πού πραγματοποιούν τις οικονομικές με­
ταξύ τους σχέσεις, έκλαμβάνονται σάν ούδέτερα καί ομοιόμορφα

2. Die Okonomie folgt der Mechanisierung des Weltbildes, die fur die Neuzeit 
kennzeichnend ist. Die Mechanisierung der Wirtschaftstheorie gilt fur die klassische 
und neoklassische wie fur die marxistische Nationalokonomie: Peter KOSLOWSKI, Prin- 
zipien der Ethischen Okonomie, Tubingen (Mohr-Verl.) 1988, σελ. 16.



Οί άνθρωπολογικές άντιλήψεις 25

«άτομα» ένός άριθμητικοΰ συνόλου, τότε εύκολα καί ή δυναμι­
κή τών οικονομικών σχέσεων μεταγράφεται σέ σταθερές συσχε­
τίσεις σταθερών ορών. Τότε, άκόμα καί τά κίνητρα τών σχέ­
σεων άντικειμενοποιοΰνται μέ βάση τήν προσομοιότητα τών 
δρων τής σχέσης, καί τό σύνολο γεγονός τής οικονομίας (παρά 
τήν άφετηριακή άποδοχή τής δυναμικής του συγκρότησης) έρ- 
μηνεύεται μέ μηχανιστικές καί αιτιοκρατικές προϋποθέσεις.

Νά προσθέσουμε, πώς ούτε καί ή ήθική έκδοχή τών οικο­
νομικών σχέσεων ή τών σκοπιμοτήτων παρέμβασης καί ρύ­
θμισης τών οικονομικών άλληλεξαρτήσεων (έκδοχή πού χαρα­
κτηρίζει πολλές, άν οχι δλες τις νεώτερες οικονομικές θεωρί­
ες)3 μεταβάλλει οπωσδήποτε τή μηχανιστική-αιτιοκρατική 
θεώρηση τής οικονομίας. Γιατί δταν οί άνθρωπολογικές μας 
άντιλήψεις θεμελιώνονται στήν άπαίτηση τής «άντικειμενικής» 
γνώσης καί έκδέχονται τήν άνθρώπινη ύπαρξη μέ τά .κριτήρια 
τής φαινομενολογίας τών όντικών άτομικοτήτων, τότε άναπό- 
φευκτα έκδεχόμαστε καί τό ήθος τών άτομικοτήτων σάν με­
τρητό μέγεθος, τό μετράμε μέ σταθερούς νόμους καί κώδικες 
συμπεριφοράς, πού κι αύτοί θεμελιώνονται σέ άντικειμενικές 
σταθερές «άξίες». Γ ι ’ αύτό καί διαπιστώνουμε συχνά δτι κατε- 
ξοχήν ή ήθική προσφέρεται ώς ορθολογικό πλαίσιο αιτιοκρα­
τικών συσχετίσεων, ποσοτικής-μετρητής έξισορρόπησης «δι­
καιωμάτων» καί «ύποχρεώσεων» τών άτόμων, μηχανιστικής 
τελικά έρμηνείας τοΰ οίκονομικοΰ φαινομένου.

3. Βλ. ενδεικτικά: Paul SAMUELSON, Οικονομική, μετφρ. Δ. Καράγεωργα-Χ. Παπα-
μάργαρη, ’Αθήνα (Έκδ. Παπαζήση), τόμος Β ',  91976, σελ. 823 (στό έξης θά
παραπέμπεται μόνο μέ τήν ένδειξη: S am u elso n) . — Gunnar M y rd a l , Τό πολιτικό
στοιχείο στήν οίκονομική θεωρία, μετφρ. Κ. Σοφούλη, ’Αθήνα ( Έκδ. Παπαζήση),
σελ. 16,17, 22, 27, 32, 40, 55, 60 (στό έξης μόνο: M yrdal) . — J. R o bin so n , Φιλο­
σοφία τής οίκονομίας, μτφρ. Κ. Βαθιώτη, ’Αθήνα ( Έκδ. Παπαζήση), σελ. 12, 51
κ .έ . ,  89, 95 (στό έ ξ η ς :  R o bin son ) .



26 Οί άνθρωπολογικές άντιλήψεις

Και δσο πιο άδιέξοδα εμφανίζονται τά προβλήματα τής 
οικονομίας ή όξύτερες οί πολώσεις τών προτεινόμενων λύσε­
ων, τόσο καί ή άπαίτηση άναθεώρησης τών κοινωνικών-ήθι­
κών «άξιών» ή ή προβολή τής άνάγκης νά ένεργοποιηθοΰν 
κάποιες ύποβαθμισμένες «άξίες» γίνεται έντονότερη (καί μά­
λιστα σήμερα μέ τή μορφή οργανωμένων κινημάτων, δπως τό 
οικολογικό ή του άφοπλισμοΰ). Όπως έμφανίζεται άνανεωμέ- 
νη καί ή πίστη στήν ήθική άποτελεσματικότητα «νόμων» καί 
«μέτρων» (αύτοδύναμης άνάπτυξης, ορθολογικής έξίσωσης τών 
εύκαιριών, σμίκρυνσης τών έπιχειρηματικών μεγεθών, «ήπιας» 
τεχνολογίας, κλπ.). Κανένας δμως δέν άναλαμβάνει νά μάς 
έξηγήσει, πώς θά άναθεωρηθοϋν ή θά έπιβληθοΰν οί «άξίες» 
στή συνείδηση καί στήν πράξη τού κάθε συγκεκριμένου άν­
θρώπου, ή πώς θά έξασφαλισθεΐ ή ύποκειμενική συμμετοχή 
στήν έφαρμογή «νόμων» καί «μέτρων» καθολικής ήθικοποίη- 
σης τής οικονομίας.

’Ά ν λοιπόν έμφανίζεται μάλλον ούτοπική ή άναπόφευκτα 
αύταρχική καί ή ήθική έκδοχή τής οικονομίας, τότε ξαναγυρνά- 
με στήν άνάγκη πρωταρχικής διερεύνησης τών άνθρωπολογι­
κών άντιλήψεων πού λανθάνουν πίσω άπό τή σύγχρονη οικο­
νομική έπιστήμη καί πρακτική, δπως αύτή διαμορφώθηκε στά 
πλαίσια του δυτικοευρωπαϊκού πολιτισμού μέ τις παγκόσμιες 
σήμερα διαστάσεις του.



3.

01 Π ΕΡΙΟ ΡΙΣΜ Ο Ι ΣΤΗ Ν  ΕΡΕΤΝ Α  
ΤΩΝ ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΚΩΝ ΑΝΤΙΛΗΨΕΩΝ

α. Ή παραδειγματική άνάλυση τοΰ Μάξ Βέμπερ

'Η  διερεύνηση τών άνθρωπολογικών άντιλήψεων πού λανθά­
νουν πίσω άπό τή σύγχρονη οικονομική έπιστήμη καί πρακτι­
κή, δέν εϊναι χώρος παρθένος γιά μιά συστηματική προσέγγιση 
καί σπουδή. Άναφέραμε καί πιό πάνω, οτι ό εύρύτερος άνθρω- 
πολογικός προβληματισμός, στόν όποιο μάς ύποχρεώνει ή με­
λέτη τής οικονομικής συμπεριφοράς, οχι μόνο δέν άποκλείστη- 
κε, άλλά συγκέντρωσε τό ένδιαφέρον τόσο τής ιστορικής κοι­
νωνιολογικής έ'ρευνας δσο καί μιάς «φιλοσοφίας τής οικονομί­
ας» στόν αιώνα μας.

Στά πλαίσια του έρευνητικοΰ αύτοΰ ένδιαφέροντος έμφανί- 
στηκαν συνθετικές μελέτες πού φιλοδόξησαν νά καταδείξουν 
μιά αίτιακή συσχέτιση συγκεκριμένων παραγόντων διαμόρφω­
σης τής άτομικής ψυχολογίας καί τής συνακόλουθης κοινωνι­
κής δραστηριότητας, μέ τήν ιδια τή συγκρότηση τόσο τών 
οικονομικών θεωριών δσο καί τών οικονομικών φαινομένων. 
' Ως τέτοιοι παράγοντες θεωρήθηκαν κυρίως οί ήθικές άντιλή- 
ψεις, ιδιαίτερα δταν περιβάλλονται τό κύρος τής θρησκευτικής 
ύποχρέωσης καί προκύπτουν άπό κάποιες δογματικές παραδο­
χές έρμηνευτικές του κόσμου, τής ζωής καί του σκοπού τής 
άνθρώπινης ύπαρξης. Τέτοιες μορφές θρησκευτικής ήθικής, δταν 
κυριαρχούν στό κοινωνικό σύνολο, δημιουργούν έναν τύπο άν­
θρώπου τόσο περισσότερο καθορισμένον, δσο έντονότερος εϊναι



28 Οί περιορισμοί στήν έρευνα

ό νομικός χαρακτήρας τής θρησκευτικότητας. Καί είναι νομι­
κός ό χαρακτήρας τής θρησκευτικότητας, δταν έξαρτά τήν «άλή- 
θεια» ή τή «σωτηρία» τοΰ άνθρώπου άπό τή μετρητή καθημε­
ρινή του πιστότητα σέ συγκεκριμένους κώδικες συμπεριφοράς
— ώς καί τής έργασιακής καί οικονομικής συμπεριφοράς.

Τό γεγονός δτι ή σύγχρονη οικονομική θεωρία καί πρακτι­
κή (καί ειδικότερα τό φαινόμενο τής συσσώρευσης τοΰ κεφα­
λαίου καί ή ορθολογική οργάνωση τής παραγωγής) γεννήθηκε 
σέ κοινωνικά περιβάλλοντα μέ έντονο νομικό χαρακτήρα ήθι­
κής θρησκευτικότητας, ήταν μιά παρατήρηση πού ειχε άρχίσει 
νά άπασχολει οικονομολόγους καί ιστορικούς, άλλά καί έλεύ- 
θερους στοχαστές, ήδη άπό τόν 19ο αιώνα. Όμως τό άποφα- 
σιστικό έναυσμα γιά μιά έργώδη διεύρυνση αύτών τών διερευ- 
νήσεων ήταν, οπωσδήποτε, ή μελέτη τοΰ Μάξ Βέμπερ (Max 
Weber) Ή προτεσταντική ήθική και τό πνεΰμα τοΰ καπιταλι­
σμού (πρώτη έκδοση, 1904 - δεύτερη έκδοση, 1920)1.

'Η  έπίδραση πού άσκησε τό βιβλίο αύτό θά μπορούσε νά 
μετρηθεί μέ τό μέγεθος τής βιβλιογραφίας πού προκάλεσε2. 
Καί ή γόνιμη αύτή βιβλιογραφική διεργασία οδήγησε οχι μόνο 
στή διεύρυνση τοΰ έρευνητικοΰ ένδιαφέροντος οικονομολόγων, 
κοινωνιολόγων καί φιλοσόφων γιά τόν άνθρωπολογικό προβλη­
ματισμό τής οικονομίας, άλλά καί σέ ορισμένες συστηματικές

1. Max W e b e r , Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, στο Archiv 
fur Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, 20, 1904, σελ. 1-54 καί 1905, σελ. 1-110. 
’Αναδημοσιεύτηκε στον τόμο Gesammelte Aufsatze zur Religionssoziologie, Tubingen 
(Mohr-Verl.) 1920. Μεταγενέστερες έπανειλημμένες έκδόσεις: Siebenstern Taschen- 
buch Verlag - Hamburg. Ελληνική μτφρ. Μ. Γ. Κυπραίου (μέ πολλές ελλείψεις, 
κυρίως άπό άγνοια τής ειδικής ορολογίας), ’Αθήνα ( Έκδ. Gutenberg) 1978.

2. Μιά άντιπροσωπευτική, άλλά οχι πλήρη καταγραφή τών μελετών πού δημο­
σιεύτηκαν μέ άφορμή τό βιβλίο του Μάξ Βέμπερ, βλ. στον τόμο τοΰ Philippe B esn a rd , 
Protestantisme et capitalisme, Paris (Armand Colin) 1970.



Ή άνάλυση τοΰ Μάξ Βέμπερ 29

συνθέσεις πού θά μπορούσαν, σήμερα πιά, νά θεωρηθούν έξί- 
σου «κλασικές» μέ τή μελέτη τοΰ Μάξ Βέμπερ — πάντοτε μέ 
τό κριτήριο τής βιβλιογραφικής γονιμότητας. Ά ς  άναφέρουμε 
ένδεικτικά τό βιβλίο τοΰ Βέρνερ Σόμπαρτ (Werner Sombart) 
Ό  άστός3, τήν ιστορική μελέτη τοΰ Ρ. Τώνυι (R.H. Tawney) 
Ή θρησκεία καί ή άνθηση τοΰ καπιταλισμού*, τά βιβλία τοΰ 
Τρέλτς (Ε. Troeltsch) Ή σημασία τον προτεσταντισμού γιά τή 
γένεση τοΰ σύγχρονον κόσμον5, τοΰ Σάμουελσον (Κ. Samuels- 
son) Θρησκεία καί οικονομία6, τοΰ Άμιντόρε Φανφάνι (Α. 
Fanfani) Καθολικισμός καί προτεσταντισμός στήν ιστορική δια­
μόρφωση τοΰ καπιταλισμού\ τοΰ Ρόμπερτσον (Η.Μ. Robertson) 
Πλενρές τής άνθησης τοΰ οικονομικού άτομικισμοΰ8 — ή τήν 
ένημερωτική άνθολόγηση καί παρουσίαση άντιπροσωπευτικών 
κειμένων άπό τή σχετική βιβλιογραφία στό βιβλίο τού Φιλίπ 
Μπεσνάρ (Philippe Besnard) Προτεσταντισμός και καπιταλισμός9. 
Είναι χαρακτηριστικό οτι τουλάχιστον αύτά τά βιβλία γνώρι­
σαν τέτοια έκδοτική έπιτυχία, πού σημαίνει δτι ξεπέρασαν 
τούς κύκλους τών ειδικών έρευνητών καί κέρδισαν τό ένδιαφέ- 
ρον εύρύτατου άναγνωστικοΰ κοινού.

3. Werner S ombart, Der Bourgeois. Zur Geistesgeschichte des modernen Wirtschafts- 
menschen, Leipzig (Duncker und Humblot-Verl.), 1913.

4. R . H. T a w n ey , Religion and the Rise of Capitalisme, πρώτη έκδοση, 1926 — άπό 
τό 1938 συνεχείς έπανεκδόσεις στά Pelican Books.

5 . Ε. T r o eltsch , Die Bedeutung des Protestantismus fur die Entstehung der modernen 
Welt, Miinchen- Berlin (Oldenbourg) 1911.

6. K. S a m u elsso n , Ekonomioch religion, Stockholm (Kooperativa forfundets) 1957. 
’Αγγλική μετάφραση: Religion and Economic Action, New York (Basic Books) 1961.

7. A. F a n fa n i, Cattolicesimo e protestantesimo nella formazione stonca del capitalismo, 
Milano (Vita e Pensiero) 1934.

8. Η. M. R o b er tso n , Aspects of the Rise of Economic Individualism. A Criticism of 
Max Weber and His School, London (Cambridge Univ. Press) 1933.

9. Βλ. σημ. άρ. 1.



30 Οί περιορισμοί στήν ερευνά

Οί μελέτες πού προέκυψαν, άμεσα ή έμμεσα, άπό τήν άφετη- 
ριακή πρόκληση τοΰ Μάξ Βέμπερ, παρά τήν ποικιλία καί δια- 
φορότητα τών άπόψεων, συγκλίνουν σέ έναν κοινό έρευνητικό 
στόχο: Νά προσδιορισθεΐ καί κριθεΐ ό ρόλος πού έπαιξαν στή 
διαμόρφωση τής οικονομικής συμπεριφοράς τοΰ εύρωπαίου άν­
θρώπου συγκεκριμένες θρησκευτικές παραδόσεις — αύτές πού 
κατά τεκμήριο έπηρέασαν άποφασιστικά τις ήθικές άντιλήψεις, 
τά άξιολογικά κριτήρια καί τις προτεραιότητες ή τούς σκο­
πούς στις έπιδιώξεις τοΰ καθημερινού βίου τών άνθρώπων.

Άλλά τό έρευνητικό αύτό άντικείμενο, στήν προοπτική τής 
σπουδής τών άνθρωπολογικών προϋποθέσεων τής σύγχρονης 
οικονομίας, έμφανίζεται μάλλον περιορισμένο. Άναφέρεται σέ 
μιά φαινομενολογία καί πάλι αίτιακών συσχετίσεων ιδεολογίας 
καί πρακτικής. Δέν θέτει τό πρόβλημα τών άνθρωπολογικών 
έκείνων παραγόντων πού έξασφαλίζουν τήν έπιβίωση συγκε­
κριμένων μορφών έργασιακής καί οικονομικής συμπεριφοράς, 
άκόμα καί δταν ή θεωρητική κατοχύρωση αύτής τής συμπερι­
φοράς έχει πάψει νά ταυτίζεται μέ τήν κυρίαρχη ιδεολογία. 
Ούτε καί διευρύνεται ή έρευνα στήν ένδεχόμενη ιστορική έξε- 
λικτική διαδικασία πού οδήγησε στά συγκεκριμένα ιδεολογικά 
μορφώματα καί στις συνακόλουθες ήθικές καί άξιολογικές άντι- 
λήψεις. Έ τσι περιορίζεται ή δυνατότητα κριτικής διερεύνησης 
κάποιων άφετηριακών έπιλογών, πού θά μποροΰσαν ίσως νά 
εϊναι καί σημεία έκκίνησης γιά μιά ριζοσπαστική άναθεώρηση 
τών κριτηρίων οικονομικής συμπεριφοράς.

' Η έργασία τού Μάξ Βέμπερ εϊναι άντιπροσωπευτικό παρά­
δειγμα, προκειμένου νά έπισημάνει κανείς τούς περιορισμούς 
πού δέσμευσαν ώς τώρα τήν έρευνα τών άνθρωπολογικών 
προϋποθέσεων τής σύγχρονης οικονομίας. Θά συνοψίσουμε έδώ
— μέ ύπερβολική οπωσδήποτε άφαίρεση καί σχηματικότητα—



Η άνάλυση τοΰ Μάξ Βέμπερ 31

τις θέσεις του Μάξ Βέμπερ γιά τά γενεσιουργά αίτια τοΰ 
καπιταλιστικού φαινομένου, προκειμένου άκριβώς νά έπισημά- 
νουμε καί τά προβλήματα πού μένουν άδιερεύνητα.

1. Τά δυο άφετηριακά γνωρίσματα του καπιταλιστικού φαινο­
μένου (αύτά πού δηλώνουν τήν έμφάνιση τού φαινομένου στον 
χώρο τής οικονομίας), είναι:

α. Ή συσσώρευση κεφαλαίου — συσσώρευση πού δέν άπο- 
βλέπει καταρχήν στήν αύξηση τής καταναλωτικής εύχέρειας, 
άλλά έμφανίζεται ώς παραγωγικός αύτοσκοπός. Έ  παραγω­
γή μεθοδεύεται στήν προοπτική τής σταθερής χρησιμοποίησης 
ένός τμήματος τών έσόδων γιά τή βελτίωση καί αύξηση τού 
πραγματικού κεφαλαίου.

β. Ή όρθολογική οργάνωση τής παραγωγής, μέ πρωταρχικό 
κριτήριο όρθολογικότητας τή μετρητή άποδοτικότητα — ή άπο- 
τελεσματική μεθόδευση τής έργασίας μέ σκοπό τήν έπίτευξη 
ένός συνεχώς άνανεούμενου κέρδους.

2. Ή πρώτη έμφάνιση καί τών δύο αύτών βασικών γνωρισμά­
των τού καπιταλιστικού φαινομένου έντοπίζεται γεωγραφικά 
σέ χώρες ή περιοχές μέ προτεσταντικό κατά πλειοψηφία πλη­
θυσμό, καί ιστορικά στις περιόδους άκμής καί ισχυρής κοινω­
νικής έπιβολής τών μεγάλων ένθουσιαστικών κινημάτων τού 
προτεσταντισμού (17ος - 18ος αιώνας).

3. 'Η παράλληλη μελέτη τών άρχών τής προτεσταντικής ήθι­
κής καί τών βασικών γνωρισμάτων τοΰ καπιταλισμού έπιτρέ- 
πει μιάν αΐτιακή συσχέτιση άνάμεσα:

α. Στο θρησκευτικό χρέος καί στο οικονομικό κέρδος — 
(στήν άπαίτηση μετρητής άνταπόκρισης στο θρησκευτικό χρέ­
ος καί στή μεθοδική έπιδίωξη τοΰ οικονομικού κέρδους).



32 Οΐ περιορισμοί στήν έρευνα

β. Στή θρησκευτική άσκηση καί στήν άτομική έργατικότη- 
τα — (στόν κατηγορικό χαρακτήρα τής θείας έντολής γιά τήν 
άσκηση τών άρετών, καί στήν άνάγκη ελέγχου τής άνθρώπινης 
άρετής μέσω τής συνεπούς έργασίας).

γ. Στή θρησκευτική σωτηρία καί στήν έπαγγελματική έπι- 
τυχία — (στή μέριμνα γιά μιά τεκμηριωμένη βεβαιότητα άτο­
μικής σωτηρίας, καί στήν πιστοποίηση τής θείας εύλογίας στό 
έπάγγελμα μέσω τής αύξησης του κεφαλαίου).

4. Τά δεδομένα πού έπιτρέπουν τις παραπάνω συσχετίσεις 
άναλύονται στά άκόλουθα βασικά χαρακτηριστικά τής θρησκευ­
τικής ιδιαιτερότητας του προτεσταντισμού:

α. Ή θρησκευτική σωτηρία είναι άτομικό άποκλειστικά κα­
τόρθωμα, άφοΰ έχει άπορριφθεΐ ή μεσολάβηση τόσο τού ιερα­
τείου (κλήρου) δσο καί τών έκκλησιαστικών μυστηρίων.

β. Τό άτομο έξασφαλίζει τή βεβαιότητα τής σωτηρίας (τήν 
certitudo salutis) μέ μετρητό έλεγχο τής έκπλήρωσης τοΰ θρη­
σκευτικού του χρέους (δίχως τή μεσολάβηση ιερέα-έξομολό- 
γου).

γ. Μετρητή άποτελεσματικότητα έχουν μόνο οί έγκόσμιες 
προσπάθειες τοΰ άτόμου, αύτές άποδείχνουν τήν άτομική πίστη 
καί τήν άτομική άρετή — (ή δυνατότητα μυστηριακής «διείσ­
δυσης» τοΰ θείου στήν ψυχή άποκλείεται λόγω τής άπόλυτης 
ύπερβατικότητας τοΰ Θεού). Έ τσ ι ή πρόσβαση στή σωτηρία 
έμφανίζεται ώς συνάρτηση ένός ειδικά διαμορφωμένου τύπου 
κοινωνικής καί ειδικότερα έπαγγελματικής-έργασιακής συμπε­
ριφοράς.

5. Στόν χώρο τής έργασιακής-έπαγγελματικής συμπεριφοράς 
ή θεία έντολή γιά τήν άσκηση τών άρετών κατανοεΐται ώς 
μετρητή πιστότητα σέ συγκεκριμένο χρέος (τής έργατικότη-



Ή άνάλυση τοΰ Μάξ Βέμπερ 33

τας, τής συνέπειας, τής μή-σπατάλης, κλπ.). Μέ τόν τονισμό 
τής μεθόδου γιά τήν έκπλήρωση τοΰ χρέους, ή σωτηρία γίνεται 
άντικείμενο ορθολογικής άνθρώπινης δραστηριότητας. Δραστη­
ριότητας πού έχει τή μορφή έγκόσμιου άσκητισμοΰ, ολοκλη­
ρωτικής οργάνωσης τοΰ βίου μέ βάση τήν ορθολογική «τάξη» 
καί συνεπή άνταπόκριση σέ συγκεκριμένα κίνητρα. Ό πιστός 
καταχωρίζει καθημερινά σέ ήμερολόγιο άμαρτίες, πειρασμούς 
καί προόδους — ή άγιοποίηση τής ζωής παίρνει τόν λογιστικό 
χαρακτήρα έπιχείρησης.

6. Στον χώρο τής έπαγγελματικής-έργασιακής συμπεριφοράς 
συγκλίνουν οί δυνατότητες άντικειμενικοΰ - μετρητού έλέγχου 
οχι μόνο τής άτομικής άποδοτικότητας στήν έκπλήρωση τοΰ 
χρέους, άλλά καί τής θείας χάρης-εύλογίας πού βεβαιώνει τή 
σωτηρία τοΰ άτόμου. Κριτήριο γι ’ αύτό τόν έλεγχο εϊναι ή 
όρατή καί μετρητή έπαγγελματική έπιτυχία, δηλαδή τό κέρ­
δος. Τό κέρδος διαστέλλεται άπό τήν καταναλωτική σκοπιμό­
τητα, αύτονομεΐται ώς έπιδίωξη, εϊναι ή όρατή βεβαίωση τής 
εύλογίας τοΰ Θεοΰ καί τής άρετής τοΰ άνθρώπου. Ή άποτα- 
μίευση τών κερδών, δηλαδή ή συσσώρευση κεφαλαίου, σημαί­
νει μεγιστοποίηση τής βεβαιότητας γιά τή σωτηρία. Καί κάθε 
νέα εύκαιρία κέρδους εϊναι άπόδειξη τής συνεχιζόμενης θείας 
εύνοιας καί χάρης, άλλά καί πρόκληση πληρέστερης (ορθολο­
γικότερης) άνταπόκρισης στο χρέος τής έργατικότητας.

7. Ό  έντοπισμός τοΰ έλέγχου τής άτομικής άρετής καί τής 
άτομικής σωτηρίας κατεξοχήν στον χώρο τής έργασιακής-έ- 
παγγελματικής συμπεριφοράς, άνταποκρίνεται στήν άγχώδη 
ψυχολογική άνάγκη τοΰ προτεστάντη νά γνωρίσει μέ τρόπο 
άντικειμενικό άν εϊναι προορισμένος γιά τή σωτηρία ή τήν 
άπώλεια. Ό  προτεσταντισμός έδωσε ιδιαίτερη έμφαση στή



34 Οί περιορισμοί στήν έρευνα

ρωμαιοκαθολική διδασκαλία γιά τόν άπόλυτο προορισμό (prae- 
destinatio) του άνθρώπου. Ή έπαγγελματική έπιτυχία έγγυά- 
ται τόν «προορισμό» στή σωτηρία, άλλά καί ό προορισμένος 
γιά τήν άπώλεια οφείλει νά πειθαρχεί στο χρέος, γιατί έτσι 
δοξάζεται ό Θεός. Έ ξ άλλου, ή διάρκεια τοΰ βίου εϊναι πολύ 
σύντομη προκειμένου νά βεβαιωθεί κανείς γιά τόν «προορισμό» 
του. Γ ι ’ αύτό καί ή σπατάλη τοΰ χρόνου εϊναι γιά ολους μέγι­
στη άμαρτία, καί ή άπροθυμία γιά έργασία βλάσφημη άδιαφο- 
ρία γιά τό θειο σχέδιο.

8. Ό  προτεστάντης εϊναι τραγικά μόνος στήν άγωνία γιά τή 
σωτηρία του. Ό έμφατικός τονισμός τής άπόλυτης ύπερβατι- 
κότητας τοΰ Θεοΰ καί ή συνακόλουθη άπόρριψη κάθε μυστη- 
ριακής δυνατότητας γιά κοινωνία μέ τή Θεότητα τόν όδηγοΰν 
σέ μιάν άκραία «άπομυθοποίηση» τοΰ κόσμου καί τής ζωής. 
Δέν ύπάρχουν σύμβολα πού νά ύποδηλώνουν τήν άνυπότακτη 
στή γλωσσική έκφραση έμπειρία τής προσωπικής σχέσης. Όλα 
εϊναι ρητά, έκφρασμένα, μετρητά, δλα συνοψίζονται στις έντο- 
λές τής Βίβλου καί στούς νόμους τής φύσης (τής κοσμικής 
Βίβλου). Δέν εϊναι οι σχέσεις πού συγκροτοΰν τή ζωή καί τήν 
πραγματικότητα, άλλά ή άτομική μοναχική άναμέτρηση μέ τις 
άπρόσωπες έντολές καί τή λογική τών νόμων, μέσα στήν άγω­
νία γιά τήν άβεβαιότητα τής σωτηρίας. Κ ι αύτή ή άναμέτρηση 
στήν καθημερινή πρακτική γίνεται προσπάθεια άντικειμενικής 
έξασφάλισης καί θωράκισης τοΰ άτόμου — ένας ήθικός καί 
ψυχολογικός άτομοκεντρισμός πού μέσα στον άπομυθοποιημέ- 
νο κόσμο βρίσκει ώς αισθητό έρεισμα τή μετρητή οικονομική 
έπιτυχία, δηλαδή τό κέρδος, τήν άξία τή μετρημένη σέ χρήμα.

9. Τό προτεσταντικό δόγμα γιά τή διαφθορά τοΰ φυσικοΰ άν­
θρώπου μετά τήν άρχέγονη πτώση του, συνεπάγεται τήν έπιφύ-



Ή  άνάλυση τοΰ Μάξ Βέμπερ 35

λαξη, δυσπιστία ή καί άποστροφή γιά τήν ίδια τήν άνθρώπινη 
φύση, τις άνάγκες καί λειτουργίες της. Ό  άσκητικός πουριτα­
νισμός πού χαρακτηρίζει τις περισσότερες παραφυάδες του προ­
τεσταντισμού, βλέπει τόν μολυσμό τής άμαρτίας σέ κάθε φυσική 
έπιθυμία ή άνάγκη τοΰ άνθρώπου: Κατεξοχήν στήν ήδονή τοΰ 
φαγητοΰ καί τοΰ έρωτα, άλλά καί σέ κάθε «κοινωνικοποίηση» 
αύτής τής ήδονής — στις διασκεδάσεις, στόν χορό, στά θεάμα­
τα, στά κομψά ένδύματα, στήν άνεση τής κοινωνικής συμπερι­
φοράς. Έ τσ ι καλλιεργείται μιά τάση άσκητικής ομοιομορφίας 
(στήν ένδυμασία, στόν καλλωπισμό, στό λεξιλόγιο, στις χειρο­
νομίες, στό χαμόγελο) πού — κατά τόν Βέμπερ πάντοτε— 
προκάλεσε ή βοήθησε τό καπιταλιστικό ένδιαφέρον γιά τήν 
τυποποίηση τής παραγωγής. Κυρίως δμως περιόρισε τις ικα­
νοποιήσεις τοΰ άνθρώπου σέ μόνη τήν άποκτητική δραστηριό­
τητα, πού σέ συνδυασμό μέ τόν άσκητικό περιορισμό τής κατα­
νάλωσης οδήγησε στόν έξαναγκασμό γιά άποταμίευση καί στόν 
σχηματισμό κεφαλαίου.

10. Τά παραπάνω δεδομένα δέν όδηγοΰν τελικά τόν Μάξ 
Βέμπερ νά συμπεράνει μιάν άποκλειστική αίτιακή συσχέτιση 
καπιταλισμού καί προτεσταντισμού — νά θεωρήσει τόν προ­
τεσταντισμό ώς μοναδική αιτία τής γένεσης τοΰ καπιταλιστι­
κού φαινομένου. Εντοπίζει τόν στόχο τής ερευνάς του στή 
διευκρίνιση τής σημασίας καί τού ρόλου τών θρησκευτικών 
κινήτρων γιά τόν σχηματισμό καί τήν άνάπτυξη τοΰ σύγχρο­
νου, άποκλειστικά «έγκοσμιοκρατικοΰ», πολιτισμού (unserer 
modernen, spezifisch "diesseitig”  gerichteten Kultur), μέσα άπό 
τό πλέγμα τής άλληλεπίδρασης ποικίλων ιστορικών παραγόν­
των. Πιστεύει δτι ό σύγχρονος άνθρωπος, άκόμα καί μέ τήν 
πιό καλή θέληση, είναι γενικά άνίκανος νά διακρίνει τήν καίρια 
καί πραγματική συμβολή τοΰ περιεχομένου τής θρησκευτικής



36 Οί περιορισμοί στήν έρευνα

συνείδησης στή διαμόρφωση τής καθημερινής συμπεριφοράς, 
του χαρακτήρα καί του πολιτισμού τών άνθρώπων. Άλλά καί 
ή άναπλήρωση αυτής τής σύγχρονης άνικανότητας μέ τήν εύκολη 
καταφυγή στήν ύλιστική έρμηνεία τής 'Ιστορίας (στήν έξήγη- 
ση δλων τών ιστορικών φαινομένων μέ άποκλειστική άναγωγή 
σέ οικονομικές σχέσεις καί άνταγωνισμούς ύλικών συμφερόν­
των) πιστεύει ό Μάξ Βέμπερ δτι οδηγεί οπωσδήποτε σέ μονο­
μέρεια άσχετη μέ τήν ιστορική πραγματικότητα. Ό  ίδιος βλέ­
πει περισσότερο έναν άμοιβαΐο άλληλλοεπηρεασμό ύλικών συν­
θηκών καί συνειδησιακών μορφωμάτων — άλληλοεπηρεασμό 
πού δέν μπορεί νά άκινητοποιηθεΐ σέ άντικειμενικές «σταθε­
ρές» χωρίς νά παραβιασθεΐ ή ιστορική πραγματικότητα.

β. Τά κενά τοΰ παραδείγματος Βέμπερ

' Η άνάλυση τοΰ Μάξ Βέμπερ — άντιπροσωπευτικό παράδει­
γμα τών ώς τώρα προσπαθειών νά μελετηθούν οί άνθρωπολο- 
γικές προϋποθέσεις τής σύγχρονης οικονομίας — έπιτρέπει 
κριτικές παρατηρήσεις πιθανόν γόνιμες στήν ίδια έρευνητική 
προοπτική καί άφετηριακές ίσως μεθοδολογικών άναθεωρήσεων. 

Συγκεκριμένα:

1. Είναι λογικό νά δεχθούμε δτι ή οικονομική συμπεριφορά 
έπηρεάζεται (άν δέν καθορίζεται) άπό συγκεκριμένα κίνητρα. 
Κίνητρα τόσο ύλικών, δσο καί ψυχολογικών άναγκών καί συμ­
φερόντων. 'Η διαβάθμιση ή άξιολογική ιεράρχηση καί τών 
ύλικών καί τών ψυχολογικών άναγκών-συμφερόντων έπηρεά- 
ζεται (άν δέν καθορίζεται) άπό έπίσης συγκεκριμένα κριτήρια.



Τά κενά τοϋ Μάξ Βέμπερ 37

Στή διαμόρφωση τών κριτηρίων είναι μάλλον κοινά άποδεκτό 
οτι τόν καίριο ρόλο παίζουν οί ήθικές Αντιλήψεις. Αυτές μπο­
ρεί νά προκύπτουν τόσο άπό μιά θρησκευτική-μεταφυσική, 
δσο καί άπό μιά έγκοσμιοκρατική-υλιστική έκδοχή καί «νοη- 
ματοδότηση» της πραγματικότητας. Κατά τεκμήριο, τά κριτή­
ρια πού προκύπτουν άπό μιά θρησκευτική - μεταφυσική ήθική, 
πρέπει νά είναι διαφορετικά άπό αύτά πού έμπνέει μιά έγκο­
σμιοκρατική-ύλιστική ήθική. Ά ν  λοιπόν τά κριτήρια πού δια­
μορφώνουν τήν οικονομική συμπεριφορά καταλήγουν σέ κοινά 
μορφώματα τόσο δταν ή κυρίαρχη κοινωνική ήθική είναι θρη­
σκευτική, δσο καί δταν είναι έγκοσμιοκρατική-ύλιστική, τότε 
ή ύπάρχει κάποιο λάθος σέ δλη τήν παραπάνω συλλογιστική, ή 
ύπάρχει κάποιος παράγων πού ενοποιεί τό άποτέλεσμα τών 
δυο άντίθετων στάσεων.

2. Τά θεμελιώδη γνωρίσματα τοΰ καπιταλιστικού φαινομένου 
(συσσώρευση κεφαλαίου, ορθολογική οργάνωση τής παραγω­
γής) έμφανίζονται σέ ιστορικές συνθήκες κοινωνικής κυριαρχί­
ας τής θρησκευτικής ήθικής καί διατηρούνται σέ συνθήκες δια­
πιστωμένης κοινωνικής «έκκοσμίκευσης» — εύρύτατου δηλαδή 
θρησκευτικού άποχρωματισμοΰ. Τά κίνητρα άσφαλώς μεταβάλ­
λονται: Ή καπιταλιστική συμπεριφορά δέν προκύπτει πιά άπό 
τήν άνάγκη άσκητικής αύτοπειθάρχησης καί μετρητοΰ έλέγχου 
τής άρετής, άλλά άπό τήν έπιθυμία καταναλωτικής εύχέρειας, 
αύξησης τής άτομικής ισχύος, κ.τ.δ. Όμως κριτήριο καί στις 
δυο περιπτώσεις έμφανίζεται νά είναι ή άτομική έξασφάλιση, 
ύπερβατική ή έγκόσμια. Ά ν ή διαπίστωση τού κοινοΰ αύτοΰ 
κριτηρίου άληθεύει, τότε ό άτομοκεντρισμός (individualismus) 
πρέπει νά διερευνηθεΐ ώς πιθανός παράγων πού ένοποιεΐ τό 
άποτέλεσμα δυό άντίθετων ήθικών προϋποθέσεων οικονομικής 
συμπεριφοράς.



38 Οί περιορισμοί στήν έρευνα

3. Γιά νά διερευνηθεϊ ό άτομικισμός ώς άνθρωπολογικός παρά­
γων του οικονομικού βίου κοινωνικά διαπιστώσιμος, θά πρέπει 
καταρχήν νά οριστεί, έστω καί στο έπίπεδο τής κοινωνικής 
φαινομενολογίας, καί νά διασαφηνισθεΐ σέ σχέση μέ μορφές 
κοινωνικής συμπεριφοράς μή-άτομοκεντρικές. Σέ μιά τέτοια 
προοπτική, τό πλαίσιο τής προτεσταντικής ήθικής στο όποιο 
έπικεντρώθηκε ή έρευνα του Μάξ Βέμπερ, δέν μπορεί νά θεω­
ρηθεί δεσμευτικό. Γ ιατί δσο καί άν συνέβαλε ό προτεσταντι­
σμός στή διαμόρφωση μιας άτομοκεντρικής στάσης μέ συνέ­
πειες στή σύνολη συγκρότηση του κοινωνικού βίου, δέν είναι 
οπωσδήποτε αύτονόητο οτι ό ίδιος γέννησε μιά τέτοια στάση. 
Τουλάχιστον ή έμφαση στήν άτομική σωτηρία, στις άτομικές 
άξιομισθίες, στον άτομικό «προορισμό» (praedestinatio) άποτέ- 
λεσε θεμελιώδες στοιχείο διαφοροποίησης τής δυτικοευρωπαϊ­
κής άπό τήν ύπόλοιπη χριστιανοσύνη, ήδη άπό τήν έποχή του 
Αύγουστίνου καί κυρίως τοΰ πρώτου «σχίσματος» (867). — 
(Μιλάμε έδώ γιά τόν άτομοκεντρισμό ώς κοινωνικό φαινόμε­
νο, δηλαδή ώς καθοριστικό στοιχείο καί κριτήριο γιά τή δια­
μόρφωση τής άνθρώπινης συμπεριφοράς καί άποφασιστικό πα­
ράγοντα γιά τή συγκρότηση τών δομών καί θεσμών τοΰ κοινωνι­
κού βίου — οχι ώς έπιμέρους ήθικό σύμπτωμα πού μέ όποιεσ- 
δήποτε συνθήκες ύπήρχε πάντοτε καί θά ύπάρχει πάντοτε.)

4. Ό  Μάξ Βέμπερ έπισημαίνει ώς «άντικειμενική» διάσταση 
τοΰ άτομοκεντρισμοΰ τήν έπιδίωξη τής γενικής καί άπρόσω- 
πης κοινωνικής ώφέλειας — τό αίτημα νά ύπηρετοΰν οί άτομι­
κές πράξεις καί οί συλλογικοί θεσμοί δ,τι είναι χρήσιμο καί 
ωφέλιμο γιά δλους. Καταλαβαίνουμε αύτή τήν έπισήμανση, άν 
θεωρήσουμε τήν κοινωνική ώφέλεια ώς τό άριθμητικό-ποσο­
τικό σύνολο τών έπιμέρους άτομικών ώφελημάτων καί συμ­
φερόντων. Καί μιά τέτοια άντίληψη κοινωνικής ώφελιμοθηρίας



Τά κενά τοΰ Μάξ Βέμπερ 39

μπορεί νά θεμελιωθεί διττά: είτε ώς «θέλημα του Θεού», πού 
δοξάζεται άπό ολους όταν δλοι εύτυχοΰν, είτε ώς πρακτικός 
καί καθολικά επιθυμητός αύτοσκοπός. Άλλά έτσι ό συλλογι­
κός ώφελιμισμός έμφανίζεται ώς ένα δεύτερο κριτήριο κοινω­
νικής (καί ειδικότερα οικονομικής) συμπεριφοράς, πού μπορεί 
νά διατηρείται τό ίδιο, άνεξάρτητα άπό τή θρησκευτική ή έγκο- 
σμιοκρατική προέλευση τών ήθικών άντιλήψεων πού τό έπι- 
βάλλουν.

5. Ό  συλλογικός ώφελιμισμός (unitas communis utilitatis), ώς 
κοινωνικό καί αύτός φαινόμενο, παρακολουθεί καί έκφράζει έμ­
πρακτα τήν άτομοκεντρική στάση, οχι μόνο έπειδή άθροίζει τά 
άτομικά ώφέλη καί συμφέροντα. Άλλά καί έπειδή προσφέρε- 
ται ώς τό πεδίο τής ορθολογικής έναρμόνισης του άτομικοΰ μέ 
τό συνολικό, του ύποκειμενισμοΰ μέ τήν άντικειμενικότητα. 
Μέσα στις άπαιτήσεις του άτομικισμοΰ εϊναι καί ή άνάγκη τής 
άντικειμενικής του κατοχύρωσης, πού κατορθώνεται μέ τήν 
άναγωγή τού άτομικά ώφέλιμου σέ κανόνα καθολικής συμπε­
ριφοράς — σέ ήθική προστακτική πού δσο αύστηρότερη εϊναι, 
τόσο πληρέστερα άσφαλίζει τό άτομο. Αύτό σημαίνει δτι ώς 
ήθικό κριτήριο ό ώφελιμισμός μπορεί νά οδηγήσει τόσο σέ 
κοινωνικά μορφώματα άνταγωνισμοϋ τών άτόμων, άποδέσμευ­
σης τών ποσοτικών διεκδικήσεων άτομικής ώφέλειας (καί έλεύ- 
θερης οικονομίας), δσο καί σέ μορφές ολοκληρωτικών συστημά­
των, έξισωτικής ύποταγής τών άτόμων σέ διεκδικήσεις κοινής 
ώφέλειας (καί άπόλυτα έλεγχόμενης οικονομίας).

6. Μέτρο τών ποσοτικών εκτιμήσεων τής ώφέλειας γίνεται 
τό χρήμα (είτε ώς άτομικό κεφάλαιο, είτε ώς έθνικό προϊόν). 
Έ τσ ι δμως τό χρήμα ταυτίζεται μέ μιάν άντικειμενοποιημένη 
έκδοχή τής ώφέλειας, δηλαδή μέ ένα μετρούμενο μέγεθος —



40 Οί περιορισμοί στήν έρευνα

παύει νά εϊναι τό συμβατικό άπλώς μέτρο τών άνθρώπινων 
άνταλλακτικών σχέσεων. Ήδη μέ τήν προτεσταντική άντίλη­
ψη πού έκθέτει ό Μάξ Βέμπερ, τό χρήμα δέν εϊναι πρωταρχι­
κά αύτό πού μετράει τις άνθρώπινες συναλλαγές, άλλά αύτό 
πού μετρούμενο έξασφαλίζει τήν άντικειμενική βεβαιότητα γιά 
τή θεία εύλογία και τήν άνθρώπινη άρετή. Όμως αύτή ή αύτο- 
νόμηση τοΰ μέτρου άπό τις σχέσεις πού γιά τή μέτρησή τους 
καθιερώθηκε, ή έκδοχή του ώς αύτόνομου παράγοντα πού ύπη- 
ρετεΐται άπό τ'ις άνθρώπινες σχέσεις άντι νά τις ύπηρετει, 
εϊναι μιά άντίληψη πού έμφανίζεται στον χώρο τής ήθικής 
(τών μέτρων τοΰ ήθους τών σχέσεων) πολύ πριν άπό τόν προ­
τεσταντισμό. Καί αύτό τό «πριν» ένδιαφέρει δχι γιά κάποια 
άπόδοση ιστορικής δικαιοσύνης, άλλά γιά τή διερεύνηση τών 
παραγόντων πού γέννησαν μιά τέτοια αύτονόμηση τοΰ μέτρου 
τών σχέσεων.

7. Τό φαινόμενο τής αύτονόμησης παραγόντων τής κοινωνι­
κής σχέσης καί ύποταγής τών σχέσεων στούς αύτονομημένους 
αύτούς παράγοντες, δέν πρέπει νά εϊναι άσχετο μέ τό πολύ 
εύρύτερο φαινόμενο τής αύτονόμησης τών σημαινόντων τοΰ 
λόγου, πού ώς πλασματικές νοητές οντότητες ύποκαθιστοΰν 
τήν πραγματικότητα τών σημαινομένων. Ή γνώση τοΰ πρα­
γματικού αύτονομεΐται καί άποσυνδέεται άπό τήν έμπειρική 
άμεσότητα τής σχέσης μαζί του, μετατίθεται στήν ορθή μεθό- 
δευση τής νοηηκής του διασάφησης. Ό  τύπος τής σχολαστι­
κής demonstratio, πού γέννησε καί καλλιέργησε ό δυτικοευρω­
παϊκός μεσαίωνας, εϊναι τό πρότυπο αύτής τής αύτονομημένης 
άποδεικτικότητας τών συλλογισμών, πού μεταθέτει τήν έπικύ- 
ρωση τοΰ πραγματικού (λ.χ. τής ύπαρξης τοΰ Θεοΰ) στήν ορθή 
μεθόδευση τής λογικής του κατάδειξης. Άκόμα καί στήν περί­
πτωση τοΰ έμπρακτου λόγου, τά σημαίνοντα τοΰ λόγου δέν



Τά κενά τοΰ Μάξ Βέμπερ 41

παραπέμπουν στον παραγωγό τής πράξης — ή έργασία, λ.χ., 
παύει νά σημαίνει (δηλώνει) τή δημιουργική έτερότητα τοϋ 
ύποκειμένου στις σχέσεις του μέ τή φύση καί τήν κοινωνία, καί 
αύτονομεΐται ώς μετρητό μέγεθος παραγωγής πού είτε έξα- 
σφαλίζει τή βεβαιότητα τής πιστότητας στή θεία έντολή, ειτε 
άνταλλάσσεται στήν άγορά ώς προσοδοφόρα άξία. Στήν προο­
πτική αύτή ή ορθολογική οργάνωση τής παραγωγής πού χαρα­
κτηρίζει τή σύγχρονη οικονομία δέν εχει καί πάλι τις ρίζες της 
στον προτεσταντισμό, άφου ή συνολική θρησκευτική (τουλάχι­
στον) διαφοροποίηση τής εύρωπαϊκής Δύσης θεμελιώθηκε (ήδη 
άπό τήν έποχή τοΰ Αύγουστίνου, άλλά κυρίως μέ τόν σχολα­
στικισμό) στήν αύτονόμηση καί ορθολογική οργάνωση τής πα­
ραγωγής τών σημαινόντων τοΰ λόγου άσχετα μέ τήν έμπειρία 
ή τή δυναμική τών σημαινομένων.

8. Ή αύτονόμηση τών σημαινόντων ώς προς τήν πραγματικό­
τητα τών σημαινομένων βρίσκει μιά παραδειγματική ύποτύ- 
πωση τόσο στον «χρυσοΰν κανόνα» τής ήθικής τοΰ Κάντ (Kant)11, 
δσο καί στον «σιδερένιο νόμο τών μισθών» πού διατύπωσε ό 
Ρικάρντο (Ricardo)12, φωτίζοντας τήν έκπληκτική άναλογία

10. «Νά πράττεις πάντοτε κατά τέτοιο τρόπο, ώστε ό (υποκειμενικός) κανόνας 
τής θέλησής σου νά μπορεί νά ισχύει ταυτόχρονα ώς άρχή μιας καθολικής νομοθεσί­
ας». Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, Abtlg. I, Bd IV, σελ.
421.

11. «Τις άρχές πού καθορίζουν τήν άξία τής έργασίας καί διέπουν τήν εύτυχία 
τοΰ πιό μεγάλου μέρους τής άνθρώπινης κοινωνίας, πρέπει νά τις έμπιστευθοΰμε
στόν ελεύθερό καί δίκαιο συναγωνισμό τής άγορας καί δέν πρέπει ποτέ νά έπιχείρη- 
θεΐ ό προσδιορισμός τους μέ έπεμβάσεις τής νομοθεσίας. Όπως ολα τά πράγματα 
πού άγοράζονται καί πωλοΰνται, καί πού οί ποσότητές τους μποροΰν νά αύξηθοΰν ή 
νά λιγοστέψουν, έτσι καί ή έργασία έχει τή φυσική της τιμή καί τήν τιμή άγορας της. 
Φυσική τιμή τής έργασίας είναι έκείνη πού άπαιτειται γιά νά μπορέσουν οί έργάτες, 
ώς σύνολο, νά συντηρηθούν καί νά διαιωνίσουν τό γένος τους, δίχως αύτό νά αύξηθεΐ



42 Oi περιορισμοί στήν έρευνα

τών δύο αύτών προτάσεων. Ή άξία τής άτομικής άγαθής βού­
λησης ή τής άτομικής παραγωγικής έργασίας δέν εϊναι πιά μέτρο 
άνθρώπινων σχέσεων (μέτρο ήθους ή άνταλλαγής), άλλά εϊναι 
μετρούμενο, αύτόνομο ώς προς τις σχέσεις μέγεθος — ή άξία 
δέν λειτουργεί ώς σημαίνον, άλλά ώς σημαινόμενο προϊόν μιας 
άντικειμενικής διαδικασίας τόσο αύτόνομης, πού δέν χρειάζε­
ται καμιά «ύπερβατική» παρέμβαση (του Θεού στήν ήθική ή 
τής νομοθετικής ρύθμισης στήν άγορά) γιά νά λειτουργήσει 
άποδοτικά. Ή παραγωγή άξιών εχει τήν άντικειμενικότητα 
τοΰ αύτοσκοποΰ, καί ή αύτονομία τοΰ άντικειμενικοΰ (ειτε γιά 
τό άγαθό πρόκειται, είτε γιά τήν άγορά) έξασφαλίζεται μέ τήν 
άναγωγική άπολυτοποίηση τοΰ άτομικοΰ (τής άγαθής βούλη­
σης ή τοΰ έμπορικοΰ άνταγωνισμου). Άλλά τόσο ή καντιανή 
προστακτική δσο καί ό σιδερένιος νόμος τοΰ Ρικάρντο μάς 
μεταθέτουν σέ ενα έπίπεδο ερμηνευτικών προϋποθέσεων επί­
σης εύρύτερο άπό τήν βεμπεριανή έμμονή στήν προτεσταντική 
ήθική.

9. Στή μοναξιά τής άτομικής άποκλειστικά εύθύνης τοΰ προ- 
τεστάντη γιά τή σωτηρία του, εϊδε ό Μάξ Βέμπερ ενα ούσιώ- 
δες κίνητρο γιά τήν αύτονόμηση τής άξίας τοΰ χρήματος, γιά 
τήν έκδοχή τοΰ κέρδους ώς μετρητού τεκμηρίου τής σωτηρίας. 
Ά λλά ή άνάγκη μετρητοΰ τεκμηρίου τής σωτηρίας καί ή μέ­
τρηση τής άξίας τής σωτηρίας σέ χρήμα εϊχε βρει τή χαρακτη­
ριστικότερη ιστορική της έκφραση, πολύ πριν άπό τόν προτε­
σταντισμό, τουλάχιστον στις περίφημες «άφέσεις» (indulgen- 
tiae) τής ρωμαιοκαθολικής έκκλησίας («συχωροχάρτια»). Καί 
στις δυο περιπτώσεις (τόσο τοΰ έμπορικοΰ κέρδους δσο καί

ή νά λιγοστέψει». (The Works and Correspondance of David Ricardo, Ed. Piero Sraffa, 
Cambridge, τόμος 8ος, σελ. 93).



Τά κενά τοΰ Μάξ Βέμπερ 43

τών έκκλησιαστικών «άφέσεων») πρόκειται γιά τήν ίδια αύτο­
νόμηση τής άξίας καί τή συνακόλουθη έκδοχή τής τιμής πού 
ύπαγορεύει ή κάθε άξία — αύτονόμηση άτομικών πράξεων ή 
άτομικών χαρακτήρων πού άξιολογοΰνται per se, άποσπασμένα 
άπό τή δυναμική τών σχέσεων, τήν άπροσδιοριστία καί έτερό­
τητα τών πραγματικών-προσωπικών σχέσεων του κοινωνικού 
γίγνεσθαι τής ζωής.

10. Ή αύτονόμηση τής άξίας τών άτομικών πράξεων ή τών 
άτομικών χαρακτήρων (καί ή συνακόλουθη αύτονόμηση τής 
άξίας τής έργασίας, τών προϊόντων τής έργασίας καί τού χρή­
ματος, ώς μέτρου τής τιμής τών άξιών) εϊναι μάλλον φανερό 
δτι προκύπτει άπό μιά νομική (άντικειμενοποιημένη, πάγια 
καί μετρητή) έκδοχή τών άνθρώπινων σχέσεων, μιάν έκνομί- 
κευση τών σχέσεων. Καί μιλάμε γιά έκνομίκευση τών σχέσε­
ων, δταν ό νόμος καί ή ήθική δέν σημαίνουν (μετρούν) τήν 
πραγματοποίηση ή τήν άποτυχία καί άλλοτρίωση τής σχέσης, 
άλλά διαβαθμίζουν καί άξιολογοΰν τό άντικειμενοποιημένο 
προϊόν τής σχέσης: άτομικές πράξεις καθεαυτές καί άτομικούς 
χαρακτήρες καθεαυτούς. Λειτουργούν, ό νόμος καί ή ήθική, ώς 
αύτόνομοι καί δεδομένοι κώδικες («άνωθεν» έπιβεβλημένοι ή 
συμβατικά — γιά χρησιμοθηρικούς λόγους— άποδεκτοί) καθο­
ρισμού τών άξιών καί τών τιμών. Αύτή ή έκνομικευμένη ήθική 
εϊναι κοινή τόσο στον προτεσταντισμό δσο καί στον ρωμαιο­
καθολικισμό, άλλά καί στά άθεϊστικά ή άδιάφορα γιά τή θρη­
σκεία ρεύματα τής Εύρώπης — συγκροτεί τήν πραγματική 
άφετηρία τών ήθικών άντιλήψεων τοΰ δυτικοευρωπαίου άνθρώ­
που καί ύπαγορεύει τά κριτήρια τής κοινωνικής (καί ειδικότε­
ρα τής έργασιακής-οικονομικής) συμπεριφοράς του.

11. Άλλά ή έκνομίκευση τής ήθικής καί ή συνακόλουθη αύτονό-



44 Oi περιορισμοί στήν έρευνα

μηση, ώς προς τή δυναμική τών σχέσεων, άξιών καί τιμών, 
δύσκολα μπορεί νά έρμηνευθεϊ ώς αύτόνομο καί αύτή φαινόμε­
νο τού κοινωνικού βίου. Ή έκνομίκευση τής ήθικής φαίνεται 
νά προκύπτει καί αύτή άπό τήν άνάγκη «άντικειμενικότητας» 
στή γνώση, γ ι ’ αύτό καί ή δυναμική τής έτερότητας τών σχέ­
σεων ύποκαθίσταται άπό τόν άντικειμενικό καθορισμό (καί τήν 
άξιολόγηση) τών παραγόντων ή προϊόντων τής σχέσης. Εϊναι 
ή ίδια στάση πού θεμελιώνει καί τή μηχανιστική θεώρηση τής 
πραγματικότητας, ώς συνόλου οντοτήτων, άρθρωμένων μέ βάση 
σταθερούς νόμους καί άρχές ορθολογικού συσχετισμού. Όπως 
θεμελιώνει ή ίδια στάση καί τις όντολογικές άντιλήψεις πού 
κυριαρχούν στή σύνολη φιλοσοφική παράδοση τής Δύσης — 
τήν «όντική» έκδοχή τού ύπαρκτοΰ, τή θεώρησή του ώς συντε­
λεσμένης οντότητας, είτε ταυτίζουμε τήν οντότητα μέ τό πρά­
γμα καθεαυτό (Ding-an-sich), είτε τήν έκδεχόμαστε ώς άπλή 
φαινομενικότητα.

12. Οί ήθικές λοιπόν άντιλήψεις μοιάζουν νά έξαρτώνται άπό 
τήν συλλογική-καθολική βεβαιότητα γιά τό τ ί εϊναι πραγματι­
κό καί τ ί φαντασιώδες (πλασματικό ύποκατάστατο τοΰ πρα­
γματικού). Ά ν τό πραγματικό ταυτίζεται μέ τή φαινόμενη 
καί άντικειμενικά καθοριζόμενη οντότητα, ή άν γνωρίζεται μόνο 
ώς δυναμικό γεγονός ένεργούμενων σχέσεων — άν ή πραγμα­
τικότητα συγκροτείται ώς ολότητα αύτόνομων οντοτήτων ή 
ώς ολότητα σχετικών πάντοτε άναφορικών συσχετίσεων— προ­
κύπτει άντίστοιχα μιά ήθική άτομικών άξιολογήσεων ή μιά 
ήθική πού έπιμένει στή δυναμική τών σχέσεων μετρώντας τήν 
ένδεχόμενη άλλοτρίωση τής σχέσης σέ έξάρτηση, ύποταγή, 
ύπαρκτική άλλοίωση. Εκείνο πού προκύπτει μέ σαφήνεια του­
λάχιστον άπό τή γραπτή παράδοση τής δυτικοευρωπαϊκής φι­
λοσοφίας σέ ολόκληρη τήν ιστορική της διαδρομή, είναι ό άπο-



Τά κενά τοϋ Μάξ Βέμπερ 45

κλεισμός τής προτεραιότητας τών σχέσεων στά πλαίσια τοΰ 
όντολογικοΰ προβληματισμού — ή άρνηση ή άδυναμία νά άπο- 
δοθεϊ όντολογικό περιεχόμενο στή σχέση, νά έρμηνευθεϊ τό 
ύπαρκτικό γεγονός ώς δυναμικά ένεργούμενη άναφορικότητα. 
Αύτός ό άποκλεισμός αίρεται μόνο στήν περίπτωση τής νεώ- 
τερης κβαντικής φυσικής πού μεταβάλλει ριζικά τις ίδιες τις 
προϋποθέσεις τής έπιστημολογίας — άλλά τής έπιστημολογί- 
ας τών θετικών, οχι καί τών κοινωνικών έπιστημών καί ειδικά 
τής οικονομίας πού είναι τό έδώ πρόβλημά μας.

13. Τελικά ή θεμελιώδης άντίρρηση στή μελέτη τοΰ Μάξ 
Βέμπερ, πού άποτελεϊ καί τό σημείο έκκίνησης αύτοΰ έδώ τοΰ 
έρευνητικοΰ έγχειρήματος, θά μποροΰσε νά συνοψισθεΐ στό έρώ­
τημα: Ά ν  μόνη ή ήθική (προτεσταντική, ρωμαιοκαθολική ή 
θρησκευτικά ούδέτερη) συνιστά ικανή προϋπόθεση γιά τήν έρ- 
μηνεία τής γένεσης καί διαμόρφωσης τής σύγχρονης οικονομί­
ας. Μέσα άπό τις ένδείξεις τών παρατηρήσεων πού προηγήθη- 
καν διαφαίνεται ενα πρωταρχικότερο ένδεχόμενο πού πρέπει 
νά διερευνηθεΐ: Τό ένδεχόμενο νά έκφράζεται στήν πραγματι­
κότητα τής οικονομικής συμπεριφοράς καί τών συνακόλουθων 
δομών καί θεσμών τοΰ οίκονομικοΰ βίου καταρχήν μιά όντολο- 
γίακαί οχι καταρχήν μιά ήθική: Έ  στάση ζωής τοΰ άνθρώπου 
τών δυτικοευρωπαϊκού τύπου κοινωνιών μοιάζει νά διαμορφώ­
θηκε καί έξακολουθεϊ νά διαμορφώνεται άπό μιάν άντίληψη 
τής πραγματικότητας ώς συνόλου άντι-κείμενων οντοτήτων, 
πού αύτονομοΰνται άπό τή γνωστική έμπειρία τής σχέσης μέ 
τό ύποκείμενο, καί μεταβάλλονται σέ σημασίες άσχετες μέ τήν 
πραγματική τους ύπόσταση, σέ άξίες μέ ούδέτερη χρηστική 
σκοπιμότητα — συνιστοΰν ένα πλέγμα συσχετισμού ποσοτι­
κών έκτιμήσεων ώφέλειας πού συγκροτεί καί κατευθύνει τόν 
κόσμο καί τήν κοινωνία. Ά ν  αύτό εϊναι πραγματικό δεδομένο,



46 01 περιορισμοί στήν ερευνά

τότε δικαιολογείται ό ισχυρισμός δτι ή όντολογική προοπτική 
τής έμμονής στήν προτεραιότητα τών σχέσεων θά μπορούσε 
νά λειτουργήσει στον χώρο τής οικονομίας (χώρο πού διολι­
σθαίνει άφετηριακά καί μόνιμα προς άφαιρετικές σχηματοποιή­
σεις, ίδεαλιστικές ή ύλιστικές) άνάλογα μέ τόν τρόπο πού λει­
τούργησε καί ή κβαντική φυσική στον χώρο του νευτώνειου 
κοσμοειδώλου.



4.

Η ΓΕΝ ΕΑΛ Ο ΓΙΑ  
ΤΗ Σ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΗΣ ΕΠ ΙΣΤΗ Μ Ο Λ Ο ΓΙΑ Σ: 

ΟΙ ΑΞΙΩΜ ΑΤΙΚΕΣ ΚΑΤΑΒΟΛΕΣ

Γιά νά συγκροτήσουμε τή «γενεαλογία» τών θεωρητικών κατα­
βολών τής σύγχρονης οικονομίας, δέν εχουμε παρά νά καταφύ­
γουμε σέ κοινούς τόπους — σέ διαπιστώσεις πού έχουν έπα- 
νειλημμένα διατυπωθεί άπό έγκυρους θεωρητικούς τής οικο­
νομίας.

Τόσο στο έπίπεδο τής θεωρίας δσο καί τής ποικιλότροπης 
πρακτικής, ή σύγχρονη οικονομία κατευθύνεται καθοριστικά 
άπό τις άρχές τοΰ ώφελιμισμοΰ1. Ό  ώφελιμισμός έμφαν

1. «Η ώφελιμιστική ήθική φιλοσοφία άποτέλεσε τό θεμέλιο τής οικονομικής σκέ­
ψης ... Άπό τήν άρχή δλη ή ορολογία τών οικονομικών ήταν διαποτισμένη άπό τά 
άξιώματα τής φιλοσοφίας του φυσικοΰ δικαίου και τοΰ ώφελιμισμοΰ ... Ή οικονομι­
κή θεωρία υιοθέτησε δχι τόσο τά έπιμέρους ήθικοφιλοσοφικά λήμματα τοΰ ώφελιμι- 
σμοΰ, δσο τή μέθοδό του. Τά οικονομικά δόγματα καθεαυτά υπήρξαν οί συνεπέστε­
ρες διατυπώσεις καί έφαρμογές τοΰ ώφελιμισμοΰ ώς συστήματος κοινωνικής ήθι­
κής»: M yrdal, 9, 22, 43. — «Στόχος καί σκοπός τής οικονομικής ζωής είναι νά 
έξασφαλίσει δσο τό δυνατόν περισσότερη χρησιμότητα»: Robinson, 53. — Πρβλ. 
έπίσης: τις άναφορές στήν ώφελιμιστική σκοπιμότητα (Niitzlichkeit) τής άστικής 
οικονομίας, στο βιβλίο τοΰ Karl M arx, Okonomisch-philosophische Manuskripte 3, Marx- 
Engels-W erke (D ietz-V erl.), Erg. Bd., σελ. 540. — ’ Επίσης, Max W eber, Die 
Grenznutzenlehre und das "Psychologische G rundgesetzt» στον τόμο: Gesammelte 
AufsMtze z u t  Wissenschaftslehre, 41973, σελ. 384-399. — A. K . Sen, Rational 
F o o ls: A C ritique o f the Behavioural Foundations o f Econom ic Theory, στον 
τό μο : Philosophy and Economic Theory, Ed. by F. Hahn and M. H o llis , Oxford 
(Univ. Press) 1979, σελ. 102 κ.έ. — P. K oslow ski, Pnnzipien der Ethischen Oko­
nomie, σελ. 160 κ.έ., 286 κ.έ. — J. J. Sm art, B. W illiam s, Utilitarianism For and 
Against, Cambridge (Univ. Press) 1973. — A. Sen, B. W illiam s, Utilitarianism 
and beyond, Cambridge (Univ. Press) 31984.



48 Ή γενεαλογία τής οικονομικής έπιστημολογίας

ώς θεωρία, άλλά καί ώς στάση ζωής, σέ άμεση — ιστορική καί 
λογική— συνάρτηση μέ τή φιλοσοφία του φυσικοΰ δικαίου2. 
' Η φιλοσοφία τοΰ φυσικοΰ δικαίου έξέφρασε τό πρακτικό άπο- 
κρυστάλλωμα μιάς κανονιστικής λογικής, πού τά δόγματά της 
συνιστοΰν έκλογικεύσεις τών παραγόντων καί άρχών τής άν­
θρώπινης συμπεριφοράς1. Αύτή ή συστηματοποιημένη έκλογί-

2. «Τά οικονομικά δόγματα έχουν παραλάβει τούς κανονιστικούς στόχους τους, 
τις κύριες λογικές κατηγορίες τους καί τις μεθόδους άπόδειξής τους άπό τή φιλοσο­
φία του φυσικού δικαίου καί τοΰ ώφελιμισμοΰ ... Ό ώφελιμισμός μπορεί νά θεωρη­
θεί ώς άγγλικός βλαστός τής φιλοσοφίας τοΰ φυσικοΰ δικαίου ... Οί ιστορικοί τοΰ 
δικαίου έχουν ύπογραμμίσει τό γεγονός δτι ό ώφελιμισμός, ώς φιλοσοφία τοΰ δικαί­
ου, είναι άπλώς καινούργιο κοστούμι γιά τή διδασκαλία τοΰ φυσικοΰ δικαίου: Myr- 
da l, 17, 27, 32. — Βλ. έπίσης: Adam Smith, The Theory of moral sentiments Nil, 4, 
37, Έκδ. D. D. Raphael - A. L. M acFie, Oxford 1976, σελ. 341. — Jurgen Habermas, 
Naturrecht und Revolution, στό βιβλίο του: Theorie und Praxisy Suhrkamp, 31982, 
σελ. 89 κ.έ. — Peter Koslow ski, Pnnzipien der Ethischen Okonomie, σελ. 128 κ.έ., 
299 κ.έ. — L. S tra u ss , Natural Right and History, Chicago (Univ. Press) 1953, 
σελ. 8. — Christian  S e id l, D ie in d iv id u al-versu s die K ollektiven tsch eidu n g : 
Freiheit in m arktw irtschaftlichen Ordnungen, στον τόμο: Zur Theorie marktwir- 
tschaftlicher Ordnungen, Hrsg. v. E. S t re is s le r  u . C. W atrin , Tubingen (Mohr- 
Verl.) 1980, σελ. 402 κ.έ. — Πρβλ. καί τό παλαιό, άλλά κλασικό βιβλίο τοΰ W. 
HasbacH, Die allgemeinen philosophischen Grundlagen der von Frangois Quesnay und 
Adam Smith begrundeten politischen Okonomie, Leipzig 1890, σελ. 50 κ.έ., 105 κ.έ., 
140 κ.έ.

3. «Κάποιος βαθμός έλευθερίας κινήσεων, κατά συνέπεια καί δυνατότητας άπο- 
κλίσεων σέ δ,τι άφορά τά πολιτικά συμπεράσματα (τών οικονομικών δογμάτων), 
άφήνεται εξ αίτιας ορισμένων άτελειών πού έμφανίζει ή κανονιστική λογική πού 
έμπεριέχεται στά δυο φιλοσοφικά συστήματα (φυσικοΰ δικαίου καί ώφελιμισμοΰ) ... 
Μέσα στά δρια έλευθερίας πού έπιτρέπει ή κανονιστική λογική, τά άποτελέσματα 
προσδιορίζονται μέ ψυχολογική διεργασία πάνω στή βάση τών πολιτικών προκαταλή­
ψεων τής έποχής»: M yrda l, 17. — «Von dem Gott zur Phlicht erhobenen Selbster- 
haltungs-und Gliicksstreben ausgehend, demonstriert Locke, wie es zum Obergang 
vom Naturzustand zu einem geordneten politischen Korper (body politic) kommt»: A. 
Ht)GU, Naturrecht, στό Historisches Worterbuch der Philosophie (Hrsg. v. J. 
Ritter u. K . Griinder) — Schwabe-Verl. — τόμος 6, στ. 588. — Peter KOSLOWSKI, 

Ethik des Kapitalismus, Tubingen (Mohr-Veri.) 1986, σελ. 32 κ.έ. — H. K r in g s ,



Οί άξιωματικές καταβολές 49

κευση εχει ορατές ιστορικές ρίζες στή γενικευμένη άποδοχή 
τοΰ ρασιοναλισμού ώς τής άποτελεσματικότερης γνωσιοθεω- 
ρητικής μεθόδου4. Και ό ρασιοναλισμός είναι τό τυπικό προϊόν 
μιας άτομοκεντρικής θεώρησης τών προβλημάτων τής γνώσης, 
άλλά καί τών προβλημάτων του βίου5.

Ordo. Philosophisch-historische Grundlegung einer abendlandischen Idee, Hamburg 
(Meiner-Verl.) 1982.

4. « Ή φιλοσοφία τοΰ φυσικοΰ δικαίου δέν είχε τήν αίσθηση της ιστορικής σχετικό­
τητας, έξ αιτίας τής ρασιοναλιστικής θεμελίωσης καί καταγωγής της ... Άλλά (καί) 
τό πρότυπο τής ώφελιμιστικής ήθικής φιλοσοφίας, ή όποια άποτελοΰσε έκείνη τήν 
έποχή (τοΰ J. S. Mill) τό θεμέλιο τής οικονομικής σκέψης, ήταν ή πεποίθηση δτι ή 
βούληση καί μποροΰσε, άλλά καί έπρεπε νά είναι ρασιοναλιστική ... Ή νεοκλασική 
θεωρία φέρει καθαρά τή σφραγίδα τής ρασιοναλιστικής φιλοσοφίας τοΰ ώφελιμισμοΰ»: 
M yrdal, 30, 9 ,109. — «La mentalite capitaliste, nous le savons, est toute rationnelle 
et finaliste. L ’ idee du gain et le rationalism e economique ne signifient, au fond, pas 
autre chose que l’application a la vie economique des regies que la religion proposait a 
la vie en general . . .  Le rationalisme economique n’ aurait jam ais acquis la rigidite et 
subi Γ interiorisation que nous lui connaissons, sans le secours d’un systeme de regies 
rationnelles, acheve dans tous ses details et s ’appuyant sur la supreme autorite de 
PEglise (cath o liqu e-rom ain e)»: W. Som bart, Le bourgeois, Paris (Payot) 1966, 
σελ. 227, 228. — «The Christian Life, in short, must be system atic and organized, the 
work o f an iron will and a cool intelligence. Those who have read Mill’s account o f his 
father must have been struck by the extent to which Utilitarianism  was not merely a 
political doctrine, but a moral a tt itu d e» : R. H. Tawney, Religion and the Rise of Capi­
talism, Penguin Book 121975, σελ. 242. —  Βλ. καί Willi Meyer, Erkenntnistheore- 
tische Orientierungen und der Charakter des okonomischen Denkens, στον τόμο: 
Zur Theorie markt - wirtschaftlicher Ordnungen, H rsg. v. S t r e is s le r  u . W atrin , 
σελ. 80 κ.έ., —  L. v. Mises, Soziologie und Geschichte. Epilog zum Methoden- 
streit in der N ationalokonom ie, στο: Archiv fur Sozialwissenschaften und Sozial- 
politik 61 (1929) σελ. 485. — Peter K oslow ski, Prinzipien der Ethischen Okonomie, 
σελ. 59, κ.έ., 65 κ.έ. — W ilhelm V ossenkuhl, Types o f Rationality and Economic 
Action, στον τόμο: Economics and Philosophy, ed. by P. K oslow sk i, Tubingen 
(M ohr-Verl.) 1985, σελ. 126 κ.έ. —  H. SchnAdelbach (ed.), Rationalitat. Philoso- 
phische BeitrMge, Frankfurt (Suhrkam p) 1984. —  M. H o llis  and E. J. N ell, Ratio­
nal Economic Man, Cambridge (Univ. Press) 1975.

5. « Ό  έλεύθερος άνταγωνισμός καί 6 ίντιβιντουαλισμός (άτομοκρατία) ύπήρξεν ή



50 Ή γενεαλογία τής οικονομικής έπιστημολογίας

Στή γενεαλογία λοιπόν τοΰ ώφελιμισμοΰ πρώτος γενάρχης 
μοιάζει νά είναι ό άτομικισμός, μέ άπότοκο τόν ρασιοναλισμό 
πού γεννάει τήν κανονιστική λογική καί οδηγεί στό φυσικό 
δίκαιο. Ό  ώφελιμισμός μέ τή σειρά του γονιμοποιεΐ τόν ψυχο­
λογικό έμπεφισμό προκαλώντας τήν έμφάνιση (ή έπανεμφάνι- 
ση μέ καινούργιους ορούς) τής ηδονιστικής φιλοσοφίας6. Ό

θρησκεία τής παιδικής ήλικίας τοΰ J . S. Mill. Όσο κι άν έπιθυμοΰσε, άργότερα, 
κάποια κοινωνικότερη μορφή οργάνωσης, ή οργάνωση αύτή οφείλε νά έχει τις ιδιό­
τητες πού θά τής έπέτρεπαν νά άποτελεΐ μέρος μιας άτομοκρατικής κοινωνίας ... 
( Άλλά) καί στή φιλοσοφία τοΰ Hobbes τό άποκαλυπτικό στοιχείο εϊναι δτι κατέδει- 
ξε άπερίφραστα τόν ρόλο τής νοησιαρχίας στήν κατοχύρωση τοΰ έγωκεντρικοΰ άτο- 
μισμοΰ ... (Κατά τούς φυσιοκράτες) τά συμφέροντα τών άτόμων δίνουν κατεύθυνση 
καί συνάφεια στήν οικονομική ζωή, άκριβώς δπως ή βαρύτητα κρατάει συνδεδεμένο 
τό πλανητικό σύστημα»: M yrdal, 148, 41, 37. — «... the struggle of individualism, in 
the face of restrictions imposed in the name of religion by the Church and of public 
policy by the State, first denounced, then palliated, then triumphantly justified in the 
name o f economic lib erty»: Tawney, 27. Βλ. έπίσης σελ. 35, 75, 84, 90, 146, 233, 
248. — A. D. Lindsay Individualism, στήν Encyclop. of the Social Sciences, New York 
1950, 647-680. — Peter K oslow ski, Ethik des Kapitalismus, σελ. 18 κ.έ. — Tor 
ΙΔΙΟΥ, Prinzipien der Ethischen Okonomie, σελ. 60 κ.έ. — J. H arsanyi, Cardinal 
W elfare, Indiv idualistic E th ics, and Interpersonal Com parisons o f U tility, στό 
Journal of Political Economy 63 (1955), σελ. 315. — A. K. Sen, Rational F oo ls: 
A Critique o f the B ehavioural Foundations o f Econom ic Theory, στον τόμο: 
Philosophy and Economic Theory, Ed. by F. Hahn and M. H ollis , σελ. 87 κ.έ.

6. « * Η ήδονιστική ψυχολογία άποτέλεσε τή λογική βάση της ωφελιμιστικής ήθικής 
φιλοσοφίας καί ένσωματώθηκε άπό πολύ νωρίς στήν οικονομική θεωρία ... Στούς 
συλλογισμούς τών ώφελιμιστών τό κοινοβούλιο είχε τήν έννοια κάποιου είδους κοι­
νωνικού οργάνου πού εϊχε γιά άποστολή του τήν έφαρμογή τοΰ ήδονιστικοΰ λογισμοΰ 
... Ή νεοκλασική σχολή προσπαθεί νά περισώσει τό ήδονιστικό μοντέλο άφαιρών- 
τας άπό αύτό κάθε ψυχολογικό περιεχόμενο. Οί έννοιές της είναι τυπικές καί «καθα­
ρά οικονομικές». Άλλά τό θεωρητικό μοντέλο της δέν φαίνεται δτι μπορεί νά μάς 
δώσει μιά άρκετά πετυχημένη διατύπωση τών κατεξοχήν προβλημάτων τής οικονο­
μικής, γιατί, στό μέτρο πού τά διατυπώνει έστω καί στοιχειωδώς, τό κάνει άκολου- 
θώντας τόν δρόμο τοΰ ήδονισμοΰ»: M yrd a l , 49, 167, 116-117. — «Im Gegensatz 
zur individualistischen Orientierung des antiken Hedonismus, konzipiert der klas- 
sische englische Utilitarismus im Rahmen seines Versuchs einer kritischen Ana-



Οί Αξιωματικές καταβολές 51

ωφελιμιστικός ή ηδονιστικός εμπειρισμός επιβάλλει ώς άρχή 
μεθοδικής άνάλυσης τών φαινομένων τής συμπεριφοράς τό Ατο­
μικό συμφέρον καί τήν κανονιστική έναρμόνιση τών συμφερόν­
των1. Ή σύγχρονη οικονομία μοιάζει νά έξαντλεΐ τό άντικεί- 
μενό της στόν τελικό αύτό στόχο τής έναρμόνισης τών συμφε­
ρόντων, κομίζοντας ταυτόχρονα τις καθοριστικές προδιαγρα­
φές όλης τής προηγούμενης έξελικτικής γενεαλογίας.

Γιά νά εϊναι κανονιστική ή έναρμόνιση τών συμφερόντων, πρέ­
πει καταρχήν τό άτομικό συμφέρον νά έκλαμβάνεται ώς μετρη­
τή ποσότητα ώφέλειας, καί ή έναρμόνιση τών συμφερόντων ώς 
δυνατότητα συνυπολογισμου ποσοτήτων ώφέλειας σέ κοινωνι­
κό άθροισμα.

' Η έννοια τοΰ κανονιστικού συνυπολογισμοΰ έμπεριέχει μιάν 
άπαίτηση άποδοτικών ρυθμίσεων, ένα εϊδος όρθολογισμένου 
«καθαροΰ ίσοζύγιου» συμφερόντων. Έπομένως, ή συνολική 
έκδοχή τοΰ κοινωνικοΰ γίγνεσθαι πρέπει νά εϊναι μηχανιστική, 
γιά νά κατορθωθεί μιά άντικειμενοποιημένη καί μετρητή άπο- 
δοτικότητα έναρμόνισης πού νά μπορεί νά χαρακτηριστεί ώς 
κανονιστική. Ή κανονιστική άποδοτικότητα τής έναρμόνισης

lyse materialer Willensbestimmungen bzw. Glucksbestimmungen einen universali- 
stischen Hedonismus (Bentham: "das grosste Gluck der grossten Zahl” )» : Jurgen 
MlTTELSTRASS, Hedonismus, στήν Enzyklopadie, Philosophie und Wissenschaftstheorie, 
2 (Wissenschaftsverlag, Mannheim 1980) σελ. 47 — Peter K o slo w sk i, Prinzipien. . . ,  
σελ. 12-13.

7 . «Εκείνο πού χαρακτηρίζει ειδικά τόν ωφελιμισμό δέν είναι αύτή ή γενική 
πίστη στή χρησιμότητα τής ήθικής, άλλά ή πεποίθηση δτι ύπάρχει μιά συγκεκριμένη 
μέθοδος μέ τήν οποία μπορούμε νά συναγάγουμε άντικειμενικά τήν έννοια τής ήθικής 
συμπεριφοράς άπό τήν έννοια τής κοινωνικής ώφέλειας ... Μόνο ή χονδροειδέστερη 
έκδοση του ώφελιμισμοΰ ένσωμα τώθηκε στήν οικονομική θεωρία. Γ  ενικά, ή έννοια 
τοΰ άλτρουισμοΰ έγκαταλείφθηκε καί κεντρική έγινε ή έννοια τής άρμονίας τών συμ­
φερόντων»; M yrdal, 5 5 ,  5 7 .



52 Ή γενεαλογία τής οικονομικής έπιστημολογίας

τών συμφερόντων κατανοεΐται σάν τό θετικό ύπόλοιπο προ­
γραμματισμένης δράσης καί προβλεπτής άντίδράσης — μέ τήν 
έννοια πού χρησιμοποιούμε τούς ορούς δράση-άντίδραση καί 
στή νευτώνεια φυσική.

Στον συγκεκριμένο χώρο τής οικονομίας, ή δράση γιά τήν 
έναρμόνιση τών συμφερόντων ταυτίζεται μέ τήν ορθολογικά 
προγραμματισμένη καί μετρητή (σαφώς κανονιστική) άσκηση 
τοΰ κρατικού παρεμβατισμού: Είναι ή παρέμβαση τής κρατικής 
έξουσίας, μέσω τών νομοθετικών καί διοικητικών της μηχανι­
σμών, γιά τή δικαιότερη δυνατή κατανομή τοΰ κοινωνικού προ­
ϊόντος. Θεωρητική βάση τού παρεμβατισμού είναι ή ώφελιμι- 
στική άρχή τοΰ «κοινού συμφέροντος», τής «γενικής ευημερί­
ας», ή ορθολογική έξισορρόπηση τών παραγόντων τού άτομι- 
κοΰ κέρδους καί τής κοινωνικής ώφέλειας, ή μεγιστοποίηση 
τής μέσης εύτυχίας, κλπ. Καί άσκειται έμπρακτα ό κρατικός 
παρεμβατισμός μέσω τής άναλογικής φορολογίας, τοΰ καθορι­
σμού τών κατώτατων ήμερομισθίων καί τών δρων έργασίας, 
τοΰ έλέγχου τών τιμών καί άρα τού ύψους τών κερδών, τών 
έφαρμογών προνοιακής πολιτικής, κλπ.

'Η  άντίδραση έντοπίζεται στις άντιστάσεις τών ιδιωτικών 
ή έπιμέρους συλλογικών συμφερόντων στούς προγραμματισμούς 
τού κρατικού παρεμβατισμού — εϊναι τάσεις μεγιστοποίησης 
τού μερικού συμφέροντος είς βάρος τής καθολικής έναρμόνισης 
τών συμφερόντων. Αύτή ή άντίδραση έμφανίζεται μέ τή μορφή 
άπαιτήσεων προνομιακής μεταχείρισης τών έργοδοτών καί ιδιο­
κτητών τοΰ κεφαλαίου, προκειμένου νά αύξάνονται οί παρα­
γωγικές έπενδύσεις, ή κινητικότητα τών προϊόντων καί τελικά 
ό έθνικός πλούτος. "Η μέ τή μορφή διεκδίκησης δικαιωμάτων 
τών εργαζομένων, προκειμένου νά μειώνεται ή κοινωνική άνι­
σότητα καί νά βελτιώνονται οί όροι έργασίας καί ή ποιότητα 
τής ζωής. Έ  άντίδραση έκδηλώνεται μέσω οργανωμένων όμά-



Οί άξιωματικές καταβολές 53

δων πίεσης, δηλαδή μέσω τοΰ συνδικαλισμού τών εργαζομέ­
νων ή και τών έργοδοτών — μέ μιά πολυποίκιλη πρακτική 
πιέσεων πού άσκουν στήν κρατική έξουσία οί συνδικαλιστικές 
αύτές συσπειρώσεις.

'Ο κρατικός παρεμβατισμός θεωρούμενος ώς δράση εξισορ­
ροπεί τήν άντίδραση τών έπιμέρους συμφερόντων (πάντοτε 
στήν προοπτική μιας μηχανιστικής εκδοχής τοΰ κοινωνικοΰ 
γίγνεσθαι), προκειμένου νά κατορθωθεί ή ορθολογιστική έκεί- 
νη έναρμόνιση πού μεγιστοποιεί τή «μέση εύτυχία». Άλλά 
πέρα άπό τό θεωρητικό σχήμα, οΐ μορφές τοΰ κρατικοΰ παρεμ­
βατισμού διαφοροποιούνται οπωσδήποτε στήν πράξη: άκολου- 
θοΰν ή παραβιάζουν τή λογική τής έναρμόνισης τών συμφερόν­
των άνάλογα μέ τήν ιδεολογική έρμηνεία τόσο τών άρχών δσο 
καί τών στόχων τής κανονιστικής άποδοτικότητας τοΰ παρεμ­
βατισμού. Τελικά οί μορφές κρατικού παρεμβατισμού στήν οικο­
νομία ποικίλλουν άνάλογα μέ τήν ιδεολογία τοΰ πολίτικου καθε­
στώτος ή τοΰ κόμματος πού διαχειρίζεται τήν κρατική έξουσία.

* Η ιδεολογία τών φορέων ή ύποψήφιων φορέων τής έξουσί- 
ας είναι πάντοτε ώφελιμιστική, διαφοροποιείται δμως ώς προς 
τά κριτήρια, τις άξιολογήσεις προτεραιοτήτων καί τελικά ώς 
προς τούς τρόπους μεγιστοποίησης τής κοινής ώφέλειας. Πα­
ράλληλα πάντως μέ τήν ιδεολογική διαφοροποίηση, ή κρατική 
διαχείριση τοΰ παρεμβατισμού στήν οικονομία έκφράζει καί 
τήν ισορροπία ή άνισορροπία τοΰ ζεύγματος δράση-άντίδραση 
τής κοινωνικής μηχανικής: 'Υπάρχουν καθεστώτα πού ύπο- 
χωροΰν περισσότερο καί άλλα λιγότερο στις πιέσεις καί άπαι- 
τήσεις τών οργανωμένων έπιμέρους συλλογικών συμφερόντων.

Τελικά, ή κοινωνική πραγματικότητα έμφανίζει κατά κανό­
να μιά πολύμορφη ρευστή διαπλοκή μεροληπτικής διαχείρισης 
τοΰ κρατικοΰ παρεμβατισμού καί ώφελιμιστικής δικαίωσης ή



54 'Η  γενεαλογία τής οικονομικής έπιστημολογίας

ιδεολογικού έξωραϊσμοΰ αύτής τής μεροληψίας. Έ  κανονιστι­
κή λογική τής έναρμόνισης τών συμφερόντων (λογική του «νευ­
τώνειου κοσμοειδώλου» τής σύγχρονης οικονομίας) ύπονομεύ- 
εται ή καί άναιρεΐται στήν πράξη άπό τήν άδυναμία καθορι­
σμού μιάς κοινά άποδεκτής ορθολογιστικής μεθόδου γιά τόν 
προσδιορισμό τής «κοινής ώφέλειας» καί τών μέσων γιά τήν 
έπίτευξή της. Όπως ύπονομεύεται ή άναιρεΐται ή ίδια αύτή 
λογική καί άπό τήν άδυναμία επιβολής κοινών ήθικών άξιολο- 
γήσεων τής μεροληπτικής ή μή-μεροληπτικής διαχείρισης τοΰ 
κρατικοΰ παρεμβατισμού.

"Ομως αύτή ή έκ τών πραγμάτων άμφισβήτηση τής έγκυρό- 
τητας τοΰ θετικιστικοΰ - μηχανιστικού «μοντέλου» δέν φαίνε­
ται νά κλονίζει τις παγιωμένες έπιστημολογικές προϋποθέσεις 
τής σύγχρονης οικονομίας. Οί εύθύνες γιά τήν άνεπάρκεια τοΰ 
«μοντέλου» μάλλον μετατίθενται στήν άποδοτικότητα τών πο­
λιτικών καθεστώτων πού διαχειρίζονται τήν έφαρμογή του.

"Ετσι, στά πλαίσια τής δυτικοευρωπαϊκής νοο-τροπίας (πλαί­
σια διευρυμένα σήμερα σέ διαστάσεις παγκοσμιότητας), τό κα­
θεστώς τής κοινοβουλευτικής δημοκρατίας φορτίζεται μέ τ ις . 
περισσότερες προσδοκίες κανονιστικής έναρμόνισης τών συμ­
φερόντων — θεωρείται έξ όρισμοΰ ώς τό πιό άμερόληπτο (ή 
τό λιγότερο μεροληπτικό) γιά τή διαχείριση τοΰ κρατικοΰ πα­
ρεμβατισμού στήν οικονομία, άφοΰ προϋποθέτει τόν άμεσο έ'λεγ- 
χο αύτής τής διαχείρισης άπό τούς έκπροσώπους τοΰ λαϊκού 
σώματος. ’Αντίθετα, τά μοναρχικά, όλιγαρχικά ή οποίας μορ­
φής αυταρχικά καθεστώτα προσφέρονται γιά έπένδυση λιγό- 
τερων ή καθόλου έλπίδων κανονιστικής έναρμόνισης τών συμ­
φερόντων. Γ  ιατί έξ όρισμοΰ διαχειρίζονται τόν κρατικό παρεμ­
βατισμό αύθαίρετα καί άνεξέλεγκτα, προκειμένου νά έξυπηρε- 
τήσουν είτε ιδεολογικές βλέψεις καί άντιλήψεις κοινωνικής ώφε- 
λιμότητας έπίσης αύθαίρετα έπιλεγμένες, ειτε συμφέροντα έπι-



Οί άξιωματικές καταβολές 55

μέρους κοινωνικών ομάδων. Εύνοοΰν, λ.χ., τή μονομερή άνά­
πτυξη τοΰ ΐδιωτικοΰ κεφαλαίου και τήν αυτονόμηση τών ά­
ναγκών του εις βάρος τών έργαζομένων. "Ή επιβάλλουν τήν 
κρατικοποίηση τοΰ κεφαλαίου κα'ι τών μέσων παραγωγής, προ­
κειμένου νά ευνοήσουν μιάν έξισωτική κάλυψη τών άτομικών 
άναγκών καί μιά κρατική πρόνοια ομοιόμορφα παρεχόμενη σέ 
δλους, καταλύοντας τήν ιδιωτική πρωτοβουλία καί τις άτομι- 
κές έλευθερίες — δίχως νά άποφεύγουν στήν πράξη τήν προ­
νομιακή μεταχείριση τής μικρής ή μεγάλης ομάδας τών δια­
χειριστών τοΰ κρατικοΰ παρεμβατικού μηχανισμοΰ.

Θά τολμούσε νά ίσχυρισθεΐ κανείς δτι ή μετάθεση τών εύθυνών 
στά πολιτικά καθεστώτα πού διαχειρίζονται τήν κανονιστική 
έναρμόνιση τών συμφερόντων, λειτουργεί σήμερα ώς έπιστη- 
μολογικό άλλοθι τής Πολιτικής Οικονομίας. Άλλοθι γιά τήν 
παγιωμένη δέσμευση τής Πολιτικής Οικονομίας στή νευτώ­
νεια μηχανιστική έρμηνεία τών φαινομένων συμπεριφοράς. Αύτο- 
νόητη έρμηνευτική βάση παραμένει ή άρχή τής δράσης-άντί- 
δρασης, κριτήριο μεθοδικής άνάλυσης τό άτομικό καί συλλογι­
κό συμφέρον, καί έπιστημονικός στόχος ή ορθολογιστική-κα­
νονιστική έναρμόνιση τών συμφερόντων.

Αύτές οί προϋποθέσεις μοιάζουν τόσο καθολικά έπιβεβλη- 
μένες καί επιτακτικά αύτονόητες, ώστε κάθε παρέκκλιση άπό 
αύτές νά άντιμετωπίζεται, επίσης αύτονόητα, ώς άφελής ούτο- 
πισμός ή άντιεπιστημονικός ρομαντισμός. Έ τσ ι, ή ώφελιμι- 
στική-ήδονιστική άρχή γιά τή μεθοδική άνάλυση τής οικονομι­
κής συμπεριφοράς, ό ορθολογιστικός-κανονιστικός χαρακτήρας 
τής μεθόδου καί ή ποσοτική (άτομική ή άθροιστικά συλλογι­
κή) έκδοχή τής ώφέλειας έπιβάλλονται άξιωματικά σάν άναγ- 
καΐες καί ύποχρεωτικές συντεταγμένες «επιστημονικής» διε- 
ρεύνησης τών προβλημάτων τής Πολιτικής Οικονομίας.



56 Ή γενεαλογία τής οικονομικής έπιστημολογίας

Μόνη ωστόσο ή καταγγελία τών άξιωματικών δεσμεύσεων 
τής σύγχρονης Πολιτικής Οικονομίας παραμένει πράγματι ρο­
μαντική, ίσως καί δίχως νόημα, αν δέν άναλυθουν συστηματικά 
τρεις διαφορετικές δψεις ή συνέπειες αύτών τών δεσμεύσεων: 
Πρώτον, τά συγκεκριμένα θεωρητικά κενά τών έπιστημολογι- 
κών προδιαγραφών τής Πολιτικής Οικονομίας. Δεύτερον, ή 
καταρχήν παράδοξη, άλλά έμπειρικά άναμφισβήτητη θετική- 
πρακτική άποδοτικότητα αύτής τής διάτρητης έπιστημολογίας. 
Καί τρίτον, τά σαφή καί άνυπέρβλητα πιά άδιέξοδα πού έμφα- 
νίζει στόν χώρο τής κοινωνικής πρακτικής ή ίδια ή άποδοτικό­
τητα τής οικονομικής έπιστημολογίας.



5.

ΤΑ ΘΕΩΡΗΤΙΚΑ ΚΕΝΑ 
ΤΗ Σ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗ Μ Ο ΛΟΓΙΑΣ

α. Οί άναγωγικές άφαιρέσεις

' Ο έπιστημονικός χαρακτήρας τής σύγχρονης οικονομίας βασί­
ζεται καταρχήν στήν άφαφετική έκδοχή τών πραγματικών συν­
τελεστών τοΰ οικονομικού φαινομένου. Ή άφαιρετική αυτή 
έκδοχή είναι άποτέλεσμα τής αναγωγής έμπειρικών δεδομένων 
σέ νοητά μόνο συλλαμβανόμενες «σταθερές».

Δίχως τήν άναγωγή σέ άφηρημένες «σταθερές» είναι αδύ­
νατη ή συγκρότηση άθροιστικών συνόλων άπό όμοειδεΐς μονά­
δες, εϊναι δηλαδή άδύνατη ή ολιστική θεώρηση τών οικονομι­
κών φαινομένων, ή αΐτιακή τους συσχέτιση, ή λογική άλληλε- 
ξάρτηση τών συστατικών τους παραγόντων καί ή συμπερα­
σματική θετική πρόβλεψη. Ά ν  λείψουν οΐ άφηρημένες «στα­
θερές», άναιροΰνται και οί μετρητές παράμετροι τών ορθολο­
γιστικών συσχετίσεων δλου -μέρους πού συνιστοΰν τή μεθοδο­
λογία τής οικονομικής έπιστήμης.

Αξιωματική άφετηρία τέτοιων άναγωγικών άφαιρέσεων 
εϊναι ή έκδοχή τοΰ άνθρώπινου ύποκειμένου κα'ι τής οικονομι­
κής του συμπεριφοράς ώς συστατικής μονάδας ολιστικών θεω­
ρήσεων και άθροιστικών συνόλων. Ή άφαιρετική έξομοίωση 
τών μονάδων κατορθώνεται μέ τήν άναγωγή σέ εναν έλάχιστο 
κοινό παρονομαστή, πού εϊναι ή ιδιότητα τοΰ κάθε άνθρώπου 
νά παράγει άγαθά ή ύπηρεσίες καί νά καταναλώνει άγαθά και 
ύπηρεσίες.



58 Τά θεωρητικά κενά

' Η ούδετεροποιημένη έκδοχή τής «άνθρώπινης μονάδας» έχει 
ώς τυπικά παράγωγα τις περισσότερες άπό τις θεμελιώδεις 
παραμέτρους τόσο τής οικονομικής θεωρίας οσο καί τών ποι­
κίλων μορφών οικονομικού προγραμματισμού. Παραμέτρους 
όπως: τό «κατά κεφαλήν εισόδημα», τό «κατά κεφαλήν προϊ­
όν», ή «μέση άγοραστική δύναμη», οί «άνθρωποώρες» γιά τή 
μέτρηση τής παραγωγικότητας, ή «μέση φοροδοτική ικανότη­
τα», ή «μέση καταναλωτική προτίμηση», κλπ.

Ταυτόχρονα, ή ούδετεροποιημένη έκδοχή τής «άνθρώπινης 
μονάδας» λειτουργεί καί ώς άφετηριακή «σταθερά» γιά τή 
συγκρότηση άφηρημένων «μακροοικονομικών» συνόλων, δπως: 
τό έργατικό δυναμικό, τό έθνικό προϊόν, οί άναγκαϊες προτε­
ραιότητες συμπεριφοράς, τά συνολικά κοινωνικά μεγέθη τής 
κατανάλωση^, άποταμίευσης, έπένδυσης, οί φορολογικοί συν­
τελεστές, κλπ.

Άλλά, τόσο ή άφαιρετική έκδοχή πραγματικών συντελεστών 
τοΰ οίκονομικοΰ φαινομένου, οσο καί ή αναγωγική συγκρότηση 
ολιστικών ένοτήτων άπό μονάδες νοητά όμοειδεΐς, έμπεριέχει 
μιάν αύθαιρεσία άνεπίτρεπτη γιά τήν έπιστημονική μέθοδο, 
δταν πρόκειται γιά τήν έρμηνεία ένός έμπειρικοΰ χώρου δπως 
ή οικονομική συμπεριφορά. Δέν είναι δυνατό νά συγκροτηθεί 
έγκυρη έπιστημονική γνώση, δταν ή μεθοδολογία έπιμένει νά 
ύποτάσσει τή δυναμική τών κοινωνικών σχέσεων σέ νοητούς 
σταθερούς συντελεστές, ή νά έκδέχεται ώς συντελεσμένες οντό­
τητες τά πάντοτε κυμαινόμενα μορφώματα αύτής τής δυνα­
μικής.

Στά πλαίσια τής φυσικής τουλάχιστον έπιστήμης τών ήμε- 
ρών μας, άναγνωρίζουμε τήν ύπαρξη δεδομένων ή πτυχών τής 
φυσικής πραγματικότητας πού είναι σαφώς μή-άναγώγιμες — 
άπρόσιτες στήν άφαιρετική έκδοχή μιάς έλαχιστοποιημένης όμο- 
είδειας καί άνυπότακτες στήν άθροιστική ύπαγωγή τους σέ



Ή προσδιοριστία τοΰ συμφέροντος 59

ολιστικές ενότητες. Κα'ι τέτοιες πτυχές τής φυσικής πραγμα­
τικότητας γίνονται προσιτές στήν έπιστημονική πρόσβαση μόνο 
μέσω μιας «άνοιχτής» μεθοδολογίας, στήν οποία προέχει ή 
λειτουργικότητα ή ή δημιουργική διαδικασία —μεθοδολογία 
πού άναγνωρίζει τή συμπληρωματικότατα άντιθετικών δεδομέ­
νων, όπως τοΰ μέρους καί τοΰ δλου, τοΰ ύποκειμενικοΰ καί τοΰ 
άντικειμενικοΰ, τοΰ ποιοτικοΰ καί τοΰ ποσοτικοΰ, χωρίς τό 
ενα νά άνάγεται στο άλλο.

’Αντίστοιχα στον χώρο τής Πολιτικής Οικονομίας εϊναι πε­
ρισσότερο άπό σαφές δτι ύπάρχουν δεδομένα ή πτυχές τής οικο­
νομικής συμπεριφοράς μέ μή-άναγώγιμο χαρακτήρα — καί δτι 
κατεξοχήν στον χώρο αύτόν ή ύποκειμενικότητα καί ή άντι- 
κειμενικότητα, τό μέρος καί τό δλον, τό ποιοτικό καί τό ποσο­
τικό εϊναι συμπληρωματικές καί μή άναγώγιμες όψεις τής πραγ­
ματικότητας. Έπομένως, ή έμμονή τής οικονομικής θεωρίας 
στις άναγωγικές (άφαιρετικές ή ολιστικές) σχηματοποιήσεις 
άντιπροσωπεύει θεμελιώδη έπιστημολογική άσυνέπεια ή θεω­
ρητικό κενό πού πρέπει νά άναγνωρίσουμε.

β. Ή προσδιοριστία τον συμφέροντος

Τό σημείο έκκίνησης τής σύγχρονης οικονομικής θεωρίας εϊναι 
ή «σταθερά» τοΰ συμφέροντος. Ή λειτουργία τής άγοράς καί 
οί άνταλλακτικές σχέσεις γενικότερα, τά κίνητρα τής παραγω­
γικότητας, ή άντίληψη τής άξίας καί ή διαμόρφωση τών τιμών, 
ή μέτρηση τής φοροδοτικής ικανότητας, άλλά καί τών έπιπτώ- 
σεων τής φορολογίας, καί πλήθος έπιμέρους πτυχές τής οικο­
νομικής συμπεριφοράς γίνονται προσιτές σέ μιά «έπιστημονι-



60 Τά θεωρητικά κενά

κή» προσέγγιση (δηλαδή στή λογική τών αίτιακών συναρτή­
σεων) μόνο μέ τήν άποδοχή τής άρχής τοΰ συμφέροντος.

"Ομως ό καθορισμός τοΰ συμφέροντος, ώς θεμελιώδης και 
συνταγματική προϋπόθεση τής οικονομικής άνάλυσης, δπως 
καί ή έπιδίωξη τοΰ συμφέροντος ώς άναγκαία συνθήκη τής 
οικονομικής συμπεριφοράς, έμφανίζουν μιά πραγματική άπροσ- 
διοριστία πού εϊναι άδύνατο νά παραβλεφθεϊ. Γ ι ’ αύτό καί ή 
οικονομική θεωρία, άπό τό ξεκίνημά της, έμφάνισε διαφορο­
ποιημένες προτάσεις καί προσπάθειες θετικοΰ προσδιορισμού 
τοΰ συμφέροντος, άφοΰ στήν προσδιοριστία τοΰ συμφέροντος 
θεμελιώνεται ή λογική δλων σχεδόν τών μεθοδικών της άνα­
λύσεων.

Έ τσ ι, έπιχειρήθηκε νά ταυτιστεί τό συμφέρον μέ τή με­
τρητή καί άντικειμενική «ώφέλεια» (J.S. Mill), ή μέ τό «πη- 
λίκον μιάς μέσης εύτυχίας» (Bentham), ή μέ τό «καθαρό ισοζύ­
γιο εύχαρίστησης» (Sidgwick), ή μέ τό «άντίτιμο πού κατα­
βάλλεται γιά τήν ικανοποίηση τής έπιθυμίας» (Marshall), ή — 
άρνητικά— μέ τήν «έλαχιστοποίηση τής άνωφέλειας» (Adam 
Smith).

Κατά προέκταση, πολλοί «μακροοικονομικοί» παράγοντες 
καθιερώθηκε νά κατανοοΰνται μέ βάση τή «σταθερά» τοΰ συμ­
φέροντος. Έ τσι, τό έθνικό εισόδημα ορίστηκε ώς τό άθροισμα 
τών ύποκειμενικών ώφελημάτων, ή έργασία ταυτίστηκε μέ τήν 
άνωφέλεια (τήν ένόχληση πού συνεπάγεται ή καταβολή προσ­
πάθειας ή τήν ψυχολογική θυσία πού προϋποθέτει), ή άξία 
προσδιορίστηκε ώς τό ισοδύναμο τής τιμής πού καταβάλλεται 
γιά τήν ικανοποίηση τής έπιθυμίας, ή φοροδοτική ικανότητα 
μετρήθηκε μέ τήν ύποκειμενική θυσία πού συνεπάγεται ή κατα­
βολή φόρου, κλπ.

Δέν μπορεί νά άρνηθεϊ κανείς δτι έμφανίστηκε παράλληλα 
καί ό προβληματισμός γιά τή σχετικότητα καί άπροσδιοριστία



Ή  άνέφικτη «Αντικειμενικότητα» 61

τοΰ συμφέροντος, ιδιαίτερα σέ θεωρητικές προσπάθειες ήθι­
κής-κανονιστικής έναρμόνισης τών συμφερόντων, συνδυασμού 
άτομικοΰ καί συλλογικοΰ συμφέροντος ή ύποκειμενικής εύτυ- 
χίας καί άλτρουϊστικών άξιών. Είναι δύσκολο νά παραβλέψει 
κανείς ότι συχνά οί άνθρωποι παράγουν καί καταναλώνουν μέ 
τρόπο πού ύπονομεύει ή άναιρεΐ τό κοινά παραδεκτό καί με­
τρητό συμφέρον τους. Καί οτι ύπάρχουν μορφές άνθρώπινης 
ικανοποίησης πού δύσκολα (ή καθόλου) ύποτάσσονται στή λο­
γική τοΰ συμφέροντος — όπως ή ικανοποίηση τής προσωπικής 
δημιουργίας, τής κοινωνικής άναγνώρισης, τής άφιέρωσης σέ 
εν αν ύψηλό σκοπό, κλπ.

Ά λλά παρά τις κοινά άναγνωριζόμενες αύτές διαπιστώσεις, 
ή λογική τών μεθοδικών άναλύσεων τής οικονομίας δέν έπαψε 
νά θεμελιώνεται στήν προϋπόθεση δτι είναι δεδομένη ή προσ- 
διοριστία τοΰ συμφέροντος. Καί αύτή ή έμμονή συνιστά μιά 
δεύτερη έπιστημολογική άσυνέπεια ή θεωρητικό κενό πού πρέ­
πει νά άναγνωρίσουμε.

γ. Ή άνέφικτη «άντικειμενικότητα» τής άξίας

' Η οικονομική θεωρία άποσπάστηκε άπό τά πλαίσια τής ήθι­
κής ή πρακτικής φιλοσοφίας καί διεκδίκησε τόν θετικό χαρα­
κτήρα τής έπιστήμης, άπό τή στιγμή πού φιλοδόξησε νά συγ­
κροτήσει μιά κανονιστική έρμηνεία τής άξίας καί, κατά προέ­
κταση, τής διαδικασίας σχηματισμοΰ τών τιμών.

Οί θεωρίες τής άξίας λοιπόν συνιστοΰν τήν ιστορική, άλλά 
καί «συστηματική» άφετηρία τής οικονομικής έπιστήμης καί ή 
ποικιλότητά τους διαφοροποιεί σχολές καί τάσεις. Γ ι ’ αύτό



62 Τά θεωρητικά κενά

καί τό θεωρητικό ύλικό πού άφορά στήν έννοια τής οικονομι­
κής άξίας εϊναι τόσο πληθωρικό — σχεδόν ταυτίζεται μέ τή 
σύνολη οικονομική βιβλιογραφία— ώστε κάθε συνολική άπο- 
τίμηση νά διακινδυνεύει τήν έκπτωση σέ ύπερβολικές καί αύθαί­
ρετες σχηματοποιήσεις.

Θά τολμούσε ώστ,όσο νά ίσχυρισθεΐ κανείς οτι ύπάρχει ένα 
κοινό έπιστημολογικό ύπόβαθρο ή μεθοδολογική προϋπόθεση 
πού διατρέχει τόσο τις θεωρούμενες κλασικές (τοΰ 18ου, άρχές 
19ου αί.) οσο καί τις νεώτερες θεωρίες τής οικονομικής άξίας: 
Εϊναι ή ορθολογιστική-άποδεικτική διαδικασία προσδιορισμού 
ένός άντικειμενικοΰμέτρου γιά τόν καθορισμό τών άξιών. Για­
τ ί μόνο ενα άντικειμενικό μέτρο έπιτρέπει τόσο τήν έρμηνεία 
δσο καί τήν κανονιστική παρέμβαση στις άνταλλακτικές σχέ­
σεις καί, συγκεκριμένα, στούς μηχανισμούς διαμόρφωσης τών 
τιμών, έπομένως καί στή σύνολη λειτουργία τοΰ οικονομικού 
βίου. Οί τιμές, ώς άνταλλακτικές άξίες τών έμπορευμάτων 
έκφρασμένες σέ χρήμα, ύποτάσσονται σέ μιά λογική συγκριτι­
κών έκτιμήσεων καί αιτιολογημένων ισοδυναμιών, μόνο δταν 
εϊναι δεδομένο τό άντικειμενικό μέτρο τών έκτιμήσεων, δηλα­
δή τού καθορισμοΰ τών άξιών.

Εϊναι γνωστό δτι στο ξεκίνημά της ή οικονομική έπιστήμη 
υιοθέτησε ώς μέτρο προσδιορισμού τής άξίας τήν ποσότητα 
έργασίας πού καταβλήθηκε γιά τήν παραγωγή κάθε προϊόντος. 
Γιά τόν Adam Smith, αύτή ή ποσότητα έργασίας πού εϊναι 
άπαραίτητη γιά τήν παραγωγή ένός προϊόντος, πρέπει νά εϊναι 
ίση καί μέ τήν ποσότητα έργασίας πού τό ίδιο αύτό προϊόν 
μπορεί νά έξαγοράσει μέσα στή διαδικασία τής άνταλλαγής. 
' Ο Ricardo διορθώνει αύτή τήν δύσκολα καθοριζόμενη έξίσω- 
ση καί ταυτίζει τήν άξία τοΰ προϊόντος μέ μόνη τήν έργασία 
καθεαυτήν, δηλαδή μόνο μέ τόν κόπο, τόν χρόνο καί τήν ικανό­
τητα τού έργάτη πού παράγει τό προϊόν. Αύτός ό κόπος, ό



Ή άνέφικτη «Αντικειμενικότητα» 63

χρόνος καί ή ικανότητα άγοράζονται καί πωλοΰνται στήν άγο­
ρά έργασίας (ή παραγωγική έργασία είναι έξίσου αυτόνομο 
έμπόρευμα οσο καί τά προϊόντα της) κι έτσι ώς μέτρο άξίας ή 
έργασία καθεαυτήν έξασφαλίζει ενα ολικό σύστημα ισοδυναμιών.

' Ο Marx μένει άπόλυτα πιστός στή συλλογιστική τών άστών 
οικονομολόγων καί δέχεται κι αύτός τήν έργασία ώς άντικει- 
μενικό μέτρο καθορισμού τής οικονομικής άξίας1. Διαφοροποι­
είται μόνο ώς προς τήν έρμηνεία διαμόρφωσης τής άξίας — 
άρνεϊται τήν ισοδυναμία έργασιακής άξίας καί τελικής τιμής 
τοΰ προϊόντος τής έργασίας έπισημαίνοντας τήν προσθήκη τής 
υπεραξίας (Mehrwert): «τό μυστικό τής αύτόματης άνάπτυξης 
τοΰ κεφαλαίου μέ τό γεγονός δτι έχει στή διάθεσή του μιά 
ορισμένη ποσότητα άπλήρωτης έργασίας άλλων άνθρώπων». 
'Υπεραξία είναι ή διαφορά άνάμεσα στον κοινωνικά άναγκαΐο 
μέσο χρόνο έργασίας γιά τήν παραγωγή ένός προϊόντος καί 
στον κοινωνικά άναγκαΐο μέσο χρόνο έργασίας γιά τήν άναπα- 
ραγωγή τής έργατικής δύναμης. Εϊναι τό κέρδος πού πραγμα­
τοποιούν οί ιδιοκτήτες τών μέσων παραγωγής άπό τή διαφορά 
άνάμεσα στον πραγματικό χρόνο έργασίας πού άπαιτεΐται γιά 
τήν παραγωγή τών προϊόντων καί στον άμειβόμενο χρόνο. 
'Υπεραξία δηλαδή εϊναι ό μή άμειβόμενος χρόνος, ή διαφορά 
άνάμεσα στο «χρονικό κόστος» τής παραγωγής καί στον άμει­
βόμενο χρόνο παραγωγής — τό ποσοστό τής έκμετάλλευσης 
τής έργασίας τοΰ έργάτη άπό τόν κεφαλαιοκράτη ιδιοκτήτη 
τών μηχανών2.

1. ((* Η βάση τής θεωρίας τοΰ Μάρξ γιά τήν άξία τήν καθιστά μία άπό τις κλασι­
κές οικονομικές θεωρίες άντικειμενικής άξίας, πού έξηγοΰν τόν σχηματισμό τών 
τιμών τελικά μέ βάση τό κόστος παραγωγής»: Friedrich H a ffn er , 3Άξία: στο λεξικό 
Μαρξισμός, κομμουνισμός και δυτική κοινωνία, ’Αθήνα (Παπαζήσης), τόμος 1, 1976, 
σελ. 229.

2. «Τό εισόδημα άπό κέρδος, ό τόκος καί ή πρόσοδος δέν είναι τίποτε άλλο παρά



64 Τά θεωρητικά κενά

Άλλά τό πρόβλημα προσδιορισμού ένός άντικειμενικοΰ μέτρου 
γιά τόν καθορισμό τής άξίας δέν λύθηκε μέ τις άναλύσεις τών 
κλασικών. Ήδη ό Adam Smith ειχε διακρίνει τήν Ανταλλακτι­
κή άπό τή χρηστική άξία ένός προϊόντος — ή άνταλλακτική 
άξία πού εχει τό διαμάντι ή ό χρυσός δέν είναι άνάλογη μέ τή 
χρηστική τους άξία. Καί ό Ricardo ξεχώριζε τήν άνταλλακτική 
άπό τήν πραγματική άξία, χωρίς νά διευκρινίζει τή δεύτερη 
αύτή έννοια. Άλλά καί ό Marx εδειξε μέ τή θεωρία τής ύπερ- 
αξίας δτι τό μέτρο γιά τόν καθορισμό τής άξίας δέν είναι ή 
ί'δια ή έργασία, άλλά οί νόμοι προσφοράς και ζήτησης έργασίας 
πού έπιφέρουν μείωση ή αύξηση τών ήμερομισθίων.

Έ τσ ι οΐ μεταγενέστεροι οικονομολόγοι άναγκάστηκαν νά 
στραφούν σέ πιό άνελαστικούς δρους καθορισμού τοΰ μέτρου 
γιά τόν προσδιορισμό τής άξίας. Υπογράμμισαν τήν άντικει- 
μενική χρησιμότητα ώς προσιτότερο στή μέτρηση ορο γιά τήν 
κοινή άναγνώριση τής άξίας — σέ σύγκριση μέ τή θεωρία τοΰ 
ύποκειμενικοΰ κόστους παραγωγής τού προϊόντος (κόπος, χρό­
νος, ικανότητα). Προσπάθησαν νά προσδιορίσουν ώς μέτρο τής 
άξίας τήν οριακή χρησιμότητα τοΰ προϊόντος, δηλαδή έκεΐνο 
τό δριο τής τιμής του κάτω άπό τό όποιο ή άνταλλαγή του θά 
ζημίωνε τόν παραγωγό. Καί αύτό τό δριο μειώνεται (μειώνε­
ται ή οριακή χρησιμότητα κάθε πρόσθετης μονάδας τοΰ προϊ­
όντος) δσο περισσότερες μονάδες άπό τό ιδιο προϊόν άποκτά ό 
καταναλωτής.

Μιά άλλη άναζήτηση μετρητών συντελεστών τής άξίας στρά­
φηκε στήν κατεύθυνση τών παραγόντων πού καθορίζουν τήν 
προσφορά καί τή ζήτηση τών προϊόντων. Γνωρίζοντας άκρι­
βώς τις δεδομένες δυνατότητες παραγωγής ή γενικότερα είσ-

ή υπεραξία πού άφαιρεΐται άπο τούς εργάτες»: Das Kapital III, I, 1: Kostpreis und 
Profit.



Ή άνέφικτη «άντικειμενικότητα» 65

ροής προϊόντων και τις προτιμήσεις τών καταναλωτών, υπο­
λογίζουμε ένα σύστημα τιμών πού, χωρίς κανένα παραπέρα 
έλεγχο, καταλήγει στήν άριστη έξασφάλιση τών καταναλωτι­
κών άγαθών.

Οί προτιμήσεις τών καταναλωτών έγινε προσπάθεια νά 
προσδιορισθοΰν ώς μετρητό μέγεθος, μέ τή λογική δτι τά άτομα 
ένεργοΰν ώς καταναλωτές έκτιμώντας ένα ορισμένο πλεονέ­
κτημα τοΰ προσφερόμενου προϊόντος ώς μεγαλύτερο ή ισο ή 
μικρότερο άπό κάποιο άλλο. 'Υποτίθεται δτι ή μαθηματική 
μεταγραφή τοΰ προβλήματος είναι δυνατή, παρά τήν άπροσδι- 
οριστία τών έμπειρικών δεδομένων.

’Άλλες σχολές ή τάσεις έπέμειναν στήν ψυχολογική ερμη­
νεία τών αιτίων τής προσφοράς, τής ζήτησης καί τών τιμών. 
Βασίστηκαν σέ λεπτομερειακές στατιστικές έρευνες γιά τόν 
άντικειμενικό-μετρητό καθορισμό τοΰ «έρεθίσματος», τής «ά- 
νάγκης» ή τής «άντίδρασης» στήν άγορά ένός προϊόντος. Προϋ­
ποθέτουν δτι ή πράξη τής έπιλογής είναι θετικά προσδιορίσι- 
μη, άφοΰ είναι ορθολογική ή ροπή προς τήν εύχαρίστηση ή τήν 
άποφυγή τής άνωφέλειας.

Τά έλάχιστα αύτά άπλουστευτικά παραδείγματα είναι μόνο 
πολλοστημόριο καί υπερβολικά άφαιρετικό σκιαγράφημα τών 
θεωριών καί προτάσεων πού άναπτύχθηκαν γιά νά έρμηνεύ- 
σουν καί έλέγξουν τή μέτρηση τής άξίας καί τή διαμόρφωση 
τών τιμών — θά χρειάζονταν πολλές σελίδες μέ έξειδικευμέ- 
νες διατυπώσεις καί ερμητικό λεξιλόγιο γιά νά άναφερθεϊ κανείς, 
έστω καί έπιγραμματικά, σέ αύτές τις θεωρίες καί προτάσεις.
' Η δειγματοληπτική μας έδώ άναφορά θέλει μόνο νά έπισημά- 
νει παραδειγματικά τόν κοινό άξονα καί τήν ομότροπη λογική 
πού πιστεύουμε δτι διέπει δλες τις σχετικές προσπάθειες άνά- 
λυσης τών μηχανισμών προσδιορισμού τής άξίας καί διαμόρ-. 
φωσης τών τιμών.



66 Τά θεωρητικά κενά

Οί οικονομολόγοι πού μιλούν γιά ναυάγιο τών θεωριών τής 
άξίας δέν εϊναι λίγοι καί οί άπόψεις τους δέν ύστεροΰν σέ τε­
κμηρίωση. Οί τιμές πλήθους έπιμέρους άγαθών καί ύπηρεσιών 
έμειναν πάντοτε εξω άπό τήν έμβέλεια τών ερμηνευτικών θεω­
ριών τής άξίας, καί ό θεμελιώδης συντελεστής τής παραγωγι­
κής έργασίας άποδείχθηκε άπολύτως άπρόσιτος σέ μετρητούς 
καθορισμούς — άκόμα καί στήν πιο ούδετεροποιημένη έκδοχή 
τής άνειδίκευτης έργασίας. Διατυπώθηκε άκόμα καί ή συμπε­
ρασματική άποψη, πώς άν τό σύνολο τών έργατών ένός έργο- 
στασίου πειθαρχήσει άπόλυτα στις άπαιτήσεις ένός ορθολογι­
κού έργασιακου κώδικα, τό έργοστάσιο θά παραλύσει καί θά 
άκινητοποιηθεΐ3. Γιατί εϊναι ή προσωπική φαντασία πού ένο- 
ποιεΐ τήν παραγωγική διαδικασία καί οχι κάποιος ορθολογικός 
προκαθορισμός.

Πάντως, τό άδιέξοδο τών προβλημάτων μέτρησης καί δια­
προσωπικής σύγκρισης τών έκτιμήσεων τής χρησιμότητας καί 
άξίας μοιάζει νά εϊναι κοινά πιά παραδεκτό. Μιά λειτουργική 
άνάλυση τών σχέσεων τών τιμών καί τών σχέσεων προσφοράς 
καί ζήτησης δέν μπορεί νά βασίζεται σέ άντικειμενοποιημένες 
θεωρίες τής άξίας — κάθε τέτοια θεωρία εϊναι μιά έπιστημο­
λογική άσυνέπεια ή θεωρητικό κενό στήν οικονομική άνάλυση.

3. «"'Αν τό σύστημα πετύχαινε πραγματικά νά μετασχηματίσει τούς άνθρώπους 
σέ πράγματα κινούμενα άπό τις οικονομικές "δυνάμεις’ , καί μόνο, τότε θά κατέρρεε, 
οχι μακροπρόθεσμα, άλλά αύτοστιγμεί. Εξίσου μέ τήν τάση προς πραγμοποίηση 
(reification), ό άγώνας τών άνθρώπων εναντίον της άποτελεΐ δρο λειτουργίας τοΰ 
καπιταλισμού. Ένα έργοστάσιο, δπου οί έργάτες θά ήταν πραγματικά καί έξ ολοκλή­
ρου άπλά γρανάζια τών μηχανών, καί θά έκτελοΰσαν τυφλά τις διαταγές τής διεύθυν-. 
σης, θά σταματούσε μέσα σέ ενα τέταρτο»: Cornelius C astoriadis, L ’institution ima- 
ginaire de la societe, Paris (Seuil) 1975, σελ. 23 — έλλην. μτφρ. ( Έκδ. Ράππα) 
σελ. 29.



Ή τελεολογία τής παραγωγής 67

δ. Ή τελεολογία τής παραγωγής

Τόσο στις καπιταλιστικές οσο καί στις σοσιαλιστικές οικονο­
μίες (ή στις «οικονομίες τής άγορας» καί στις «σχεδιασμένες 
οικονομίες»), τέλος ή σκοπός τής παραγωγής θεωρείται αύτο­
νόητα ή άνοδος του βιοτικού έπιπέδου τού πληθυσμού — (δταν 
δέν είναι, άνομολόγητα, ή ιδια ή παραγωγή αύτοσκοπός).

“Ανοδος τού βιοτικού έπιπέδου σημαίνει αύξηση τής κατα­
ναλωτικής εύχέρειας τοΰ πληθυσμού. Ή κατανάλωση έπομέ­
νως τίθεται ώς άποκλειστικό τέλος ή σκοπός τής παραγωγής.

Στήν παραγωγή ώς αύτοσκοπό ή στήν καταναλωτική τελε­
ολογία τής παραγωγής βασίστηκε ή σκέψη τόσο τών άστών 
οικονομολόγων δσο καί τού Μάρξ — έστω κι άν ή προσοχή 
τού Μάρξ έπικεντρώθηκε στήν άνάλυση τού σχηματισμού καί 
τής λειτουργίας τού κεφαλαίου. Γ  ι ’ αύτό καί ή τελεολογία τής 
παραγωγής έμφανίζεται έξίσου καταναλωτική τόσο στις σοσι­
αλιστικές δσο καί στις καπιταλιστικές οικονομίες: Στις πρώ­
τες ό κεντρικός οικονομικός σχεδιασμός κατευθύνει τήν παρα­
γωγή προς τήν κάλυψη τών καταναλωτικών άναγκών (χώρια ή 
σκοπιμότητα τών έξοπλισμών). Στις δεύτερες πιστεύεται δτι 
αύτό τόν άποκλειστικό σκοπό έκπληρώνει άπό μόνη της ή λει­
τουργία τής άγοράς.

"Αν δμως ή έξασφάλιση άγαθών γιά μεγαλύτερη άπόλαυση 
εϊναι ό δεδομένος καί άναγκαΐος λόγος τής παραγωγής, τότε ό 
λόγος αύτός ισχύει καί ώς καθοριστική συνθήκη στήν οποία 
ύποτάσσονται οί διαδικασίες έκπλήρωσής του: Ό  σχεδιασμός 
καί ή οργάνωση τής παραγωγής, δπως καί ή ιδια ή παραγωγι­
κή έργασία, κατευθύνονται άπό τό συγκεκριμένο τέλος, πού 
τεθειμένο καί προδιαγεγραμμένο ήδη άπό τήν άρχή τής διαδι­
κασίας, καθορίζει καί τά μέσα πού θά τό έμφανίσουν ώς έκπλη- 
ρωμένο.



68 Τά θεωρητικά κενά

Έ τσ ι καθιερώνεται μιά οικονομικά «σωστή» συμπεριφορά
— νόμος καί κανόνας έπιβίωσης τής ιδιωτικής έπιχείρησης, 
άλλά καί κάθε εθνικής οικονομίας, καπιταλιστικής ή σοσιαλι­
στικής. Ή παραβίαση αύτής τής καθορισμένης συμπεριφοράς 
σημαίνει χρεωκοπία, δηλαδή άποξένωση άπό τις συνθήκες καί 
προϋποθέσεις πού διασφαλίζουν τήν ιδια τή βιοσιμότητα τής 
παραγωγικής λειτουργίας, τή διοχέτευση τής παραγωγής στήν 
κατανάλωση, δηλαδή τήν τελεολογική δικαίωση τής παραγω-

Υ%·
'Ο κανόνας ή κώδικας τής οικονομικά «σωστής» συμπερι­

φοράς πειθαρχεί στις άπαιτήσεις του τή σύνολη λειτουργία τής 
οικονομίας, συστηματοποιεί τις προδιαγραφές λειτουργίας της
— είναι τό άπρόσωπο «σύστημα» πού πιστοποιείται καθολικά 
καί συχνά καταγγέλλεται, χωρίς νά μπορεί νά έντοπισθεΐ ή 
πηγή τής έκπόρευσής του ή κάποια όρατή άρχή πού τό κατευ­
θύνει. «Σύστημα» αύτονομημένο άπό τις άνθρώπινες άνάγκες 
καί τις κοινωνικές σκοπιμότητες, άδυσώπητα αύτορυθμιζόμε- 
νο καί μάλλον άπρόσβλητο στις οποίες προσπάθειες ύπονό- 
μευσής του, άφού ή λογική τοΰ «συστήματος» ταυτίζεται μέ 
τήν ίδια τήν καταναλωτική τελεολογία τής παραγωγής, προ­
καθορίζοντας τά μέσα καί τις διαδικασίες πού θά τήν έμφανί- 
σουν ώς έκπληρωμένη.

Στο έπίπεδο τών έθνικών οικονομιών θεωρείται ώς αύτονό- 
ητη άναγκαιότητα ή ύποταγή τής σύνολης κοινωνικής λειτουρ­
γίας στούς ορούς «άνάπτυξης» τής οικονομίας. Καί μετράμε 
τήν «άνάπτυξη» τής οικονομίας πάντοτε μέ βάση τούς δείκτες 
βιοτικού έπιπέδου, δηλαδή καταναλωτικής εύχέρειας τοΰ πλη­
θυσμού. Υποτάσσουμε έπομένως τή σύνολη κοινωνική λειτουρ­
γία στήν καταναλωτική τελεολογία τής παραγωγής. Τά εισο­
δήματα πού έπιτυγχάνονται στήν παραγωγή κατευθύνονται είτε 
άπευθείας στήν κατανάλωση, είτε μέσω τής άποταμίευσης στήν



Ή  τελεολογία τής παραγωγής 69

έπένδυση — έπομένως καί στις δυο περιπτώσεις τροφοδοτούν 
τήν άνάπτυξη παραγωγικών πόρων: έργασίας στήν πρώτη πε­
ρίπτωση, κεφαλαίου στή δεύτερη. Έργασία καί κεφάλαιο συν­
τονίζονται σύμφωνα μέ τήν τελεολογία τών μεθοδικών συναρ­
τήσεων τής παραγωγής: Οί πόροι μεταφέρονται στούς κλά­
δους έκείνους πού παρέχουν τις συμφερότερες παραγωγικές 
άποδόσεις, οί μισθοί προσαρμόζονται στις τάσεις πού έμφανί- 
ζει ή παραγωγικότητα καί έ'τσι έξαρτώνται άπό τήν αύξηση 
τής παραγωγής.

Ά λλά καί κάθε έπιμέρους πτυχή λειτουργίας τών έθνικών 
οικονομιών άντανακλά τήν ιδια άναπτυξιακή τελεολογία τής 
παραγωγής καί διανομής άγαθών καί ύπηρεσιών — εστω εμ- 
μεσα καί μέ τή χρήση έναλλακτικών μεθόδων: Θά μπορούσε 
νά άναφερθεΐ κανείς ένδεικτικά σέ πτυχές, δπως οί συναλλα­
γματικές άναπροσαρμογές, οί άνατιμήσεις καί ύποτιμήσεις νο­
μισμάτων, οί αύξομειώσεις έπιτοκίων, ή πιστωτική πολιτική, 
οί ρυθμίσεις νομισματικής κυκλοφορίας, ό σχηματισμός καί οί 
αυξομειώσεις ρυθμιστικών άποθεμάτων βασικών προϊόντων, 
οί άποθεματοποιήσεις καί καταστροφές προϊόντων, τά προστα­
τευτικά μέτρα, κλπ. — πτυχές ή έκφάνσεις τής τελεολογίας 
τού «συστήματος» πού τείνει νά έξισορροπήσει τή σχέση άνά­
μεσα στή μέγιστη ποσότητα έκροής (προϊόντος) καί στις εισ­
ροές (συντελεστές παραγωγής) πού άπαιτοΰνται γιά τήν παρα­
γωγή της, πάντοτε στήν προοπτική τού αύτοσκοποΰ τής κατα­
νάλωσης.

Αντίστοιχα, στό έπίπεδο τής ιδιωτικής έπιχείρησης, ή τε­
λεολογία τής παραγωγής έξαρτά τή βιοσιμότητα τής έπιχεί­
ρησης άπό μιά οικονομικά «σωστή» συμπεριφορά πού άπαιτεΐ 
συνεχή έκροή άγαθών, έπιβάλλοντας, μέ συγκεκριμένη στρα­
τηγική, τήν κατανάλωση ώς αύτοσκοπό. Ή άνταπόκριση τής 
άγορας στόν παραγωγικό σχεδιασμό τής έπιχείρησης μεθοδεύ­



70 Τά θεωρητικά κενά

εται μέσω μηχανισμών πού συχνά έκβιάζουν τήν καταναλωτική 
ζήτηση — σέ σημείο πού νά θεωρούνται θεμιτές ή αύτονόητες 
οί παραπλανητικές διαφημίσεις, οί ψεύτικες έτικέτες γνησιό­
τητας, οί παραβιάσεις προδιαγραφών καί ύγειονομικών κανό­
νων, τά καταστροφικά γιά τό περιβάλλον λιπάσματα, ή εντε- 
χνη φοροδιαφυγή καί δασμοφυγή, οί νοθείες, οί άποκρύψεις καί 
παραποιήσεις προϊόντων, οί τεχνητές έλλείψεις, οί ύπερτιμο- 
λογήσεις καί ύποτιμολογήσεις, ή οποία άλλη έπιδέξια παρά­
καμψη τών νόμων.

Αύτή ή ύποταγή τόσο τών εθνικών οικονομιών δσο καί τής 
ιδιωτικής έπιχείρησης στήν κανονιστική τελεολογία τής παρα­
γωγής καί «άνάπτυξης» μάς ένδιαφέρει έδώ, οχι καταρχήν ώς 
άξιολογική έκπτωση άπό κάποιο ιδεατό έπίπεδο κοινωνικής 
λειτουργίας, άλλά καταρχήν ώς έπιστημολογικό σφάλμα ή θεω­
ρητικό κενό πού άντανακλάται στήν άντικοινωνική λογική τού 
«συστήματος».

Τό έπιστημολογικό σφάλμα εγκειται προφανέστατα στήν 
άδιάκριτη συνεκδοχή προσδιορίσιμων καί άπροσδιόριστων πα­
ραγόντων ώς σταθερών συντελεστών στήν προγραμματική ορ­
γάνωση τής παραγωγής. Ή τελεολογία τής παραγωγής εϊναι 
έξ ορισμού (άπό τήν ιδια τήν έσωτερική λογική της) αιτιοκρα­
τική έκδοχή ένός κατεξοχήν μή ύποκείμενου στήν αιτιότητα 
παράγοντα, δπως ή άνθρώπινη παραγωγική συμπεριφορά.

Ταυτόχρονα, ή τελεολογία τής παραγωγής, ώς κανονιστική 
θεωρία τής ευημερίας, προϋποθέτει τόν ορθολογικό σχεδιασμό 
τής «άριστοποίησης» (optimization) τών σχέσεων άνάμεσα 
στούς συντελεστές παραγωγής καί στά παραγόμενα προϊόντα, 
πάντοτε μέ τήν προοπτική τοΰ αύτοσκοποΰ τής κατανάλωσης. 
'Η  ιδια ή σχέση παραγωγής-κατανάλωσης προσχεδιάζεται ώς 
μηχανιστική ισορροπία αύθαίρετα άντικειμενοποιημένων παρα­



Ή τελεολογία τής παραγωγής 71

γόντων — ισορροπία πού συρρικνώνει τό «τέλος» - σκοπό τής 
άνθρώπινης παραγωγικής δραστηριότητας σέ μόνη τήν άναγ- 
καία μεθόδευση μιάς μετρητής «έκροής» άγαθών.

Τό θεωρητικό μοντέλο τής μηχανιστικής τελεολογίας είναι 
πάντοτε ύπεραπλουστευτικό, δικαιώνεται μόνο μέ τή λογική 
τής μηχανικής παραγωγικής «δράσης» καί τής καταναλωτικής 
«άντίδρασης», παρακάμπτοντας αύθαίρετα τήν άπροσδιοριστία 
τών παραγόντων πού διαμορφώνουν τήν άνθρώπινη συμπερι­
φορά. Παρακάμπτεται ή διαλεκτική τής δυνατότητας, ή άκα- 
θοριστία τής άναζήτησης προσωπικών ικανοποιήσεων δημιουρ­
γίας, καινοτομίας, κοινωνικής άναγνώρισης, ποιοτικών άλλαγών 
στις άνθρώπινες σχέσεις μέσω τής παραγωγικής δραστηριό­
τητας.

Τέλος, ή καταναλωτική τελεολογία τής παραγωγής προ­
καθορίζει διαδικασίες μόνο στό έπίπεδο τών στατιστικών προ­
διαγραφών, γ ι ’ αύτό καί δεσμεύει ή έξαλείφει τήν ιστορικότη­
τα τής οικονομικής καί παραγωγικής συμπεριφοράς, τή δυνα­
μική τών κοινωνικών έξελίξεων καί τών θεσμικών μεταλλαγών. 
"Ομως ή παραγωγική συμπεριφορά δέν είναι στατιστικά ελέγ­
ξιμη, ούτε παγιώνεται σέ μηχανιστικές αίτιακές συσχετίσεις. 
'Η  λειτουργικότητα τής παραγωγής έγκειται άκριβώς στό οτι 
τό δλον τής παραγωγικής διαδικασίας καθορίζεται άπό τά μέρη, 
καί τά μέρη καθορίζονται άπό τό δλον, καί κάθε μέρος άποτε- 
λεϊ έξίσου αίτιο καί έπενέργεια του δλου. Αύτή ή άμοιβαία 
αιτιότητα δέν είναι δυνατό νά έρμηνευθεΐ μηχανοκρατικά — ή 
μηχανοκρατική ερμηνεία της συνιστά προφανέστατο έπιστημο- 
λογικό σφάλμα ή θεωρητικό κενό.



72 Τά θεωρητικά κενά

ε. Ή έλευθερία ώς δυνατότητα έπιλογών

'Η  οικονομική καί πολιτική πρακτική μοιάζει παγιδευμένη 
σήμερα στο δίλημμα άνάμεσα στή νομική (ή τυπική) καί στήν 
οικονομική (ή υλική) έλευθερία. Κατά τή διατύπωση τοΰ Pop­
per : «είναι άδύνατο νά διαμορφώσουμε ενα σχέδιο γιά τήν κοι­
νωνία, πού νά είναι οικονομικά συγκεντρωτικό καί ταυτόχρονα 
άτομικιστικό»4, νά έπιτρέπει τόν άποτελεσματικό κρατικό 
ελεγχο τής οικονομίας (έπομένως καί τής κοινωνικής άδικίας, 
τής άνελευθερίας πού συνεπάγεται ή οικονομική άνισότητα), 
καί ταυτόχρονα νά έλευθερώνει τήν άτομική πρωτοβουλία καί 
αύτενέργεια.

'Ο Μάρξ κατάγγειλε τό δίλημμα ώς θεμελιώδη κοινωνική 
άντίφαση σύμφυτη μέ τό άστικό καθεστώς. Όμως καί οί προσ­
πάθειες ιστορικής έφαρμογής τοΰ μαρξισμού άπλώς έπιβε- 
βαίωσαν πώς ό συγκερασμός νομικής καί οικονομικής έλευθε- 
ρίας έμφανίζεται άνέφικτος στήν πρακτική μεθόδευση — τά 
σοσιαλιστικά καθεστώτα οδήγησαν τό δίλημμα σέ άδιέξοδη 
πόλωση.

' Η νομική προστασία τών άτομικών έλευθεριών άποβλέπει 
στήν έξασφάλιση τών προϋποθέσεων μέ τις όποιες μπορεί νά 
έκδηλωθεΐ ένεργητικά ή πρωτοβουλία καί άνεξαρτησία τοΰ άτό­
μου στις δημιουργικές του έπιλογές, έπομένως καί σέ κάθε 
χώρο παραγωγικής, επιχειρηματικής καί γενικότερης οικονο­
μικής δραστηριότητας. Άλλά μιά τέτοια άποδέσμευση τής 
άτομικής έλευθερίας συνεπάγεται άναπόφευκτα καί τόν άντα- 
γωνισμό τών άτόμων στήν έπιδίωξη καί πραγματοποίηση τών 
έπιλογών τους. Κάθε άτομο πρέπει νά εϊναι έλεύθερο νά ισχυ­
ροποιηθεί οικονομικά καί νά «άνέβει» κοινωνικά, νά καταλάβει

4. Ή άνοιχτή κοινωνία και οί έχθροί της, Κεφ. 17.



Ή  έλευθερία τών έπιλογών 73

τή θέση άλλων — μέ άποτέλεσμα τό κοινωνικό φαινόμενο πού 
ονομάζουμε «ταξικό άγώνα».

Αντίθετα, τό αίτημα τής οικονομικής έλευθερίας άποβλέ- 
πει στόν περιορισμό τών άνεξάρτητων έπιλογών καί πρωτο­
βουλιών του άτόμου — δηλαδή τοΰ έλεύθερου άνταγωνισμοΰ— 
προκειμένου νά έξασφαλιστεϊ γιά δλους ή βασική καί πρωταρ­
χική έλευθερία, ή έλευθερία άπό τήν άμεση βιοτική άνάγκη 
πού είναι άνασταλτική κάθε δυνατότητας άλλων έπιλογών. 
"Ενας τέτοιος στόχος συνεπάγεται άναπόφευκτα τόν παρεμ­
βατισμό τής κεντρικής έξουσίας στήν κοινωνική ζωή, παρεμ­
βατισμό πού θά περιορίσει ή καί θά καταλύσει ύποχρεωτικά 
πολλές άπό τις άτομικές έλευθερίες, θά έξισώσει δμως τις 
δυνατότητες δλων γιά τή θεμελιώδη έλευθερία τής μή-άνέχει- 
ας, τήν έλευθερία άπό τήν άλλοτρίωση πού έπιφέρει ή στέρη­
ση, καταργώντας τόν ταξικό άνταγωνισμό, τόν νόμο τής έπι- 
κράτησης τοΰ ίσχυροτέρου.

Τά πλεονεκτήματα καί μειονεκτήματα πού παρουσιάζει κά­
θε μιά άπό τις μορφές τής πολιτικής καί οικονομικής αύτής 
πρακτικής, είναι γνωστά — άναλύονται καί συζητοΰνται, δυο 
αιώνες τώρα, στά πλαίσια μιάς άτέρμονης άντιδικίας καί άνα- 
μέτρησης μέ παγκόσμιες πιά διαστάσεις. Οί θεωρητικοί καί 
τών δύο πλευρών, δπως καί οΐ έκφραστές τής πολιτικής πρα­
κτικής πού συνεπάγονται οί άντιτιθέμενες προτάσεις, μοιάζουν 
νά δέχονται ώς αύτονόητη καί άναπόφευκτη τήν πόλωση, ετσι 
ώστε μόνο ή έπικράτηση τής μιάς ή τής άλλης νά έπιφέρει τήν 
άρση τής άντίθεσης.

Άλλά στήν έπιστημολογική προοπτική κάθε έμφανιζόμενο 
άδιέξοδο δηλώνει ένδεχομένως κάποιο θεωρητικό κενό ή τήν 
έρμηνευτική άνεπάρκεια μιάς προϋποθετικής άρχής στήν άφε- 
τηρία τοΰ προβληματισμού. Καί στήν περίπτωση τοΰ άδιέξο- 
δου διλήμματος άνάμεσα στή νομική καί τήν οικονομική έλευ-



74 Τά θεωρητικά κενά

θερία, προϋποθετική άρχή καί άφετηρία του σχετικού προβλη­
ματισμού είναι ή άντίληψη πού έχουμε γιά τήν έλευθερία, τό 
πρωταρχικό νόημα πού τής δίνουμε προτού τή διαφοροποιή­
σουμε σέ νομική καί οικονομική έλευθερία. Ά ν λοιπόν ύπάρ- 
χει καί πάλι ένα έπιστημολογικό λάθος ή θεωρητικό κενό, θά 
πρέπει μάλλον νά άφορά στήν καταρχήν έκδοχή τής έλευθερίας 
(στήν κοινωνική νοηματοδότηση τοΰ όρου) — ίσως σέ κάποια 
μονομέρεια καί έλλειπτικότητα έρμηνείας τοΰ αιτήματος τής 
έλευθερίας πού προκαλεϊ καί συντηρεί τήν άδιέξοδη πόλωση.

Στά πλαίσια τής κοινωνικής νοο-τροπίας πού δημιουργεί ή 
διαχρονική έξέλιξη τοΰ ώφελιμισμοΰ στή Δύση, ή έλευθερία 
κατανοεϊται ώς δυνατότητα ή εύχέρεια άτομικών έπιλογών. 
Είναι αύτή μιά ποσοτική έκδοχή τής έλευθερίας, ένα άριθμητι- 
κό μέγεθος δυνατών έπιλογών, πού διαφοροποιείται σέ νομι­
κές καί οικονομικές έλευθερίες άνάλογα μέ τις ώφελιμιστικές 
καί χρηστικές έκτιμήσεις τών προτεραιοτήτων.

' Η ποσοτική έκδοχή τών έπιλογών άξιολογεϊ τήν έλευθερία 
ώς χρηστικό άγαθό καί δίνει στήν ύποκειμενική διεκδίκηση τής 
έλευθερίας χαρακτήρα κτητικής άπαίτησης. Τό άγαθό τής έλευ­
θερίας κατανοεϊται ώς ύποκειμενικό κτήμα, άρα καί ώς άντι- 
κειμενική δυνατότητα. Καί ή πολιτική πρακτική καλείται νά 
έξασφαλίσει τήν έξισορρόπηση τών ύποκειμενικών άπαιτήσεων 
καί τών άντικειμενικών δυνατοτήτων έλευθερίας.

Στήν έπιστημολογική πάντοτε προοπτική, ή ποσοτική έκ- 
δοχή τής έλευθερίας ώς άριθμητικοΰ μεγέθους δυνατών έπιλο­
γών δέν κρίνεται ώς σωστή ή λαθεμένη, ώς «καλή» ή «κακή». 
Μόνο διαπιστώνεται οτι στή λογική αύτής τής έκδοχής έμπε- 
ριέχεται καί ή ώφελιμιστική-χρηστική έκτίμηση τής προτε­
ραιότητας κάποιων έλευθεριών, άρα καί τό άδιέξοδο δίλημμα 
άνάμεσα στή νομική καί στήν οικονομική έλευθερία.

Μιά παραδειγματικά διαφορετική έκδοχή τής έλευθερίας



Ή έλευθερία τών έπιλογών 75

πού δέν ύποχρεώνει σέ αύτό τό δίλημμα, θά μπορούσε νά είναι 
ή «άποφατική» κατανόηση της. Καί στήν άποφατική προοπτι­
κή κατανοούμε τήν έλευθερία καταρχήν ώς άρνηση τής άναγ- 
καιότητας. Άναγκαιότητα είναι ή έπιβολή στό ύποκείμενο 
άρχών, κανόνων ή τρόπων ζωής πού τό έξουσιάζουν χωρίς νά 
μπορεί ένεργητικά νά άντισταθει καί άντιπαλέσει, κι έτσι έμπο- 
δίζουν τό ύποκείμενο νά είναι πλήρως ό έαυτός του. Σημαίνει 
έπομένως ή άναγκαιότητα τήν άδυναμία τοΰ άνθρώπου (ύπο- 
κειμενική ή άντικειμενική άδυναμία) νά εϊναι αύτό πού εϊναι — 
σημαίνει τόν έξαναγκασμό του σέ άλλοτρίωση.

' Η έλευθερία «άποφάσκει» τήν άλλοτρίωση, συνιστά τή δυνα­
μική άρνηση τοΰ ύποκειμένου νά εϊναι κάτι άλλο άπό τόν ιδιο 
τόν έαυτό του ή, μέ διαφορετική διατύπωση, συνιστά ή έλευ­
θερία τή δυναμική πραγματοποίηση τής ταυτότητας τοΰ ύπο­
κειμένου. Εϊναι φανερό οτι καί ή ταυτότητα τού ύποκειμένου 
ορίζεται έπίσης άποφατικά: Σημαίνει τήν έτερότητά του ώς 
προς κάθε τ ι πού δέν εϊναι ό έαυτός του, σημαίνει τόν μοναδι­
κό, άνόμοιο καί άνεπανάληπτο χαρακτήρα τής ύποκειμενικό- 
τητας, δηλαδή τήν έλευθερία άπό κάθε γενικό προκαθορισμό, 
έξαρτημένη ύπαγωγή, έξαναγκασμό άλλοίωσης.

Στήν άποφατική έπομένως προοπτική κατανοούμε τήν έλευ­
θερία ώς έκείνη τή δυναμική τών διυποκειμενικών-διαπροσω­
πικών σχέσεων πού σώζει τήν έτερότητα τοΰ ύποκειμένου, τή 
δυνατότητα νά εϊναι ό έαυτός του. Ό  άνθρωπος εϊναι έλεύθε- 
ρος δχι σέ συνάρτηση μέ τήν ποσοτική μέτρηση τών έπιλογών 
του, άλλά δταν στις σχέσεις μέ τις όποιες πραγματοποιεί τήν 
ύπαρξή του (σχέσεις συμβίωσης, παραγωγής, κατανάλωσης, 
έρευνας, γνωστικής ή αισθητικής ή έρωτικής κοινωνίας, ιδεο­
λογικού συντονισμού, θρησκευτικής άναφοράς, κλπ.) δέν ύπο- 
τάσσεται άναγκαστικά σέ στοιχεία, κανόνες ή προστάγματα 
πού εξομοιώνουν τις ύποκειμενικές διαφορές, έντάσσουν καί



76 Τά θεωρητικά κενά

κατατάσσουν τό ύποκείμενο σέ γενικευμένα σχήματα όμοιο- 
μορφοποίησης, τελικά ούδετεροποιοΰν τήν ύποκειμενική έτερό­
τητα δεσμεύοντάς την σέ σκοπιμότητες ποικίλων άναγκαιο- 
τήτων.

'Η  πολιτική πρακτική πού θά άποβλέψει στο άθλημα τής 
ύποκειμενικής έλευθερίας.μέσα άπό τή δυναμική τών σχέσεων, 
εϊναι αίτημα πού μόνο μέ συστηματική άνάλυση μπορεί άξιό- 
πιστα νά έκτεθεϊ. Έδώ τό αίτημα αύτό ένδιαφέρει, έστω σέ 
συντομογραφική άναφορά, γιά νά καταδείξει, ώς έναλλακτική 
πρόταση, τή μονομέρεια καί έλλειπτικότητα του διλήμματος 
άνάμεσα σέ ένα συγκεντρωτικό καί ταυτόχρονα άτομοκεντρικό 
οικονομικό σχεδιασμό — τό έπιστημολογικό λάθος ή τό θεω­
ρητικό κενό πού ύπάρχει πίσω άπό τήν πόλωση νομικής καί 
οικονομικής έλευθερίας.

ς. Οί φαντασιώδεις συσχετισμοί

Τόσο οί θεωρίες σχηματισμού τών τιμών δσο καί οί σχεδια- 
σμοί διανομής τοΰ κοινωνικού προϊόντος άνήκουν στις προϋ- 
ποθετικές άφετηρίες γιά τή συγκρότηση τής Πολιτικής Οικο­
νομίας σέ έπιστήμη. Άλλά καί οί δυο αύτές άφετηρίες σχετί­
ζονται επίσης προϋποθετικά μέ τήν άφηρημένη έννοια τής «άγο- 
ράς»: « Άγορά», στή γλώσσα τής Πολιτικής Οικονομίας, εϊναι 
ό άφηρημένος «χώρος» δπου συναντιέται ή προσφορά μέ τή 
ζήτηση, ή παραγωγή μέ τήν κατανάλωση.

'Η  άφηρημένη έκδοχή τής «άγοράς» προκύπτει άπό έκεϊνο 
τό εϊδος σημασιοδότησης τών προϊόντων τής παραγωγής, πού 
φτάνει νά ύποκαθιστά τό συγκεκριμένο προϊόν μέ τήν άφηρημέ-



Οί φαντασιώδεις συσχετισμοί 77

νη σημασία του: τήν έκδοχή του ώς έμπορεύματος. Ό Μάρξ 
μίλησε γιά μιά «μυστηριώδη δύναμη» (das Geheimnisvolle), 
πού μετατρέπει τά προϊόντα τής άνθρώπινης έργασίας σέ 
«έμπορεύματα», δηλαδή σέ ύπεραισθητούς (ubersinnliche) φο­
ρείς άνταλλακτικής άξίας. Ένα τραπέζι, λ.χ., κατασκευάζεται 
άπό τόν άνθρωπο γιά μιά πολύ συγκεκριμένη χρήση. Όμως 
μόλις κατασκευαστεί «παύει νά πατάει μέ τά τέσσερα πόδια 
του στό έδαφος». Μετατίθεται «στό κεφάλι του κατασκευαστή 
του» σάν ιδεατό άντικείμενο, πού περικλείει στά όριά του ποι­
κίλα άγαθά Γσης άξίας μέ τά όποια μπορεί νά άνταλλαγεϊ5.

Αύτή ή ύποκατάσταση του πραγματικού προϊόντος άπό 
τήν ύπεραισθητή άνταλλακτική του άξία είναι οπωσδήποτε 
μιά «σημαντική» λειτουργία άνεξάρτητη άπό τούς ύλικούς δρους 
τής παραγωγής (καί μέ τή διατύπωση του Μάρξ: sie hat mit 
ihrer physischen Natur und den daraus entspringenden dingli- 
chen Beziehungen absolut nichts zu schaffen). Δέν είναι δμως 
άσχετη καί μέ κάποιες συγκεκριμένες κοινωνικές σχέσεις: Ε ιδι­
κότερα, μέ μιά καθορισμένη κοινωνική σχέση πού στά μάτια 
τών άνθρώπων παίρνει τή φανταστική μορφή σχέσης άνάμεσα 
σέ πράγματα. Ό κοινωνικός χαρακτήρας τής άνθρώπινης πα­
ραγωγικής έργασίας έμφανίζεται σάν μιά άντι-κείμενη (gegen- 
standliche) ιδιότητα του προϊόντος αύτής τής έργασίας — άπο- 
τυπωμένη στό προϊόν καί άσχετη μέ τόν παραγωγό του. Έ  
σχέση τών παραγωγών μέ τό προϊόν τής έργασίας τους έμφα- 
νίζεται σ’ αύτούς σάν κοινωνική σχέση πού συγκροτείται οχι 
άνάμεσά τους, άλλά έ'ξω άπό αύτούς: σχέση άνάμεσα στά αύτο- 
νομημένα προϊόντα τους. Τά προϊόντα σημασιοδοτοΰνται άπο- 
κλειστικά άπό τήν έμπορευματική - άνταλλακτική τους άξία — 
αύτή «έπικολλάται» (anklebt) στό προϊόν καί τοΰ προσδίδει

5. Das Kapital, (O)Berlin (Dietz·Verl.) 1957, τόμος 1, σελ. 76.



78 Τά θεωρητικά κενά

κάποια ύπεραισθητή ιδιότητα, δηλαδή τό μεταβάλλει σέ «φε­
τίχ»: Τό προϊόν τής έργασίας δέν είναι πιά αύτό πού πραγμα­
τικά είναι, άλλά είναι ή άξία του, είναι μέσο άνταλλαγής, έμπό- 
ρευμα διακινούμενο στήν «άγορά». Ό  Μάρξ έ'δωσε στο φαινό­
μενο αύτό τόν άποκαλυπτικό προσδιορισμό: φετιχισμός τοΰ 
έμπορεύματος6.

Ό  «φετιχισμός του έμπορεύματος» μάς άποκαλύπτει ένα 
εϊδος σημασιοδότησης πού άλλοτριώνει τά πράγματα — τά 
κάνει κάτι άλλο άπό αύτό πού πραγματικά είναι, τά μεταβάλ­
λει σέ ύπεραισθητές σημασίες. Δέν άποδίδει άπλώς μιά σημα­
σία σέ κάθε πράγμα, άλλά ύποκαθιστά τό πράγμα μέ τήν πλα­
σματική σημασία του. Τό εϊδος αύτό τής σημασιοδότησης άντι- 
προσωπεύει οπωσδήποτε μιά «σημαντική» λειτουργία — δμως 
αύτή ή λειτουργία οχι μόνο δέν παραπέμπει στά πράγματα, 
άλλά είναι καί αύτονομημένη άπό τό ιδιο τό παραγωγικό ύπο­
κείμενο. Είναι μιά «σημαντική» λειτουργία πού δέν άποβλέπει 
στή σχέση προϊόντος καί παραγωγού, προϊόντος καί κατανα­
λωτή, άλλά άποτυπώνει στο προϊόν έναν a priori προσδιορι­
σμό άνταλλακτικής ισχύος. Δέν άποβλέπει σέ σχέσεις μεταξύ 
ύποκειμένων, άλλά σέ αύτονομημένους συσχετισμούς μεταξύ 
άντικειμένων. 'Υποκαθιστά τή σχέση προϊόντος καί παραγω­
γού, προϊόντος καί καταναλωτή, μέ έναν συσχετισμό ποσοτι­
κών έκτιμήσεων μεταξύ άντικειμένων πού έχουν αύτονομηθεϊ 
ώς άξίες καθεαυτές.

"Αν λοιπόν ή Πολιτική Οικονομία συγκροτείται σέ έπιστή­
μη μέ βάση καί τις θεωρίες σχηματισμού τών τιμών ή τούς 
σχεδιασμούς διανομής τοΰ κοινωνικού προϊόντος, τότε ό έπι- 
στημονικός της χαρακτήρας μοιάζει νά θεμελιώνεται στή φετι- 
χιστική έκδοχή τών πραγμάτων ώς έμπορευμάτων, δηλαδή

6. Das Kapital, τόμος 1, σελ. 76 κ.έ.



Οί φαντασιώδεις συσχετισμοί 79

στήν ύποκατάσταση τοϋ πραγματικού άπό τό φαντασιώδες. Καί 
πραγματικό στήν περίπτωση αύτή είναι ή ρεαλιστική άμεσότη- 
τα τών προσωπικών σχέσεων (παραγωγικών καί άνταλλακτι- 
κών), ένώ φαντασιώδες είναι ό άφηρημένος συσχετισμός αύτο- 
νομημένων ποσοτικών - άξιολογικών έκτιμήσεων πού ύποκαθι- 
στοΰν τά προϊόντα στόν έπίσης άφηρημένο χώρο τής «άγοράς».

Αύτή τήν ύποκατάσταση τοΰ πραγματικού άπό τό φαντα­
σιώδες, τών έμπειρικών σχέσεων άπό τούς άφηρημένους συ­
σχετισμούς, τή διαπιστώνει κανείς οχι μόνο στις θεμελιακές 
άφετηρίες έπιστημονικής συστηματοποίησες τής Πολιτικής 
Οικονομίας, άλλά καί στις περισσότερες έπιμέρους πτυχές έπι­
στημονικής μελέτης τών προβλημάτων οικονομικής συμπερι­
φοράς. Τά προβλήματα, λ.χ., τής οικονομικής άνάπτυξης, τής 
διανομής τοΰ εισοδήματος καί τής όργανώσεως τής άγοράς 
θεωρούνται συναρτήσεις τοΰ συσχετισμού άνάμεσα στή μεγί­
στη ποσότητα έκροής (προϊόντος) καί στις εισροές (συντελε­
στές παραγωγής) πού άπαιτοΰνται γιά τήν παραγωγή της. 
Άλλά καί οί παράγοντες έργασία, γή, κεφάλαιο, θεωρούμενοι 
ώς συντελεστές τής παραγωγής, προϋποθέτουν τήν ιδια πλα­
σματική αύτονόμηση άπό τήν πραγματικότητα τών σχέσεων 
καί τή μετάθεσή τους στόν χώρο τών άφηρημένων συσχετι­
σμών. Τό ίδιο καί οί μισθοί, ώς κόστος παραγωγής, ή πρόσο­
δος καί τό κέρδος ώς συντελεστές καθορισμού τής «φυσικής 
τιμής» τών προϊόντων, ή ή «τιμή τής άγοράς» ώς άποτέλεσμα 
άλληλεπίδρασης τών δυνάμεων τής προσφοράς καί τής ζήτη­
σης στήν άγορά. Καί σέ πείσμα τής μαρξικής άνάλυσης τού 
«φετιχισμοΰ τού έμπορεύματος», ή ύποκατάσταση τής πρα­
γματικότητας τών σχέσεων άπό αύτονομημένους καί φαντασιώ­
δεις συσχετισμούς γίνεται περισσότερο έκδηλη στά πειράματα 
σοσιαλιστικού σχεδιασμοΰ τής οικονομίας: Έ κεΐ τήν προτε­
ραιότητα τήν εχει ή άπαίτηση έξασφάλισης ένός άφηρημένου



80 Τά θεωρητικά κενά

συστήματος έξισώσεων, δπου ή ζήτηση τής άγοράς νά εϊναι 
ίση μέ τήν προσφερόμενη ποσότητα πού έπιβάλλει ό κεντρικός 
σχεδιασμός, καί τό συνολικό εισόδημα πού διανεμήθηκε στή 
διάρκεια τής διαδικασίας παραγωγής νά εϊναι ίσο μέ τό σύνολο 
τών τελικών τιμών πωλήσεως όλων τών άγαθών πού προσφέρ- 
θηκαν στούς καταναλωτές.

Περιττό νά τονισθεϊ οτι ή ύποκατάσταση του πραγματικού 
άπό τό φαντασιώδες στή συγκρότηση τών συστηματικών άνα- 
λύσεων, εϊναι κάτι ριζικά διαφορετικό άπό τή συμβολική ύπο- 
τύπωση τοΰ πραγματικού γιά χάρη τής συστηματικής άνάλυ- 
σης. Ή συμβολική ύποτύπωση μεταγράφει τήν πραγματικό­
τητα τών σχέσεων σέ «σημαντικό» κώδικα πού κάνει τις σχέ­
σεις καθολικά προσιτές — παραπέμπει στις σχέσεις καί δέν τις 
ύποκαθιστά. Γ ι ’ αύτό καί ή χρήση συμβολικών ύποτυπώσεων 
οχι μόνο δέν άντιφάσκει στή συστηματική-έπιστημονική άνά­
λυση, άλλά εϊναι καί συστατική της προϋπόθεση. ’Αντίθετα, ή 
ύποκατάσταση τοΰ πραγματικού άπό τό φαντασιώδες άναιρεϊ 
τήν ίδια τή σύνδεση τής έπιστήμης μέ τήν πραγματικότητα 
τού άντικειμένου της, γ ι ’ αύτό καί συνιστά θεμελιώδες σφάλμα 
ή κενό στήν έπιστημονική άνάλυση7.

7. Τό φαντασιώδες, ώς πλασματικό ύποκατάστατο του πραγματικού, διαφέρει 
ριζικά άπό τό συμβολικό «σημαίνον» τού πραγματικού, δπως διαφέρει καί άπό τό 
φαντασιακό στοιχείο — μέ τό όποιο ό Κορνήλιος Καστοριάδης (^institution imaginaire 
dela societe, Paris, Editions du Seuil, 1975) έπιχειρεί νά προσδιορίσει τήν κοινωνική 
λειτουργία νοηματοδότησης τού ύπαρκτοΰ. «Μιά κοινωνία», λέει ό Καστοριάδης, 
«άναζητάει τό άναγκαΐο συμπλήρωμα τής τάξεώς της μέσα στο φαντασιακό(Υ imagi- 
naire). Συναντούμε κάθε φορά, μέσα στον πυρήνα αύτοΰ τοΰ φαντασιακοΰ καί μέσα 
άπ’ δλες τις έκφράσεις του, κάτι πού δέν μπορεί νά άναχθεί στο λειτουργικό, καί πού 
είναι κάτι σάν άρχική έπένδυση, άπό τήν κοινωνία, τού κόσμου καί τοΰ έαυτοΰ της μ ’ 
ενα νόημα πού δέν ύπαγορεύεται άπό τούς πραγματικούς παράγοντες, άφοΰ αύτό 
μάλλον τό νόημα προσδίδει σ ’ αύτούς τούς παράγοντες μιά ορισμένη σημασία καί 
θέση μέσα στο σύμπαν πού διαμορφώνει αύτή ή κοινωνία — νόημα πού άναγνωρί-



Οι φαντασιώδεις συσχετισμοί 81

ζουμε στό περιεχόμενο καί ταυτόχρονα στό στυλ τής ζωής της (καί πού δέν άπέχει 
τόσο άπό αύτό πού ό Χέγκελ ονόμαζε πνεύμα ένός λαοφ>: (σελ. 179, έλλην. μτφρ., 
Εκδόσεις Ράππα, σελ. 191-192). Ό Καστοριάδης διαστέλλει τό πραγματικό καί 
τούς πραγματικούς παράγοντες του άνθρώπινου βίου άπό τή νοηματοδότηση τους, χωρίς 
νά μάς λέει τί εϊναι τό πραγματικό πριν άπό τή νοηματοδότησή του καί ποιος τό 
ορίζει ώς πραγματικό πέρα άπό κάθε κοινωνική νοηματοδότηση. Πάνω στήν αύθαί­
ρετη αύτή διαστολή χτίζει ολόκληρο τό οικοδόμημα τοΰ «συστήματος» του άνα- 
πτύσσοντας έντυπωσιακές, άλλά δυστυχώς άφελεϊς άξιολογήσεις τών διαφοροποιημέ­
νων νοηματοδοτήσεων τοΰ πραγματικού καί τών άντίστοιχων διαφοροποιήσεων τοΰ 
άνθρώπινου πολιτισμού. Καί εϊναι εύλογο νά χαρακτηρίσει κανείς αφελείς τις άξιο- 
λογήσεις τοΰ Καστοριάδη, άφοΰ: Πρώτον, τοποθετεί τελείως άνερμήνευτα τή δική 
του ύποκειμενική έκδοχή καί τις άξιολογήσεις του ύπεράνω δλων τών κατά έποχές 
καί πολιτισμούς κοινωνικών νοηματοδοτήσεων τοΰ πραγματικού, άνυποψίαστος γιά 
τό γεγονός δτι καί ό ίδιος έκφράζει μιάν έπιμέρους σύγχρονη κοινωνική νοηματοδό­
τηση καί μάλιστα άξιωματική καί δογματική. Δεύτερον, διαστέλλει τελείως αύθαί­
ρετα τήν πιστοποίηση τοΰ πραγματικού άπό τήν έμπειρία τών σχέσεων μέ τό πρα­
γματικό άνυποψίαστος γιά τό γεγονός δτι ό άπροσδιόριστος τρόπος τής σχέσης δια­
φοροποιεί καί τις νοηματοδοτήσεις τού πραγματικού. Ταυτόχρονα, διαστέλλοντας τό 
πραγματικό άπό τή νοηματοδότησή του ταυτίζει τή νοηματοδότηση μέ τό «φαντα- 
σιακό» ώς μή-πραγματικό καί έτσι άποκλείει άπό τήν κοινωνική λειτουργικότητα 
τήν ίδια τή δυναμική τών σχέσεων πού συνιστοΰν αύτή τή λειτουργικότητα — καί 
τήν συνιστοΰν προσδίδοντας τό νόημα τοΰ πραγματικού ή τοΰ φαντασιώδους στούς 
παράγοντες τοΰ άνθρώπινου βίου. Άλλά ή κριτική τών άπόψεων τοΰ Καστοριάδη, 
δπως καί τό πρόβλημα τών νοηματοδοτήσεων τοΰ ύπαρκτοΰ, δέν εϊναι δυνατό νά 
έξαντληθοΰν σέ μιά ύποσημείωση πού άπλώς έπιδιώκει νά διασαφηνίσει τούς δρους 
φαντασιώδες καί φαντασιακό. Ειδικά γιά τό πρόβλημα τών νοηματοδοτήσεων τοΰ 
ύπαρκτοΰ καί γιά τή σχέση άνάμεσα στό νόημα τής πραγματικότητας καί στήν ίδια 
τήν πραγματικότητα, ό άναγνώστης μπορεί νά βρει μιά πιό άναλυτική διαπραγμά­
τευση στό βιβλίο μου Προτάσεις Κριτικής ’Οντολογίας — δίχως νά έλπίζει σέ διαλε­
κτική άντιπαράθεση τοΰ Καστοριάδη μέσα στό δεδομένο σήμερα «κλίμα» τών παράλ­
ληλων καί έρμητικών φιλοσοφικών μονολόγων.





6.

Η ΠΡΑΚΤΙΚΗ ΑΠΟΤΕΛΕΣΜ ΑΤΙΚΟΤΗΤΑ 
ΤΗ Σ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗ Μ Ο ΛΟΓΙΑΣ

α. Οί διαπιστώσεις

Γιά τήν πρακτική άποτελεσματικότητα τής έπιστημολογίας 
πού έχει υιοθετηθεί άπό τήν Πολιτική Οικονομία, δέν χρειά­
ζονται άποδεικτικά έπιχειρήματα. Άρκεϊ ή ύπόμνηση κοινών 
τόπων. Όσα έπιστημολογικά λάθη ή θεωρητικά κενά κι άν 
έχουν έπισημανθεΐ, δέν άναστέλλουν τήν άποδοτικότητα τών 
καθιερωμένων μεθόδων τής Πολιτικής Οικονομίας — τήν έμ- 
φάνιση έπιτυχιών πού έχουν κυριολεκτικά μεταμορφώσει τις 
συνθήκες οικονομικού βίου σέ πολλές περιοχές τού πλανήτη 
μας, και έδωσαν στήν άνάπτυξη τής καπιταλιστικής οικονομί­
ας διαστάσεις έκπληκτικές, άπρόβλεπτες καί μέ τά πιό αισιό­
δοξα προγνωστικά.

'Η  θεωρητική άνάλυση τών έπιτυχιών τής σύγχρονης (κα­
πιταλιστικής) οικονομίας (— τόσο δταν τό κεφάλαιο είναι ιδιω­
τικό, δσο καί δταν εϊναι κρατικό) έχει προκαλέσει μιά πλήθου- 
σα βιβλιογραφία, ιδίως άπό τήν έποχή πού ό Κέϋνς (John 
Maynard Keynes) μέ τή Γενική θεωρία του (1936) απογύμνω­
σε τόν στόχο τής «άνάπτυξης» άπό τούς ήθικισμούς τής κοι­
νωνικής ώφελιμότητας. Ό  κύριος δγκος αύτών τών μελετών 
έχει ώς πρωταρχικό άντικείμενο τόν έπιστημονικότερο δυνατό 
προσδιορισμό τών συσχετισμών καί Ισορροπιών πού οχι μόνο 
προκαλουν, άλλά κυρίως κατοχυρώνουν μιά σταθερή οικονομι­
κή άνάπτυξη.



84 Ή  πρακτική άποτελεσματικότητα

"Ομως ή έπιτυχία τών μεθόδων τής σύγχρονης οικονομίας 
θά πρέπει μάλλον νά συναχθεϊ οχι τόσο άπό θεωρητικές άναλύ- 
σεις καί έπιστημονικές προδιαγραφές, οσο άπό τήν άμεσα δια- 
πιστούμενη άποδοτικότητα τής λογικής του καπιταλιστικού 
συστήματος, έτσι δπως γίνεται έμπρακτα άποδεκτή αύτή ή 
λογική άπό τή συντριπτική πλειοψηφία τοΰ πληθυσμού τής 
γής — άκόμα καί σέ χώρες δπου ή άρνηση τοΰ συστήματος 
συνιστά τήν κυρίαρχη ιδεολογία.

'Η  λογική τής σύγχρονης οικονομίας συνδέθηκε αύτονόητα 
(καί οχι αύθαίρετα) μέ τόν ορθολογισμό τής στρατηγικής γιά 
τήν έκμετάλλευση τών παραγωγικών πόρων, τή διαρθρωτική 
μετατόπιση τής παραγωγής άπό τή γεωργία στή βιομηχανία, 
τήν έντατικοποίηση τής παραγωγής μέ τόν έξειδικευμένο κατα­
μερισμό καί τή μηχανοκαλλιέργεια τής γής, τή διατήρηση τής 
παραγωγικής άποδοτικότητας μέσω τής προγραμματικά κατευ- 
θυνόμενης κατανάλωσης.

Κυρίως δμως ή λογική τής σύγχρονης οικονομίας συνδέθη­
κε στις συνειδήσεις μέ τά πρακτικά της άποτελέσματα: Τή 
συνεχή αύξηση τοΰ κατά κεφαλήν εισοδήματος καί έπομένως 
τής καταναλωτικής ικανότητας τοΰ άτόμου, παράλληλα μέ τή 
διαρκή αύξηση τής προσφοράς καταναλωτικών άγαθών σέ συνε­
χώς διευρυνόμενες καί έξελισσόμενες ποικιλίες. Αύτή ή άνά­
πτυξη παρακολουθεΐται καί άπό κατακόρυφη άνοδο τοΰ έπιπέ- 
δου έπιστήμης καί γνώσης, πού έπηρεάζει δραστικά τήν τεχνο­
λογία τής παραγωγής, άλλά καί τις συνθήκες τοΰ άνθρώπινου 
βίου (κατοικία, ύγεία, ψυχαγωγία, έπικοινωνίες, πληροφόρη­
ση, κλπ.).

Έ χ ει έπανειλημμένα καί μελετημένα έπισημανθεΐ δτι ή άλ­
λαγή πού συντελέστηκε στις συνθήκες τοΰ άνθρώπινου βίου 
μέσα σέ τριάντα μόλις χρόνια μετά τή λήξη τοΰ δεύτερου 
παγκόσμιου πολέμου, εϊναι ριζικότερη κι άπό αύτήν πού συν-



Οί διαπιστώσεις 85

τελέστηκε στό διάστημα τών αιώνων άπό τή νεολιθική έποχή 
ώς τήν έποχή τοΰ πρώιμου καπιταλισμού. Συλλαμβάνει κανείς 
τις πραγματικές διαστάσεις αύτής τής κοσμογονικής άλλαγής, 
άν συνειδητοποιήσει τις έπιπτώσεις πού εϊχε στόν καθημερινό 
βίο τών άνθρώπων ή γενίκευση τής χρήσης του ήλεκτρικοΰ ρεύ­
ματος καί τών οικιακών ήλεκτρικών συσκευών, ή είσοδος τών 
συνθετικών ύλικών («πλαστικών») στήν καθημερινή πρακτική, 
ή έξέλιξη τών μέσων μεταφοράς, ή διάδοση τών άγροτικών 
μηχανημάτων, φυτοφαρμάκων καί λιπασμάτων, ή χρήση τοϋ 
ραδιοφώνου καί τής τηλεόρασης ή, πρόσφατα, οί έφαρμογές 
τής μικροηλεκτρονικής καί τής «πληροφορικής» σχεδόν σέ κάθε 
τομέα τής άνθρώπινης δραστηριότητας.

Είναι τόσες καί τέτοιες οί διευκολύνσεις τοΰ καθημερινοΰ 
βίου πού συνοδεύουν τήν καπιταλιστική άνάπτυξη, ώστε ή λο­
γική αύτής τής άνάπτυξης νά έμφανίζει μιάν άκατανίκητη δυνα­
μική κοινωνικής άποδοχής, καί ό στόχος τής άνάπτυξης νά 
συνιστά πρωταρχικό ιδεώδες τοΰ άνθρώπινου βίου κυρίως στις 
χώρες πού δέν τόν έχουν άκόμα κατακτήσει. Ά ν ύπάρχουν 
περιπτώσεις άμφισβητήσεων καί έπιφυλάξεων γιά τόν αύτο- 
σκοπό τής άνάπτυξης, αύτές μοιάζει μάλλον νά προϋποθέτουν 
πάντοτε μιά έμπειρία ύπερβολών καί άπολυτοποιήσεων τής 
άναπτυξιακής λογικής, ένώ δταν ό στόχος τής άνάπτυξης δέν 
έχει έπιτευχθεϊ, κανένας φόβος ύπερβολών καί άπολυτοποιή­
σεων δέν άναστέλλει τήν έπιδίωξή του. Σήμερα πιά είναι τόσο 
αύτονόητα έπιτακτικό, άπόλυτα άναγκαΐο καί πρωταρχικό τό 
κοινωνικό αίτημα τής άνάπτυξης, ώστε σέ σύγκριση μαζί του 
άκόμα καί ή έκμετάλλευση άνθρώπου άπό άνθρωπο νά παίρνει 
δευτερεύουσα σημασία. Όπως σημειώνει χαρακτηριστικά ή J. 
Robinson, μέ βάση τήν έμπειρία κάποιων χωρών τοΰ «τρίτου 
κόσμου»: «ή άθλιότητα τής έκμετάλλευσης άπό τούς καπιτα­



λιστές είναι τίποτα μπροστά στήν άθλιότητα του νά μήν έρχε­
ται κανείς νά σέ έκμεταλλευτεΐ»1.

86 Ή πρακτική άποτελεσματικότητα

β. Τό έρώτημα γιά τις αιτίες

Είναι μάλλον εύνόητο νά ύποθέσει κανείς δτι σέ κάθε περί­
πτωση έπιστημονικοΰ προγραμματικού σχεδιασμοΰ τής άνθρώ­
πινης δραστηριότητας τά τυχόν έπιστημολογικά λάθη ή θεω­
ρητικά κενά θά είχαν ώς άναπόφευκτο άποτέλεσμα τή δυσλει­
τουργία καί άναποτελεσματικότητα τοΰ σχεδιασμοΰ μας. Ά λ ­
λά, στήν περίπτωση τής Πολιτικής Οικονομίας, αύτή ή εύνόη- 
τη ύπόθεση δέν μοιάζει νά έπαληθεύεται άπό τήν έμπειρία. Ό  
τρόπος μέ τόν όποιο λειτουργεί ή σύγχρονη οικονομία προϋ­
ποθέτει μιάν άντίληψη τής πραγματικότητας καί μιά μεθοδο­
λογία σπουδής τοΰ πραγματικού πού συμβιβάζονται δύσκολα ή 
καθόλου μέ τή σύγχρονη έπιστημολογία, ιδιαίτερα τών φυσι­
κών έπιστημών. Όμως, ταυτόχρονα, άποκλείεται νά μιλήσου­
με γιά άναποτελεσματικότητα τοΰ συστήματος τής παγκόσμι­
ας οικονομίας σήμερα, δταν αύτό τό σύστημα έξασφαλίζει συνε­
χώς ποικίλες διευκολύνσεις τοΰ καθημερινού βίου τών άνθρώ- 
πων σέ δλο καί μεγαλύτερο μέρος τοΰ συνολικού πληθυσμού 
τής γής.

Ποιές είναι λοιπόν οί αιτίες γ ι ’ αύτή τή φανερή άποδοτικό- 
τητα τής θεωρητικά διάτρητης οικονομικής έπιστημολογίας;

Θά μπορούσε νά ίσχυρισθεΐ κανείς, πώς άν οί έπιστημολο- 
γικές προϋποθέσεις τής σύγχρονης οικονομίας είναι θεωρητικά

1. Φιλοσοφία τής οικονομίας, σελ. 49.



Τό έρώτημα γιά τις αιτίες 87

άνεπαρκεϊς, δμως ή λογική της είναι «τετράγωνη», δηλαδή 
θετική, ακαταγώνιστη, άκαταμάχητη. Και νά έπαναλάβουμε, 
πώς δταν μιλάμε γιά λογική τής σύγχρονης οικονομίας, δέν 
έννοοΰμε τή μέθοδο τής έρμηνείας ή του σχεδιασμοΰ καί προ­
γραμματισμού τής οικονομικής συμπεριφοράς, άλλά τήν κοι­
νωνική άποδοχή, περισσότερο ή λιγότερο καθολική, μιάς ορι­
σμένης νοηματοδότησης αύτής τής συμπεριφοράς.

Χωρίς άλλο, ή λογική πού έξασφαλίζει τήν άδιαμφισβήτη- 
τη άποτελεσματικότητα τής σύγχρονης οικονομίας, είναι ή ιδια 
μέ αύτήν πού γέννησε τή σύγχρονη οικονομία — ή άφετηριακή 
λογική παραγωγής τοϋ συστήματος. Πρόκειται έπομένως γιά 
τή λογική τοΰ ώφελιμισμοΰ, δπως είδαμε νά τήν διαπιστώνουν 
οί θεωρητικοί τής οικονομίας άνιχνεύοντας τή γενεαλογία τών 
προδιαγραφών τοΰ συστήματος: Ό  ώφελιμισμός μέ πρώτο 
γενάρχη τόν άτομικισμό καί μέ άπότοκο τόν ρασιοναλισμό πού 
όδηγεϊ στις κανονιστικές συντεταγμένες τής άνθρώπινης συμ­
περιφοράς καί δικαιώνεται μέ τό «φυσικό δίκαιο».

"Αν λοιπόν δεχθούμε τόν άτομικιστικό ώφελιμισμό ώς βάση 
τής λογικής τοΰ οικονομικού συστήματος, εϊναι μάλλον περιτ­
τό νά έπιχειρηματολογήσουμε γιά τήν άποτελεσματικότητά 
του. Γ  ιατί εϊναι έμπειρικά αύταπόδεικτο δτι ή λογική τής 
θωράκισης καί έξασφάλισης τού άτόμου γίνεται άποδεκτή πολύ 
εύκολότερα άπ’ ο,τι μιά λογική πού θά άπαιτοΰσε άτομική 
αύταπάρνηση, αύτοπροσφορά, θυσιαστική άνιδιοτέλεια.

'Ο Francois Quesnay (1694-1774), ένας άπό τούς θεμελι­
ωτές τής λεγόμενης «έλεύθερης οικονομίας», εϊχε έπιγραμμα- 
τικά διαπιστώσει δτι «ή συμπεριφορά κάθε άνθρώπου κατευ- 
θύνεται άπό τή φύση της προς τήν έξασφάλιση τής μέγιστης 
ικανοποίησης ή τής έλάχιστης θυσίας». Καί έπειδή θεωρούσε 
τό κοινό συμφέρον ώς ποσοτικό άθροισμα τών άτομικών συμ­
φερόντων, έβγαζε τό συμπέρασμα δτι· «στό μέτρο πού δέν



88 Ή πρακτική άποτελεσματικότητα

παρατίθενται έμπόδια, ό καθένας μέ τό νά ένεργεϊ έγωιστικά, 
προάγει τήν εύτυχία δλων»2.

Ξέρουμε δτι σέ αύτή τή λογική θεμελιώθηκε τό δόγμα τής 
έλευθερίας τών συναλλαγών καί του «laissez-faire», δπως έπί- 
σης καί ή κριτική ή ή άρνηση τού οικονομικού φιλελευθερισμού
— ολόκληρο τό σύστημα τής σύγχρονης οικονομίας. Όμως ή 
ονομαστική άναφορά τοΰ Quesnay στήν άνθρώπινη φύση έχει 
ξεχωριστή σημασία, γιατί μάς θυμίζει πώς ό άτομοκεντρικός 
ώφελιμισμός καί ή συνακόλουθη ήδονιστική νοηματοδότηση 
τών άνθρώπινων έπιδιώξεων δέν άποτελεΐ άπλώς «φιλοσοφία» 
τής συμπεριφοράς, άλλά έχει ρίζες στήν ιδια τήν ένστικτώδη 
φύση τοΰ άνθρώπου, στήν όρμέμφυτη άνάγκη του νά αύτοεξα- 
σφαλίζεται, νά κατέχει καί νά εύφραίνεται αισθησιακά. Αύτή ή 
διαπίστωση καί μόνο θά άρκοΰσε γιά νά έρμηνεύσει τή δυναμι­
κή τής παγκοσμιότητας πού έμφανίζει ή λογική τής σύγχρονης 
οικονομίας. Είναι δύσκολο νά ύπάρξει κοινωνία άνθρώπων πού 
θά άντισταθει συλλογικά στή λογική τού άτομικοΰ ένστικτου 
αύτοσυντήρησης καί ήδονής. Καί μάλιστα δταν αύτή ή λογική 
έμφανίζεται, σήμερα πιά, σάν πολιτιστικό έπίτευγμα μέ τις 
πιο έντυπωσιακές στήν άνθρώπινη ' Ιστορία συνέπειες τεχνο­
λογικών έφευρημάτων, συνθηκών εύζωίας καί καταναλωτικής 
εύχέρειας.

Είναι κοινός τόπος δτι οί θεμελιωτές τής σύγχρονης οικο­
νομίας βασίστηκαν άφετηριακά στή σύνδεση φυσικού δικαίου 
καί ήδονιστικής ψυχολογίας γιά νά διαμορφώσουν μιάν έρμη­
νεία τών αιτίων τής προσφοράς, τής ζήτησης καί τών τιμών. 
Στο φυσικό δίκαιο βάσισαν τή λογική δικαίωση τής ήδονιστι- 
κής ψυχολογίας πού θεμελίωνε τήν έρμηνεία τους, καί ταυτό­
χρονα τόν ορθολογισμό τών κανονιστικών προδιαγραφών τού

2. Βλ. Myrdal, σελ. 35.



Τό έρώτημα γιά τις αιτίες 89

οικονομικού συστήματος — τόν ορθολογισμό τοΰ συμφέροντος 
καί τής έναρμόνισης τών συμφερόντων. Έτσι διαμόρφωσαν 
μιά «έπιστημονική» ήθική τής οικονομικής συμπεριφοράς πού 
δέν άνάγεται ούτε στή μεταφυσική ούτε στή σύμβαση γιά νά 
ορίσει κίνητρα «καλά» ή «κακά», άλλά έκδέχεται ώς μοναδικό 
κίνητρο τή φυσική έπιθυμία τής μεγίστης ικανοποίησης καί 
τής έλάχιστης θυσίας, συνάγοντας τήν ήθικότητα άπό τό άτο- 
μικό συμφέρον.

'Η  συναγωγή τής ήθικότητας άπό τό άτομικό συμφέρον 
σημαίνει δτι ή μέγιστη ικανοποίηση καί ή έλάχιστη θυσία θεω­
ρούνται οχι ώς άποτέλεσμα τής ήθικής συμπεριφοράς, άλλά ώς 
βάση άπό τήν οποία προκύπτει ό χαρακτηρισμός της ώς «ήθι­
κής». Ή έννοια τοΰ «φυσικοΰ» χρησιμοποιείται γιά νά προσ­
διορίσει τό «ηθικό» καί ταυτόχρονα τό πραγματικό.

« 'Η  φυσική προσπάθεια πού καταβάλλει συνεχώς κάθε άν­
θρωπος γιά νά καλυτερέψει τις συνθήκες τής ζωής του», έγρα­
φε ό Adam Smith, «άποτελεϊ έκδήλωση τοΰ όρμέμφυτου τής 
αύτοσυντήρησης ... Δέν περιμένουμε τό φαγητό μας άπό τήν 
καλή θέληση τοΰ κρεοπώλη, τοΰ ζυθοποιοΰ ή τοΰ φούρναρη, 
άλλά άπό τό συμφέρον τους, στό όποιο άποβλέπουν οί ίδιοι. 
’Αποτεινόμαστε οχι στή φιλανθρωπία τους, άλλά στήν άγάπη 
τους γιά τόν έαυτό τους καί ποτέ δέν συζητοΰμε μαζί τους τις 
άνάγκες μας, άλλά μόνο τά πλεονεκτήματα πού θά έχουν αύτοί 
άπό τήν ικανοποίηση τών άναγκών μας ... Μή νομίζετε λοιπόν 
δτι βοηθάτε τό οικονομικό σύστημα μέ καλοπροαίρετους νόμους 
καί καλόπιστες παρεμβάσεις. Δέν τό βοηθάτε. ’Αφήστε το 
μόνο του. Τό άτομικό συμφέρον θά λαδώνει τά γρανάζια καί τό 
σύστημα θά λειτουργεί σχεδόν τέλεια»3.

3. An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations (1776), Repr. 
Homewood, 111. 1963, τόμος II, σελ. 168, τόμος I, σελ. 13.



90 Ή πρακτική άποτελεσματικότητα

Τό ίδιο άπερίφραστες ομολογίες πίστεως στήν ήθική του 
ένστικτου καί τοΰ όρμέμφυτου έγωκεντρισμοΰ συναντάει κανείς 
καί στά έργα πολλών άλλων πρωτοπόρων τής σύγχρονης οικο­
νομικής θεωρίας, άπό τόν Ricardo, τόν Malthus, τόν Paley, τόν 
Bentham, ως τόν J.S. Mill, τόν Sidgwick καί τόν Edgeworth. 
Καί δέν είναι νά άπορει κανείς πού τέτοιες θεωρητικές άπό- 
ψεις ξεπέρασαν γρήγορα τούς κύκλους τών «ειδικών» καί κυ­
κλοφόρησαν ώς λαϊκό ιδεολόγημα διαμορφώνοντας τήν «κοινή 
γνώμη». Ό Myrdal σημειώνει δτι «ή θεωρία τοΰ Ricardo διδα­
σκόταν άπό τις άκαδημαϊκές έδρες, τυπωνόταν σέ μεγάλους 
τόμους καί διαδιδόταν μέ λαϊκές μπροσοΰρες. Παρεισέφρυσε 
στή δημοσιογραφία καί στήν πολιτική καί διαμόρφωσε τήν 
κοινή γνώμη»4.

Βέβαια, μιά τέτοια καθολική άποδοχή τής ιδεολογίας τοΰ 
έγωκεντρικοΰ ώφελιμισμοΰ καί τής ήδονιστικής σκοπιμότητας 
προϋπέθετε κάποια κοινωνική έτοιμότητα καί θεωρητική προ­
εργασία, πού πρέπει νά άναλύσουμε σέ έπόμενες σελίδες. Έδώ 
ένδιαφέρει καταρχήν ή αιτιολόγηση τής άποτελεσματικότητας 
πού έμφανίζει ή λογική τοΰ σύγχρονου οικονομικού συστήμα­
τος παρά τά θεωρητικά της κενά. Καί ή σύνδεση αύτής τής 
άποτελεσματικότητας μέ τόν ώφελιμισμό καί τήν ήδονιστική 
άτομοκρατία δέν μοιάζει νά άφήνει άναπάντητα ούσιώδη ερμη­
νευτικά έρωτήματα.

’Αναφέρουμε τόν ώφελιμισμό καί τήν ήδονιστική ψυχολογία 
στή λογική τοΰ σύγχρονου οικονομικού συστήματος, χωρίς νά 
παραβλέπουμε τό γεγονός δτι στή συγκρότηση αύτοΰ τοΰ συ­
στήματος έπαιξαν ούσιώδη ρόλο οχι μόνο οί θεωρητικές κατα­
βολές τοΰ laissez-faire καί τής έπιδίωξης τοΰ άτομικοΰ συμφέ­
ροντος, άλλά καί οί σοσιαλιστικές άντιδράσεις σέ αύτές τις

4. M y rd a l, σελ. 91.



Τό έρώτημα γιά τις αιτίες 91

καταβολές. Γ  ιατί αύτή ή συνύπαρξη δέν συνιστά καί άντίφαση. 
Ά ρκεϊ έστω καί περιορισμένη γνώση τών θεωρητικών άρχών 
τοϋ σοσιαλισμού γιά νά άντιληφθεΐ κανείς οτι καί αυτές οί 
άρχές άποκλίνουν έλάχιστα ή καθόλου άπό τή γενετική λογική 
τοΰ ώφελιμισμοΰ.

Σίγουρα, στις ιστορικές του έπιδιώξεις καί πραγματοποιή­
σεις ό σοσιαλισμός άπαίτησε συχνά άπό τούς οπαδούς του 
άτομική αύταπάρνηση, κάποτε καί Ουσιαστική άνιδιοτέλεια. 
"Ομως ή αύταπάρνηση καί άνιδιοτέλεια ήταν σαφώς τά μέσα 
γιά τήν έπίτευξη ένός άπώτερου σκοποΰ καθαρά ώφελιμιστι- 
κοΰ: Τή δημιουργία μιάς κοινωνίας δπου τό κάθε άτομο θά 
άπολαμβάνει άνάλογα μέ τις άνάγκες του καί θά προσφέρει 
άνάλογα μέ τις δυνατότητές του.

' Η ιδέα τής έξασφάλισης τοΰ άτομικοΰ έγωιστικοΰ συμφέ­
ροντος μέσω μιάς γενικής κοινωνικής ρύθμισης πού θά έγγυά- 
ται τήν ένταξη δλων τών άτόμων στό ώφελιμιστικό σύστημα, 
δέν είναι έφεύρημα τών σοσιαλιστών. ’Ενυπάρχει στή σκέψη 
καί στή λογική τών πρωτοπόρων θεωρητικών τής καπιταλι­
στικής οικονομίας, πού καί αύτοί τήν άντλοΰν άπό τή φιλοσο­
φία καί τις άρχές τοΰ φυσικοΰ δικαίου. « ' Ο Bacon καί ό Locke 
εϊχαν ήδη άρχίσει νά συνθέτουν ένα δόγμα τής άρμονίας τών 
συμφερόντων, δπως έπίσης ό Cumberland καί ό Clarke. Οί 
Butler, Hutcheson, Hume καί ό Adam Smith τήν παρέλαβαν, 
καί ό καθένας τους τής προσέδωσε κάποια ιδιαίτερη έμφαση».

«Τό κεντρικό στοιχείο τής ιδέας αύτής», γράφει ό Myrdal, 
«ήταν πώς δέν ύπάρχει πραγματική άντίφαση άνάμεσα στά 
κοινωνικά ένστικτα καί στό άτομικό συμφέρον. Γιά νά έξα- 
σφαλίσει κανείς τή μέγιστη άπόλαυση, πρέπει νά καταπιέσει 
ώς ένα σημείο τις άμεσα έγωιστικές παρορμήσεις του γιά χάρη 
τοΰ κοινοΰ συμφέροντος. Υποτίθεται, μέ κάποια δόση άφε- 
λοΰς αισιοδοξίας, δτι τό σημείο πέρα άπό τό όποιο οί έγωι-



92 Ή  πρακτική άποτελεσματικότητα

στικές παρορμήσεις γίνονται βλαβερές γιά τήν κοινωνία, συμ­
πίπτει μέ τό σημείο πέρα άπό τό όποιο γίνονται βλαβερές καί 
γιά τό άτομο. Έ τσ ι τά άλτρουϊστικά αισθήματα άποδείχνον- 
ται επίσης έγωιστικά, άσχέτως άν πηγάζουν άπό κίνητρα άτο- 
μικου συμφέροντος ή οχι»5.

' Η σκέψη τών σοσιαλιστών δέν μοιάζει νά διαφοροποιείται 
ουσιαστικά άπό τή λογική τής «κοινής ώφέλειας» πού καλλι­
έργησαν οί πρωτοπόροι θεωρητικοί τής καπιταλιστικής οικο­
νομίας. Καί στις δυο περιπτώσεις τά κίνητρα καί οί στόχοι, 
δσες διαφορές κι άν έμφανίζουν ώς προς τόν καθορισμό τους, 
τις προτεραιότητες καί τις μεθόδους γιά τήν έπίτευξή τους, 
δέν παύουν νά ύπακοΰνε στήν ιδια άρχή τοΰ ώφελιμιστικοΰ καί 
ήδονοθηρικοΰ άποτελέσματος. Οί σοσιαλιστές δέν πρότειναν 
ποτέ κάποια άλλη νοηματοδότηση τών άνθρώπινων σχέσεων 
πέρα άπό τή λογική τής άθροιστικής ώφελιμότητας. «Ά κόμα 
καί ή έπιταγή τής ισότητας πηγάζει άναγκαϊα άπό τή χρησι­
μοθηρία», δπως διαπίστωνε στά τέλη τοΰ περασμένου αιώνα ό 
F.Y. Edgeworth6.

'Ο ίδιος ό Μάρξ, άλλά καί οί κορυφαίοι τών ιστορικών 
έγχειρημάτων έφαρμογής τοΰ σοσιαλισμού, δέν διστάζουν νά 
διακηρύξουν άπερίφραστα τόν ορθολογικό ώφελιμισμό τής σο­
σιαλιστικής θεωρίας καί πρακτικής — έστω κι άν μάχονται 
τήν «άρχή τής χρησιμότητας» τών θεωρητικών τοΰ καπιταλι-

5. M yrdal, σελ. 53. — Βλ. επίσης Sim onde de Sismondi, Political Economy 
and the Philosophy of Government, (1874), New York (A. M. Kelley) 1965, σελ. 115 καί 
121. — ’ Επίσης, John H arsanyi, Morality and the Theory of Rational Behavior, στον 
τόμο: Utilitarianism and Beyond, A. Sen and B. S. W illiam s (eds.) New York (Cam­
bridge Univ. Press) 1982, σελ. 18. — N. H oerster, Utilitarische Ethik und Verallge- 
meinerung, Freiburg-M iinchen (K. Alber) 21977, σελ. 128 κ.έ.

6. Mathematical Psychics. An Essay on the Application of Mathematics to the Moral 
Sciences (1881). New York (Kelley Publ.) 1953, σελ. VII.



Τό έρώτημα γιά τις αίτιες 93

σμοΰ, άρχή πού προσπαθεί νά δικαιώσει τόν κοινωνικό άντα- 
γωνισμό καί τή συνακόλουθη άτομοκρατία.

Πράγματι, ή βίαιη έπίθεση τοΰ Μάρξ ένάντια στόν ώφελι- 
μισμό τών φυσιοκρατών οικονομολόγων καί μάλιστα τοΰ Ben- 
tham7, δέν συνιστά καί άντίθεση στή λογική τοΰ ώφελιμισμοΰ. 
Είναι μόνο μιά ριζική διαφωνία μέ τή συγκεκριμένη «θεωρία 
τής χρησιμότητας», δηλαδή μέ έκείνη τήν πρόταση έρμηνείας 
τής οικονομικής συμπεριφοράς πού θεωρεί τήν άμοιβαιότητα 
τής έκμετάλλευσης ώς λειτουργική προϋπόθεση γιά τήν παρα­
γωγή κοινής καί καθολικής ώφέλειας. Πέρα άπό αύτή τή δια­
φωνία, κάθε άναφορά τοΰ Μάρξ στούς στόχους καί στις έπιδι- 
ώξεις τοΰ έργατικοΰ κινήματος καί στό προσδοκώμενο «τέλος» 
τής κομμουνιστικής κοινωνίας ύπακούει άπαρέγκλιτα στή λογι­
κή τοΰ ώφελιμισμοΰ. (Μοναδική έξαίρεση άποτελοΰν τά νεανι­
κά του Οικονομικά και φιλοσοφικά χειρόγραφα, δπου γιά πρώ­
τη καί τελευταία φορά ή άναίρεση τής άλλοτρίωσης τοΰ άνθρώ­
που έμφανίζεται ώς αίτημα ύπαρκτικής γνησιότητας καί τό 
γεγονός τής σχέσης έρμηνεύεται σέ μιά όντολογική προοπτι­
κή8.) Θά μποροΰσε νά παραθέσει κανείς μιά μεγάλη ποικιλία 
μαρξικών διατυπώσεων γιά τήν προσδοκώμενη, στά πλαίσια 
τής κομμουνιστικής κοινωνίας, «έλευθερία έργασίας καί άπό- 
λαυσης»9, γιά τήν «ολόπλευρη άνάπτυξη τοΰ άτόμου, δταν οί 
πηγές τοΰ κοινοΰ πλούτου θά ρέουν πιά άφθονα»10, δταν «έλατ- 
τωθεΐ ή διάρκεια τής έργάσιμης μέρας»11 καί «συνενωμένοι οί

7. Βλ. Ή γερμανική ιδεολογία, M arx-EN GELS-W erke (0) Berlin, Dietz-Ver- 
lag, τόμος 3, σελ. 393 κ.έ.

8. Βλ. σχετικά τό βιβλίο μου: ’Ορθός λόγος και κοινωνική πρακτική, ’Αθήνα 
( Έκδ. «Δόμος») 1984, Κεφ. IV, 1.

9. Οίκονομικά καί φιλοσοφικά χειρόγραφα, Mew, τόμος συμπληρωματικός, σελ. 
543.

10. Κριτική τοΰ προγράμματος τήςΓκόττα, Mew, τόμος 19, σελ. 21.
11. Τό Κεφάλαιο III, VII, 48, Mew τόμος 25, σελ. 828.



94 Ή  πρακτική άποτελεσματικότητα

παραγωγοί θά ρυθμίζουν τή συναλλαγή τους μέ τή φύση ορθο­
λογικά»12, δταν «τό άτομικό συμφέρον του κάθε άνθρώπου θά 
συμπίπτει μέ τό γενικό συμφέρον τής άνθρωπότητας»13, κλπ., 
κλπ.

’Αντίστοιχα ό Λένιν διακήρυττε δτι «ή πραγματική άπελεύ- 
θερωση τής έργατικής τάξης άπαιτεΐ τήν κοινωνική έπανάσταση 
... προκειμένου νά έξασφαλιστεΐ γιά ολόκληρη τήν κοινωνία ή 
πλήρης εύμάρεια»14. Καί αύτή τήν εύμάρεια ό Ν. Μπουχάριν 
τήν προγραμμάτιζε συγκεκριμένα καί μεθοδικά: «"Ενα κεντρικό 
γραφείο στατιστικής ύπολογίζει πόσα άγαθά χρειάζεται νά πα- 
ραχθουν σέ ένα χρόνο: τόσα παπούτσια, πανταλόνια, λουκάνι­
κα, κουβέρτες, σιτάρι, ύφασμα, κ.ο.κ. Θά ύπολογίζει έπίσης 
δτι γ ι ’ αύτό τόν σκοπό τόσοι άνθρωποι θά πρέπει νά έργα- 
στουν στά χωράφια καί τόσοι στήν παραγωγή λουκάνικων άντί- 
στοιχα, καί τόσος άριθμός στά έργαστήρια ένδυμάτων, κλπ. 
Τά εργατικά χέρια θά διανεμηθούν σύμφωνα μέ αύτές τις ά­
νάγκες. Καί τά προϊόντα θά άποθηκεύονται σέ δημόσιες άποθή- 
κες καί έπειτα θά διανέμονται στούς έργάτες, άρχικά σέ άνα- 
λογία μέ αύτό πού παράγουν καί τελικά σύμφωνα μέ τις άνάγ­
κες τους»15.

Αύτός ό άφελής ώφελιμισμός δέν ήταν έφήμερο σύμπτωμα 
τοΰ πρώτου ένθουσιασμοΰ μετά τήν έπιτυχία τοΰ πραξικοπή­
ματος τών μπολσεβίκων στή Ρωσία. Σαράντα περίπου χρόνια 
άργότερα, τό 22ο Συνέδριο τοΰ Κομμουνιστικού Κόμματος 
τής Σοβιετικής Ένωσης (1961) έξακολουθοΰσε νά προγραμ­
ματίζει μέ λεπτομέρειες τήν έπερχόμενη στά πλαίσια τής κομ­

12. Ό./γ..
13. Ή άγία οίκογένεια, M ew , τόμος 2, σελ. 138.
14. U n in e , Projet de programme du Po sd r , 1903, 6 ,  21.
15. N. I. B ukh a r in , Programme of the Communists (Bolsheviks)> 1919 (χωρίς 

τόπο έκδόσεως), σελ. 11.



Τό έρώτημα γιά τις αιτίες 95

μουνιστικής κοινωνίας εύζωία. Άναμενόταν οτι σέ πρώτη φάση, 
άνάμεσα στό 1961 καί στό 1970, ή Ε Σ Σ Δ  θά ξεπερνοΰσε τις 
ΗΠΑ στό κατά κεφαλήν προϊόν. Θά υπήρχε μιά άπότομη αύξη­
ση τοΰ άτομικοΰ εισοδήματος καί τοΰ βιοτικοΰ έπιπέδου, ή 
ελλειψη στέγης θά εϊχε έξαλειφθεΐ, ή βαριά φυσική έργασία σέ 
πολύ μεγάλο μέρος θά εϊχε καταργηθει καί ή Σοβιετική "Ενω­
ση θά γινόταν ή χώρα μέ τόν λιγότερο έργάσιμο χρόνο. Στή 
δεύτερη φάση, άπό τό 1970 ώς τό 1980, ολόκληρος ό πληθυ­
σμός θά εϊχε άφθονα ύλικά καί πολιτιστικά άγαθά, ένώ θά 
είσαγόταν ενα σύστημα διανομής βασισμένο στήν άρχή: «στόν 
καθένα σύμφωνα μέ τις άνάγκες του». Τά πρώτα βήματα πρός 
αύτή τήν κατεύθυνση θά ήταν δωρεάν παιδεία, δωρεάν ιατρική 
περίθαλψη, δωρεάν στέγη, δωρεάν δημόσιες ύπηρεσίες όπως 
συγκοινωνία, νερό, γκάζι καί θέρμανση καί δωρεάν μεσημεριά­
τικα γεύματα16.

Αύτές οί έπίσημες προβλέψεις τοΰ κόμματος προκάλεσαν 
ενα χείμαρρο άπό άρθρα καί άνταποκρίσεις στή Σοβιετική "Ενω­
ση, πού ζωγράφιζαν τήν έπικείμενη κομμουνιστική κοινωνία 
μέ ζωηρά χρώματα ξεπερνώντας κατά πολύ τις προβλέψεις 
τοΰ κομματικού προγράμματος. Έ τσ ι, ό άκαδημαϊκός Στρου- 
μίλιν, π.χ., φαντάστηκε «μιά σοβιετική κομμούνα πού θά ήταν 
σάν παλάτι» καί τήν περιέγραψε μέ λεπτομέρειες: 'Υπολόγι­
σε σέ τετραγωνικά μέτρα χώρους ένδιαιτημάτων, γραφείων 
έξυπηρέτησης, χώρους διασκέδασης, μελέτης, μουσικής, άθλη- 
τικών έγκαταστάσεων, κοινοτικών έστιατορίων. Εϊχε έπίσης 
πολύ συγκεκριμένες ιδέες γιά τό πώς ό «κομμουνιστικός άν­
θρωπος» θά περνοΰσε τήν ήμέρα του: 10 ώρες γιά ύπνο καί

16. Erwin OBERLANDER, Έ  μαρξιστική -λενινιστική ότττική γιά τόν κομμουνισμό, 
στήν ’Εγκυκλοπαίδεια: Μαρξισμός, κομμουνισμός καί δυτική κοινωνία, ’Αθήνα ( Εκδό­
σεις Παπαζήση) 1977, τόμος 6, σελ. 129.



96 Ή  πρακτική άποτελεσματικότητα

φαγητό, 4 ώρες γιά έργασία καί 10 ώρες έλεύθερο χρόνο, άπό 
τις όποιες οί 4 θά άφιερώνονταν σέ πνευματικές άσχολίες τής 
έκλογής του, 4 γιά σπόρ ή καλλιτεχνικές δραστηριότητες καί 2 
γιά διασκέδαση (τηλεόραση, μουσική, θέατρο)17.

Εϊναι γεγονός δτι οί κλασικοί θεωρητικοί τοΰ ώφελιμισμοΰ 
καί τής ήδονιστικής ψυχολογίας ώχριοΰν συγκρινόμενοι μέ τήν 
προγραμματική αύτή λογική τών σοσιαλιστικών οραμάτων. Καί 
μπορεί εύκολα νά συμπεράνει κανείς ποια κοινωνική άποδοχή 
βρίσκουν παρόμοια οράματα, ιδιαίτερα σέ χώρες μέ πολύ χαμη­
λό βιοτικό, άλλά καί μορφωτικό έπίπεδο.

17. Ό.π., σελ. 129-130. — Β λ. και τήν άγγλική έκδοση τοΰ κειμένου τοΰ G. S. 
STRUMIUN: Family and Community in the Society of the Future, στο The Soviet Review 
2,1961, 2, σελ. 17.



ΤΑ ΠΡΑΓΜ ΑΤΙΚΑ Α ΔΙΕΞΟ ΔΑ

7.

α. Ή αυτονόμηση τής οικονομίας

’Ίσως ή Πολιτική Οικονομία νά δικαιώνεται κατεξοχήν ώς 
κοινωνική έπιστήμη ή έπιστήμη του άνθρώπου στήν περίπτω­
ση τής νομισματικής καί δημοσιονομικής πολιτικής πράξης. 
Στό μέτρο πού συγκροτεί τις θεωρητικές προϋποθέσεις αύτής 
τής πράξης, παύει ή Πολιτική Οικονομία νά είναι άπλώς μιά 
φαινομενολογική έπιστήμη, περιγραφική καί έρμηνευτική τών 
φαινομένων τής άγοράς. 'Οριοθετεί καί κατευθύνει τήν ένερ- 
γητική παρέμβαση στή λειτουργία τής άγοράς. Καθορίζει τούς 
παράγοντες καί σχεδιάζει τούς τρόπους μέ τούς οποίους ή 
προσωπική έλευθερία τών παραγωγικών καί καταναλωτικών 
έπιλογών κατευθύνεται σέ κοινά άποδεκτούς κοινωνικούς στό­
χους. Δέν θά ήταν ύπερβολή νά ίσχυρισθεϊ κανείς οτι στήν 
περίπτωση τής νομισματικής καί δημοσιονομικής πολιτικής 
πράξης ή οικονομική έπιστήμη παίζει ρόλο παρεμβατικό καί 
καθοριστικό τών κατευθύνσεων τής κοινωνικής δυναμικής — 
μέ στόχο τήν άμεση διακονία τών άνθρώπινων άναγκών.

Νά θυμηθούμε οτι «νομισματική πολιτική» ονομάζουμε τήν 
άρμοδιότητα κάθε κυβέρνησης νά προμηθεύει, μέσω μιάς κεν-. 
τρικής τράπεζας, χρήμα στήν άγορά, νά έξασφαλίζει τή σταθε­
ρότητα τής άγοραστικής άξίας αύτοΰ τοΰ χρήματος, νά παρεμ­
βαίνει στόν καθορισμό τών έπιτοκίων χρηματικού δανεισμού, 
νά έλέγχει τά ποσά πού διατίθενται γιά δανεισμό, νά έξισορ-



98 Τά πραγματικά άδιέξοδα

ροπεϊ τό κρατικό ισοζύγιο πληρωμών. Καί ονομάζουμε «δημο­
σιονομική πολιτική» τήν άρμοδιότητα κάθε κυβέρνησης νά κα­
θορίζει τούς φόρους καί τις δημόσιες δαπάνες.

Στήν πράξη οί δυο αύτές άρμοδιότητες άλληλοπεριχωροΰν- 
ται. Γιατί κοινός στόχος είναι νά έξισορροπούνται τά δημόσια 
έσοδα μέ τις δημόσιες δαπάνες, τά άγαθά πού παράγονται μέ 
τά άγαθά πού καταναλώνονται, οί εισαγωγές άγαθών μέ τις 
έξαγωγές άγαθών, οί τάσεις πληθωριστικής κυκλοφορίας τοΰ 
χρήματος μέ τις άντιπληθωριστικές τάσεις (τάσεις άποκλει- 
στικά άποταμιευτικές πού περιορίζουν τις έπενδύσεις καί τήν 
κυκλοφορία τοΰ χρήματος).

Τελικά, ή νομισματική καί δημοσιονομική πολιτική άπο- 
δείχνεται άποφασιστικός παράγων γιά τόν συνολικό σχεδιασμό 
καί τή ρύθμιση τής παραγωγής, τή διάθεση καταναλωτικών 
άγαθών, τό έπίπεδο τών τιμών, τήν άπασχόληση τοΰ παραγω­
γικού δυναμικοΰ, τήν καταλληλότητα τών παραγωγικών έπεν­
δύσεων, τή νομισματική σταθερότητα καί τήν άγοραστική δύ­
ναμη τών μισθών, τό πιστωτικό κύρος μιας χώρας. Επηρεά­
ζει δηλαδή καθοριστικά ή νομισματική καί δημοσιονομική πολι­
τική τις καίριες προϋποθέσεις τοΰ κοινοΰ βίου, τις βασικές 
συντεταγμένες λειτουργίας τοΰ κοινωνικού σώματος. Στά πλαί­
σια αύτής τής λειτουργίας κοινωνοΰνται καί άλληλοεξυπηρε- 
τοΰνται οΐ άνθρώπινες άνάγκες — ό'χι μόνο οί καθαρά ύλικές, 
άλλά καί οί ζωτικές άνάγκες τής άνθρώπινης έπικοινωνίας καί 
τών διαπροσωπικών σχέσεων, τής προσωπικής δημιουργικό­
τητας, τής κοινωνικής άναγνώρισης. Έ τσι ή νομισματική καί 
δημοσιονομική πολιτική φτάνει νά έπηρεάζει άμεσα τήν ί'δια 
τήν ποιότητα τής ζωής τών άνθρώπων, τή διαμόρφωση τοΰ 
ιδιωτικού τους βίου καί τόν ψυχισμό τους, τήν έπίτευξη στό­
χων καί έπιλογών γιά τήν ύπαρκτική τους πληρότητα καί ολο­
κλήρωση.



Ή αύτονόμηση τής οικονομίας 99

"Ο,τι χαρακτηρίζουμε ώς Αδιέξοδο τής σύγχρονης οικονομίας 
έγκειται, άκριβώς, στόν άναγκαΐο καί άναπότρεπτο χαρακτήρα 
πού έχει προσλάβει στις μέρες μας ό διαχωρισμός τής νομι­
σματικής καί δημοσιονομικής πολιτικής άπό τούς κυρίως κοι­
νωνικούς καί άνθρώπινους στόχους αύτής τής πολιτικής. Ε μ ­
φανίζεται δηλαδή ώς έπιβεβλημένο τό φαινόμενο μιάς αυτονό­
μησης τής λειτουργίας τής οικονομίας άπό τις πραγματικές 
άνθρώπινες κοινωνικές άνάγκες. ’Αποκτά ή οικονομία τή δική 
της αύτοτέλεια στόχων καί μεθόδων, τή λογική τοΰ αύτοσκο- 
ποΰ. Θεωρείται αύτονόητο, άλλά καί άναπότρεπτο, νά λειτουρ­
γεί ή οικονομία σάν μηχανισμός άνταπόκρισης στούς δρους 
ένός αύτόνομου «παιχνιδιοΰ», πού παίζεται μέ τούς δικούς του 
άποκλειστικά κανόνες καί τις δικές του προτεραιότητες, καί 
δχι μέ βάση τις συγκεκριμένες κοινωνικές άνάγκες καί τούς 
άνθρώπινους στόχους.

'Η  αύτονόμηση τής οικονομίας συνοδεύει συνήθως ώς έπι- 
φαινόμενο τήν άπολυτοποιημένη λογική τής «άνάπτυξης». Καί 
μέ τόν όρο «άνάπτυξη» καθιερώθηκε νά έννοοΰμε μιάν αύτονο- 
μημένη καί πάλι άπό κάθε άλλον κοινωνικό στόχο άναγκαιότη­
τα γιά συνεχή αύξηση τοΰ «έθνικοΰ εισοδήματος». Σίγουρα, ή 
αύξηση τοΰ έθνικοΰ εισοδήματος, δσο κι άν αύτονομειται προ­
γραμματικά ώς αύτοσκοπός, δέν παύει νά εϊναι βασικός συντε­
λεστής πραγματικής κοινωνικής εύημερίας: Όταν δέν άντι- 
σταθμίζεται άπό τήν ισοδύναμη περίπου αύξηση τοΰ πληθυ­
σμού, όδηγεΐ στήν άνοδο τοΰ «κατά κεφαλήν εισοδήματος» καί 
έπομένως σέ καλύτερες συνθήκες βίου τών μελών μιάς κοι­
νωνίας.

"Ομως ό στόχος τής «άνάπτυξης» έμφανίζεται οχι ώς συν­
άρτηση έπιθυμητών όρίων καλυτέρευσης τών συνθηκών τοΰ 
βίου, άλλά ώς αύτονόητα άπεριόριστη έπιδίωξη καί αύτοσκο­
πός. Θά μποροΰσε νά πει κανείς, δτι άπό τή στιγμή πού θά



100 Τά πραγματικά άδιέξοδα

προσαρμοστεί ή λειτουργία τής οικονομίας στή λογική τής άνά­
πτυξης, δεσμεύεται σέ ένα πλέγμα άπαιτήσεων καί σέ μιά 
δυναμική φορά έξασφάλισης συνεχώς καινούργιων ισορροπιών, 
πού δέν άφήνουν περιθώρια άνασταλτικών ρυθμών ή έλέγχου 
τών ορίων τής άναπτυξιακής οικονομίας.

Ελάχιστα καί γνωστά παραδείγματα άρκοΰν γιά νά βεβαι­
ώσουν αύτή τή διαπίστωση: Ή άνάπτυξη συνδέθηκε άφετηρι- 
ακά στήν πράξη μέ τήν έκβιομηχάνιση, δηλαδή τή μεταποιη­
τική παραγωγή. Καί τούτο, γιατί ένώ οί φυσικοί πόροι μιας 
χώρας είναι καθορισμένοι, οί μεταποιητικές δυνατότητες είναι 
άπεριόριστες καί επομένως μπορούν αύτές νά ύπηρετήσουν τήν 
έπιδίωξη συνεχούς αύξήσεως τού έθνικοΰ εισοδήματος. Έ τσι 
ή σύνολη λειτουργία τής οικονομίας, προκειμένου νά άνταπο- 
κριθεΐ στήν προοπτική τής έκβιομηχάνισης, είναι άναγκασμένη 
νά δίνει προτεραιότητα στις άνάγκες καί άπαιτήσεις τών άνα- 
παραγώγιμων κεφαλαίων, δηλαδή τών βιομηχανικών επενδύ­
σεων. Ά ν  αύτές οί άνάγκες καί άπαιτήσεις δέν ικανοποιηθούν 
άπό τή νομισματική καί δημοσιονομική πολιτική, τότε τό κε­
φάλαιο ύποχρεωτικά «άργεΐ» ή έκβιαστικά «άπεργεΐ»: Παύει 
νά έπενδύεται σέ καινούργιες παραγωγικές μονάδες ή στον 
έκσυγχρονισμό τών μέσων παραγωγής, προκαλώντας άνεργία, 
άντιπληθωρισμό, κάμψη τής οικονομίας. Άλλά καί δταν ικα­
νοποιούνται κατά προτεραιότητα οί άπαιτήσεις τού κεφαλαί­
ου, μπορεί τό άποτέλεσμα νά είναι πληθωρισμός, άχαλίνωτη 
αύξηση τιμών, άνθηση τής μή έλεγχόμενης παρα-οικονομίας. 
"Οσο γιά τό κοινωνικό κόστος, είναι μάλλον αύτονόητο, άφού 
τόσο τό δράμα τής άνεργίας δσο καί ή πληθωριστική μείωση 
τής άγοραστικής δύναμης τών μισθών πλήττουν πάντοτε τις 
άσθενέστερες οικονομικά τάξεις, καί άφού οί άνάγκες τοΰ άνα- 
παραγώγιμου κεφαλαίου άποκτοΰν προτεραιότητα ώς προς άλ­
λες ευρύτερες κοινωνικές άνάγκες (ύγείας, παιδείας, άσφάλι-



"Η αυτονόμηση τής οικονομίας 101

σης, κλπ.) ή ώς προς τήν έπιδίωξη δικαιότερης κατανομής τοΰ 
έθνικοΰ εισοδήματος.

Δεύτερο κοινότοπο παράδειγμα: Ταυτισμένη μέ τήν άναγ­
καιότητα τής έκβιομηχάνισης, ή «άνάπτυξη» παρακολουθεΐται 
πάντοτε κι άπό τό φαινόμενο τής συγκέντρωσης τοΰ πληθυ- 
σμοΰ στά μεγάλα άστικά κέντρα. Γ  ιατί έκει προσφέρεται έργα­
σία πού άμείβεται καλύτερα άπ’ ο,τι ή γεωργική λ.χ. ή ή βιο­
τεχνική άπασχόληση, άφοΰ ή νομισματική καί δημοσιονομική 
πολιτική εύνοεϊ τό άναπαραγώγιμο κεφάλαιο καί οχι τήν προ­
σωπική παραγωγική έργασία. Άλλά ή άνάπτυξη τών άστικών 
κέντρων σέ μεγαλουπόλεις σημαίνει έγκατάλειψη καί κάποτε 
έρήμωση τής ύπαίθρου, συχνά καί κάθετη πτώση τής γεωργι­
κής παραγωγής, αύξηση τών εισαγωγών, ύπερτίμηση τών προ­
ϊόντων μέ άλυσιδωτές έπιπτώσεις στή σύνολη λειτουργία τής 
οικονομίας. Όσο γιά τό κοινωνικό κόστος, ισως νά περιττεύ­
ουν καί αύτές οί έπιγραμματικές έπισημάνσεις: Διάλυση τής 
άνθρώπινης κοινότητας, ύποβάθμιση ή καί άδυναμία προσωπι­
κών σχέσεων μέσα στή άνωνυμία τών μεγαλουπόλεων. Έ λ ­
λειψη δυνατοτήτων κοινωνικής άναγνώρισης καί κοινωνικής εύ- 
θύνης, μοναξιά καί άνευθυνότητα. Μέ άποτέλεσμα τήν «περι­
θωριοποίηση» μεγάλου άριθμοΰ άνθρώπων, τήν αύξηση τοΰ 
άλκοολισμοΰ, τής έγκληματικότητας — τή δημιουργία μιάς 
κοινωνίας άκοινώνητων άτόμων. Χώρια τά τεράστια οικολογι­
κά προβλήματα πού έπιφέρει ό συνωστισμός στις μεγαλουπό- 
λεις, προβλήματα άτμοσφαιρικής ρύπανσης, διάθεσης τών άπο- 
χετευτικών λυμάτων καί τών άπορριμμάτων καί όσα άλλα καταγ­
γέλλονται πιά καθημερινά σέ κάθε μήκος καί πλάτος τής γής 
οπού εισχωρεί ή «άνάπτυξη».

Πραγματικά, τέτοιες περιγραφές τών άδιέξοδων προβλημά­
των πού προκαλει ό αύτοσκοπός τής «άνάπτυξης», τις συναν­
τάμε καθημερινά πιά στον τύπο, σέ τηλεοπτικές έκπομπές, σέ



102 Τά πραγματικά άδιέξοδα

κινηματογραφικές ταινίες, σέ κοινωνιολογικές μελέτες καί πο­
λιτικές διακηρύξεις, ή σέ μιά πλήθουσα οικολογική βιβλιογρα­
φία. Καί έπαναλαμβάνονται άδιάκοπα έκκλήσεις γιά έπαναπροσ- 
ανατολισμό τής άνάπτυξης προς τις κυρίως άνθρώπινες «άξι­
ες» καί προς τόν σεβασμό τοΰ φυσικοΰ περιβάλλοντος καί τής 
οικολογικής ισορροπίας.

Άλλά είναι περισσότερο άπό φανερό οτι ή λογική τής «άνά­
πτυξης» καί ή ύποταγή τής οικονομίας σέ αύτή τή λογική δέν 
είναι φαινόμενο άντιστρεπτό σέ έπίπεδο άξιολογικών άνακα- 
τατάξεων. Έ  άναπτυξιακή λογική τής οικονομίας δέν βασί­
στηκε σέ «άξίες» γιά νά έλεγχθεΐ σήμερα άπό άλλες «άξίες». 
Βασίστηκε σέ άνάγκες, άνάγκες χρηστικές - ωφελιμιστικές, καί 
μόνο ή έμφάνιση καινούργιων καί καθολικά έπιβεβλημένων κοι­
νωνικών άναγκών μπορεί νά άναχαιτίσει τήν αύτονομημένη δυνα­
μική τοΰ αύτοσκοποΰ τής άνάπτυξης.

β. Ή κατανάλωση ώς αυτοσκοπός

'Η  εικόνα τής «άναπτυγμένης» κοινωνίας, συγκροτημένη μέ 
τά στοιχεία τής έκπληκτικής καί δίχως προηγούμενο μεταμόρ­
φωσης τών συνθηκών τοΰ άνθρώπινου βίου, έπιβλήθηκε αύτονό- 
ητα ώς καθολικός στόχος καί έπιδίωξη τοΰ προγραμματισμού 
τής οικονομίας.

Βέβαια, ή αύτονόητη καί καθολική άποδοχή τού στόχου 
τής «άνάπτυξης» συντελέστηκε στά πλαίσια τής νευτώνειας 
πάντοτε μηχανιστικής άντίληψης τού «κόσμου» τών οικονομι­
κών φαινομένων: Προϋπέθετε τόν «κόσμο» σάν ορθολογικά 
ρυθμισμένη λειτουργική μηχανή, καί τόν άνθρωπο σέ άντι-κεί-



Ή κατανάλωση ώς αύτοσκοπός 103

μενη θέση «έκτος» τοΰ κόσμου, ικανό νά παρεμβαίνει στή λει­
τουργία του προκειμένου νά τον οδηγήσει στό μέγιστο τής 
ωφέλιμης (γιά τον άνθρωπο) άποδοτικότητάς του.

Δέν φαίνεται νά υπήρξε έστω καί υποψία γιά τό ένδεχόμε- 
νο μιάς συμπληρωματικής συνεκδοχής κόσμου καί άνθρώπου, 
όπως δέχεται πιά ή σύγχρονη φυσική. Ούτε καί μιά βιολογική 
τουλάχιστον έκδοχή τής έμβιας πραγματικότητας, δπου ή μεγι­
στοποίηση τής άποδοτικότητάς καί ό τεχνητός γιγαντισμός 
μπορεί νά συνεπάγεται έντυπωσιακά, άλλά έφήμερα άποτελέ- 
σματα, μέ άμεσο έπακόλουθο τήν άτροφία τών ζωτικών οργά­
νων άναπαραγωγής τοΰ συστήματος καί ταχύτατη έξαφάνιση 
τοΰ είδους.

Πέρα άπό τή μή-αμφισβήτηση τής άπολυτοποίησης τοΰ στό­
χου, ή λογική τής «άνάπτυξης» είδαμε δτι συνδέθηκε μέ τήν 
έπίσης άπόλυτη προτεραιότητα τής μεταποιητικής παραγωγής. 
' Η μεταποιητική παραγωγή μέ τή σειρά της, ώς άπολυτοποι- 
ημένη προϋπόθεση «άνάπτυξης» (συνεχούς αύξήσεως τού έθνι- 
κοΰ εισοδήματος), έπέβαλε στήν Πολιτική Οικονομία, μέ τή 
λογική τής άναπότρεπτης άνάγκης, τήν προνομιακή μεταχεί­
ριση τού άναπαραγώγιμου κεφαλαίου, δηλαδή τήν μέ κάθε τρό­
πο διευκόλυνση τής βιομηχανικής έπένδυσης.

Άλλά ή βιωσιμότητα τής μεταποιητικής παραγωγής καί ή 
συνεχής άνάπτυξή της δέν έξαρτάται μόνο άπό τούς προνομια­
κούς δρους πού θά τής έξασφαλίσει ό κεντρικός οικονομικός 
σχεδιασμός. Έξαρτάται προπάντων άπό τή δυνατότητα διοχέ­
τευσης καί άπορρόφησης τών προϊόντων της, τήν ικανότητα 
τοΰ κοινοΰ νά τά καταναλώσει. Στήν προοπτική αύτή ή παρα­
γωγή προϊόντων παύει νά κατανοειται ώς κοινωνική λειτουρ­
γία άνταπόκρισης στις καταναλωτικές άνάγκες τών άνθρώπων. 
Αντίθετα, οί καταναλωτικές άνάγκες νοούνται ώς άπαραίτη-



104 Τά πραγματικά άδιέξοδα

τος συντελεστής άνάπτυξης τής μεταποιητικής παραγωγής, 
συντελεστής πού πρέπει νά προσαρμόζεται καί νά ύπηρετει 
τόν άπολυτοποιημένο στόχο τής άνάπτυξης.

Άπό τήν άντι-κείμενη θέση «έκτος» τοΰ «κόσμου» τών οικο­
νομικών φαινομένων, οι οικονομολόγοι διαπιστώνουν οτι μονα­
δική άσφάλεια γιά τήν οικονομία τής άνάπτυξης είναι ό ογκος 
τής παραγωγής1. Άλλά ογκος πού άπορροφάται άπό τήν άγο- 
ρά, δηλαδή πού καταναλώνεται άπό τούς άνθρώπους. Καί δταν 
πρωταρχική έπιδίωξη τοΰ οίκονομικοΰ σχεδιασμοΰ είναι ή συνε­
χής διόγκωση τής παραγωγής (πού μόνη αύτή έξασφαλίζει 
οικονομική άσφάλεια), τότε ταυτόχρονη έπιδίωξη (μέ τή νευ­
τώνεια λογική τών «άντικειμενικών» κανόνων τοΰ «παιχνι­
διού» ή «μηχανισμού» τής οικονομίας) πρέπει νά είναι καί ή 
μεθοδευμένη πρόκληση αύξημένης κατανάλωσης ή δημιουργίας 
άγορών σέ λιγότερο άναπτυγμένες χώρες.

Έ τσ ι μπαίνει σέ λειτουργία μιά άλλη διαδικασία μεταποιη­
τικής παραγωγής, παραγωγής άναγκών καί οχι προϊόντων. 
Αύτή τή διαδικασία τήν άναλαμβάνει ή διαφήμιση, πού δέν 
εχει πιά τόν χαρακτήρα γνωστοποίησης μόνο καί προβολής 
(διασποράς τής «φήμης») τών προϊόντων, άλλά καί μεθοδευμέ­
νης «μεταποίησης» ή «κατασκευής» άναγκών, πρόκλησης συχνά 
τεχνητών άναγκών.

' Η τεχνητή πρόκληση, μέσω τής διαφήμισης, συνεχώς αύξα- 
νόμ&νης κατανάλωσης επιτρέπει τή συνεχή διόγκωση τής πα­
ραγωγής καί τή συνεχή άνάπτυξη τοΰ άναπαραγώγιμου κεφα­
λαίου. Αύτή ή άνάπτυξη «άναθερμαίνει» συνεχώς τήν οικονο­
μία, παραχωρώντας αύξήσεις μισθών καί μεταπρατικών κερ­
δών, αύξάνοντας δηλαδή τήν άγοραστική ικανότητα τοΰ πλη-

1. J. Κ. G albraith , The Affluent Society, έλλην. μετφρ.: Ή κοινωνία τής άφθονί- 
ας, ’Αθήνα ( Έκ8. Παπαζήση) 1970, σελ. 145.



Ή κατανάλωση ώς αύτοσκοπός 105

θυσμοΰ καί τήν καταναλωτική του εύχέρεια. Άλλα καί τήν 
ευχέρεια αύτή (όταν καί άν έπιτυγχάνεται στήν πράξη) ή ψυχο­
λογικά μεθοδευμένη ύποβολή τής διαφήμισης τήν κατευθύνει 
σέ συνεχώς καινούργιες άγορές καί έπιλογές πού προβάλλον­
ται ώς έπιτακτικές άνάγκες. Άκόμα καί δταν οί παραχωρήσεις 
αύξήσεως μισθών καί μεταπρατικών κερδών δέν είναι έφικτές, 
ή διαφημιστική παραγωγή καινούργιων άναγκών παραμένει τόσο 
άποτελεσματική, ώστε ό πληθυσμός νά οδηγείται «αύτοπρο- 
αίρετα» στήν έξεύρεση καί δεύτερης άπασχόλησης τών έργα- 
ζομένων ή στήν έργασία δλων τών μελών τής οικογένειας, 
προκειμένου νά ικανοποιείται ή άνάγκη τής συνεχώς αύξανό- 
μενης κατανάλωσης.

'Ο κύκλος αύτός άποδείχνεται «φαύλος», δηλαδή πραγματι­
κά άδιέξοδος, καταρχήν γιατί συντηρεί τήν παράλογη πίστη σέ 
μιά άέναη καί άπεριόριστη ύλική πρόοδο, άδιαφορώντας γιά τό 
άν οί πρώτες ύλες καί ή ένέργεια πού άπαιτεΐται γιά τή συνεχή 
διόγκωση τής παραγωγής άντλοΰνται άπό άνανεώσιμες ή οχι 
πηγές. Οί έφήμερες ένεργειακές κρίσεις ή οί προβλεπόμενες 
μόνιμες δέν κατορθώνουν νά άναστείλουν τήν πίστη στήν άέναη 
καί άπεριόριστη ύλική πρόοδο. Ούτε καί τό περιβαλλοντολο- 
γικό κόστος, δσο πελώριο κι άν άποδείχνεται σέ ορισμένες 
περιοχές, είναι παράγων ικανός νά στηρίξει μιάν έμπρακτη 
άμφισβήτηση τής άπολυτοποιημένης αύταξίας τής «άνάπτυξης».

Άλλά τό κόστος αύτοΰ τοΰ φαύλου κύκλου, συνεχώς διογ- 
κούμενης παραγωγής καί τεχνητά αύξανόμενης κατανάλωσης, 
εϊναι κατεξοχήν «άνθρωπολογικό» — συνεπάγεται μιά συνεχή 
καί αύξανόμενη Αλλοτρίωση τοΰ άνθρώπου, τή δημιουργία ένός 
καινούργιου άνθρώπινου χαρακτήρα καί ψυχισμοΰ άποκλειστικά 
καταναλωτικού. Ή κατανάλωση έπιβάλλεται ώς αυτονόητος 
στόχος τής άνθρώπινης βιοτής, τό νόημα τοΰ άνθρώπινου βίου 
ταυτίζεται μέ τή διαρκή άνταγωνιστική πάλη γιά πληρέστερη



106 Τά πραγματικά άδιέξοδα

καταναλωτική ευχέρεια. Ό  άνθρωπος έργάζεται οχι γιά νά 
κοινωνεI τις άνάγκες του, οχι γιά νά ένεργεϊ τήν προσωπική 
του έτερότητα μέσω τής έργασίας του, οχι γιατί ή δημιουργι­
κή πρωτοτυπία είναι ύπαρκτική του άνάγκη, ούτε γιά τήν κοι­
νωνική άναγνώριση τής προσωπικότητάς του μέσω τής παρα­
γωγικής μετοχής του στις σχέσεις πού συγκροτούν τήν άν­
θρώπινη κοινότητα. Άλλά έργάζεται μόνο γιά νά μπορεί νά 
καταναλώνει, νά έπιλέγει μέ δλο καί μεγαλύτερη εύχέρεια μέσα 
άπό μιά συνεχώς διευρυνόμενη ποικιλία προσφερόμενων άγα- 
θών — ένεργεϊ, σκέπτεται, νοηματοδοτεϊ τήν ύπαρξή του μέ 
μοναδικό κριτήριο τήν καταναλωτική ικανότητα.

Μιλάμε γιά καταναλωτική άλλοτρίωση τού άνθρώπου, για­
τ ί ή προτεραιότητα τής καταναλωτικής άνάγκης δημιουργεί 
μιά καθολική στάση ζωής, έναν καινούργιο τύπο άνθρώπου δλο 
καί πιο άνίκανο νά μετάσχει στήν κοινωνική σχέση καί στή 
δημιουργική πράξη. Ό  καινούργιος αύτός τύπος άνθρώπου 
προσεγγίζει κάθε άγαθό τής ζωής (άκόμα καί τή γνώση, τήν 
τέχνη, τήν άθληση, τόν έρωτα, τή θρησκεία) μέ τόν έγωκεν- 
τρισμό τής καταναλωτικής άπαίτησης. Έκδέχεται τή γνώση 
σάν άντικειμενικά προσφερόμενη βεβαιότητα, σάν καταναλώ­
σιμο προϊόν άσχετο μέ τήν προσωπική έμπειρία καί εύαισθη- 
σία2. Τό ιδιο καί τήν τέχνη: Καταναλώνει άριστουργήματα 
καλλιτεχνικής προσφοράς τελείως άποκομμένος άπό τήν έμπει­
ρία τής δημιουργίας3. Καταναλώνει πολιτικές ιδέες, θρησκευ­

2. «Είμαστε καταναλωτές γνώσης καί οχι παραγωγοί γνώσης. Ή μόνη γνώση 
πού εχει άξία γιά μάς είναι αύτή πού προσφέρεται (έτοιμη) μέσα άπό τό έκπαιδευτι- 
κό σύστημα (οχι ή γνώση πού κερδίζουμε άπό τήν προσωπική μας έμπειρία)»: Chri­
stopher Sm all, Music-Society-Education, έλλην. μτφρ.: Μουσική-Κοινωνία- Εκπαί­
δευση, ’Αθήνα ( Έκδ. «Νεφέλη») 1983, σελ. 19.

3. «"Οπου πηγαίνει ό δυτικός καπιταλισμός καί οί καταναλωτικές του άξίες, 
έκεΐ ή άκρόαση τής μουσικής άποτελεΐ κατά βάση ιδιωτική ύπόθεση. Ή ίδια ή διά-



Ή κατανάλωση ώς αύτοσκοπός 107

τικές βεβαιότητες ή συγκινήσεις, έρωτική ήδονή, γιά τήν άτο- 
μική του ικανοποίηση καί μόνο, άνυποψίαστος γιά τήν κοινω­
νική λειτουργικότητα τής έπιστήμης ή τής τέχνης4, τήν ύπαρ­
κτική πληρότητα τής έρωτικής αυταπάρνησης ή τής θρησκευ­
τικής πίστης-έμπιστοσύνης5.

"Οταν μιλάμε γιά «νευτώνειο κοσμοείδωλο» τής σύγχρονης 
οικονομίας δέν άναφερόμαστε σέ κάποια έπιμέρους πρόταση ή 
έξειδικευμένη μέθοδο έρμηνείας τών οικονομικών φαινομένων, 
άλλά σέ μιά καθολικά έπιβεβλημένη καί παγιωμένη ώς αύτονό- 
ητη κοινωνική άντίληψη, σέ μιά κοινή νοο-τροπία έκδοχής τών 
οικονομικών φαινομένων.

Τό βασικότερο ίσως γνώρισμα αύτής τής κοινής άντίληψης 
καί έκδοχής εϊναι ή έμμονή στή μηχανιστική λειτουργικότητα 
του συστήματος. Κάθε «σημαντική» σχέση στά πλαίσια τής

ταξη τών καθισμάτων σέ μιά αίθουσα συναυλιών είναι τέτοια, ώστε νά μήν έπιτρέπει 
καμιά μορφή συλλογικότητας — δπως άκριβώς συμβαίνει καί μέ τή διάταξη τών 
θρανίων σέ μιά τάξη σχολείου. Καί οί δυο περιπτώσεις συμβολίζουν μιά μορφή έπι- 
κοινωνίας πού διεξάγεται μονοσήμαντα: Άπό τον έρμηνευτή πάνω στή σκηνή, στον 
κάθε άκροατή χωριστά — άπό τον δάσκαλο στήν έδρα, στον κάθε μαθητή χωριστά ... 
Τό έργο τέχνης (ή τό προϊόν τής έπιστήμης) προσφέρεται ολόκληρο σέ μιά τελική 
φινιρισμένη μορφή, δπως άκριβώς τό προϊόν μιας βιομηχανίας»: Στό ίδιο βιβλίο, σελ. 
51-52.

4. «'Ένας σκηνοθέτης πρωτοποριακού θεάτρου παρατηρούσε πρόσφατα άηδια- 
σμένος δτι τό μεσοαστικό άκροατήριο καταναλώνει σήμερα τον Μπρέχτ σάν μιά 
καινούργια λιχουδιά ... Παραδίδοντας τή δημιουργική λειτουργία της τέχνης στους 
ειδικούς, βαθαίνουμε τό χάσμα στήν κοινωνία μας: Τον διαχωρισμό άνάμεσα σέ έκεί- 
νους πού παράγουν καί σέ έκείνους πού καταναλώνουν»: Στό ίδιο βιβλίο, σελ. 153,
139.

5. «* Η γνώση πού άποβλέπει στήν κυριαρχία δέν μπορεί ποτέ νά είναι ίδια μέ τή 
γνώση πού άποκτουν οι ερωτευμένοι ό ένας γιά τον άλλον. Ή άμοιβαία γνώση πού 
άποκτοΰν οί άνθρωποι πού άγαπιοΰνται, δέν είναι ούτε περισσότερη ούτε λιγότερη 
άπό τήν επιστημονική, άνήκει δμως σέ μιά διαφορετική κατηγορία καί άπέχει έτη 
φωτός άπό τή γνώση πού αποβλέπει στήν κυριαρχία»: Στό ίδιο βιβλίο, σελ. 114.



108 Τά πραγματικά άδιέξοδα

οικονομικής συμπεριφοράς ένδιαφέρει καί κατανοεΐται μόνο σέ 
συσχετισμό μέ τή λειτουργικότητα τοΰ συστήματος — ή λει­
τουργία παίζει τον ούσιώδη ρόλο προσδιορισμού, άλλά καί 
έπιταγής6.

Καί λειτουργικότητα σημαίνει άποκλειστικά τήν άποδοτι- 
κότητα τής οικονομίας γιά τήν έπίτευξη τοΰ στόχου τής «άνά­
πτυξης», σημαίνει τήν οικονομία στήν άναπτυξιακή της φορά, 
τήν άνάπτυξη ώς δρο καί προϋπόθεση έπιβίωσης τοΰ συστή­
ματος. Όπως ή άντίληψη πού έχουμε γιά τή βαρύτητα, στά 
πλαίσια τής έμπειρίας τοΰ γήινου χώρου, δέν μάς έπιτρέπει νά 
σκεφθοΰμε ένα βλήμα έκτοξευόμενο προς τά πάνω παρά μόνο 
σέ άνοδο ή σέ πτώση, ποτέ σέ στάση, έτσι καί ή μηχανιστική 
άντίληψη λειτουργικότητας τής οικονομίας δέν μάς έπιτρέπει 
άλλη έκδοχή έξω άπό τά ένδεχόμενα τής άνάπτυξης ή τής 
κάμψης-ύφεσης.

' Η προσαρμογή έπομένως τοΰ οικονομικού προγραμματισμού 
στις άπαιτήσεις τής άνάπτυξης έχει αύτονόητα τον χαρακτήρα 
τής ύποταγής σέ άδήριτους νόμους μιάς «οικονομικής μηχανι­
κής». Καμιά θεωρητική άξιολογία καί κανένα μέγεθος περι- 
βαλλοντολογικοΰ ή άνθρωπολογικοΰ κόστους δέν μπορεί νά 
άναστείλει τήν άναγκαιότητα τής άνάπτυξης. Ά ν λ.χ. ή έσω- 
τερική καταναλωτική άγορά σέ κάποια χώρα άντιληφθεΐ τήν 
άκαταλληλότητα ή τον κίνδυνο πού άντιπροσωπεύει γιά τήν 
ύγεία ένα συγκεκριμένο προϊόν, τό ιδιο αύτό προϊόν θά διοχε- 
τευθει σέ άγορές δπου τό καταναλωτικό κοινό είναι λιγότερο ή 
καθόλου ένημερωμένο. Τά άνθρώπινα θύματα δέν ένδιαφέρουν

6 . Βλ. Michel F oucault , Les mots et les choses, έλλην. μετφρ.: Oi λέξεις και τά 
πράγματα, ’Αθήνα ( Έκδ. «Γνώση») 1986, σελ. 318. — Βλ. καί Peter K o slo w sk i, 

Prinzipien der Ethischen Okonomie, σελ. 185 κ.έ. (: Die Marktwirtschaft als teleologi- 
scher Mechanismus). — * Επίσης: R. S paemann u . R. LOW, Die Frage Wozu? Ges- 
chichte und Wiederentdeckung des teleologischen Denkens, Miinchen (Piper-Veri.) 1981.



Ή κατανάλωση ώς αυτοσκοπός 109

μπροστά στο ενδεχόμενο οικονομικής βλάβης ή χρεωκοπίας 
έστω καί μιας μόνο μεγάλης έταιρείας. Όπως καί τό άνθρώ­
πινο αίμα πού χύνεται στις ποικίλες τοπικές πολεμικές συρρά­
ξεις, ή τραγωδία έκατομμυρίων άνθρώπων, ένδιαφέρει λιγότε­
ρο άπό τις άνάγκες τών πολεμικών βιομηχανιών πού στηρί­
ζουν τις οικονομίες χωρών καί συντηρούν τις συρράξεις γιά 
χάρη τής προσοδοφόρας έμπορίας τών οπλών.

Ά πό τή δεκαετία κιόλας τοΰ 1950 ό οικονομολόγος John 
Kenneth Galbraith είχε άρχίσει νά έπισημαίνει τόν πρωτεύον­
τα ρόλο πού παίζει στή σύγχρονη άναπτυξιακή οικονομία ή 
στρατηγική τής κατευθυνόμενης κατανάλωσης. Οί διαπιστώ­
σεις του έχουν γίνει εύρύτατα γνωστές καί θά μποροΰσαν νά 
χαρακτηρισθοΰν κλασικές — θά ήταν περιττολογία ή δποια 
έπανάληψή τους7. Σήμερα πιά γνωρίζουν καί οί πιο άδαεις οτι 
στήν τιμή πού πληρώνουν γιά ενα όποιοδήποτε προϊόν έμπεριέ- 
χεται καί τό κόστος τής διαφήμισης πού άπαιτεΐται γιά νά 
έπιβληθεϊ αύτό τό προϊόν ώς καταναλωτική άνάγκη. Οί έπιθυ- 
μίες καί οί άνάγκες μας είναι συνάρτηση τών άναγκαίων μεγε­
θών τής παραγωγής, καί ή άνταλλαγή τού έλεύθερου χρόνου 
μας μέ περισσότερη δουλειά γιά περισσότερο εισόδημα είναι 
άποτέλεσμα τής έκούσιας ύποταγής μας στή στρατηγική τοΰ 
marketing, στρατηγική δημιουργίας νέων άναγκών. Σύμφωνα 
μέ τήν εικόνα πού χρησιμοποίησε ό Galbraith, ή σχέση παρα­
γωγής καί κατανάλωσης σήμερα είναι ή εικόνα τοΰ σκύλου πού 
κυνηγάει άτέρμονα τήν ούρά του8.

Τό άδιέξοδο τοΰ προβλήματος ή ό φαΰλος κύκλος έγκειται 
στο γεγονός δτι δλοι γνωρίζουμε αύτές τις διαπιστώσεις καί

7. Βλ. ενδεικτικά τό βιβλίο του: Ή κοινωνία τής άφθονίας, καί ιδιαίτερα τά κεφά­
λαια 10 καί 11.

8. Ή κοινωνία τής άφθονίας, σελ. 186.



ομως τό «σύστημα» άποδείχνεται ισχυρότερο άπό τή θέλησή 
μας νά τό άλλάξουμε.

110 Τά πραγματικά άδιέξοδα

γ. Ό αύταρχισμός τοΰ «συστήματος»

Στήν καθημερινή γλώσσα χρησιμοποιούμε σήμερα τή λέξη σύ­
στημα προκειμένου νά έπισημάνουμε μιά διαπλοκή άναγκαιοτή- 
των πού καθορίζει τή λειτουργία τής οικονομίας καί τής πολι­
τικής στις «άναπτυγμένες» ή «έν άναπτύξει» κοινωνίες. «Τό 
σύστημα» ύποδηλώνει ενα μηχανισμό λειτουργίας πού ύπακού- 
ει σέ δικούς του άνεξέλεγκτους ορούς καί σέ δική του έρμητική 
λογική. ’Αναγνωρίζουμε στο «σύστημα» τόν πρωταρχικό καί 
άκαταμάχητο παράγοντα γιά τήν αύτονόμηση τής οικονομίας 
καί τής πολιτικής άπό τις άνθρώπινες άνάγκες καί έπιδιώξεις.

’Έ τσι ό ορος φορτίζεται άποκλειστικά μέ άρνητικό περιεχό­
μενο. «Τό σύστημα» ύποτάσσει στις δικές του άξονικές σκο­
πιμότητες καί σέ μηχανιστική έξάρτηση άπό αύτές κάθε πτυ­
χή λειτουργίας τής οικονομίας καί τής πολιτικής. Κάθε σχέση 
συστατική τού οίκονομικο-πολιτικού φαινομένου — σχέση κε­
φαλαίου καί έργασίας, «εισροών» καί «έκροών», παραγωγής 
καί τιμών, φορολογίας καί έπενδύσεων, έπενδύσεων καί επιτο­
κίων, καί δποια άλλη — υπακούει σέ ενα πλέγμα άναγκαιοτή- 
των πού δέν μπορεί νά άγνοηθεϊ στήν προσπάθεια σχεδιασμοΰ. 
Υπάρχει μιά δεδομένη νομοτέλεια, μιά ποσοτική-μαθηματι­
κή άλληλεξάρτηση μεγεθών, πού μάλλον άποκλείει κάθε πα­
ρέμβαση έ'ξω άπό τή «λογική» τής διαπλοκής τών άναγκαιο- 
τήτων.

* Η αύτονόητη ύποταγή στή λογική καί στις άναγκαιότητες



Ό  αύταρχισμός τοΰ «συστήματος» 111

τοΰ «συστήματος» έχει μιά προφανή αιτία: Άπό αυτήν έξαρ- 
τάται ή ίδια ή λειτουργία τής οικονομίας στήν προοπτική τής 
«άνάπτυξης». Καί γιά χάρη τής «άνάπτυξης» ή έξυπηρέτηση 
τοΰ «συστήματος» παίρνει προτεραιότητα σέ σχέση μέ κάθε 
άλλη κοινωνική έπιδίωξη. Άκόμα καί οί έπιτοικτικότερες άνάγ­
κες (δπως ή προστασία τοΰ περιβάλλοντος, ή προστασία τοΰ 
καταναλωτή, ή προστασία τής δημόσιας ύγείας, ή προστασία 
τών δημοκρατικών θεσμών) μπαίνουν σέ δεύτερη μοίρα, προ- 
κειμένου νά μήν θίγει ή λειτουργία τοΰ «συστήματος». Στήν 
κοινή συνείδηση μοιάζει νά έχει έπιβληθεϊ τό δίλημμα — άσχε­
τα άν είναι πραγματικό ή φαντασιώδες: Δίλημμα άνάμεσα στήν 
άποδοχή τής αυτονομίας τοΰ «συστήματος», ή άλλιώς στήν 
οικονομική χρεωκοπία καί τή συνακόλουθη πολιτική καί κοι­
νωνική διάλυση.

’Έ τσι «τό σύστημα» φτάνει νά άντιπροσωπεύει γιά τήν κοι­
νή συνείδηση έναν άπρόσωπο, ίσως καί άπροσδιόριστο, άλλά 
άδυσώπητο μηχανισμό, στον όποιο άποδίδουμε κάθε άδιέξοδο 
κοινωνικό πρόβλημα, τήν εύθύνη γιά κάθε δυσάρεστη ή άνα- 
σταλτική τών κοινωνικών έπιδιώξεων άναγκαιότητα. Άπό ένα 
σημείο καί πέρα, «τό σύστημα» έπιβαρύνεται καί μέ φαντασι­
ώδεις ψυχολογικές προβολές τοΰ κοινωνικοΰ άγχους ή τής άνάγ- 
κης έντοπισμοΰ τών εύθυνών γιά τήν όποια κοινωνική δυσλει­
τουργία. Προκειμένου νά έντοπίσουμε κάπου τις ευθύνες, συρ­
ρικνώνουμε «τό σύστημα»: τό ταυτίζουμε μέ περιορισμένα πλέ­
γματα συμφερόντων — μέ τά συμφέροντα τών βιομηχάνων, ή 
τών πολυεθνικών έταιρειών, ή μέ τά τράστ τών Τραπεζών, ή 
μέ τις σκοπιμότητες τών στρατιωτικών καί τής στρατηγικής 
τών έξοπλισμών, κ.ά.π.

Σίγουρα, μέσα στή λειτουργία τοΰ «συστήματος» έμπλέ- 
κονται πολλά καί οργανωμένα συμφέροντα, δμως ή λογική τοΰ 
«συστήματος» μάλλον δέν έξαντλεϊται στή λογική τών συμφε­



112 Τά πραγματικά άδιέξοδα

ρόντων. Ά ν  έπιχειρήσουμε μιά καθαρτική άπό ψυχολογικές 
καί φαντασιώδεις έπιβαρύνσεις άπομύθευση, είναι πιθανό νά 
διακρίνουμε τήν άφετηριακή ταύτιση τής λογικής τού «συστή­
ματος» μέ μόνη τή λογική τής «άνάπτυξης». Ό  μηχανιστικός 
καί συχνά αύτονομημένος άπό τις άνθρώπινες άνάγκες χαρακτή­
ρας τοΰ «συστήματος» δέν είναι άσχετος μέ τόν φαύλο κύκλο 
τής άναπτυξιακής λογικής πού έπισημάναμε σέ προηγούμενες 
σελίδες: Όταν άποδεχθοΰμε ώς άπόλυτη τήν προτεραιότητα 
τής «άνάπτυξης», είμαστε ύποχρεωμένοι νά δεχθούμε καί τήν 
προτεραιότητα τής μεταποιητικής παραγωγής, άρα καί τήν 
άνάγκη συνεχών έπενδύσεων, μείωσης τών έπιτοκίων τοΰ έπεν- 
δυτικοΰ κεφαλαίου, προσέλκυσης ξένων έπενδυτικών κεφαλαί­
ων καί άποδοχής τών όρων πού αύτά θά έπιβάλουν, συσχετι­
σμού τών μισθών τόσο μέ τις άνάγκες καταναλωτικής άπορρό- 
φησης τής παραγωγής δσο καί μέ τις άπαιτήσεις κερδών τού 
επενδυτικού κεφαλαίου, έξισορρόπησης τών άποταμιεύσεων μέ 
τή χρηματοδότηση δημόσιων έπενδύσεων, άνοχής τών τάσεων 
φοροδιαφυγής τού κεφαλαίου καί στήριξη τής εισοδηματικής 
πολιτικής στή φορολογία τών μισθωτών, πρόσθετης έργασίας 
τών μισθωτών προκειμένου νά άνταποκριθοΰν στις μεθοδευμέ­
νες καταναλωτικές άνάγκες, κλπ., κλπ.

Τά πλέγματα άλληλεξάρτησης τέτοιων άναγκαιοτήτων συγ­
κροτούν τόσο τή «λογική» δσο καί τόν μηχανισμό τού «συστή­
ματος», πάντοτε δμως χάρη στήν κοινά καί αυτονόητα άποδε- 
κτή σκοπιμότητα τής «άνάπτυξης». Καί έπιτέλους ή σκοπιμό­
τητα τής «άνάπτυξης» μπορεί νά είναι μιά ελεύθερη καί μέ 
δημοκρατικά μέσα έκπεφρασμένη κοινωνική έπιλογή. Άλλά 
τό πρόβλημα πού έμφανίζεται πραγματικά άδιέξοδο σήμερα, 
είναι πώς ή άναπτυξιακή διαδικασία αύτονομειται κατά κανόνα 
άπό τόν κοινωνικό έλεγχο καί έξελίσσεται σέ μηχανισμό δια­
πλοκής άναγκαιοτήτων πού έπιβάλλονται τόσο στήν οΐκονομι-



Ό  αύταρχισμός τον «συστήματος» 113

κή δσο καί στήν πολιτική λειτουργία. Γ ι ’ αύτό καί μιλάμε γιά 
αύταρχισμό τοΰ «συστήματος», άφοΰ οί δικές του άνάγκες φτά­
νουν νά έξουσιάζουν άπολυταρχικά τό κοινωνικό σύνολο, νά 
καταλύουν καί στοιχειώδεις δυνατότητες κοινωνικής καί προ­
σωπικής έλευθερίας.

'Ο χαρακτηρισμός τοΰ αυταρχικόν δέν είναι μεταφορικός. Έ  
λέξη αύταρχισμός ή αύταρχία σήμαινε πάντοτε γιά τήν άνθρώ­
πινη έμπειρία έκείνη τή στάση ή τό καθεστώς πού ταυτίζει 
τήν πηγή τής άρχής-έξουσίας μέ μόνο τον φορέα της — σήμαι- 
νε τήν περίπτωση πού ό φορέας τής έξουσίας άντλεϊ άπό τον 
έαυτό του καί μόνο τό δικαίωμα νά άσκεΐ τήν έξουσία. Έ τσι 
τό νόημα τής λέξης προσδιόριζε πάντοτε μιά καταχρηστική 
άντίληψη τής έξουσίας, μιάν άπαίτηση ύποταγής τοΰ κοινωνι­
κού σώματος στήν αύθαιρεσία τοΰ μονάρχη ή τής δποιας τυραν­
νικής ολιγαρχίας. Γ ι ’ αύτό καί ό αύταρχισμός έγινε συνώνυμος 
μέ τον δεσποτισμό, τήν άπολυταρχία, τήν τυραννία.

Στήν περίπτωση τοΰ «συστήματος» άναπτυξιακής λειτουρ­
γίας τής οικονομίας κυριολεκτούν δλοι οί παραπάνω προσδιο­
ρισμοί τής αύταρχικότητας. Τό «σύστημα» λειτουργεί ώς αύτό- 
νομη καί άπόλυτη έξουσιαστική άρχή, γιατί έπιβάλλει τούς 
δικούς του δρους άνάπτυξης τής οικονομίας καί ύποτάσσει σέ 
αύτούς τούς δρους κάθε πολιτική καί κοινωνική διαδικασία. 
Είναι αύτό τό ιδιο άρχή καί πηγή τής έξουσίας πού άσκεΐ — 
δέν είναι ή χρηστικότητά του, άλλά ή έσωτερική του «λογική» 
πού έπιβάλλεται ώς άναπότρεπτη διαπλοκή άναγκαιοτήτων.

Πριν άπό κάθε τ ι άλλο, τό «σύστημα» καθιερώνει τούς 
κανόνες μιάς οικονομικά «σωστής» συμπεριφοράς, πού γίνον­
ται ορος καί προϋπόθεση έπιβίωσης τής άτομικής έπιχείρησης, 
άλλά καί τής έθνικής οικονομίας. Κάθε άπειθαρχία ή παραβία­
ση αύτών τών κανόνων τιμωρείται μέ τήν έσχάτη τών οίκονο-



114 Τά πραγματικά άδιέξοδα

μικών ποινών, πού είναι ή χρεωκοπία. Επομένως, ή οικονο­
μικά «σωστή» συμπεριφορά πού έπιβάλλει τό «σύστημα» είναι 
καί ύποχρεωτική, άπαιτεΐ ολοκληρωτική πειθαρχία στούς κανό­
νες της.

' Η οικονομικά «σωστή» συμπεριφορά ύπακούει στήν καταρ- 
χήν άναγκαιότητα τής «άνάπτυξης», τής συνεχούς αύξήσεως 
τού εισοδήματος, εθνικού καί άτομικοΰ. Ή νομισματική καί 
δημοσιονομική πολιτική άναλαμβάνει νά πειθαρχήσει σέ αύτή 
τήν άναγκαιότητα τή σύνολη κοινωνική λειτουργία. Συναλλα­
γματικές άναπροσαρμογές, άνατιμήσεις καί ύποτιμήσεις νομι­
σμάτων, αύξομειώσεις έπιτοκίων, πιστωτική πολιτική, ρυθμί­
σεις νομισματικής κυκλοφορίας, σχηματισμός καί αύξομειώσεις 
ρυθμιστικών άποθεμάτων κάποιων βασικών προϊόντων, άπο- 
θεματοποίηση καί καταστροφές προϊόντων μέ στόχο τή συγ­
κράτηση τών τιμών τους, είναι μερικοί άπό τούς τρόπους πει­
θάρχησης τής οικονομίας στή «σωστή» συμπεριφορά πού έπι- 
βάλλει τό «σύστημα».

Άλλα αύτοί οί τρόποι έγκλωβίζουν στούς μηχανισμούς τους 
τή σύνολη κοινωνική λειτουργία, καθορίζουν σέ σημαντικό πο­
σοστό τόν προσωπικό βίο τών άνθρώπων. Δέν ύπάρχουν περι­
θώρια προσωπικής άπειθαρχίας ή διαφυγής, τουλάχιστον στις 
περιπτώσεις κεντρικού σχεδιασμού της οικονομίας. Ό γεωρ­
γός, λ.χ., πού θά άρνηθεϊ νά προσφέρει τούς καρπούς τής παρα­
γωγής του γιά νά ταφούν στή γή προκειμένου νά συγκρατηθεϊ 
ή τιμή τους, θά δει τό προϊόν τού μόχθου του νά μένει άδιάθε- 
το, ένώ ταυτόχρονα θά στερηθεί τήν κρατική άποζημίωση πού 
τού έξασφαλίζει ενα στοιχειώδη βιοπορισμό. Γιά τήν κοινή 
λογική, οί τεράστιες ποσότητες λαχταριστών καρπών πού θά­
βονται στή γή είναι μιά εικόνα παραλογισμού, όμως αύτός ό 
παραλογισμός είναι άπόλυτα συνεπής μέ τήν τελεολογία τοΰ 
«συστήματος».



Ό  αύταρχισμός τοΰ «συστήματος» 115

'Η  άπογοήτευση καί ήττοπάθεια του παραγωγού άπό τήν 
άδυναμία του νά άντισταθει στις έπιταγές του «συστήματος», 
είναι κοινωνικό κόστος πού δέν ύπολογίζεται. Τό ιδιο καί ή 
άπογοήτευση καί ψυχική άποδιοργάνωση τών άνέργων πού συν­
τηρούνται μέ κρατικά έπιδόματα, γνωρίζοντας δτι ή άνεργία 
τους εϊναι μέσα στούς κανόνες σχεδιασμοΰ πού έπιβάλλει τό 
«σύστημα» γιά τή χαλιναγώγηση τοΰ πληθωρισμού. Έ ξ άλλου, 
στήν άναπτυξιακή λογική τοΰ «συστήματος» ή δλη σχέση κεφα­
λαίου καί έργασίας άκολουθεϊ μιά μονότροπη έξέλιξη: Μέ τις 
συνεχείς βελτιώσεις τοΰ τεχνολογικού έξοπλισμοΰ, ή σημασία 
τοΰ παράγοντα έργασία μειώνεται σταθερά, σέ δφελος τοΰ κεφα­
λαίου τοΰ έπενδυμένου σέ μηχανές. ’Αντίστοιχα μειώνεται καί 
ή σημασία τής αύξημένης άνεργίας, άφοΰ δέν παρακωλύει — 
άντίθετα, διευκολύνει συχνά τήν άναπτυξιακή διαδικασία. Στον 
άνεργο παρέχεται κάποια στοιχειώδης καταναλωτική δυνατό­
τητα, δίχως νά ύπολογίζεται δτι ό ολοκληρωτισμός τοΰ «συστή­
ματος» τοΰ στερεί πρωταρχικές άνθρώπινες ικανοποιήσεις: τήν 
προσωπική δημιουργικότητα, τήν κοινωνική ένταξη καί άνα- 
γνώριση, τή δυνατότητα προοπτικών έξέλιξης.

’Αλλά ύποτελεΐς στό «σύστημα» δέν εϊναι μόνο ορισμένες 
κοινωνικές τάξεις — οί γεωργοί ή οί άνεργοι. Έ  ιδια άδυνα­
μία προσωπικής αύτοάμυνας έπιβάλλεται καί στό σύνολο τών 
καταναλωτών. Μέσα στούς δρους τής «σωστής» έπιχειρησια- 
κής συμπεριφοράς περιλαμβάνονται, δλο καί πιο αύτονόητα, οί 
παραπλανητικές διαφημίσεις, οί παραβιάσεις προδιαγραφών καί 
ύγειονομικών κανόνων, οί ψεύτικες έτικέτες γνησιότητας, τά 
καταστροφικά γιά τό περιβάλλον λιπάσματα, οί νοθείες, οί 
άποκρύψεις, τεχνητές έλλείψεις καί παραποιήσεις προϊόντων, 
ο( αύθαίρετες ύπερτιμολογήσεις. ’Ηθική τοΰ «συστήματος» 
ίϊναι μόνο ή δική του έσωτερική λογική, στήν οποία περιλαμ­
βάνονται, δλο καί πιο αύτονόητα, οί νομότυπες παρακάμψεις



116 Τά πραγματικά άδιέξοδα

τών νόμων, ή φοροδιαφυγή, ή δασμοφυγή, οΐ ύπερχρεώσεις, οί 
δωροδοκίες.

Δέν ύπάρχουν νομοθεσίες πού μπορούν νά δαμάσουν τή 
λογική τού «συστήματος», δπως δέν ύπάρχουν καί πολιτικοί ή 
διοικητικοί θεσμοί μέ τέτοια ισχύ. Ή ιστορική έμπειρία τών 
τελευταίων δεκαετιών προσφέρει πλήθος παραδειγμάτων, δπου 
σέ σύγκρουση τής δυναμικής τού «συστήματος» μέ οργανωμένες 
άπαιτήσεις πολιτικής δημοκρατίας, νικητής βγαίνει πάντοτε 
τό «σύστημα». Μέσα στή διαπλοκή τών άναγκαιοτήτων πού 
αύτό έπιβάλλει, έμπεριέχεται καί ό διαρκώς αύξανόμενος συγ­
κεντρωτικός γραφειοκρατικός έλεγχος κάθε πτυχής τού κοινω­
νικού βίου, ετσι ώστε ή λογική τών άντιδράσεων στο «σύστη­
μα» νά είναι πάντοτε παγιδευμένη στις προδιαγραφές τοΰ ί­
διου τοΰ «συστήματος».

Έ ξ  άλλου, ό έλεγχος τών πολιτικών θεσμών καί τών διοι­
κητικών μηχανισμών άπλοποιεΐται στο έπίπεδο τής οικονομι­
κής έξάρτησης. Όταν τό ένεργητικό κάποιων μεγάλων έται- 
ρειών ύπερβαίνει τό άκαθάριστο έθνικό εισόδημα τών περισ­
σότερων κρατών, ό έλεγχος τής οικονομίας άλλά καί τών κυβερ­
νήσεων αύτών τών κρατών είναι μόνο θέμα έπιχειρησιακοΰ 
σχεδιασμοΰ. Καί άν, παρ’ δλα αύτά, ύπάρξουν κυβερνήσεις 
πού θά θελήσουν νά άντιδράσουν σέ αύτή τή σχεδιασμένη ύπο- 
τέλεια, τό «σύστημα» θά κερδίσει στή δική του άποτελεσματι- 
κή λογική, ή ώμά θά έξαγοράσει κάποιους έθελοντές πραξικο­
πηματίες ή δικτάτορες πού θά άντικαταστήσουν τις έκλεγμέ- 
νες κυβερνήσεις. Τά παραδείγματα άφθονοΰν καί ή βιβλιογρα­
φία άνάλυσης τέτοιων πραγματικών καί οχι φαντασιωδών παρα­
δειγμάτων εϊναι πλήθουσα σήμερα9.

9. Πρβλ. Theodore Η. M oran, Multinational Corporations and the Politics of Depen­
dency, Princeton N .J. (Princeton Univ. Press) 1974. — Pacquet G ille s (ed.), The



7ο άτελέσφορο τής έπανάστασης 117

*0  ολοκληρωτισμός τοΰ «συστήματος» άναπτυξιακής λειτουρ­
γίας τής οικονομίας είναι τό πρώτο μέσα στήν άνθρώπινη ' Ιστο­
ρία φαινόμενο ένός παγκόσμιου, άπρόσωπου καί άδιόρατου καθε­
στώτος άμεσης ή εμμεσης καταδυνάστευσης τής κοινωνικής 
δυναμικής καί τών έλευθεριών τοΰ άνθρώπου. Γέννημα ένός 
πολιτισμοΰ — συγκεκριμένου τρόπου τοΰ βίου— πού νοηματο- 
δοτεϊ τή ζωή σάν διαρκή άνταγωνιστική πάλη γιά τήν άτομική 
έπιβίωση, μέ άπόλυτη πίστη στήν άπεριόριστη ύλική πρόοδο.

δ. Τό άτελέσφορο τής έπανάστασης

Τό ένδεχόμενο τής λαϊκής έξέγερσης, ή προοπτική τής έπανά­
στασης, λειτουργούσε κάποτε ώς έσχατη έλπίδα έξόδου άπό 
όξύτατα κοινωνικά άδιέξοδα. Ό αύταρχισμός τής έξουσίας, ή 
κατάφωρη παραβίαση τών άνθρώπινων δικαιωμάτων, ή έξου- 
θενωτική γιά τούς πολλούς οικονομική άνισότητα, ή καταστρα- 
τήγηση τής δικαιοσύνης, ή αύθαιρεσία κάποιας κυρίαρχης τάξης, 
ήταν συμπτώματα ίκανά νά προκαλέσουν τή γενικευμένη κοι­
νωνική άντίδραση καί τελικά τήν ένοπλη έξέγερση.

Έστω κι άν ή ιστορική έμπειρία δέν γνώρισε σχεδόν καμιά 
περίπτωση κοινωνικής έπανάστασης πού νά μήν κατέληξε σέ 
καινούργια μορφή τυραννίας καί άνισότητας1, δμως ή πάντοτε

Multinational Firm and the Nation State, New York 1972. — D. L am ont, Foreign State 
Enterprises, New York 1979. — G. P e n in o u , M. H o l t h u s , D. K e b sc h a l l , J. 
A tta l, Who’s Afraid of the Multinationals? A Survey of European Opinion, Hampshire, 
Saxon House, 1978.

10. Ήδη ό Hegel ε ίχε μ ιλήσ ει γ ιά  έναν «κύκλο άναγκαιότητας» πού διαγράφει 
κάθε έπαναστατική έξέγερση, ξεκινώντας άπό τόν στόχο τής άπόλυτης έλευθερίας



118 Τά πραγματικά άδιέξοδα

άπροκαθόριστη δυναμική τών λαϊκών έξεγέρσεων παρέμενε ώς 
άνοιχτή δυνατότητα καί άνθρώπινη έλπίδα. Αύτή τήν έλπίδα 
καί δυνατότητα μοιάζει νά έξαλείφει σήμερα ή καθολική έπι- 
βολή τής άναπτυξιακής λογικής στή λειτουργία τής οικονομίας.

Καταρχήν πρέπει νά έπισημάνουμε σέ πρακτικό έπίπεδο ένα 
προφανές δεδομένο: Ό τι ή έξέλιξη τής τεχνολογίας έχει έξο- 
πλίσει κάθε μορφή έξουσίας σήμερα μέ έξαιρετικά άποτελε- 
σματικούς μηχανισμούς έλέγχου καί καταστολής τών λαϊκών 
κινητοποιήσεων. Τόσο οί κρατικές ένοπλες δυνάμεις οσο καί ή 
άστυνομία διαθέτουν, πριν άπό ολα, τέτοια είδη οπλών στά 
όποια εϊναι άδύνατο νά άντιπαραταχθει καί ή πιό μαζική λαϊκή 
έξέγερση. Στις άρχές άκόμα του αιώνα, άν οί πολίτες κατόρ­
θωναν νά βρουν ή νά άποσπάσουν τουφέκια, είχαν έξασφαλίσει 
τά ιδια όπλα καί τήν ιδια «δύναμη πυρός» μέ τον τακτικό 
στρατό, καί ή άναμέτρηση γινόταν έπί ισοις όροις. Σήμερα, ή 
προηγμένη πολεμική τεχνολογία άποκλείει κάθε τέτοια δυνα­
τότητα. Γ ι ’ αύτό καί οί έξεγέρσεις έναντίον τής έξουσίας έχουν 
μόνο τή μορφή του στρατιωτικού πραξικοπήματος, δηλαδή 
τής άμεσης έπέμβασης τών στρατιωτικών στή διακυβέρνηση 
τής χώρας, ή τής ένδοστρατιωτικής διένεξης, ή τού σφετερι- 
σμού στρατιωτικής δύναμης άπό κάποια πολιτική μερίδα.

Άλλά έκτός άπό τήν τεχνολογικά έξελιγμένη δύναμη τών

καί καταλήγοντας στήν άπερίφραστη άρνησή της: Phanomenologie des Geistes ΒΒ, VI, 
Β. Ή παρατήρησή του επαληθεύεται άπό σημαντικές άναλύσεις νεώτερων μελετη­
τών του έπαναστατικοΰ φαινομένου: πρβλ. C. C. B r inton , The Anatomy of Revolution, 
Rev. ed. N.Y. 1965, σελ. 24 — J. B u rckhardt, Force and Freedom: Reflections 
on History, N.Y. 1943, σελ. 286. — Karl P o pper , The Open Society and its Enemies, 
έλλην. μετφρ.: Ή άνοιχτή κοινωνία και οί έχθροί της, ’Αθήνα («Δωδώνη») 1982, 
τόμος II, σελ. 204-207. — Abel PoiTRlNEAU, Les mythologies revolutionnaires, 
l’utopie et la mort, Paris (P.U.F.) 1987.



Τό άτελέσφορο τής έπανάστασης 119

δπλων, ή κρατική έξουσία σήμερα διαθέτει και μηχανισμούς 
άστυνόμευσης τοΰ κοινωνικοΰ σώματος, ικανούς νά διαγνώσουν 
ταχύτατα καί νά έξουδετερώσουν στή γένεσή του κάθε έλάχι- 
στο πυρήνα λαϊκής κινητοποίησης. Ή ηλεκτρονική τεχνολο­
γία καί ή δλη άνάπτυξη τής «πληροφορικής», δταν χρησιμο­
ποιείται άπό τήν κρατική έξουσία, άφήνει έλάχιστα ή καθόλου 
περιθώρια ιδιωτικών καί άπρόσιτων σέ έλεγχο πτυχών τοΰ 
άτομικοΰ βίου τών πολιτών. Ακόμα καί σέ καθεστώτα καθιε­
ρωμένα ώς «δημοκρατικά», οί κρατικές «ύπηρεσίες πληροφο­
ριών» άσκοΰν τόν ρόλο μιας ύπερ-αστυνομίας, πού έλέγχει ή 
μπορεί νά έλέγξε^ ολοκληρωτικά κάθε άτομική καί ομαδική 
παρέκκλιση άπό τήν «ορθή» γιά τό καθεστώς πολιτική συμπε­
ριφορά.

Αύτά ολα είναι γνωστά καί κοινότοπα σήμερα, δμως τό κυριό- 
τερο πού έδώ μάς ένδιαφέρει δέν είναι τά τεχνικά καί οργανω­
τικά δεδομένα πού άποκλείουν τή λαϊκή έξέγερση καί τήν προ­
οπτική τής έπανάστασης. Είναι ή έξάλειψη τών κινήτρων, ή 
άμβλυνση τής λογικής τών αιτίων καί τών έλπίδων μιας λαϊ­
κής έξέγερσης — άμβλυνση καί έξάλειψη πού φαίνεται νά συνο­
δεύει ύποχρεωτικά τήν άναπτυξιακή λογική λειτουργίας τής 
οικονομίας.

Θά μπορούσαμε νά συνοψίσουμε σέ δύο τά βασικότερα κίνη­
τρα έπαναστατικών έξεγέρσεων πού γνώρισε τουλάχιστον ή 
νεώτερη καί σύγχρονη έποχή: Τό πρώτο κίνητρο ήταν οί ιδέες 
τοΰ άστικοΰ φιλελευθερισμού, καί τό δεύτερο ή οικονομική 
έξαθλίωση μεγάλων μαζών πληθυσμοΰ.

Στήν πρώτη περίπτωση είχαμε τήν άρνηση τών καλλιερ­
γημένων άστών νά άνεχθοΰν αυταρχικά πολιτικά καθεστώτα, 
τήν καταπάτηση τών άνθρώπινων δικαιωμάτων, τήν παραβία­
ση τών άρχών μιας στοιχειώδους δικαιοσύνης. Οί γαλλικές



120 Τά πραγματικά άδιέξοδα

έπαναστάσεις τοΰ 1789, τοΰ 1830 και τοΰ 1848, ή προγενέ­
στερη άγγλική τοΰ 1688, σέ κάποιο ποσοστό ή άμερικανική 
τοΰ 1776, ή ή γερμανική άπόπειρα τοΰ 1848, θά μποροΰσαν νά 
θεωρηθοΰν δείγματα τέτοιων έξεγέρσεων πού βασίστηκαν σέ 
μακρά καί έντονη ιδεολογική προετοιμασία. Οί ιδέες τοΰ άστι- 
κοΰ φιλελευθερισμού — ή άρχή τών «δικαιωμάτων τοΰ άτό- 
μου», οί άπαιτήσεις τοΰ «φυσικοΰ δικαίου», ή πίστη στό «σύν­
ταγμα» ώς κοινωνικό συμβόλαιο — άποτέλεσαν άναμφίβολα 
κίνητρα αύτών τών έπαναστάσεων.

Στή δεύτερη περίπτωση, έχουμε καί πάλι έναν πυρήνα ίδε- 
ολόγων πού άναλαμβάνει τον κεντρικό έπαναστατικό σχεδία­
σμά, δμως ή έπανάσταση πραγματοποιείται χάρη στις συγ­
κυρίες πού συντονίζουν τον κεντρικό σχεδιασμό μέ τήν έξέ­
γερση τών έξαθλιωμένων άπό τήν άνέχεια μαζών. Έ  ρωσική 
έπανάσταση τοΰ Φεβρουάριου 1917, ή έπανάσταση στήν Κίνα 
μέ τον Μάο Τσέ-Τούνγκ καί στήν Κούβα μέ τον Φιντέλ Κά­
στρο, εϊναι παραδείγματα τέτοιου συνδυασμού ορθολογικής σύλ­
ληψης καί λαϊκής έξέγερσης πού τελεσφόρησε.

Τά ιδεώδη τοΰ άστικοΰ φιλελευθερισμού δέν έχουν έκλείψει 
μέσα στις σύγχρονες καταναλωτικές κοινωνίες. Άλλά εϊναι 
δύσκολο νά ίσχυρισθεΐ κανείς δτι μποροΰν πιά νά άποτελέσουν 
κίνητρα έπαναστατικών έξεγέρσεων. Ό καθολικός έξορθολο- 
γισμός τοΰ βίου, ή άπόλυτη προτεραιότητα τής άποτελεσμα- 
τικής οργάνωσης, ή πίστη στις δυνατότητες τοΰ προγραμμα­
τισμού, έχουν διαμορφώσει μιά κοινή συνείδηση πού μεταθέτει 
αύτονόητα τις κοινωνικές διεκδικήσεις στήν πρακτική τής τεχνο­
λογικής μεθόδευσης έγκαταλείποντας τον ιδεαλισμό τής έπανά- 
στασης. Δέν εϊναι ή έφαρμογή ιδεολογικών άρχών, άλλά ή 
έφαρμογή ορθολογικότερων προγραμμάτων πού μπορεί νά προω­



Τό άτελέσφορο τής έπανάστασης 121

θήσει άποτελεσματικά τά κοινωνικά αιτήματα. Ή άναγκαστι- 
κή υποταγή στή λογική μέ τήν οποία λειτουργεί ή οικονομία, 
δηλαδή τό σύνολο τών πρακτικών εκφάνσεων του βίου, έπι- 
βάλλει ένα μηχανιστικό «κοινωνικό κοσμοείδωλο» ώς συλλο­
γικό ύποσυνείδητο. Καί σέ μιά τέτοια άντίληψη, ό κοινωνικός 
μηχανισμός έναρμόνισης τών συμφερόντων δέν επιδέχεται έπα- 
ναστατικές άνατροπές χωρίς νά κινδυνεύσουν τά ίδια τά έναρ- 
μονιζόμενα άπό τόν μηχανισμό συμφέροντα. Μόνο «ρυθμίσεις», 
«βελτιώσεις», «άποδοτικότεροι σχεδιασμοί» είναι δυνατοί καί 
εύκταΐοι. Μόνο παρεμβάσεις ταλαντούχων τεχνοκρατών καί 
οχι ίδεολόγων έπαναστατών.

Τά ιδεώδη του άστικοΰ φιλελευθερισμού μοιάζει νά έ'χουν 
ολοκληρωτικά άφομοιωθεϊ στον ορθολογισμό τής έναρμόνισης 
τών συμφερόντων. Καί ή ορθολογική έναρμόνιση τών συμφε­
ρόντων προϋποθέτει μιά μηχανιστική κοινωνική εύταξία, πού 
άν διαταραχθεϊ εστω καί άπό τό ιδανικότερο έπαναστατικό 
όραμα, άπειλεΐται ό κοινά άποδεκτός καί άπολυτοποιημένος 
στόχος τής καταναλωτικής εύζωίας. Έ ξ άλλου, ή ίδια ή έννοια 
τού «ιδανικού» στις σύγχρονες κοινωνίες μοιάζει κι αύτή καθο­
ρισμένη άπό τήν κατάφαση τού ύλικού καί αισθητού, τή λογική 
τής άτομικής ευμάρειας. Έ  ύποταγή στήν «ορθή» συμπεριφο­
ρά πού έπιβάλλει ή άναπτυξιακή διαδικασία, έθίζει τούς άνθρώ­
πους στήν έκτίμηση τών άγαθών τής ζωής μέ μέτρο τις κατα­
ναλωτικές μόνο άξίες. Χαρακτηριστικό παράδειγμα, ή προτε­
ραιότητα πού έχει δοθεϊ στο αίτημα τής ειρήνης εις βάρος τοΰ 
λησμονημένου αιτήματος τής έλευθερίας: Είναι συχνά φανερό 
6τι οί άνθρωποι σήμερα στρατεύονται στά είρηνιστικά κινήμα­
τα καί διεκδικοΰν τήν ειρήνη σάν προϋποθετική έξασφάλιση 
καί θεμελιώδες «κομφόρ» — δρο άπαραίτητο γιά τήν κοινωνι­
κή «πρόοδο», δηλαδή τή συνεχή αύξηση τού κατά κεφαλήν 
εισοδήματος. Σέ σημείο πού διερωτάται κανείς, ποιά θά ήταν



122 Τά πραγματικά άδιέξοδα

ή κοινωνική έπιλογή στό ένδεχόμενο δίλημμα: ειρήνη βασισμέ­
νη στήν ύποτέλεια, ή έλευθερία μέ τίμημα άγώνων καί θυσιών.

Άλλά καί ή οικονομική έξαθλίωση μεγάλων μαζών πληθυ­
σμού μάλλον δέν μπορεί πιά νά ύπολογίζεται ώς κίνητρο έπα- 
ναστατικής εξέγερσης. Γιά τον άπλούστατο λόγο οτι τέτοιες 
μάζες έχουν πάψει πιά νά ύπάρχουν στις χώρες δπου θά μπο­
ρούσαν νά άναπτυχθοΰν έπαναστατικοί σχεδιασμοί καί λαϊκές 
συσπειρώσεις. Ή οικονομική έξαθλίωση συντηρείται σέ χώρες 
πού είναι ύπανάπτυκτες καί ώς προς τις προϋποθέσεις έπανα- 
στατικής οργάνωσης καί δράσης. Έ ξ άλλου, ένας περισσότε­
ρο ή λιγότερο ομοιογενής ταξικός φορέας έπαναστατικής δυνα­
μικής δύσκολα πιά προσδιορίζεται στά πλαίσια τών σύγχρονων 
κοινωνιών. Ή έργατική τουλάχιστον τάξη έχει πάψει νά ταυ­
τίζεται αύτονόητα μέ τό έξαθλιωμένο προλεταριάτο, καί ή 
χειρωνακτική έργασία (τουλάχιστον στις περιπτώσεις ειδικευ­
μένων έργατών καί έλεύθερων έπαγγελματιών-τεχνητών) συχνά 
άμείβεται καλύτερα άπό τήν προσφορά μισθωτών έπιστημό- 
νων. Τό φαινόμενο τής λεγόμενης «παραοικονομίας» έπιτείνει 
άκόμα περισσότερο τήν άσάφεια τών εισοδηματικών ορίων γιά 
τή διάκριση κοινωνικών τάξεων καί τον έντοπισμό τής πρα­
γματικής άνέχειας: Τό χρήμα δέν βρίσκεται πιά ή δέν βρίσκεται 
πάντοτε στά χέρια τής μεγαλοαστικής ή καί άστικής τάξης 
πού είχε κάποτε σαφή κοινωνικά διακριτικά. Τό άφθονο χρήμα 
κυκλοφορεί συχνά καί μεταξύ άνθρώπων δίχως σταθερή οικο­
νομική «έπιφάνεια», δίχως σαφές καί μόνιμο έπάγγελμα καί 
δίχως άξιώσεις έμφανέστερης άνόδου σέ έπίπεδο κοινωνικής 
άναγνώρισης. Καί ή οικονομική στέρηση ή καί έξαθλίωση πλήτ­
τει εύκολότερα κοινωνικές ομάδες πού δύσκολα έμφανίζουν 
προς τά έξω τήν οδυνηρή τους άνέχεια (γιά λόγους κοινωνικής 
ψυχολογίας συνήθως καί άγωγής). Τό άνεργο, π.χ., «έπιστη- 
μονικό προλεταριάτο», οί ύπάλληλοι τού δημόσιου τομέα πού



Τό άτελέσφορο τής έπανάστασης 123

ύφίστανται πρώτοι πάντοτε τή φειδωλία τής δημοσιονομικής 
πολιτικής, οί μικρέμποροι καί μικροεπιχειρηματίες πού κινούν­
ται μέ πιστώσεις καί δάνεια, είναι μάλλον τά πρώτα θύματα 
τών οικονομικών κρίσεων στις σύγχρονες κοινωνίες, άλλά καί 
οί πιο άνέτοιμοι νά προκαλέσουν έπαναστατική άνατροπή τοΰ 
«συστήματος».

Στή δεκαετία τοΰ 1960 έγινε άρκετός λόγος γιά καινούρ­
γιους φορείς επαναστατικής δυναμικής: τούς φοιτητές, τούς 
«περιθωριακούς» καί κοινωνικά άνένταχτους, τούς παρίες, τούς 
άνεργους, τούς άσυμβίβαστους καλλιτέχνες, τούς σεξουαλικά 
καταπιεσμένους1. Άλλά οι φοιτητικές έξεγέρσεις τής ίδιας 
έποχής, πού κατόρθωσαν νά συνεγείρουν πολλά άπό αύτά τά 
ένδεχόμενα έπαναστατικά στοιχεία, έδειξαν τελικά καί τόν ούτο- 
πικό ή ρομαντικό μόνο καί θεωρητικό χαρακτήρα τέτοιων βλέ­
ψεων καί προβλέψεων: Φάνηκε καθαρά οτι έπαναστατική άνα­
τροπή καί μετασχηματισμός τής κοινωνικής άρθρωσης καί λει­
τουργίας δέν μπορεί νά πραγματοποιηθεί δίχως τή συμμετοχή 
τών κυρίως παραγωγικών τάξεων πού στηρίζουν τήν οικονο­
μία, άρα καί τό σύνολο «σύστημα». Πέρα άπό τή βία τών μηχα­
νισμών καταστολής πού έμφάνισε άπροκάλυπτα τό «σύστημα», 
εγινε έπιπλέον φανερό οτι μόνος ό παράγοντας τής ήλικίας ή 
τής περιστασιακής έκκρεμότητας είναι έπαναστατικό έναυσμα 
έξαιρετικά έφήμερο καί έλάχιστα άνθεκτικό στήν άφομοιωτική 
δύναμη τοΰ καταναλωτικού έθισμοΰ. Άλλά καί τά καινούργια

11. Πρβλ. Η. M a rc u se , One-dimensional Man, έλλην. μετφρ.: Ό μονοδιάστατος 
άνθρωπος, ’Αθήνα (Παπαζήσης) 1971. — Tor ΙΔΙΟΤ, An Essay on Liberation, Boston 
(Beacon P re s s )  1969. — Raoul V aneigem , Traite de savoir vivre a l ’usage des jeunes 
ginirations Paris, 1967. — Talcott P a r so n s , Structure and Process in Modern Societies, 
New York 1960. — Daniel C o h n -B e n d it , Nous l ’avons tant aime, la revolution, Paris 
(Barrault) 1986.



124 Τά πραγματικά άδιέξοδα

ιδεώδη κοινωνικού φιλελευθερισμού (οί άπαιτήσεις γιά «ποιό­
τητα ζωής», γιά «συμμετοχή» στον προγραμματισμό καί τούς 
στόχους τής παραγωγής, γιά περιορισμό τής γραφειοκρατίας 
καί σεβασμό τών καθαρά κοινωνικών άναγκών του άτόμου) 
άποδείχτηκαν έπίσης κίνητρο ισχνό γιά μακρούς καί Ουσιαστι­
κούς άγώνες, κυρίως έτσι όπως προβάλλονταν ώς άποσπασμα- 
τικά αιτήματα, δίχως θεμελιώδη πρόταση γιά μιά διαφορετική 
νοηματοδότηση τής άτομικής ύπαρξης καί τών κοινωνικών της 
έπιδιώξεων.

Θά μπορούσε νά χρησιμοποιήσει κανείς τήν παραδειγματική 
εικόνα, δτι τό ένδεχόμενο τής έπαναστατικής έξέγερσης λει­
τουργούσε πάντοτε γιά τις άνθρώπινες κοινωνίες, σέ περιό­
δους αύταρχισμοΰ καί καταπίεσης, δπως λειτουργεί γιά τον 
φυλακισμένο άνθρωπο τό έστω καί άμυδρότατο ένδεχόμενο 
τής άπόδρασης. Ά ν έξαλειφθεϊ κάθε παραμικρή έλπίδα διαφυ­
γής άπό άσφυκτικές καταστάσεις, εϊναι οί ψυχικές άντιστάσεις 
τού άνθρώπου πού πρώτες καταρρέουν. Καί ή έξάλειψη τών 
έλπίδων εϊναι ολοκληρωτική, οχι μόνο δταν οί μηχανισμοί έλέγ- 
χου τελειοποιούνται στό έπακρο, άλλά κυρίως δταν δέν ύπάρ- 
χει «τόπος» καταφυγής μετά τήν άπόδραση, οπότε ή διαφυγή 
καταντάει άσκοπη. Όποιοδήποτε κοινωνικό αίτημα σήμερα 
πού θά μπορούσε νά εϊναι κίνητρο έπαναστατικής έξέγερσης, 
μοιάζει a priori έξαρτημένο άπό τή λογική τών δυνατοτήτων 
τής «άνάπτυξης», άρα παγιδευμένο στό πλέγμα τών άδυσώ- 
πητων κανόνων τοΰ παγκόσμιου πιά παιχνιδιού τής οικονομί­
ας. Ή σύγχρονη κοινωνική νοο-τροπία, άλλά καί ή παγιωμένη 
πολιτική καί κοινωνική «μηχανική» άφομοιώνει αύτονόητα στήν 
προοπτική τής «άνάπτυξης» κάθε συλλογική έπιδίωξη καί κοι­
νωνικό αίτημα, ένώ ή προοπτική «άνάπτυξης» έξω άπό τούς 
καθολικά έπιβεβλημένους δρους τής σύγχρονης οικονομίας μοιά­



Τό Ατελέσφορο τής έπανάστασης 125

ζει καθαρή ούτοπία. Έ τσι, μιά έπανάσταση πού θά σκόπευε 
και στό ιδανικότερο όραμα, άλλά έξω άπό τις προδιαγραφές 
τής άνάπτυξης, έπομένως μέ τον κίνδυνο τής μή άνάπτυξης, 
άρα τής «καθυστέρησης» ή καί τής στέρησης, δύσκολα θά μπο­
ρούσε νά βρει θιασώτες γιά τήν πραγματοποίησή της.

"Ισως τό έντυπωσιακότερο παράδειγμα άφομοίωσης τού έπα- 
ναστατικοΰ οράματος άπό τήν άναπτυξιακή λογική νά εϊναι 
στον 20ό αιώνα ή μεταρρυθμιστική προσπάθεια του Γκορμπα- 
τσόφ στή Σοβιετική "Ενωση, ή γνωστή ώς «περεστρόικα». Ά ­
σχετα άπό τήν έπιτυχή ή οχι έκβαση πού θά έχει, ή «περε­
στρόικα» θά παραμείνει μιά συγκλονιστική ένδειξη τής άδυνα- 
μίας νά έπιβιώσει — ή έστω νά λειτουργήσει μέ παραγωγική 
καί κοινωνική άποδοτικότητα — άκόμα καί ή άρτιότερα οργα­
νωμένη άντίσταση στις καπιταλιστικές προδιαγραφές τής «άνά­
πτυξης». Ένα έπαναστατικό δραμα πού έμοιαζε δτι θά άλλά- 
ξει κυριολεκτικά τήν πορεία τού κόσμου, πού στοίχισε τή ζωή 
ή τό μαρτύριο δεκάδων έκατομμυρίων άνθρώπων καί συνήγει- 
ρε άλλες έκατοντάδες έκατομμυρίων οπαδών σέ κάθε γωνιά 
τής γής, τό έπαναστατικό αύτό δραμα ήρθε μέ τήν «περεστρόι­
κα» νά δηλώσει άπερίφραστα τήν ύποταγή του στή λογική του 
άντιπάλου, τή λογική τοΰ άτομικιστικοΰ «φιλελευθερισμού» 
τής άνάπτυξης.

Γ  ιατί άν ή Σοβιετική "Ενωση ήθελε νά παραμείνει «ύπερ- 
δύναμη», ήταν ύποχρεωμένη νά έξασφαλίσει τήν άδιάκοπη τεχνο­
λογική, έπομένως καί οικονομική της άνάπτυξη. Καί ή άδιά­
κοπη άνάπτυξη προϋποθέτει συνεχή αύξηση τής παραγωγικό­
τητας, άρα καί συνεχώς άνανεούμενα κίνητρα παραγωγικότη­
τας. Άλλά τό σοβιετικό πείραμα έβδομήντα χρόνων «κεντρι­
κά διευθυνόμενης» οικονομίας (κεντρικού σχεδιασμοΰ καί έλέγ- 
χου τής παραγωγής) έδειξε δτι τό ιδεώδες τής «κολεκτίβας» 
καί ή μηχανική τοΰ κρατικισμοΰ δέν άρκοΰν γιά νά άφυπνίσουν



126 Τά πραγματικά άδιέξοδα

τήν παραγωγική δραστηριότητα — τό πείραμα έπιβεβαίωσε 
δτι ή λογική τής «άνάπτυξης» εϊναι λογική άτομικιστικών καί 
μόνο κινήτρων. Έ  κολεκτίβα καί ό κρατικισμός τρέφουν τήν 
οκνηρία του άτόμου, τήν άδιαφορία του γιά τό μαζικό καί άπρό- 
σωπο έπίτευγμα. Σκληρύνουν τήν άνευθυνότητα καί τή ραστώνη 
τής γραφειοκρατίας. Εκτρέπουν τήν προσωπική δημιουργικό­
τητα σέ εύρηματικότητα ιδιοποίησης του συλλογικοΰ μόχθου, 
δηλαδή σέ σκάνδαλα καταχρήσεων, έξαγορας συνειδήσεων, άλυ- 
σιδωτής διαφθοράς.

Ά λλά ούτε καί τό πέρασμα άπό τήν κολεκτιβιστική στήν 
άτομικιστική λογική καί οργάνωση τής παραγωγής εϊναι οπωσ­
δήποτε έξοδος άπό τό άδιέξοδο. Γιατί κάθε συμβιβασμός μέ 
τόν άτομικισμό, κάθε παραχώρηση στά κίνητρα τοΰ άτομικοΰ 
κέρδους, στις άτομικές έλευθερίες καί στις δημοκρατικές δια­
δικασίες, κάθε άβαρία στις ολοκληρωτικές προδιαγραφές τού 
κρατικισμου, εχει γνωστές καί δοκιμασμένες συνέπειες: Πολ­
λαπλασιάζει συνεχώς καί μέ γεωμετρική πρόοδο τις άπαιτή- 
σεις του καταναλωτισμού. Θεριεύει τις διεκδικήσεις τής έγω- 
κεντρικής καί άκοινώνητης εύζωίας, τή θωράκιση τοΰ άτομι- 
κοΰ συμφέροντος καί τής άτομικής οκνηρίας μέσα άπό τή συν­
δικαλιστική διεκδίκηση. Αύτονομεΐ άναπότρεπτα τις άπαιτήσεις 
άναπαραγωγής τοΰ ίδιωτικοΰ κεφαλαίου, ύποτάσσει κάθε πτυ­
χή τοΰ βίου στις άναγκαιότητες πού έπιβάλλει ή «άγορά». 
Διευρύνει καί οξύνει τήν κοινωνική άνισότητα.

Ά πό τή μιά, λοιπόν, ή κοινωνική άνισότητα τής «έλευθερί- 
ας» τών άτομικών θωρακίσεων. Κι άπό τήν άλλη, ή έξισωτική 
άνελευθερία τής ύποταγμένης, άλλά μή-παραγωγικής μάζας. 
'Η  άδιέξοδη πόλωση δέν άφήνει περιθώρια ούτε καί έπανα- 
στατικής πιά διαφυγής. Αντανακλά ώστόσο κάποιες άφετηρι- 
ακές καί θεμελιώδεις έπιλογές πού συγκροτούν τή λογική τόσο 
τής κολεκτίβας δσο καί τοΰ άτομικισμοΰ. Έπιλογές έρμηνεί-



ας καί νοηματοδότησης τής άνθρώπινης ύπαρξης καί τής άνθρώ­
πινης πράξης, τοΰ άντικείμενου κόσμου καί τής χρήσης τοΰ 
κόσμου. Έπιλογές πού διαφοροποιούν καί διαμορφώνουν δ,τι 
ονομάζουμε σήμερα «δυτικοευρωπαϊκό πολιτισμό».

Τό άτελέσφορο τής έπανάστασης 127





8 .

ΓΕΝ ΕΑΛ Ο ΓΙΑ  Τ Ο Ϊ Α Δ ΙΕ Ξ Ο Δ Ο Ι 
ΤΗ Σ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜ ΟΛΟΓΙΑΣ

α. Πολιτική Οικονομία ή ό πολιτισμός τοϋ Διαφωτι­
σμόν

' Ο ευρωπαϊκός Διαφωτισμός (Aufklarung) εϊναι, σίγουρα, κάτι 
περισσότερο άπό ιδεολογικό ρεΰμα ή θεωρητικό σύστημα, κάτι 
περισσότερο άπό φιλοσοφική τάση ή «σχολή». Εϊναι έποχή, 
εϊναι οί «Νέοι Χρόνοι» τής ευρωπαϊκής ιστορίας. Χρόνοι «φω­
τισμού» τοΰ εύρωπαίου άνθρώπου, ύστερα άπό τον «σκοταδι­
σμό» τών μέσων αιώνων, τήν ολοκληρωτική έπιβολή τής θρη­
σκευτικής αύθεντίας ώς κυρίαρχης ιδεολογίας. Εϊναι πολιτισμός, 
δηλαδή καθολικός τρόπος τοϋ βίου.

Αύτό πού έμπεδώνεται ώς καθολικός τρόπος βίου, εϊναι 
καταρχήν μιά θεμελιώδης στάση ή έπιλογή, μιά άφετηριακή 
νοηματοδότηση τής άνθρώπινης ύπαρξης κα'ι τής άνθρώπινης 
πράξης, τοΰ άντικείμενου κόσμου καί τής χρήσης τοΰ κόσμου. 
Καί στήν περίπτωση τοΰ Διαφωτισμοΰ ή καινούργια άνθρώπι­
νη στάση καί πράξη λέμε οτι βρίσκει τήν άμεσότερη έκφρασή 
της στήν Πολιτική Οικονομία. Πρέπει νά αιτιολογήσουμε αύτή 
τή θέση — νά δείξουμε γιατί ή Πολιτική Οικονομία, όπως τήν 
ξέρουμε σήμερα, εϊναι συνεπέστατο γέννημα τών Νέων Χρό­
νων, δηλαδή τών νοηματοδοτήσεων πού έγκαινίασε ό Διαφω­
τισμός.

Γιά νά εϊναι ρεαλιστικός (καί οχι άφηρημένος) ό μίτος μιάς 
τέτοιας άναδρομής, πρέπει ίσως νά έκτιμήσουμε τον Διαφω­



130 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδον

τισμό ώς προσωπικό καταρχήν τόλμημα ή κατόρθωμα — νά 
μήν περιοριστούμε στήν a posteriori μέτρηση τών μεγεθών τοΰ 
φαινομένου. Προτού νά είναι έποχή καί πολιτισμός, ό Διαφω­
τισμός είναι κάποιες σκόρπιες καί μοναχικές άνθρώπινες παρου­
σίες. Κάποιοι έλάχιστοι, πού μέ μόνο τό οπλο τής γραφίδας 
καί τοΰ πνεύματός τους κατόρθωσαν νά άντιτάξουν στήν κυρί­
αρχη ιδεολογία καί στούς πανίσχυρους τότε έξουσιαστικούς 
της θεσμούς μιά καινούργια έρμηνεία καί άντίληψη τής ζωής 
καί τής πραγματικότητας.

'Η  Εύρώπη έ'βγαινε μόλις μέσα άπό τήν τραγωδία καί τή 
φρίκη τών θρησκευτικών πολέμων. Ή «μεταρρύθμιση» ή «δια­
μαρτύρηση» (protestantismus), έστω κι άν έκτιμηθεϊ ώς άπο- 
φασιστικό βήμα «ένηλικίωσης» τοΰ εύρωπαίου άνθρώπου καί 
πρόδρομος τοΰ Διαφωτισμού, ειχε μάλλον έπιτείνει τήν άγ- 
χώδη δέσμευση στή μεταφυσική αύθεντία. Σίγουρα, κατέλυε 
τόν θεσμικό φορέα αύτής τής αύθεντίας έλευθερώνοντας τήν 
άτομική εύθύνη καί κριτική πρόσβαση στή θρησκευτική πίστη. 
"Ομως δέν έ'παυε νά έξαρτά ολοκληρωτικά τό «ένθάδε» άπό 
τό «έπέκεινα» μέ μιά έξάρτηση-ύποχρέωση πιστότητας σέ 
λογικές καί κανονιστικές προδιαγραφές. Άπό τήν άλλη μεριά, 
ή ρωμαϊκή έκκλησία παρέμενε τό ιστορικά πρώτο καί κορυ­
φαίο έγχείρημα ολοκληρωτικής οργάνωσης τής έξουσίας — 
ολοκληρωτικής, μέ τήν έννοια πού προσέλαβε ή λέξη ολοκλη­
ρωτισμός στον 20ο πιά αιώνα. Μιά θρησκευτική αύτοκρατορία 
πληθωρική σέ κραυγαλέα έπίδειξη κοσμικής ισχύος, ύλικοΰ πλού­
του καί μέσων ψυχολογικής έπιβολής, μέ έκπληκτικούς μηχα­
νισμούς άστυνόμευσης τών ιδεών καί έδραίωσης τής δικής της 
θρησκευτικής ιδεολογίας. Άρκεΐ νά θυμηθεί κανείς μηχανισμούς 
δπως ή Congregatio Fidei, ή Propaganda Fidei, ή Inquisitio, ό 
Index Librorum Prohibitorum, ή τή δικτύωση έλέγχου τοΰ με­
γαλύτερου μέρους τών εύρωπαϊκών πανεπιστημίων καί σχο­



Ό  πολιτισμός τοΰ Διαφωτισμού 131

λείων, άλλά καί τής κοινωνικής πρόνοιας μέσω τών μοναχικών 
«ταγμάτων», γιά νά συλλάβει τήν έκταση καί τήν ισχύ τής 
συγκεντρωτικής έξουσίας πού άσκουσε ή ρωμαϊκή έκκλησία 
πάνω στούς λαούς τής Εύρώπης — έστω κι άν οί τυπικές 
πολιτικές της δικαιοδοσίες εϊχαν σημαντικά περιοριστεί μετά 
τούς «μέσους αιώνες».

’Απέναντι στις πανίσχυρες αυτές έξουσιαστικές δομές άντι- 
παρατάσσονται οί μεμονωμένες παρουσίες καί προσπάθειες τών 
Διαφωτιστών, άπό τον 16ο ώς καί τον 18ο αιώνα. Νά θυμηθού­
με τά πιό γνωστά ονόματα: Ό Bacon, ό Hobbes, ό Locke, ό 
Hume, ό Henry More, ό Berkeley, ό Shaftesbury, στήν ’Αγγλία. 
*0  Bayle, ό Voltaire, ό Rousseau, ό Montesquieu, ό Diderot, ό 
Maupertuis, ό Buffon, ό d’Alembert, ό Condillac, ό La Mettrie, 
ό Meslier, ό Bonnet, ό Turgot, ό Du Bos, ό Malebranche, στή 
Γαλλία. Ό  Wolff, ό Leibniz, ό Thomasius, ό Pufendorf, ό 
Holbach, ό Lessing, στή Γερμανία.

Δέν έχουν πάντοτε οί Διαφωτιστές κοινές άπόψεις, ίδιες 
άφετηρίες καί θέσεις. Συγκλίνουν δμως σέ στόχους κοινούς: 
Στις δογματικές καί νοησιαρχικές έρμηνεϊες τής πραγματικό­
τητας νά άντιθέσουν τον έμπειρισμό καί τήν άμεση άποδεικτι- 
κότητα τής πειραματικής έπιστήμης. Στήν αύταρχική άντίληψη 
τής έξουσίας νά άντιπαραθέσουν τά δικαιώματα τού άτόμου, 
δπως άντλοΰνται οχι άπό ύπερβατικές αύθεντίες, άλλά άπό τό 
«φυσικό» δίκαιο. Στήν άποπνευματωμένη «μεταφυσική» έκδο­
χή τοΰ όντως ύπαρκτοΰ, νά άντιτάξουν τήν κατάφαση τής αισθη­
τής έμπειρίας τοΰ ύλικοΰ καί συγκεκριμένου. Στό βασανιστικό 
άγχος τής άμαρτίας-παράβασης καί ήθικής ένοχής, νά άντι- 
προτείνουν τις κανονιστικές άρχές τής άνθρώπινης λογικής, 
τήν καταξίωση τής ομορφιάς, τήν εύεξία τών αισθήσεων καί 
τοΰ σώματος. Στή θέση τής σχηματικής άπολυτοποίησης ιστο­
ρικών φαινομένων ή παραδόσεων, νά βάλουν τον συγκριτικό



132 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

σχετικισμό καί τόν έρευνητικό σκεπτικισμό. Νά ύποκαταστή- 
σουν τήν άσκητική άπαξίωση τοΰ έπίγειου βίου μέ τήν κατά­
φαση τής βιολογικής ζωής καί τής ορμής γιά αυτοσυντήρηση, 
τήν καταξίωση τοΰ έγκόσμιου ώφελιμισμοΰ.

'Ο Kant συνόψισε τούς στόχους τοΰ Διαφωτισμού σέ μιά καί 
μόνη θέση πολεμικής διεκδίκησης: Νά άπαλλαγεΐ ό άνθρωπος 
άπό κάθε κηδεμονία1 — άπό τήν κηδεμονία όποιασδήποτε θε­
σμικής ή θεωρητικής αύθεντίας, νοησιαρχικοΰ συστήματος, ύπερ- 
βατικής-μεταφυσικής νομοθεσίας. Νά άποκτήσει τό άνθρώπι­
νο άτομο τή δυνατότητα τοΰ αύτοκαθορισμοΰ του, «νά πάρει 
στά χέρια του» τήν ίδια του τή ζωή, νά οργανώσει μέ τις δικές 
του ικανότητες τήν άποτελεσματική κάλυψη τών άναγκών καί 
έπιθυμιών του.

Άλλά καί στά πλαίσια τής σύγχρονης βιβλιογραφίας, στή 
μάλλον πληρέστερη ώς τώρα συνθετική διαπραγμάτευση τοΰ 
φαινομένου τού Διαφωτισμού πού έκπροσωπεϊ ή μελέτη τοΰ 
Παναγιώτη Κονδύλη Ό  ευρωπαϊκός Διαφωτισμός2, ό πολεμι­
κός χαρακτήρας έμφανίζεται ώς ειδοποιό στοιχείο καί ένοποι- 
ητικός άξονας τοΰ πολύπτυχου φαινομένου.

'Ο πολεμικός χαρακτήρας τοΰ Διαφωτισμού έντοπίζεται 
στήν άντίθεσή του προς τή θρησκευτική παράδοση τής Δύσης. 
Πριν άπό κάθε τι άλλο, ό Διαφωτισμός είναι μιά μαχητική 
άντιθρησκευτική στράτευση, οχι πάντοτε άθεϊστική, άλλά όπωσ-

1. Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung? Werkausgabe, Suhrkamp-Verl. 

τόμος XI, σελ. 53.

2. P. Kondy lis, Die Aufklarung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalismus, Stuttgart 
(Klett-Cotta-Verl.) 1981, ΕΓ έκδοση (τσέπης) Munchen (dtv) 1986, έλλην. μτφρ.
'Ο ευρωπαϊκός Διαφωτισμός, τόμοι 1 - II, Αθήνα ( Έκδ. «Θεμέλιο») 1987.



Ό  πολιτισμός τοΰ Διαφωτισμού 133

δήποτε άντικληρικαλιστική — άντίθεση στον χριστιανισμό, έτσι 
όπως τον γνώρισαν οί Διαφωτιστές στις δυτικοευρωπαϊκές 
θεσμικές έκδοχές του, ώς ρωμαιοκαθολικισμό καί προτεσταν­
τισμό. Έστω κι άν ή άντίθεση κλιμακώνεται σέ μιά ποικιλία 
παραλλαγών, σέ διαφοροποιημένες καί συχνά άντιτιθέμενες άπό- 
ψεις, όμως τό κεντρικό γνώρισμα τοΰ Διαφωτισμού, ώς συνο­
λικού ίστορικο-κοινωνικού φαινομένου, είναι ή πολεμική άντί­
θεση στήν κυρίαρχη θρησκευτικότητα τής έποχής.

Θά μπορούσαμε νά έπισημάνουμε έπιγραμματικά τις πιό 
χαρακτηριστικές έκφάνσεις τής πολεμικής αύτής άντίθεσης — 
κυρίως όπως τις συναντούμε στις πρώτες θεωρητικές προϋπο­
θέσεις συγκρότησης τής Πολιτικής Οικονομίας.

Πριν άπό όλα, ή κατάφαση τής ύ'λης καί τών αισθητών. Έ χει 
πολεμικό χαρακτήρα αύτή ή κατάφαση, γιατί βασίζεται καί 
προϋποθέτει τήν άπόρριψη τόσο τής όντολογικής όσο καί τής 
κανονιστικής προτεραιότητας τοΰ πνευματικού καί νοητοΰ, τήν 
άρνηση κάθε ρυθμιστικής αύθεντίας μέ ύπερβατικό - μεταφυσι­
κό κύρος. Ό  μέγας άντίπαλος γιά τούς Διαφωτιστές είναι ή 
ρωμαιοκαθολική Σχολαστική καί ή συνακόλουθη νοησιαρχία 
(πού δέν άφησε άθικτο καί τον προτεσταντισμό) — ή προσπά­
θεια νά κατοχυρωθούν άποδεικτικά, μέ μόνη τήν ικανότητα 
τής νόησης, οί άφηρημένες άρχές τής μεταφυσικής. Σέ αύτή 
τήν προσπάθεια καί, συγκεκριμένα, στήν άποδεικτική έκδοχή 
τής ύπόστασης τοΰ ύπαρκτοΰ καί πραγματικοΰ ώς νοητοΰ άντι- 
κειμένου (res cogitans) βασίστηκε οχι μόνο μιά άφηρημένη νοη- 
σιαρχική οντολογία, άλλά καί μιά άξιωματική κανονιστική ήθι- 
κή, καί συνακόλουθα τό σύνολο κοινωνικό οικοδόμημα τών αύταρ- 
χΐκών έξουσιαστικών δομών καί τών αύθαίρετων ιεραρχήσεων.

Γιά νά άντιταχθοΰν άποτελεσματικά στό σύνολο αύτό οικο­
δόμημα οί Διαφωτιστές, εϊναι ύποχρεωμένοι νά μεταθέσουν



134 Γενεαλογία τον άδιεξόδου

τήν πιστοποίηση τοΰ ύπαρκτοΰ και πραγματικού στήν άμεσό- 
τητα τής αισθητής έμπειρίας, νά άντικαταστήσουν τή συλλο­
γιστική άποδεικτικότητα μέ τήν έμπειρική-πειραματική έπα- 
λήθευση. ’Ακόμα καί ό δυαλισμός τοΰ Καρτέσιου (Descartes), 
ή διάκριση άνάμεσα σέ res extensa καί res cogitans, πρέπει νά 
άπορριφθεΐ, άφοΰ διαιωνίζει τήν προτεραιότητα τής νόησης 
γιά τήν πιστοποίηση τοΰ ύπαρκτοΰ. Μέ τόν Κέπλερο (Kepler) 
καί τόν Γαλιλαίο (Galilei) καί τελικά μέ τόν Νεύτωνα (Newton) 
έχουν οί Διαφωτιστές τεκμηριωμένη τήν πεποίθηση πώς ή 
Φύση, ό αισθητός κόσμος, είναι τό μοναδικό άντικείμενο θε­
τικής καί οριστικής γνώσης. Καί Φύση είναι τό συμπαντικό 
"Ολον, ύποκείμενο σέ άμεση έμπειρική διερεύνηση καί σέ ποσο­
τικές μετρήσεις, οργανωμένο μέ σταθερούς νόμους καί λογική 
δομή. Ή λειτουργικότητα τής Φύσης είναι μιά δεδομένη άναγκαι­
ότητα, μιά άδήριτη νομοτέλεια, δίχως περιθώρια γιά τό άνορ- 
θολογικό καί τό τυχαίο3.

'Ο λόγος-λογική δέν άπορρίπτεται, θεωρείται δμως ώς φυ­
σικό δεδομένο σέ συνάρτηση μέ τήν έμπειρία. Μέ τή συνερ­
γασία έμπειρίας καί λογικής ό άνθρωπος μπορεί νά άποκρυ- 
πτογραφήσει τή δεδομένη νομοτέλεια τής Φύσης, καί γνωρί­
ζοντας τούς νόμους λειτουργίας της νά τήν τιθασεύσει, νά τήν 
ύποτάξει στήν έξυπηρέτηση τών δικών του άναγκών μέσω τής 
τεχνικής καί τής βιομηχανίας. Έ τσι, ή άνάπτυξη τής τεχνικής 
καί τής βιομηχανίας παίρνει στις συνειδήσεις τό νόημα τής 
μαχητικής - έπαναστατικής άπελευθέρωσης τοΰ άνθρώπου άπό 
τή μιζέρια τής παθητικής άποδοχής κάποιου έμπειρικά άπροσ- 
διόριστου μεταφυσικού ρυθμιστή τής τύχης του.

’Αλλά Φύση δέν εϊναι μόνο τό κοσμικό "Ολον, εϊναι καί ή 
συνολική άνθρωπότητα μέ τήν κοινωνική της φαινομενολογία

3. Κονδϊλης, Ιά., 1, II, 2.



Ό  πολιτισμός τοΰ Διαφωτισμού 135

καί τούς νόμους πού τήν διέπουν. « Ό  άνθρωπος δέν στέκει 
άντιμέτωπος μέ τή Φύση, άλλά συγχωνεύεται μαζί της, ώσπου 
τά είδοποιά του γνωρίσματα χάνονται καί ό ίδιος γίνεται άπλή 
περίπτωση έφαρμογής τών φυσικών νόμων»4. Άπό αύτή τή 
«φυσιοκρατική» άντίληψη γιά τον άνθρωπο καί τήν κοινωνία, 
άλλά καί άπό τήν έμφαση στούς αισθητούς-ύλικούς παράγον­
τες πού συγκροτούν τό κοινωνικό φαινόμενο, γεννιέται ή πρώ­
τη άπόπειρα νά άρθρωθεϊ σέ θετική (άνάλογη μέ τή φυσική) 
έπιστήμη ή Πολιτική Οικονομία. Είναι ή έπιστήμη «πού φωτί­
ζει καί άποκαλύπτει τούς κανόνες τής φύσης, έπισημαίνει τούς 
συνδυασμούς τών φαινομένων καί μάς πληροφορεί γιά τά άπο- 
τελέσματα πού προκύπτουν άπό συγκεκριμένα αίτια»5. Τά οικο­
νομικά φαινόμενα άποδεσμεύονται άπό τον άπροσδιόριστο παρά­
γοντα τής άνθρώπινης συμπεριφοράς, θεωρούνται φυσικά φαινό­
μενα άνάλογα μέ τά έμφανιζόμενα στήν έμβια ή καί στήν άβια 
ύλη. Ή κυκλοφορία λ.χ. τού αίματος στό άνθρώπινο σώμα 
προσφέρει τό πρότυπο γιά τον προσδιορισμό μιάς κυκλικής 
ροής τής οικονομίας6. Καί ή πεποίθηση γιά τήν έδραία λογική 
δομή καί τάξη τοΰ φυσικού "Ολου μεταφέρεται ώς προϋποθε- 
τική άρχή καί στον κόσμο τής οικονομίας, θεμελιώνοντας τήν 
έμπιστοσύνη στή «φυσική» καί αύτόνομη λειτουργικότητά της, 
δηλαδή τή στάση τοΰ «laissez faire, laissez passer et le monde 
va de lui meme».

Τέτοιες φυσιοκρατικές έκτιμήσεις άποκλείουν καταρχήν τήν 
άνάμιξη άξιολογικών κριτηρίων καθορισμού τής οικονομικής 
συμπεριφοράς, όπως άποκλείουν καί τήν έτερότητα ή τό άπροσ-

4. Κ ο ν δ τ λ η ς , ί.ά., 1, II, 3, σελ. 154.
5. J. Ε. C a ir n e s , The Character and Logical Method of Political Economy, 3η έκδοση, 

1888, σελ. 34.
6. Frangois Q u esn a y , Tableau iconomique, Versailles 1758.



136 Γενεαλογία τοΰ Αδιεξόδου

δόκητο πού επιφυλάσσει ή κάθε άνθρώπινη σχέση έστω καί ώς 
οικονομική συναλλαγή. Έ  Πολιτική Οικονομία (δπως άλλω­
στε καί ή γενική Ήθική) καταφάσκοντας μόνο τό αισθητό καί 
συγκεκριμένο, διεκδικεΐ τόν τίτλο μιας πραγματιστικής έπιστή­
μης, πιστή στις προδιαγραφές τοΰ διαφωτιστικοΰ έμπειρισμοΰ.

Δεύτερο χαρακτηριστικό γνώρισμα τής πολεμικής τοΰ Διαφω­
τισμού: ή έμφατική άνάδειξη τής αυτονομίας τοΰ ύποκειμένου, 
ό άπολυτοποιημένος άτομικισμός.

Σίγουρα, ό άτομικισμός, ώς θεωρητική στάση καί συνακό­
λουθη άρχή κοινωνικής πρακτικής, δέν είναι μεμονωμένο φαινό­
μενο, ούτε γεννιέται ιστορικά μέ τόν Διαφωτισμό. Συνοδεύει 
τήν άπόρριψη τής ελληνικής ταύτισης τοΰ κοινωνεΐν-άληθεύειν 
(τοΰ κριτηρίου κοινωνικής έπαλήθευσης τής γνώσης, πού κυρι­
αρχεί στήν έλληνική σκέψη άπό τόν 6ο π.Χ. ώς καί τόν 15ο 
μ.Χ. αιώνα), συναρτάται ό άτομικισμός μέ τήν ιστορική έμφά- 
νιση τής έκδοχής τοΰ λόγου ώς ratio (ώς άτομικής facultas 
rationis — άτομικοΰ κριτηρίου έπαλήθευσης). Καί έχει ρίζες 
μάλλον στον ρωμαϊκό νομικισμό, δπως καί στον ήθικιστικό 
άτομοκεντρισμό — τή δικανική άλλοτρίωση τής χριστιανικής 
έμπειρίας πού έμφανίζεται στή Δύση ήδη μέ τόν Τερτυλιανό, 
τόν ’Αμβρόσιο καί τόν Αύγουστίνο — γιά νά διευρυνθεϊ σέ 
καθολική γνωσιοθεωρητική στάση μέ τή λεγάμενη «καρολίνεια 
άναγέννηση» (τοΰ 9ου αιώνα) καί κυρίως μέ τόν σχολαστικισμό7.

7. Βλ. X . Γ ΐΑΝΝΑΡΑ, Σχεδίασμα Εισαγωγής στή Φιλοσοφία, ’Αθήνα («Δόμος») 
21988, σελ. 117 κ.έ., 122 κ.έ., 132 κ.έ., 151 κ.έ., 199 κ.έ. — Tor ΙΔΙΟΤ, Προτάσεις 
κριτικής οντολογίας, ’Αθήνα («Δόμος») 1985, §§ 6.53, 6.531, 6.532, 6.5321, 6.54, 
6.541, 6.542, 6.5421, 6.543. — T o t  Ιδ ιου , ’Ορθός λόγος και κοινωνική πρακτική, 

’Αθήνα («Δόμος») 1984, σελ. 14-19. — Tor Ιδιου. Χάϊντεγγερ και *Αρεοπαγίτης, 

’Αθήνα («Δόμος») 21988, σελ. 21-42.



Ό  πολιτισμός τοΰ Διαφωτισμού 137

Στήν περίπτωση τοΰ Διαφωτισμού, ό άτομικισμός έμφανί- 
ζεται ώς πολεμική θέση ένάντια στις θρησκευτικές προϋποθέ­
σεις πού τον γέννησαν καί τον έξέθρεψαν. Ό θρησκευτικός 
άντίπαλος αύτονομοΰσε τήν άτομικότητα προκειμένου νά τήν 
έλέγχει πληρέστερα μέσω τών άπαιτήσεων τής αύθεντίας καί 
τής άσκητικής ήθικής. Θά μπορούσε πραγματικά νά ίσχυρισθεΐ 
κανείς δτι ή δυτική θεολογία υιοθέτησε τή νοησιαρχία καί τον 
συνακόλουθο άτομοκεντρισμό, άκριβώς άπό φόβο γιά τήν έλευ­
θερία πού συνεπάγεται ή γνωσιοθεωρητική προτεραιότητα τής 
προσωπικής σχέσης-κοινωνίας, ή προτεραιότητα τής έμπειρί­
ας. Γιατί ή νόηση, ώς άτομική δυνατότητα θετικής γνώσης, 
έχει άνάγκη νά άναχθεϊ σέ Αντικειμενικά κριτήρια έπιβεβαίω- 
σης, άνάγκη νά άναχθεϊ στήν αύθεντία. Τό ίδιο καί ή άτομική 
ήθική πρόοδος: έξασφαλίζεται καί μετριέται μόνο μέ τήν ύπο- 
ταγή στούς άντικειμενικούς κανόνες μιάς κωδικοποιημένης 
άσκητικής. Έ τσι, μέσω τής αύθεντίας τοΰ θεσμικού φορέα 
τής άλήθειας καί τοΰ άσκητικοΰ κώδικα πού αύτός διαχειρίζε­
ται, κατορθώνεται ό έλεγχος καί ή πειθάρχηση τοΰ αύτονομη- 
μένου άτόμου.

'Ο Διαφωτισμός διαφοροποιείται άπό τήν άφετηριακή αύτή 
λογική τοΰ θρησκευτικού άτομικισμοΰ. Γ  ιατί έκδέχεται τή νό­
ηση δχι ώς ικανότητα πού είναι διάφορη καί ύπέρτερη τής 
Φύσης, άλλά ώς ικανότητα φυσική, σύστοιχη μέ τήν καθολική 
λογικότητα τοΰ κοσμικοΰ "Ολου. Έ τσ ι ή έπαλήθευση τής 
άτομικής νόησης άνάγεται δχι στήν αύθεντία κάποιου θεσμικού 
φορέα τής άλήθειας, άλλά στήν αύθεντία τής ίδιας τής Φύσης
— καί Φύση εϊναι καί ό « "Ανθρωπος» σέ άπρόσωπη άφαιρετι- 
κή γενίκευση. Τό ίδιο καί μέ τις ήθικές άντιλήψεις: άντλοΰνται 
δχι άπό κανόνες πού ύποτιμοΰν καί άντιμάχονται τή φύση, 
άλλά άπό τήν κατάφαση τοΰ φυσικοΰ καί αισθητού, τών φυσι­
κών άναγκών καί επιθυμιών τοΰ καθολικού « Άνθρώπου». Ένώ



138 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

λοιπόν «άπό τήν άντίληψη δτι ό άνθρωπος κυριαρχεί πάνω στή 
Φύση γεννήθηκε ή νοησιαρχική γνωσιοθεωρία καί ή άσκητική 
ήθική, άπό τή θέση δτι ό άνθρωπος εϊναι Φύση προέκυψε δχι 
μόνο μιά ριζικά άντιασκητική ήθική, άλλά καί μιά έμπειρική 
γνωσιοθεωρία»8.

Αύτή ή έμπειριστική γνωσιοθεωρία καί άντιασκητική ήθι­
κή είναι καί τό θεωρητικό θεμέλιο στήν πρώτη έμφάνιση τής 
Πολιτικής Οικονομίας. Δέν μπορεί νά θεωρηθεί τυχαίο τό δτι 
ιδρυτές τής οικονομικής έπιστήμης, δπως τήν ξέρουμε σήμε­
ρα, είναι οί φυσιοκράτες οικονομολόγοι. «Σάν πραγματικοί έκ- 
πρόσωποι τοΰ αιώνα τους, οί φυσιοκράτες δέχονται άξιωματι- 
κά δτι ύπάρχει ένα φυσικό σύστημα (ordre naturel) πού δέν 
συμπίπτει οπωσδήποτε μέ τό ύπαρχον σύστημα (ordre positif). 
’ Ισχυρίζονται δμως δτι τό πρώτο περιέχει τον κώδικα τών 
κανόνων τής οικονομικής πολιτικής πού μπορεί νά συναχθεΐ 
άπό τή φύση τών πραγμάτων. Οί κανόνες αύτοί μέ τό νά είναι 
φυσικοί, είναι καί πραγματικοί: συνιστοΰν τήν άληθινή καί πρα­
γματική πραγματικότητα, άπό τήν οποία διαστέλλεται ή περι- 
πτωσιακή, ή τρέχουσα (actual) πραγματικότητα πού περιέχει 
μή-φυσικά στοιχεία. Κατά συνέπεια οί κανόνες αύτοί εϊναι έπί­
σης άμετάβλητοι καί ισχύουν καθολικά»9.

’Απόλυτα συνεπείς στον Διαφωτισμό τής έποχής τους, οΐ 
φυσιοκράτες προσπάθησαν νά περιγράψουν τή «φυσική τάξη» 
τής άνθρώπινης οικονομίας, τή δεδομένη λογική αύτής τής «φυ­
σικής τάξης». Οί συστηματικές τους γενικεύσεις συγκροτοΰν 
γιά πρώτη φορά τήν Πολιτική Οικονομία σέ έπιστήμη αύστη- 
ρή δσο καί ή Φυσική. Καί ή λογική τής «φυσικής τάξης» στήν 
περίπτωση τής οικονομίας, εϊναι γιά τούς φυσιοκράτες ή λογι­

8. Κ ο ν δ τλ η ς , Ιά., 1, II, 2 , σελ. 67.
9. Myrdal, σελ. 34 .



Ό  πολιτισμός τοΰ Διαφωτισμόν 139

κή τοΰ διαφωτιστικοΰ άτομικισμοΰ: Είναι ή έκδοχή τής οικο­
νομικής συμπεριφοράς ώς φυσικής τάσης τοΰ άτόμου νά έξα- 
σφαλίζει τή μέγιστη ικανοποίηση ή τήν έλάχιστη δυνατή θυσία.

Αύτή ή φυσική τάση καί ορμή τοΰ άτόμου ύπακούει στήν 
καθολική λογικότητα τής Φύσης, γ ι ’ αύτό καί πρέπει νά άφή- 
νεται έλεύθερη (στά πλαίσια τών «φυσικών όρίων») δίχως παρεμ­
βάσεις τής κεντρικής έξουσίας. Έτσι διαμορφώνεται τό δόγμα 
τοΰ οικονομικού «φιλελευθερισμού» (laissez-faire), πού ένσαρ- 
κώνει πληρέστερα άπό κάθε άλλη θεωρητική διατύπωση τό 
καινούργιο περιεχόμενο πού προσδίδει στον άτομικισμό ό Δια­
φωτισμός: Αύτονομία τού άτόμου ώς φυσικοΰ φορέα επιδίω­
ξης έγωιστικής εύτυχίας, καί πίστη στή δεδομένη άπό τήν ’ίδια 
τή φύση τής κοινωνίας λογικότητα συγκερασμού καί έναρμόνι­
σης τών άτομικών έγωκεντρικών άπαιτήσεων: «Τά συμφέρον­
τα τών άτόμων δίνουν κατεύθυνση καί συνάφεια στήν οικονο­
μική ζωή, άκριβώς δπως ή βαρύτητα κρατάει συνδεδεμένο τό 
πλανητικό σύστημα .. .  Στο μέτρο πού δέν παρεμβάλλονται 
έμπόδια, ό καθένας μέ τό νά ένεργεϊ έγωιστικά προάγει τήν 
εύτυχία δλων»10.

Τρίτο χαρακτηριστικό γνώρισμα τής πολεμικής τοΰ Διαφωτι­
σμού : ή άνάδειξη τής βιολογικής ζωής σέ όντολογική άλήθεια 
καθοριστική τής ύπαρξης τοΰ άνθρώπου, καί σέ κανονιστική 
άρχή προσδιορισμού τών άτομικών του δικαιωμάτων.

Έ χ ει πολεμικό χαρακτήρα καί αύτή ή έπιδίωξη τού Δ ια­
φωτισμού, γιατί σαφώς άντιμάχεται τή μονομερή θρησκευτική 
άπολυτοποίηση τής ψυχής ή τού πνεύματος ώς καθοριστικού

10. Θ έσεις τοΰ Quesnay (1694-1774) καί τοΰ Mercier de la Riviere (1720- 
1792 ), στο μν.ί. τοΰ Myrdal, σελ. 37 καί 35.



140 Γενεαλογία τοΰ Αδιεξόδου

στοιχείου τής ύπαρξης τού άνθρώπου καί άξονα άναφοράς τής 
συμπεριφοράς του.

Θά μπορούσε μάλιστα νά μιλήσει κανείς γιά μαχητικό πεί­
σμα πού έπιδείχνουν οί Διαφωτιστές προκειμένου οχι άπλώς 
νά άποδείξουν τήν προτεραιότητα τού βιολογικού παράγοντα, 
άλλά καί νά συντρίψουν κάθε συνείδηση ύπαρκτικής ύπεροχής 
τοΰ άνθρώπου έναντι τών άλλων έμβιων οντων. Δέν διστάζουν 
νά άπαξιώσουν τόν άνθρωπο καί νά τόν εύτελίσουν προκειμέ­
νου νά πετύχουν τήν έπιβεβαίωση τής αύτονομίας του, τήν 
άπογύμνωσή του άπό κάθε ύπαρκτική ιδιαιτερότητα πού θά 
παρέπεμπε σέ μεταφυσική καταγωγή.

Θέλουν τόν άνθρωπο έναν άπλό κρίκο στήν άλυσίδα τής 
ζωικής έξέλιξης, (ό έξελικτισμός στή βιολογία έμφανίζεται 
μέσα στο πλαίσιο τής άποδεικτικής τών Διαφωτιστών άπό τις 
άρχές τοΰ 18ου αιώνα), οχι γιατί ή έπιστημονική έρευνα μπο- 
ροΰσε τότε νά αιτιολογήσει έπαρκώς μιά τέτοια ύπόθεση, άλλά 
μόνο γιατί τό άντιμεταφυσικό τους μένος θέλει τόν άνθρωπο 
ταυτισμένον μέ τό ζώο, καθορισμένον ύπαρκτικά καί γενετικά 
άπό τήν κτηνώδη φύση. « 'Ο  έξελικτισμός γίνεται άπαραίτη- 
τος γιά νά συναχθεΐ τό πνεύμα άπό τήν ύλη»11. Είναι τό πνεύ­
μα καί ή ψυχή πού πρέπει οπωσδήποτε νά άποδειχθοΰν συναρ­
τήσεις τής βιολογικής λειτουργίας, «άκρες δυνατότητες αύτό- 
νομης λειτουργίας ένός καθαρά ύλικοΰ συνόλου», μιάς «μηχα­
νής» πού περιλαμβάνει μέσα της τό ψυχικό στοιχείο μέ τρόπο 

* 12γενετικό .
Τό ιδιο μαχητικό πείσμα θέλει έπιπλέον τόν άνθρωπο ώς 

συγκυριακό μόνο σύμπτωμα μέσα στή συμπαντική πραγματικο­

ί  1. ΚονδϊΛΗΣ, μν.Ι, σελ. 359 .
12. L a Mettrie, L ’HommeMachine, Oeuvres philosophiques, τόμος I, Berlin 1774, 

σελ. 347 .



Ό  πολιτισμός τοΰ Διαφωτισμού 141

τητα. Γιά  πρώτη φορά προβάλλεται ή ύπόθεση γιά ύπαρξη 
ζωής ή καί λογικών οντων καί σέ άλλους πλανήτες, προκειμέ- 
νου νά άμφισβητηθεϊ ή μοναδικότητα του γήινου άνθρώπου 
μέσα στό σύμπαν καί τό προνόμιό του νά είναι «κορωνίδα» τής 
σύνολης δημιουργίας. Γυμνός άπό κάθε μεταφυσικό χάρισμα 
ψυχής ή πνεύματος ό άνθρωπος, δέν είναι έπιπλέον ούτε κέν­
τρο, ούτε σκοπός κάποιας θείας δημιουργίας, δέν εϊναι «μικρό- 
κοσμος» στον όποιο κατατείνει καί συγκεφαλαιώνεται κάποια 
ύπαρκτική περιπέτεια ή έλευθερία σχέσης κτίστου καί άκτι­
στου, δέν εϊναι «μεσίτης» αύτής τής σχέσης, ούτε «εικόνα» 
Θεού. Εϊναι άπλό καί συμπτωματικό παράγωγο τής φύσης 
πάνω στον φλοιό τής γής, ίσως καί στον φλοιό άλλων πλα­
νητών.

Βέβαια, ετσι φτάνουμε σέ μιά παράδοξη άντίφαση πού εχει 
έπισημανθεΐ άπό τούς μελετητές τοΰ Διαφωτισμού: Έν όνό- 
ματι τής άπελευθέρωσης τοΰ άνθρώπου άπό μεταφυσικές έξαρ- 
τήσεις, τής ύπαρκτικής του αύτονομίας καί άξιοπρέπειας, τής 
άπόλυτης καταξίωσής του, νά εύτελίζεται τελικά ό άνθρωπος 
καί νά άπαξιώνεται, νά ύποτάσσεται ολοκληρωτικά σέ φυσικές 
έξαρτήσεις καί άναγκαιότητες, νά αύτοταπεινώνεται πεισμα­
τικά διεκδικώντας τό ύπαρκτικό έπίπεδο τοΰ ζώου καί τοΰ 
τυχαίου φυσικού «συμπτώματος»13. Καί ολα αύτά γιά χάρη 
ένός «ρεαλισμού», μιάς «προσγείωσης» στήν πραγματικότητα, 
μιάς «άπαλλαγής άπό κάθε ρομαντική ψευδαίσθηση», πού δέν 
πείθει πάντοτε δτι δέν είναι άλλης μορφής ιδεοληψία.

' Η όντολογική πάντως θεμελίωση τής άνθρώπινης ύπαρξης

13. «Δημιουργεΐται τό παράδοξο, δτι ώς πρόμαχος της άξιοπρέπειας και τής 
προνομιούχας θέσης τοϋ άνθρώπου παρουσιάζεται ή ίδια εκείνη θεολογία, πού άπό 
τή σκοπιά τοϋ νεότερου ορθολογισμού άρχικά θεωρήθηκε ώς κατεξοχήν εχθρική καί 
ταπεινωτική γιά τον άνθρωπο»: Κ ο ν δ ϊλ η ς , μν.ί., 1, IV, 4, σελ. 348.



142 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

σέ μόνο τόν βιολογικό παράγοντα άνοίγει τόν δρόμο γιά μιά 
καινούργια έρμηνεία τής άνθρώπινης 'Ιστορίας καί τών παρα­
γόντων πού τήν συγκροτούν. Δέν ύπάρχει θεία Πρόνοια, ούτε 
ύπαρκτική περιπέτεια έλευθερίας, έπομένως ούτε καί «προπα­
τορικό άμάρτημα» πού δεσμεύει τόν άνθρωπο σέ ενοχές καί 
τόν κάνει ύποτελή σέ κανόνες καί θεσμούς έξαγοράς τής «σωτη­
ρίας» του. 'Η άνθρώπινη ' Ιστορία εϊναι ή φαινομενολογία τής 
έξέλιξης τού ένστικτου αύτοσυντήρησης — ή φυσική όρμή τής 
αύτοσυντήρησης εϊναι ή δεδομένη λογικότητα τής Φύσης πού 
ώθεϊ στήν ίδρυση οργανωμένων κοινωνιών καί θέτει κανονιστι­
κές άρχές γιά τήν έκτίμηση τών έκάστοτε δυνατοτήτων άπο- 
φυγής τοΰ βίαιου θανάτου καί ικανοποίησης τών άναγκών δια- 
τροφής14.

Θά μπορούσε νά συμπεράνει κανείς σχηματικά (μέσα άπό 
μιάν εύρύτατη ποικιλία άπόψεων), δτι «νόμοι τής φύσης» ή 
«φυσικό δίκαιο» εϊναι γιά τούς Διαφωτιστές οί ύποχρεώσεις 
έκεϊνες πού ή έκπλήρωσή τους έπιτρέπει τόν οργανωμένο συγκε­
ρασμό καί τή λογική έναρμόνιση τών έπιμέρους άτομικών έκφάν- 
σεων τής ορμής γιά αύτοσυντήρηση κάνοντας δυνατή τήν κοι­
νωνική ζωή. Τά άτομικά δικαιώματα εϊναι φυσικά δικαιώματα : 
τά ύπαγορεύει τό «δίκαιο τής Φύσης», ή έμφυτη στή φύση 
λογικότητα ή στρατηγική γιά τήν έξασφάλιση τής αύτοσυντή­
ρησης.

Μέσα άπό αύτή τή θεώρηση προβάλλει ένας καινούργιος 
ώφελιμισμός — καινούργιος σέ σχέση μέ τόν ώφελιμισμό πού 
καλλιέργησε έπί αιώνες ή δυτικοευρωπαϊκή θρησκευτική πα­
ράδοση. Καί στις δυο περιπτώσεις πρόκειται γιά μιά έξίσου 
άτομοκεντρική χρησιμοθηρία, ένώ ή διαφορά έγκειται μόνο στήν

14. Βλ. ενδεικτικά, Th. Hobbes, Leviathan, XIV καί XIX — ’ Από ΚοΝΔΊΓΛΗ, 
μν.ε., 1, II, 3, σελ. 189, κ.έ.



*0  πολιτισμός τοΰ Διαφωτισμού 143

άλλαγή τοΰ σκοποΰ ή τοΰ στόχου. Τό άτομο δέν ύποτάσσεται 
πιά σέ άσκητικούς κανόνες καί νομικές δεσμεύσεις γιά χάρη 
τοΰ «αιώνιου συμφέροντος» καί τής μεταφυσικής του έξασφά- 
λισης. Υποτάσσεται σέ ορθολογικούς κανόνες έξασφάλισης 
τής ορμής του γιά αύτοσυντήρηση, κανόνες κοινωνικής συνύ­
παρξης πού έγγυώνται τά φυσικά του δικαιώματα, δηλαδή τήν 
άμοιβαιότητα διευκολύνσεων τής βιολογικής έπιβίωσης.

'Η  Πολιτική Οικονομία, άπό τήν πρώτη έμφάνισή της, άνα- 
λαμβάνει νά συστηματοποιήσει, στά πλαίσια μιάς θετικής έπι­
στήμης, τούς κανόνες έναρμόνισης τών συμφερόντων — τήν 
έμφυτη στή φύση λογικότητα ή στρατηγική γιά τήν έξασφάλι- 
ση τής αύτοσυντήρησης τών άτόμων. Ό  ώφελιμισμός είναι ή 
πραγματική βάση τής οικονομικής έπιστήμης, καί ή διαπίστωση 
αύτή συνοψίζει μάλλον τήν ομοφωνία τών μελετητών τής οικο­
νομίας15. Οί οικονομικές σχέσεις πού άναπτύσσονται μέσα στό 
κοινωνικό σώμα, ταυτίζονται μέ τήν έπιδίωξη τοΰ άτομικοΰ 
συμφέροντος, καί τό άτομικό συμφέρον κατοχυρώνεται άπό τό 
φυσικό δικαίωμα τοΰ άτόμου στή βιολογική έπιβίωση. Κάθε 
οικονομική ένέργεια κατευθύνεται λογικά προς τήν έξυπηρέ- 
τηση τοΰ άτομικοΰ συμφέροντος, δηλαδή τήν αύτοσυντήρηση,

15. Άπό τον Adam Smith καί τον Ricardo, ως καί τον Paley, τον Bentham, τον J.
S. Mill καί τον Sidgwick, «μιά καθαρή μορφή ώφελιμισμοΰ ενσωματώθηκε στήν οικο­
νομική θεωρία», οπως διαπίστωνε πριν άπό ένα αιώνα ό F. Υ. EDGEWORTH, στό βιβλίο 
του: Mathematical Psychics: An Essay on the Application of Mathematics to the Moral Sci­
ences (1881), New York (Kelley Publ.) 1953, σελ. 16. Καί πρόσθετε: "The first 
principle of economics is that every agent is only actuated by self-interest” . Καί έντε- 
λώς πρόσφατα, ό οικονομολόγος Karl BRUNNER έπιβεβαίωνε αύτή τήν άδιατάρακτη 
μέσα άπό τή διαδοχή τών δεκαετιών ομοφωνία, συμπεραίνοντας: "Economics is the 
science of the self interest ... and this postulate enjoys today the status of something 
akin to a self-evident truth” : The Political Economy of Inflation: A Critique of the 
Sociological Approach and a Reinterpretation of Social Fads, Symposia Series (Univer­
sity of Rochester) 1982, σελ. 9.



144 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

τήν αύξηση τών εύχάριστων καί τή μείωση τών δυσάρεστων 
> ~  ~  /  16 εμπειριών του ατομου .

Δέν εϊναι μόνο οί θεωρητικές θέσεις τοΰ Hobbes, τοΰ Hume, 
τοΰ Montaigne, τοΰ Pufendorf, τοΰ Ferguson ή τοΰ Holbach, 
πού θέλουν τή βιολογική άναγκαιότητα (καί συγκεκριμένα: τήν 
ορμή τής αύτοσυντήρησης) άξονα συγκρότησης τοΰ κοινωνικού 
γεγονότος, δέν εϊναι άπλώς ή άντληση συμπερασμάτων άπό τή 
φυσιοκρατική άνθρωπολογία τών Διαφωτιστών πού προσφέρει 
τό πρώτο θεωρητικό θεμέλιο στήν Πολιτική Οικονομία. Εϊναι 
καί τά συγκεκριμένα πρόσωπα έπώνυμων λογίων τοΰ Διαφω­
τισμού πού συγκαταριθμοΰνται ταυτόχρονα καί μεταξύ τών 
πρώτων θεωρητικών τής οικονομικής έπιστήμης: ό Shaftesbury, 
ό Turgot, ό Hutcheson, ό Butler, ό Bentham, κ.ά.

’Έτσι, τό νοηματικό περιεχόμενο τών πρώτων κατηγοριών 
πού χρησιμοποιεί ή οικονομική έπιστήμη, άλλά καί οί άφετη- 
ριακοί ερευνητικοί της στόχοι, έχουν τή σφραγίδα τής έμμονής 
τού Διαφωτισμού στον ώφελιμισμό τού άτομικοΰ συμφέρον­
τος. Κι ό ώφελιμισμός άντανακλά τή λογική τής φύσης, τό 
«Δίκαιο» τής φύσης, τήν ορμή τής αύτοσυντήρησης. Τό «φυ­
σικό δίκαιο» θεμελιώνει τήν οικονομική έπιστήμη βασισμένο 
τό ίδιο στήν άπολυτοποιημένη καταξίωση τής βιολογικής ζωής.

' Η έννοια λ.χ. τοΰ εισοδήματος περιορίζεται άποκλειστικά 
στο μετρούμενο ύποκειμενικό ωφέλημα — παύει νά δηλώνει 
εύρύτερα τό προϊόν πού άποφέρει ή παραγωγική έργασία. Καί 
ή έννοια τού έθνικοϋ εισοδήματος ταυτίζεται μέ τό άθροισμα 
τών ύποκειμενικών ώφελημάτων. Οί άτομικές «ποσότητες» 
ώφέλειας άποδίδονται άριθμητικά καί ονομάζονται άνοιχτά άξίες.

16. Βλ. M y rd a l, σελ. 41. —  J .  H a rsa n y i, Morality and the Theory of Rational Behavi­
or, στο περιοδ. Social Research 44, 4, Winter 1977, σελ. 18. — Amartya Sen, Ratio­
nal Fools: A Critique of Behavioral Foundations of Economic Theory, Philosophy and 
Public Affairs 6 (1977), σελ. 335.



Ό  πολιτισμός τοϋ Διαφωτισμού 145

Οί προσπάθειες πληρέστερου έρμηνευτικοΰ καθορισμού της άξίας 
σκοπεύουν οχι άπλώς στήν έπιστημονική διασάφηση τής λει­
τουργίας τής οικονομίας, άλλά στή θεμελίωση μιάς θεωρίας 
τής ευημερίας. Ό προσδιορισμός τής άξίας σέ σχέση μέ τή 
σκοπούμενη ευημερία, γίνεται ή άφετηρία στό πρόβλημα δια­
μόρφωσης τών τιμών — οί καμπύλες χρησιμότητας καί άνωφέ- 
λειας εϊναι καί ή πρώτη άντικειμενοποίηση τοΰ προβλήματος.

Ταυτόχρονα, ή καινούργια ερμηνεία τής 'Ιστορίας πού είση- 
γοΰνται οί Διαφωτιστές — ή 'Ιστορία ώς φαινομενολογία τών 
έξελίξεων τοΰ ένστικτου αυτοσυντήρησης — άνατιμά καί τον 
παράγοντα έργασία: Δέν εϊναι πιά οί ιδέες ή οί ήγετικές προ­
σωπικότητες πού διαμορφώνουν τήν 'Ιστορία, άλλά ή έξέλιξη 
τών έργασιακών μορφών καί τών συντελεστών παραγωγής. 
"Ομως ή έργασία άνατιμάται μόνο ώς παράγοντας ιστορικών 
διαμορφώσεων, οχι ώς θετική δημιουργική πράξη. Αντίθετα, 
ταυτίζεται ή έργασία μέ τήν άνωφέλεια καί γ ι ’ αύτό έχει κόστος 
πού άποζημιώνεται, εϊναι έμπόρευμα μέ συγκεκριμένη τιμή. 
' Η ξεχωριστή συμβολή τοΰ Ricardo στή διαμόρφωση τής οικο­
νομικής έπιστήμης έγκειται κυρίως στήν κατάλυση τής έννοιας 
τής έργασίας ώς μέτρου τών άνταλλακτικών σχέσεων, καί στήν 
αύτονόμησή της ώς μετρούμενου μεγέθους άνωφέλειας. 'Η 
σχέση άνάμεσα στήν προσφορά, στή ζήτηση καί στις τιμές άντα­
νακλά τή «φυσική» σχέση άνάμεσα στήν εύχαρίστηση, στον 
πόνο ή κόπο καί στήν ικανοποίηση τής όρμής γιά αύτοσυντή­

ρηση·
’ Ονομάζουμε «φυσιοκράτες» τούς οικονομολόγους τοΰ ώφε- 

λιμιστικοΰ φιλελευθερισμού, έπειδή ταύτισαν τον στόχο τής 
εύημερίας μέ τή λογική τής φυσικής έναρμόνισης τών συμφε­
ρόντων. Άλλά αύτό δέν σημαίνει οτι οί σοσιαλιστές ή οί σοσια- 
λίζοντες οικονομολόγοι άποδεσμεύτηκαν ούσιαστικά άπό τό 
φυσιοκρατικό πρότυπο. Καί ό δικός τους στόχος δέν εϊναι άλλος



146 Γενεαλογία τον άδιεξόδον

άπό τήν «έναρμόνιση τών συμφερόντων», μόνο πού αύτή ή 
έναρμόνιση δέν πιστεύουν οτι μπορεί νά έπιτευχθεϊ κάτω άπό 
όλες γενικά τις συνθήκες. Έ  έκάστοτε «τρέχουσα» κοινωνική 
πρακτική δέν άνταποκρίνεται οπωσδήποτε στή φυσική «λογι­
κότητα». Γιά νά φτάσουμε νά άποτυπώσουμε στήν κοινωνία 
τήν ιδεατή φυσική τάξη καί άρμονία, πρέπει νά έφαρμόσουμε 
κάποιες μεθόδους καί τρόπους κρατικής παρέμβασης, πού συνι- 
στοΰν καί τό σοσιαλιστικό πρόγραμμα” .

*0  ίδιος ό Μάρξ εϊναι ένα τυπικό παράδειγμα φυσιοκράτη 
Διαφωτιστή. Ό χι μόνο γιά τήν έρμηνεία πού δίνει στή γένεση 
τοΰ κοινωνικού φαινομένου, προσδιορίζοντας ώς αιτιώδη άρχή 
τό ζωώδες (tierisch) ένστικτο τής αυτοσυντήρησης πού ώθει 
στον καταμερισμό τής έργασίας18. Άλλά καί γιά τήν ολιστική 
θεώρηση τής φυσικής νομοτέλειας πού, κατά τήν άποψή του, 
διέπει τόσο τήν έξέλιξη τών παραγωγικών συνθηκών, δσο καί

17. « 'Η  άποψη αύτή είναι έξίσου μεταφυσική, γιατί βασίζεται στήν πεποίθηση 
δτι ή ιδανική τάξη μπορεί καταρχήν νά προσδιοριστεί, κι αν αύτό δέν έχει έπιτευχθεϊ 
άκόμα, οφείλεται μόνο στήν άνεπάρκεια τών γνώσεών μας»: Myrdal, σελ. 234.

18. « 'Η  συνείδηση βέβαια εϊναι καταρχήν συνείδηση τής φύσης, πού πρώτα 
έμφανίζεται στους άνθρώπους σάν μιά τελείως ξένη, παντοδύναμη καί άπρόσβλητη 
δύναμη, πού μέ αύτήν οί σχέσεις τών άνθρώπων εϊναι καθαρά ζωώδεις καί πού τούς 
έπιβάλλεται δπως καί στά ζώα. Εϊναι έτσι μιά καθαρά ζωώδης συνείδηση τής φύσης 
... Αύτή ή ζωώδης συνείδηση κοπαδιού έξελίσσεται καί άναπτύσσεται μέ τήν αύξη­
ση τής παραγωγικότητας, τήν αύξηση τών άναγκών καί, πράγμα βασικό καί γιά τά 
δυο προηγούμενα, μέ τήν αύξηση τοΰ πληθυσμού. Ταυτόχρονα άναπτύσσεται ό κατα­
μερισμός τής έργασίας, πού άρχικά 8έν ήταν τίποτε άλλο άπό καταμερισμός τής 
έργασίας στή σεξουαλική πράξη, καί μετά καταμερισμός έργασίας πού άναπτύσσεται 
άπό φυσικές άφορμές (π.χ. σωματική δύναμη), άνάγκες, τυχαία γεγονότα κ.λπ. ... 
Μαζί μέ τον καταμερισμό τής έργασίας προκύπτει ή διανομή τής έργασίας καί τών 
προϊόντων της ... έπομένως ή ιδιοκτησία πού ό πυρήνας της, ή πρώτη της μορφή 
βρίσκεται στήν οικογένεια»: Die deutsche Ideologie, στις Friihschriften, Hrsg. ν. S. Lands- 
hut, Stuttgart (Kroner-Verl.) 1971, σελ. 357-359. Βλ. καί έλλην. μετφρ. Έ  γερ­
μανική Ιδεολογία, ’Αθήνα (Gutenberg), σελ. 76-78.



7ο όντολογικό κενό 147

τά κοινωνικά καί πολιτικά μορφώματα πού παρακολουθούν αύτή 
τή νομοτελειακή έξέλιξη19.

’Έ τσι, ή φυσιοκρατία τοΰ Διαφωτισμού μοιάζει οχι μόνο νά 
θεμελιώνει, άλλά καί νά ένοποιεϊ τις έπιμέρους τάσεις καί 
θεωρήσεις τοΰ χώρου τής Πολιτικής Οικονομίας. Ή θεωρία 
τοΰ οικονομικού φιλελευθερισμού σκοπεύει στο κομμουνιστικό 
ιδεώδες μιας γενικής κοινωνικής εύημερίας, πού άντανακλά τή 
φυσική λογικότητα έναρμόνισης τών άτομικών συμφερόντων. 
Καί τό κομμουνιστικό ιδεώδες τών σοσιαλιστών προϋποθέτει 
τή δυναμική μιας φυσικής νομοτέλειας, πού οδηγεί άναπότρε- 
πτα στήν άταξική κοινωνία, δηλαδή στήν έλευθερία κι άπό τό 
ιδιο τό χρήμα, στον ιδεώδη φιλελευθερισμό τής άρχής: «άπό 
τόν καθένα άνάλογα μέ τις ίκανότητές του —στον καθένα άνά- 
λογα μέ τις άνάγκες του».

β .  Τό όντολογικό κενό

*Η φιλοσοφία τοΰ Διαφωτισμού, θεμέλιο καί μήτρα τής Πολι­
τικής Οικονομίας, κομίζει μιάν άγεφύρωτη διάσταση όντολο­
γικών έρμηνειών καί ήθικών-κανονιστικών άπαιτήσεων20.

Αύτή ή διάσταση δέν είναι θεωρητικό μόνο πρόβλημα, άφού 
καί τά διαστελλόμενα δέν άντιπροσωπεύουν άφηρημένες άπλώς 
θεωρήσεις. Ή όντολογική έρμηνεία τοΰ ύπαρκτοΰ άναφέρεται 
στήν ιδια τή διάκριση τοΰ πραγματικού άπό τό φαινομενικό ή

19. Βλ. τις συμπερασματικές του διατυπώσεις στον Πρόλογο τοΰ βιβλίου του 
Zur Kritik der politischen Oekonomie, έλλην. μετφρ.: Κριτική τής πολιτικής οικονομίας, 
’Αθήνα («Θεμέλιο») 1978.

20. Μιά πληρέστερη τεκμηρίωση αύτής τής διάστασης βλ. στο μν.έ. του Πανα­
γ ιώ τη  ΚοΝΔΤΛΗ ( Ό  εύρωπαϊκός Διαφωτισμός) 2, VI.



148 Γενεαλογία τοΰ αδιεξόδου

φαντασιώδες, δπως καί στήν ύπαρκτική αιτία τών δεδομένων 
τής φύσης, στήν αιτιώδη άρχή τους. Άπό τήν άπάντηση πού 
θά δώσει κανείς στο έρώτημα: τί εϊναι πραγματικό καί τί ύπο- 
κειμενική μόνο έντύπωση ή φαντασία, καί ποιά εϊναι ή αιτία - 
καταγωγή τών ύπαρκτών, άπό τήν άπάντηση αύτή έξαρτάται 
τό νόημα τής άνθρώπινης ύπαρξης καί τής άνθρώπινης πράξης, 
δηλαδή τά κίνητρα, οί σκοποί καί οί τρόποι τής δραστηριότη­
τας καί καθημερινής βιοτής τών άνθρώπων.

Ά πό τήν άλλη μεριά, οί ηθικές-κανονιστικές άπαιτήσεις 
εϊναι μιά πραγματική καί πάλι προϋπόθεση γιά τή συγκρότηση 
τής άνθρώπινης κοινωνίας: Προϋπόθεση γιά τήν οργανωμένη 
άλληλοεξυπηρέτηση τών άτομικών άναγκών μέσω τοΰ κατα­
μερισμού τής έργασίας, άλλά καί τοΰ καταμερισμού τών εύθυ­
νών, τών ύποχρεώσεων, τών δικαιωμάτων. Αύτή ή πραγματι­
κή προϋπόθεση δέν εϊναι δυνατό νά σχετικοποιηθεΐ σέ άπλή 
σύμβαση, γιατί συνιστά ή ί'δια έναν ορισμό τών άναγκών τού 
άνθρώπου ή, έστω, μιάν άξιολόγησή τους, έπομένως μιάν έρμη­
νεία τών ύπαρκτικών του στόχων καί άρα μιά διασάφηση τοΰ 
νοήματος τής άνθρώπινης ύπαρξης καί τής άνθρώπινης πράξης.

'Η  ίδια λοιπόν ή κοινωνική πρακτική, οί ήθικές-κανονιστικές 
προδιαγραφές της (έπιλογές-άξιολογήσεις-προτεραιότητες κρι­
τηρίων καί στόχων) προϋποθέτουν μιά νοηματοδότηση τής άν­
θρώπινης ύπαρξης καί πράξης, έπομένως μιάν όντολογική έρμη­
νεία τών δεδομένων τής φύσης καί τού βίου — έρμηνεία συνει­
δητή ή άνεπίγνωστη στούς πολλούς. Καί άντίστροφα, κάθε 
φιλοσοφική πρόταση όντολογικής έρμηνείας τής φύσης καί τοΰ 
βίου έχει ώς πραγματικό άντίκρισμα τή νοηματοδότηση τής 
άνθρώπινης ύπαρξης καί πράξης, δηλαδή κάποιες ήθικές - κανο­
νιστικές άρχές γιά τήν οργάνωση καί λειτουργία τού κοινωνι­
κού βίου.



Τό όντολογικό κενό 149

'Η  οργανική αύτή σύνδεση οντολογίας καί ήθικής γίνεται 
συχνά προβληματική στον Διαφωτισμό, δταν δέν καταλήγει σέ 
άγεφύρωτες άντιθέσεις καί κραυγαλέες άσυνέπειες. Κι αύτό, 
έπειδή έπιλέγονται όντολογικές έρμηνεϊες γιά χάρη πολεμι­
κών μόνο σκοπιμοτήτων καί άγνοοΰνται ή άπορρίπτονται οί 
ήθικές τους συνέπειες, ένώ ταυτόχρονα υιοθετούνται κανονι­
στικές άρχές άσυμβίβαστες μέ τήν έπιλεγμένη οντολογία. "Η 
έπιχειρεΐται ή έκ τών ύστέρων άπόδοση όντολογικοΰ περιεχο­
μένου σέ ήθικές έπιλογές καί άξιολογήσεις, πού έχουν καί 
πάλι γιά πολεμικές μόνο σκοπιμότητες προτιμηθεί.

Καί πιό συγκεκριμένα: Είδαμε δτι άφετηρία καί κίνητρο 
τοΰ Διαφωτισμού ήταν ή μαχητική άντίθεση στή μεταφυσική 
καί στούς θεσμοποιημένους φορείς τής μεταφυσικής αύθεντίας. 
Τό κρίσιμο έπομένως πρόβλημα γιά τούς Διαφωτιστές ήταν 
νά άποδεχθοΰν ή οχι καί τή συνεπέστερη προς τήν άντιμετα- 
φυσική τους στάση οντολογία, πού είναι ό ύλισμός: ή ταύτιση 
τοΰ πραγματικού καί ύπαρκτοΰ άποκλειστικά μέ τό αισθητό 
καί ύλικό. Έταν κρίσιμο τό πρόβλημα, άκριβώς γιά τις ήθικές 
-κανονιστικές συνέπειες στις όποιες οδηγεί ύποχρεωτικά ή 
ύλιστική οντολογία.

'Ο υλισμός άναφέρει στήν αύτογενή δράση-κίνηση τής ύλης 
τήν προέλευση κάθε φαινομένου, έπομένως καί τών «ψυχικών» 
λειτουργιών τοΰ άνθρώπου — νόησης, κρίσης, φαντασίας, βού­
λησης, κλπ. 'Υποτάσσει κατά συνέπεια καί αύτές τις λειτουρ­
γίες στήν αιτιοκρατία πού διέπει τήν ύλική φύση, στήν άναγ­
καιότητα καί «λογική» τής αύτοσυντήρησης καί τοΰ ένστικτου. 
"Ετσι δμως άποκλείει κάθε ένδεχόμενο «αύτεξουσίου»: έλευ­
θερίας αύτοκαθορισμοΰ καί βουλητικής αυτενέργειας τοΰ άν­
θρώπινου ύποκειμένου.

’Άρα άποκλείει ό ύλισμός καί κάθε ένδεχόμενο ήθικής δε­
οντολογίας. Άφοΰ οί πράξεις καί έπιλογές τοΰ άνθρώπου κατευ-



150 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

θύνονται άπό τή φυσική άναγκαιότητα, δέν υπάρχουν περιθώ­
ρια καταλογισμού άτομικών εύθυνών, ούτε καί ήθικών άξιολο- 
γήσεων. Ή συνεπής υιοθέτηση τής ύλιστικής οντολογίας συνε­
πάγεται τόν μηδενισμό κάθε άξίας καί κάθε κανονιστικής άρχής. 
Τό δέον ταυτίζεται μέ τό ον, ή ήθική άπορροφάται άπό τήν 
άδήριτη νομοτέλεια καί άναγκαιότητα πού διέπει τή φύση. 
« ’Ακόμα καί τό έγκλημα», έλεγε ό μαρκήσιος De Sade, «μπο­
ρεί καθαυτό νά παράσχει τέρψη, άκριβώς έπειδή είναι φυσικό, 
ένώ ό ήθικός νόμος εϊναι τεχνητός»21.

'Ο ήθικός αύτός μηδενισμός βρίσκει έπιφυλακτικούς πολ­
λούς άπό τούς Διαφωτιστές, άν δέν πανικοβάλλει καί κάποιους
— τό δίλημμα πού τούς τίθεται δέν είναι εύκολο: Θέλουν νά 
παραμείνουν συνεπείς στήν άρνηση τής μεταφυσικής προτεραιό­
τητας, άλλά δέν εϊναι καί διατεθειμένοι νά άποδεχθουν τόν 
μηδενισμό τών ήθικών-κανονιστικών άρχών, δηλαδή τών ίδιων 
τών προϋποθέσεων συγκρότησης τής άνθρώπινης κοινωνίας. 
Πριν άπό κάθε τ ι άλλο, ό άγώνας τους άπέβλεπε στήν άπελεύ- 
θερωση τοΰ άνθρώπου — ή άπόρριψη τής μεταφυσικής άπο- 
σκοποΰσε καταρχήν σέ αύτή τήν άπελευθέρωση. Ά ν  λοιπόν 
υιοθετούσαν μέ συνέπεια τόν ύλισμό, ήταν ύποχρεωμένοι νά 
άποδεχθοΰν μιά καινούργια ύποδούλωση, αύτή τή φορά στήν 
αιτιοκρατία τής φύσης. Νά θεωρήσουν τή φύση ώς αύτόνομο 
δεδομένο, καθοριστικό κάθε ύπαρξης καί κάθε ένέργειας, άρα 
νά ύποταχθοΰν στήν ύπερβατική αύθεντία τών δικών της σκο­
πιμοτήτων — νά μεταποιήσουν «τήν έλευθερία άπέναντι στο 
'Υπερφυσικό σέ έξάρτηση άπό τό Φυσικό»22.

21. Juliette IV, Oeuvres completes de marquis, Paris (Circle du livre precieux) IX, 
107-108.

22. «"Αν ό παλιός καλός Θεός έξευμενιζόταν μέ δάκρυα, προσευχές καί μετάνοι­
ες, κι άν ή αυθαιρεσία του καμιά φορά εύνοουσε τούς άνθρώπους παίρνοντας τή μορ­
φή τής θείας Χάρης, άπό τή φυσική νομοτέλεια δέν ύπήρχε διαφυγή· ή καινούργια



Τό όντολογικό κενό 151

Μπροστά στό κρίσιμο αύτό πρόβλημα οί έπιλογές και στά­
σεις διαφοροποιούνται σημαντικά. 'Υπάρχουν Διαφωτιστές, πού 
γιά νά άποφύγουν τον ηθικό μηδενισμό, έπιχειρουν μιά συμφι­
λίωση τουλάχιστον μέ τήν οντολογία τής δυτικοευρωπαϊκής 
θρησκευτικής παράδοσης, έμμένοντας μόνο στον άντικληρικα- 
λισμό, στήν κριτική τών ιστορικών μορφών θεσμοποίησης τοΰ 
χριστιανισμού στή Δύση. Ά λλοι, άντίστοιχα, συμβιβάζονται 
μέ μιά γενικευμένη θεϊστική οντολογία, άδέσμευτη άπό κάθε 
συγκεκριμένη θρησκευτική παράδοση. Όμως ή στάση πού μάλ­
λον κυριαρχεί τελικά καί έπιβιώνει ιστορικά ώς κεντρικό ειδο­
ποιό γνώρισμα στον πολιτισμό τοΰ Διαφωτισμού (ώς σήμε­
ρα), εϊναι ή παραίτηση άπό τό όντολογικό πρόβλημα, ό έντοπι- 
σμός τοΰ ένδιαφέροντος άποκλειστικά καί μόνο στή λειτουργι­
κότητα τών κανονιστικών άρχών, ό χωρισμός τοΰ δέοντος άπό 
τό ον.

Βέβαια, ενας τέτοιος χωρισμός εϊναι έξ ύπαρχής καί θελη- 
μένα τεχνητός, μιά προαποφασισμένη στάση φυγής άπό τό πρό­
βλημα. Άλλά εϊναι μιά στάση πού έπιβάλλεται καθολικά — 
σάν νά άνταποκρίνεται σέ κάποιες μύχιες προδιαθέσεις τοΰ 
άνθρώπινου ψυχισμού. Ό πολιτισμός τού Διαφωτισμού άπω- 
θει τό όντολογικό έρώτημα, δέν άφήνει περιθώρια ένδιαφέρον­
τος γιά τήν άλήθεια, τού άρκεϊ ή έμμονή στή χρηστική σκοπι­
μότητα. Καί εϊναι ή Πολιτική Οικονομία πού άποκρυσταλλώ- 
νει σέ συστηματική θεωρία, άλλά καί σέ ολοκληρωτική πρα­
κτική τοΰ καθημερινού βίου, αύτή τήν ψυχολογική άπώθηση 
τοΰ όντολογικοΰ έρωτήματος, τή διαφυγή στή φαντασιώδη αύτάρ- 
κεια τής βιοτικής εύημερίας, τήν ήδονική «άπελευθέρωση» τού 
άνθρώπου άπό τό ιδιο τό ύπαρκτικό του πρόβλημα.

κυριαρχία δέν δεχόταν έπηρεασμούς, ούτε υποσχόταν θαύματα ... Ό ,τι έπιστρατεύ- 
θηκε έναντίον τής νοησαρχίας καί τών αυθαιρεσιών τοΰ Θεοΰ, δείχτηκε άφέντης άκό- 
μη πιό άνελέητος άπό τον παλιό»: ΚΟΝΔΤΛΗΣ, μν.Ι 2, VI, 1, σελ. 13.



152 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

Ή  έμμονή στήν άποδοτική λειτουργικότητα τών κανονιστι­
κών άρχών, μέ βάση τή φαινομενολογία καί μόνο τής βιολογι­
κής άτομικότητας καί τής κοινωνικής συνύπαρξης τών άνθρώ- 
πων, άποδείχνεται λύση τεχνητή, άκριβώς γιά τις άσυνέπειες 
ή άντιφάσεις πού παρουσιάζει.

Οί Διαφωτιστές έπιμένουν στή χρηστική αυτονομία τών 
ήθικών-κανονιστικών άρχών — αύτονομία ώς προς κάθε άφε- 
τηριακή νοηματοδότηση ή όντολογική προϋπόθεση τής ήθικής. 
Άλλά άκόμα καί ή άρχή τής χρησιμότητας παραμένει άφηρη­
μένη, άν δέν ύπάρχουν κριτήρια άξιολόγησης τών άναγκών, 
κριτήρια κάποιας σκοπούμενης κοινωνικής λειτουργικότητας. 
Αναζητούν λοιπόν οί Διαφωτιστές τέτοια κριτήρια στή δεδο­
μένη καί αύτόνομη λειτουργικότητα τής φύσης, στήν έγγενή 
«λογικότητα» τής φύσης. Καί ένώ ταυτίζουν τή φυσική «λογι­
κότητα» μέ τήν αιτιοκρατία, ταυτόχρονα τήν έπικαλοΰνται ώς 
κριτήριο κοινωνικής λειτουργικότητας. Καταφεύγουν στήν «αύ­
θεντία» τής φύσης, γιά νά έπιβάλλουν στήν άνθρώπινη έλευθε­
ρία τήν άποδοχή τοΰ κριτηρίου τής αιτιότητας ώς κοινωνικού - 
λειτουργικού κριτηρίου. Ή άνθρώπινη άτομική έλευθερία οφεί­
λει νά πειθαρχήσει σέ άρχές συμπεριφοράς πού δέν τήν προϋ­
ποθέτουν, άφοΰ εϊναι άρχές φυσικής αιτιοκρατίας άναιρετικές 
τής έλευθερίας.

’Έ τσι, οί κανονιστικές άρχές τού καλοΰ καί τοΰ κακοΰ ορί­
ζονται σέ άναλογική άντιστοιχία μέ τή φυσική καί όρμέμφυτη 
αίσθηση τής άρέσκειας καί τής άπαρέσκειας, τής ώφέλειας καί 
τής άνωφέλειας, τής ήδονής καί τού πόνου (— εκδοχή πού 
κυριαρχεί στή σκέψη καί τών πρώτων θεωρητικών τής Πολι­
τικής Οικονομίας). Ό κανονιστικός χαρακτήρας τών φυσικών 
καί όρμέμφυτων αισθημάτων άντανακλά τή «λογικότητα» τοΰ 
ενστίκτου αυτοσυντήρησης καί σκοπεύει στή φυσική άτομική



Τό όντολογικό κενό 153

αύτάρκεια, δηλαδή στήν κορεσμένη φιλαυτία. Όμως τή συλ­
λογική-κοινωνική έπίτευξη αύτοΰ τοΰ στόχου δέν τήν έμπι- 
στεύονται οί Διαφωτιστές στή «λογικότητα» τής φυσικής ορ­
μής. Είναι φανερό δτι τήν έξαρτοΰν άπό τήν προσωπική έλευ­
θερία, γ ι ’ αύτό καί προγραμματίζουν τήν έπίτευξη τοΰ στόχου 
μέ δεσμευτικούς κανόνες «φυσικής» έγκυρότητας — άδιαφο- 
ρώντας γιά τήν άντίφαση.

Συγκεκριμένα παραδείγματα τέτοιας άσυνέπειας θά μπο- 
ροΰσε νά έπισημάνει κανείς πάμπολλα μέσα άπό τά έργα τών 
Διαφωτιστών. Ό Hume, λ.χ., θεωρεί τό άτομικό συμφέρον ώς 
άρχικό κίνητρο γιά τή θέσπιση τής δικαιοσύνης, έξαρτώντας 
τις ήθικές κρίσεις γιά τό δίκαιο καί τό άδικο άπό τά αισθήματα 
ήδονής καί πόνου. Όμως δέν παύει νά θεωρεί ταυτόχρονα τή 
δικαιοσύνη ώς «ύποχρέωση», καί μάλιστα ώς «φυσική ύποχρέ- 
ωση», σέ άντίθεση μέ τήν δποια «ήθική ύποχρέωση». Ένώ 
προϋποθέτει τόν άνθρωπο μόνο ώς φύση, δέν ένοχλεΐται άπό 
τήν άσυνέπεια τής προσφυγής στήν ίδια αύτή φύση γιά τήν 
άντληση ύποχρεώσεων23. ’Αντίστοιχα παραδειγματική είναι καί 
ή προσπάθεια τοΰ Pierre Bayle νά θεμελιώσει μιάν ήθική δεον­
τολογία τοΰ άθεϊσμοΰ μέ τήν άντληση κανονιστικών έπιταγών 
άπό τήν άρμονική δομή τής φύσης24: Ένώ άπορρίπτει κάθε 
έννοια ύπαρκτικής «πτώσης» καί «προπατορικού άμαρτήματος», 
δμως έμμένει στήν άνερμήνευτη (καί όντολογικά άθεμελίωτη) 
διαφορά άνάμεσα στήν άνθρώπινη φύση καί σέ κάποια ιδεατή 
«φυσικότητα». Τό ίδιο καί ό Adam Ferguson, πού άναζητάει 
τή δυναμική τής ιστορικής προόδου στήν προκαθορισμένη νομο­

23. Β λ . David Hume, A Treatise of Human Nature, ed. by L. A. Selby- Bigge, Oxford 
1965, III, 3, 4. σελ. 574 , 6 1 9 , 620 . -  Κ ο ν δ ϊλ η ς , μν.έ., 2 , VII, 2, σελ. 1 7 8 -1 8 1 .

24. Β λ . Pierre Bayi.K, Pensees Diverses, Oeuvres III, La Haye 1 7 2 7 -1 7 3 1 , σελ. 
4 0 5 - 4 0 6 . — Κ ο ν δ γ λ η ς , //v.£, 2, VI, 3, σελ. 70.



154 Γενεαλογία τοΰ Αδιεξόδου

τέλεια τής φυσικής έξέλιξης25. Μοιάζει νά μην παρατηρεί τήν 
άντίφαση πού ύπάρχει στή σύζευξη δυο ριζικά άντιθετικών 
έννοιών: τής έλευθερίας πού προϋποθέτει ή δυναμική τής ιστο­
ρικής προόδου, μέ τήν άναγκαιότητα τής φυσικής νομοτέλειας.

' Η σύγχυση τών ορίων άνάμεσα στό δέον καί στό ον, στήν 
ήθική ύποχρέωση καί στή φυσική άναγκαιότητα, στήν έλευθε­
ρία καί στήν αιτιοκρατία, δέν ένοχλεΐ τούς Διαφωτιστές. Ή 
ύπέρβαση τής σύγχυσης θά προϋπέθετε μιάν όντολογική ερμη­
νεία (οχι οπωσδήποτε νοησιαρχική καί μή-έμπειρική) τού τρό­
πον τής ύπάρξεώς τής φύσης καί τού άνθρώπου: Τής διαφοράς 
άνάμεσα στήν άπρόσωπη καί στήν προσωπική ύπαρξη, στή φυ­
σική άναγκαιότητα καί στήν άνθρώπινη έλευθερία, στή βιολο­
γική σκοπιμότητα καί στό άπρόοπτο ή τήν έτερότητα τής 
προσωπικής ένέργειας. Άλλά ή ένασχόληση μέ τήν οντολογία 
σημαίνει γιά τούς Διαφωτιστές άμεσο κίνδυνο παρέκκλισης 
άπό τούς κανόνες τής «έπιστημονικής» σκέψης, κίνδυνο διολί­
σθησης στή μεταφυσική, γ ι ’ αύτό καί εχει προγραμματικά άπο- 
κλειστεΐ άπό τον δικό τους προβληματισμό.

Θά μπορούσε νά συνοψίσει κανείς τά ένδεικτικά παραδείγματα 
φιλοσοφικής άσυνέπειας πού άναφέραμε πιό πάνω —τή σύγ­
χυση όντος καί δέοντος— σέ μιά έπιγραμματική διατύπωση: 
"Οτι συχνά στον Διαφωτισμό ή συμμόρφωση μέ τήν άναγκαιό­
τητα προβάλλεται ώς θεμέλιο τής έλευθερίας.

Βέβαια, ή έξωφρενική αύτή άντίφαση έμφανίστηκε άργότε- 
ρα άπό τον Marx ώς άκρως «έπιστημονική» θέση, πού μετα­
ποιημένη σέ ιδεολογικό «δραμα» συνήγειρε καί έξακολουθεΐ νά 
συνεγείρει έκατομμύρια άνυποψίαστων οπαδών σέ δλο τον

25. A. F e rg u so n , An Essay in the History of Civil Society, ed. by D. Forbes, Edin­
burgh 1966, σελ. 3 - 8 .  — Κ ο ν δ τ λ η ς ,μν.ί., 2, VI, 4 , σελ. 90.



Τό όντολογικό κενό 155

κόσμο. ( Ό  Κορνήλιος Καστοριάδης «εικονογραφεί» ευφυέστατα 
αύτό τό φαινόμενο, οταν παραλληλίζει τούς μαρξιστές μέ τούς 
άνθρώπους πού θά συσπειρώνονταν σέ πολιτικό κόμμα προ­
κειμένου νά άγωνιστοΰν γιά νά πραγματοποιηθεί ή έπόμενη 
έκλειψη τής σελήνης!)

Ά λλά ή πατρότητα αύτής τής έξωφρενικής άντίφασης άνή- 
κει οπωσδήποτε στούς Διαφωτιστές — μπορεί άνετα νά άνι- 
χνευθεϊ στά έργα τών πιο χαρακτηριστικών εκπροσώπων του 
κινήματος. Πρώτοι αύτοί άντιμετώπισαν τήν 'Ιστορία ώς νομο­
τελειακά προκαθορισμένη διαδοχή περιόδων έξέλιξης τοΰ ύλι- 
κοΰ τρόπου συντήρησης τών άνθρώπων. Καί άνάμεσά τους, 
πρωτοπόρος στήν ύλιστική αύτή έρμηνεία τής 'Ιστορίας, ό 
θεωρούμενος ώς «άντίπους» τοΰ Marx καί θεμελιωτής τής Πο­
λιτικής Οικονομίας, Adam Smith. Μέσα άπό τή θεωρία γιά 
τέσσερα στάδια έξέλιξης τών ύλικών συνθηκών τοΰ άνθρώπινου 
βίου, ό Adam Smith συνδυάζει τήν άρχή τής άτομοκρατίας 
(individualismus) μέ μιά φυσιοκρατική θεώρηση τής Οικονο­
μίας, ώς νομοτελειακά προκαθορισμένης πορείας: 'Η προτε­
ραιότητα τής «φυσικής» νομοτέλειας στήν 'Ιστορία στηρίζε­
ται στήν άνθρωπολογική θέση γιά τήν έπίσης «φυσική» κοινω­
νικότητα τοΰ άνθρώπου, τόν καθορισμό τής συμπεριφοράς του 
άπό τή φυσική άναγκαιότητα τής κοινωνικής συνύπαρξης26.

Πρέπει νά τονίσουμε οτι οί λογικές άσυνέπειες ή τά φιλοσοφι­
κά κενά πού προκαλεϊ στή σκέψη τών Διαφωτιστών ή «άπώ- 
θηση» τοΰ όντολογικοΰ έρωτήματος, έχουν συχνά έπισημανθεΐ

26. Adam Sm ith , Inquiry into the nature and causes of the wealth of nations, London 
1776,1, 2, — Κ ο ν δ ϊλ η ς ,  μν.ε., 2, VI, 4, σελ. 91. — M y rd a l,  σελ. 167-168. —Chri­
stian S e id l ,  Die Individual - versus die Kollektiventscheidung: Freiheit in marktwirtschaft- 
lichen Ordnungen, στον τόμο: Zur Theorie marktwirtschaftlicher Ordnungen, Hrsg. v. E. 
Streissler u. C. Watrin, Tubingen (Mohr-Verl.) 1980, σελ. 401 κ.έ.



156 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

κι άπό τούς ίδιους — δέν πρόκειται γιά «άβλεψίες» ή άνεπί- 
γνωστα σφάλματα. Είναι όμως τέτοια ή προτεραιότητα πού 
δίνουν οΐ Διαφωτιστές στούς πολεμικούς στόχους τους, ώστε 
οΐ άντιφάσεις καί τά κενά νά περνούν εύχερέστατα σέ δεύτερη 
μοίρα — νά μην ένοχλούν, ούτε καί νά προκαλουν σέ παραπέρα 
προβληματισμό.

Γιά τον Voltaire, λ.χ., (καί οχι μόνο γ ι ’ αύτόν) είναι σαφές 
οτι ή άντληση κανονιστικών άρχών άπό τή «λογικότητα» τής 
φύσης έρχεται σέ προφανή άντίθεση μέ τήν πραγματικότητα 
του λεγάμενου «φυσικού κακού»: Οί έκφυλιστικές άρρώστιες, 
οί σεισμοί ή οποίες άλλες καταστροφικές θεομηνίες άποκαλύ- 
πτουν ένα είδος «παραλογισμοΰ» τής φύσης, ριζικά άσυμβίβα- 
στου μέ τις άρχές τής άρμονίας καί τής προγραμματικής άπο- 
τελεσματικότητας27.

’Αντίστοιχα ό Diderot διαπιστώνει οτι ή ήθική πού προσ­
παθεί νά άντλήσει τήν καθολική της ισχύ άπό τό «φυσικό δί­
καιο», δηλαδή άπό μιά ύποθετική βιολογική ομοιογένεια τών 
άνθρώπων, έρχεται σέ άντίθεση μέ τήν άμεση έμπειρία τής 
δεδομένης βιολογικής έτερογένειας άτόμων καί ομάδων. Έτσι, 
μιά γενική ήθική βασισμένη στό φυσικό δίκαιο, είναι άδύνατη. 
’ Οφείλει νά κατατμηθεΐ σέ τόσες ήθικές, όσες καί οί διαφορο­
ποιήσεις τής βιολογικής «ύφής» τού άνθρώπινου γένους28.

’Ανάλογα παραδείγματα διαπιστωμένων άσυνεπειών καί άντι- 
φάσεων θά μπορούσαν νά άναφερθουν πολλά: Όσοι άπό τούς 
Διαφωτιστές έμμένουν σέ έναν άκραιφνή ύλισμό, προσπαθούν

27. Poeme sur le desastre de Lisbonne, Preface. Oeuvres completes, ed. par L. 
Moland, IX, Paris 1877-1885, σελ. 467-468. — Κ ο ν δ τλ η ς , μν.ε., 2, VI, 5, σελ. 
149.

28. Saloa de 1767: Oeuvres completes, ed. par J. Assezat, Paris 1875-1877, XI, 
σελ. 124. — βΟΝΔΤΛΗΣ, μν.ε., 2, VII, 4, σελ. 218.



Τό όντολογικό κενό 157

νά άναγάγουν τήν έμφάνιση καί άνάπτυξη τής άνθρώπινης σκέ­
ψης σέ παράγοντες βιολογικούς καί κοινωνικούς. Όμως οί 
ίδιοι τονίζουν ταυτόχρονα τόν πρωταρχικό ρόλο τών ιδεών — 
μέ τή μορφή τής νοησιαρχίας ή τής δεισιδαιμονίας — στή δια­
μόρφωση τών κοινωνικο-ιστορικών φαινομένων. Ά λλοι πάλι 
ύποστηρίζουν μαχητικά τόν συμβατικό καί σχετικό χαρακτήρα 
τών ήθικών-κανονιστικών άρχών, ένώ ταυτόχρονα άντιμάχον- 
ται τις άκραϊες, άλλά λογικές συνέπειες τής θέσης τους: τόν 
άκρατο σκεπτικισμό καί τόν μηδενισμό κάθε άξιολογίας.

Οί διαπιστωμένες καί συχνά συνειδητές άσυνέπειες ή άντιφά- 
σεις τών Διαφωτιστών μάς ένδιαφέρουν έδώ στο ποσοστό πού 
εισχωρούν καί στις πρώτες θεωρητικές καταβολές τής Πολι­
τικής Οικονομίας, δίχως νά προκαλοΰν κριτικές έπιφυλάξεις ή 
άντιστάσεις.

Είναι κοινός τόπος καί τόν έχουμε έπαναλάβει άρκετές φορές 
σέ προηγούμενες σελίδες, δτι ή Πολιτική Οικονομία στηρίζει 
«έκ γενετής» τόν «έπιστημονικό» της χαρακτήρα στήν προσπά­
θεια προσαρμογής της σέ προδιαγραφές τής νευτώνειας Φυσι­
κής. Θεωρείται δηλαδή «έπιστήμη» στο ποσοστό πού προσαρ­
μόζει τά οικονομικά φαινόμενα στις αιτιοκρατικές σταθερές 
τών φυσικών φαινομένων.

Άλλά πριν καί άπό τήν προσαρμογή — πού θά μπορούσε 
ίσως νά τήν χαρακτηρίσει κανείς μεθοδολογική— ύπάρχει μιά 
άφετηριακή νοηματοδότηση τού έργου τής Πολιτικής Οικονο­
μίας ώς κατεξοχήν «έπιστημονικοΰ» έγχειρήματος. Στο ίδιο 
τό άντικείμενό της, δηλαδή στο οικονομικό φαινόμενο, άποδί- 
δεται τό νόημα του φυσικού φαινομένου. Καί έπειδή πρόκειται 
καταρχήν γιά φαινόμενο άνθρώπινης συμπεριφοράς, νοηματο- 
δοτεΐται αύτή ή συμπεριφορά ώς φυσική έκδήλωση μέ άφαιρε- 
τική ομοιογένεια καί έπαναληπτικές σταθερές.



158 Γενεαλογία τον άδιεξόδου

' Η άφετηριακή αύτή νοηματοδότηση στήν οποία οφείλει ή 
Πολιτική Οικονομία τον «έπιστημονικό» χαρακτήρα της, μοιά­
ζει νά άντλεΐται άπό μιάν άπολυτοποιημένη πίστη στήν ομοι­
ογένεια τής φυσικής όρμής (ειδικότερα τής ορμής γιά αύτο­
συντήρηση) και συνακόλουθα στό φυσικό δίκαιο. Πρόκειται δη­
λαδή γιά μιάν άντληση σταθερών κριτηρίων τόσο ερμηνείας 
δσο καί κανονιστικών άρχών τής οικονομικής συμπεριφοράς 
άπό τήν άξιωματικά δεδομένη «λογικότητα» τής φύσης.

"Οπως λοιπόν στον Διαφωτισμό, έτσι καί στήν Πολιτική 
Οικονομία πού εϊναι οργανικό του παράγωγο, ή προβληματική 
άντλεΐται άπό κάποιες άφετηριακές, άξιωματικές καί a priori 
παραδοχές, δίχως ένδιαφέρον γιά τήν πραγματική τους αιτιολό­
γηση, τή θεμελίωσή τους σέ προτάσεις όντολογικής έρμηνείας. 
Τά πραγματικά δεδομένα τής άνθρώπινης οικονομικής συμπε­
ριφοράς καί τών συντελεστών τοΰ οικονομικού φαινομένου με- 
ταφέρονται στήν άφαιρετική διάσταση τής «φυσικής» γενικό­
τητας, δηλαδή στή διάσταση τοΰ φαντασιώδους, τοΰ όντολογι­
κά άνερμήνευτου. Ή έξομοιωτική-άφαιρετική γενίκευση τοΰ 
«άνθρώπινου γένους», ή άποκλειστικά φαινομενολογική έκδο­
χή τοΰ κοινωνικού γεγονότος, ή αύθαίρετη καθολική έξίσωση 
τής ώφέλειας καί άνωφέλειας ή τών δικαιωμάτων καί ύποχρε- 
ώσεων τοΰ άτόμου, ή έξίσου αύθαίρετη «σταθερά» τής έργασί­
ας, τοΰ συμφέροντος, ή κάποτε καί τής «φυσικής άξίας» πού 
διαμορφώνει τις τιμές τών προϊόντων, αύτές δλες οί σχηματο­
ποιήσεις, άφαιρέσεις καί γενικεύσεις άν,τανακλοΰν μιά προγραμ­
ματική άδιαφορία γιά τήν όντολογική έρμηνεία τοΰ συγκεκριμέ­
νου καί πραγματικού, τής φύσης καί τής ύλης, τής άνθρώπινης 
ύπαρξης καί τής άνθρώπινης ένέργειας — δπως άντανακλοΰν 
καί τήν άφελή πίστη στήν αυτόνομη άποτελεσματικότητα τών 
ήθικών-κανονιστικών συμβάσεων.

Σίγουρα, ή άδιαφορία γιά τήν όντολογική διασάφηση καί



Γό όντολογικό κενό 159

έρμηνεία τών δεδομένων του βίου, σημαίνει τελικά άρνηση ή 
άπουσία ενδιαφέροντος γιά τή διάκριση τοΰ πραγματικού άπό 
τό φαντασιώδες. Οί άφαιρετικές γενικεύσεις, οί φαινομενολογι­
κές έκδοχές, οί αύθαίρετες έξομοιώσεις, συγκροτούν τελικά 
ενα φαντασιώδες ύποκατάστατο τής πραγματικότητας, πού 
παίρνει τή θέση «έπιστημονικοΰ άντικειμένου» τής Πολιτικής 
Οικονομίας. Καί τό φαντασιώδες αύτό ύποκατάστατο ή όντο­
λογικό κενό πού τήν θεμελιώνει ώς «έπιστήμη», δέν πρέπει νά 
είναι άσχετο μέ τά θεωρητικά, άλλά καί τά πραγματικά της 
άδιέξοδα.

Πολύ πρόσφατα έμφανίζονται στή βιβλιογραφία κάποιες πρώ­
τες νύξεις όντολογικής προβληματικής, σέ συνάρτηση μέ ήθι- 
κούς προβληματισμούς τής σύγχρονης Οικονομίας29. Άλλά 
πρόκειται μάλλον γιά προβληματική πού έξαντλεϊται σέ ο,τι 
ονομάζεται σήμερα πραγματολογία, δηλαδή στήν άναζήτηση ερει­
σμάτων έγκυρότητας γιά τή σημασιοδότηση τής σχέσης κατη­
γοριών καί πραγμάτων, στά όποια οί κατηγορίες άναφέρονται 
μέ συνεκδοχή τοΰ τρόπου τής άναφοράς ή τής ύποκειμενικότη- 
τας τοΰ άναφερομένου. Ή τελεολογία τών μηχανισμών τής

29. Π ρ β λ . Peter K o slo w sk i,  Prinzipien der Ethischen Okonomie, Tubingen (Mohr- 
Verl.) 1988, ιδ ια ίτ ε ρ α  τό  κ εφ ά λα ιο  6: Okonomie und Ontologie. — T o y  ΙΔΙΟΥ, Reli­
gion, Okonomie, Ethik. Eine sozialtheoretische und ontologische Analyse ihres Zusam- 
menhanges, σ τον τ ό μ ο : Die religiose Dimension der Geselleschaft. Religion und ihre Theo- 
r/e/j, Hrsg. v. P. K o slo w sk i,  Tubingen (Mohr-Verl.) 1985, σ ελ . 39-67. — T o y  Ιδ ιο υ , 

Ethik des Kapitalismus, Tubingen (Mohr-Verl.) 31986. — Frank MtlNNlCH, Gesellscha- 
ftliche Ziele und Organisationsprinzipien, σ τον τ ό μ ο : Zur Theorie marktwirtschaftlicher 
Ordnungen, Tubingen (Mohr-Verl.) 1980, σ ελ . 163-196. — Lionel R obbin s, The 
Nature of Economic Generalisations, στον τ ό μ ο : Philosophy and Economic Theory, Ed. 
by Frank H ahn and Martin H o ll i s ,  Oxford (Univ. Press) 1979, σ ελ . 36-46. — H. 

KLIEMT, Okonomik und Ethik, σ το  π ε ρ ιο δ ικ ό : Wirtschaftswissenschaftliches Studium 
16(1967), σ ελ . 113-118.



160 Γενεαλογία τον άδιεξόδου

άγοράς, ή προθετική (intentional) ή φυσιοκρατική έκδοχή τοΰ 
οικονομικού πράττειν, ή σχέση της ύποκειμενικότητας τών άξιο- 
λογήσεων μέ τή λειτουργικότητα τής άντικειμενοποίησης τών 
άξιών, εϊναι προβλήματα τής «πραγματολογικής» αύτής ερευ­
νάς, πού θά μποροΰσαν ισως νά φωτίσουν καί κάποιες έπιμέ- 
ρους πτυχές τοΰ πραγματικού ή φαντασιώδους χαρακτήρα τών 
συντελεστών τής Οικονομίας. Όμως ή προϋποθετική λογική 
τής έρευνας εύκολότερα παραπέμπει σέ δ,τι οί Διαφωτιστές 
πολέμησαν μέ άνυποχώρητο πείσμα: σέ μιάν άλλου είδους μετα­
φυσική, δηλαδή σέ μιάν ύποκατάσταση τοΰ έμπειρικά έπαλη- 
θεύσιμου άπό άναλύσεις καί τεκμηριώσεις έγκυρότητας τών 
σημασιοδοτήσεών του.

Τό κυρίως όντολογικό έρώτημα παραμένει μόλις ή καθό­
λου άνεκτό στά περιθώρια νοο-τροπίας πού έπιβάλλει, άκόμα 
σήμερα, ό πολιτισμός του Διαφωτισμού. Ό ,τι κυρίως άπω- 
θεΐται στά πλαίσια αύτοΰ τοΰ πολιτισμού, εϊναι ό «πυρήνας» ή 
ή προϋπόθεση κάθε προτάσεως όντολογικής ερμηνείας: άπω- 
θεϊται τό πρόβλημα τής αιτιώδους άρχής του ύπαρκτοΰ, έπομέ­
νως καί τοΰ κριτηρίου διάκρισης τοΰ πραγματικού άπό τό φαντα­
σιώδες.

Παράλληλα μέ τήν άφαιρετική έκδοχή μιάς έγγενοΰς μέσα 
στή φύση «λογικότητας», ό πολιτισμός τοΰ Διαφωτισμοΰ καλ­
λιεργεί καί τήν πίστη σέ μιά προϋποθετική γιά τήν ύπαρξη 
τής φύσης «τυχαιότητα», προκειμένου νά άπαντήσει στό πρό­
βλημα τής αιτιώδους άρχής. Ή άντίφαση καί πάλι δέν ένο- 
χ λεϊ: Ά ν  ή φύση συγκροτείται σέ ένιαΐο καί λειτουργικό όλον 
χάρη σέ μιά άφετηριακή καί τελολογική «λογικότητα», πώς 
εϊναι νοητό αύτή ή λογικότητα νά προκύπτει άπό τήν άλογία, 
τήν άπροϋπόθετη τυχαιότητα;

Κι δμως οί όξύτατοι νόες κορυφαίων μέσα στήν άνθρώπινη 
'Ιστορία διανοητών, δπως οί πρωτοπόροι σκαπανείς τού Δ ια­



Τό όντολογικό κενό 161

φωτισμού ή και πολλοί σύγχρονοι συνεχιστές τής σκέψης τους, 
μοιάζουν νά μην άντιλαμβάνονται δτι ή τυχαιότητα είναι μιά 
αιτιώδης άρχή τόσο μεταφυσική, τουλάχιστον δσο καί οί πλα­
τωνικές ’Ιδέες ή τό Ens absolutum τών Σχολαστικών, καί μάλι­
στα μέ καταφανώς ισχνότερη λογική θεμελίωση. Γιατί είναι 
κορύφωμα δογματικής αύθαιρεσίας νά συνάγουμε μιάν αυστηρή 
φυσική αιτιότητα —άτεγκτους νόμους προκαθορισμένης άναγ- 
καιότητας— άπό τήν άρχή τοΰ «τυχαίου», νά άποδίδουμε 
τήν έ'λλογη, κανονιστικά έννοούμενη Φύση στήν άνεξήγητη σκο­
τεινή δύναμη τής «τυχαιότητας», στό τυφλό παιχνίδι τής «Τύ­
χης». Καί είναι κυριολεκτικά παιδαριώδης ή άφέλεια, νά έπι- 
διώκουμε μιά κοινωνική οργάνωση βασισμένη στις κανονιστι­
κές άρχές τής φυσικής «λογικότητας», ένώ προσφέρουμε ώς 
άπάντηση στό ύπαρκτικό πρόβλημα τοΰ άνθρώπου τή χαοτική 
κυριαρχία τοΰ τυχαίου.

Άλλά ή ιστορική παρουσία τοΰ Διαφωτισμοΰ — καί δχι 
μόνον αύτή — άπέδειξε, μέ συγκεκριμένα καί πραγματικά έμπει- 
ρικά δεδομένα, δτι οί λογικές άντιφάσεις καί άσυνέπειες δέν 
είναι έμπόδιο στή διαμόρφωση μιάς καθολικής πίστης, πού 
έστω κι άν είναι μαχητικά άντι-μεταφυσική, δέν παύει νά έχει 
καθαρά θρησκευτικό χαρακτήρα30. Ή έμπειρία μας άπό τόν 
Διαφωτισμό έπιβεβαίωσε δλη τήν προγενέστερη ιστορική πείρα 
πού μάς έδειχνε δτι μόνο μιά θρησκευτικοΰ χαρακτήρα πίστη 
μπορεί νά νοηματοδοτήσει τόν καθολικό τρόπο τοΰ βίου, δηλα­

30. Γιά τόν χαρακτήρα θρησκευτικής πίστης πού προσλαμβάνει ή άντι-μεταφυ- 
σική ιδεολογία του Διαφωτισμού, βλ. ΚΟΝΔΤΛΗ, μν.ε., 1, IV, 3, σελ. 297 κ.έ. — 2, 
VI, 4, σελ. 115 κ.έ. — 2, VIII, 3, σελ. 340 κ.έ. — Πρβλ. καί Jean-Paul Sartre , Les 
Mots, Paris (Gallimard) 1964, σελ. 79. — M. H o rkheim er-T. A dorno , Dialektik der 
Aufklarung, Frankfurt (Fischer-Taschenbuch) 1982, σελ. 5 καί 114-115. —  Peter 
G a y , The Enlightenment: An Interpretation, London (Wildwood House) 1973, τόμος 2, 
σελ. 140 κ.έ.



162 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

δή νά συγκροτήσει πολιτισμό — καί μάλιστα μέ πραγματικές 
διαστάσεις παγκοσμιότητας σήμερα.

Αύτή ή διαπίστωση μάς ύποχρεώνει νά δούμε τά άδιέξοδα 
πού εμφανίζει ό πολιτισμός τοΰ Διαφωτισμού — άδιέξοδα έντο- 
πισμένα στήν πράξη λειτουργίας τής Οικονομίας— οχι στο 
έπίπεδο τής λογικής έρμηνείας ή τοΰ άποτελεσματικοΰ σχεδι- 
ασμοΰ τής άνθρώπινης συμπεριφοράς, άλλά στο έπίπεδο τών 
θρησκευτικών προϋποθέσεων νοηματοδότησης τής άνθρώπινης 
ύπαρξης καί τής άνθρώπινης πράξης. Νά έπιστρέψουμε δηλα­
δή, άπό άλλη όδό, στήν πρόταση τοΰ Max Weber γιά τις θεο- 
λογικές προϋποθέσεις λειτουργίας τής Οικονομίας.

γ. Ο ί θεολογικές ρίζες τοΰ κενοΰ

'Ο ισχυρισμός οτι μόνο μιά θρησκευτικού χαρακτήρα πίστη 
μπορεί νά νοηματοδοτήσει έναν καθολικό τρόπο τοΰ βίου — δη­
λαδή νά συγκροτήσει πολιτισμό— έχει κάποια λογικά έρείσμα- 
τα, δπως έχει καί συγκεκριμένες ιστορικές έπαληθεύσεις.

'Η  άνάλυση καί τεκμηρίωση τών ιστορικών έπαληθεύσεων 
σίγουρα άπαιτεϊ ξεχωριστή ειδική μελέτη. Τά λογικά όμως 
έρείσματα τοΰ ισχυρισμού μπορούν καί συντομογραφικά νά έπι- 
σημανθοΰν. Ταυτόχρονα, ή ερμηνευτική πρόταση πού έδώ ιχνη­
λατούμε καί πού άφορά στή σύνδεση τής σύγχρονης Πολιτικής 
Οικονομίας μέ τή θρησκευτική (θειστική ή άθεϊστική) πίστη 
τοΰ εύρωπαίου άνθρώπου, μπορεί Γσως νά λειτουργήσει καί ώς 
ένδεικτική-παραδειγματική έπαλήθευση τής ιστορικότητας τοΰ 
άρχικοΰ ισχυρισμού.

Νά θυμήσουμε καταρχήν δτι μιά πίστη θρησκευτικού χαρακτή­
ρα διαφοροποιείται άπό τήν ιδεολογική πεποίθηση καί τήν



01 θεολογικές ρίζες τοΰ κενοΰ 163

φιλοσοφική δοξασία. Μπορεί νά εμπεριέχει τόσο στοιχεία ιδε­
ολογίας δσο καί θέσεις μιας φιλοσοφικής έρμηνείας του ύπαρ­
κτοΰ. Άλλά, ένώ ή φιλοσοφική έρμηνεία προϋποθέτει — κατά 
κανόνα— τήν ορθολογική συνέπεια καί ή ιδεολογική πεποίθη­
ση μιά κανονιστική λογική, ή θρησκευτικού χαρακτήρα πίστη 
δέν δεσμεύεται ύποχρεωτικά σέ αύτές τις προϋποθέσεις. Μπορεί 
νά εμπεριέχει λογικές άντιφάσεις καί κανονιστικές άσυνέπειες 
πού δμως δέν τήν κλονίζουν, ένώ θά άχρήστευαν μιά φιλοσοφι­
κή έρμηνεία ή μιάν ιδεολογική πρόταση.

’Ά ν αύτή ή διαπίστωση είναι ορθή, μάς έπιτρέπει νά ύποθέ­
σουμε οτι ή θρησκευτικού χαρακτήρα πίστη άντλεϊ τή λειτουρ­
γικότητα καί άποτελεσματικότητά της άπό στοιχεία πού ή 
έγκυρότητά τους δέν βασίζεται καταρχήν στήν άντικειμενική 
άποδεικτικότητα (δηλαδή στήν κοινωνική — προσιτή σέ δλους— 
επαλήθευση), γ ι ’ αύτό καί δέν χρειάζεται οπωσδήποτε τήν 
όρθολογική συνέπεια ή τήν κανονιστική άποδοτικότητα. Κι άν 
εϊναι δευτερεύουσα ή κοινωνική έπαλήθευση, σημαίνει δτι πρω­
τεύον εϊναι ή άτομική άποδοχή, ή άνταπόκριση σέ κάποιες 
άτομικές άνάγκες, άνάγκες πού ικανοποιούνται καταρχήν οχι 
μέσω τής μετοχής στον συλλογικό-κοινωνικό βίο, άλλά σέ ένα 
στάδιο προγενέστερο τής κοινωνικής άναφοράς, στάδιο άναγ­
κών καθαρά ύποκειμενικών-ψυχολογικών.

Ποιές μπορεί νά εϊναι αύτές οί άνάγκες: Σέ μιά λογική 
πάντα προσπάθεια άνάλυσης, θά μπορούσαμε νά προσδιορίσουμε 
ώς πρώτη πιθανότητα τήν άτομική άνάγκη ύπέρβασης τής ψυχο­
λογικής άνασφάλειας. Μιλώντας γιά ψυχολογική άνασφάλεια 
δέν άναφερόμαστε σέ κάποιο άφηρημένο καί άβέβαιο αίσθημα 
μειωμένης εύεξίας, άλλά σέ συγκεκριμένο (άν καί συχνά άσυν- 
ίίδητο) σύμπτωμα άγχους, σέ διαγνωστικά έπαληθεύσιμη ψυ­
χική δυσλειτουργία. Καί εϊναι κοινός τόπος δτι ό ψυχικός οργα­
νισμός, άκριβώς δπως καί ό σωματικός, άναπτύσσει άπό μόνος



164 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

του (δίχως τήν παρεμβολή τής συνειδητής βούλησης) άντιστά- 
σεις στο ένόχλημα ή στή δυσλειτουργία. Θά μπορούσε λοιπόν 
νά ύποθέσει κανείς, πώς άν ύπάρξουν ρωγμές άμφιβολίας κα'ι 
άβεβαιότητας στήν ΐ'δια τήν ύποκειμενική αύτεπίγνωση καί 
ύπαρκτική αύτοσυνειδησία τού άτόμου, ή δυσλειτουργία καί τό 
άγχος πού δημιουργοΰνται προκαλοΰν τήν άντίδραση τοΰ ψυχι­
κού οργανισμού, τή γένεση «άντισωμάτων». Δέν είναι παρά­
λογο νά ύποθέσουμε οτι ό ψυχισμός τού άτόμου δέν άντέχει 
άβεβαιότητες στον αιτιώδη ή γενετικό αύτοκαθορισμό του, δέν 
άνέχεται τή συνειδητή άγνοια, τήν άναμονή λύσεων πού καθυ­
στερούν. ’Αναπτύσσει «άντισώματα» βεβαιοτήτων, πού μπο­
ρεί νά μήν έχουν σχέση μέ τον λογικό έλεγχο καί τις άντικει- 
μενικές τεκμηριώσεις. Έ τσι έμφανίζονται ώς ύποκειμενικές 
«βεβαιότητες» άκόμα καί κάποιες έξωφρενικά παράλογες δει­
σιδαιμονίες ή προλήψεις ή καί άστρολογικοί χρησμοί.

Στήν ΐδια πάντα λογική προσπάθεια άνάλυσης, θά μπορού­
σαμε νά προσδιορίσουμε καί μιά δεύτερη πιθανότητα: Τήν άτο- 
μική άνάγκη άποδέσμευσης άπό άλογες έξαρτήσεις δπως οί 
παραπάνω «βεβαιότητες». Όταν αύτή ή άποδέσμευση συνδεθεί 
μέ τήν ιδια τήν ψυχολογική αύτοεπιβεβαίωση τού άτόμου, μέ 
τήν έκτίμηση πού θέλει νά έχει στον ίδιο τον έαυτό του, τότε 
ή άνάγκη τής άποδέσμευσης θά πρέπει νά παίρνει τή μορφή 
τής βίαιης μαχητικής άπόρριψης τών ύποτιμητικών γιά τό 
άτομο «βεβαιοτήτων». Δέν είναι παράλογο νά ύποθέσουμε ότι 
ό ψυχικός οργανισμός δέν άντέχει τήν αύτο-υποτίμηση, τον 
κλονισμό κάποιου έστω καί στοιχειώδους ναρκισσισμού ή τής 
ιδεατής εικόνας τού έγώ πού μάς προσπορίζει αύτο-εμπιστοσύ- 
νη. Γ ι ’ αύτό καί άναπτύσσει «άντισώματα» καί πάλι, άλλά 
τώρα μόνο άρνητικών «βεβαιοτήτων»: μιά ψυχολογική κατα­
φυγή στον άγνωστικισμό, στον σκεπτικισμό ή σχετικισμό, στον 
μηδενισμό. Ή άρνηση γίνεται θετική «πεποίθηση», φανατική



01 θεολογικές ρίζες τοΰ κενοΰ 165

στράτευση ένάντια στις «λαθεμένες» βεβαιότητες. Καί μιά τέ­
τοια ψυχολογική στράτευση δέν δεσμεύεται οπωσδήποτε στήν 
ορθολογική συνέπεια καί στήν άντικειμενική τεκμηρίωση. Πει­
θαρχεί καταρχήν στήν άνάγκη μιάς είδωλοκλαστικής μαχητικό­
τητας πού αύτοεπιβεβαιώνει τό άτομο.

Οί δυο παραπάνω ερμηνευτικές πιθανότητες — τών ψυχολογι­
κών «άντισωμάτων» θετικής ή άρνητικής-είδωλοκλαστικής βε­
βαιότητας— άναφέρονται στήν περίπτωση πού ή θρησκευτι­
κού χαρακτήρα πίστη δέν δεσμεύεται οπωσδήποτε στήν ορθο­
λογική συνέπεια καί στήν κανονιστική σκοπιμότητα. Τά έρεί- 
σματά της εϊναι περισσότερο ή κυρίως ψυχολογικά, γ ι ’ αύτό 
καί διαστείλαμε αύτή τήν πίστη άπό τή φιλοσοφική θέση καί 
τήν ιδεολογική πεποίθηση.

Θά ήταν όμως λάθος νά γενικεύσουμε τις δυο αύτές ερμη­
νευτικές πιθανότητες καί νά άποκλείσουμε όποιαδήποτε σύν­
δεση τής πίστης μέ τή συνειδητή άποδοχή καί τή θεληματική 
προσχώρηση σέ μιά φιλοσοφική ερμηνεία τού ύπαρκτοΰ ή σέ 
μιά ιδεολογική κανονιστική πρόταση. Θά ήταν λάθος, γιατί θά 
άφήναμε έξω άπό τήν ερμηνευτική μας άνάλυση παραδείγματα 
συνειδητής καί θεληματικής πίστης βεβαιωμένα τόσο άπό ιστο­
ρικές μαρτυρίες όσο καί άπό τήν άμεση καθημερινή έμπειρία.

Βέβαια, οί έκφράσεις: «συνειδητή άποδοχή» καί «θελημα­
τική προσχώρηση» εϊναι οπωσδήποτε σχετικές, άφοΰ ό τρόπος 
έπηρεασμοΰ τών συνειδητών καί θεληματικών ένεργειών μας 
άπό άσυνείδητες ψυχολογικές άνάγκες εϊναι πάντοτε έ'μμεσος, 
άδιαφανής καί άπροσπέλαστος στή φαινομενολογική παρατή­
ρηση. Γ ι ’ αύτό καί θά ήταν τελικά συνεπέστερο νά δεχθούμε 
τή διατύπωση, δτι ή θρησκευτικού χαρακτήρα πίστη έχει ερεί­
σματα άλλοτε περισσότερο ή κυρίως ψυχολογικά καί άλλοτε



166 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

περισσότερο ή κυρίως έρείσματα λογικής καί ελεύθερης θελη­
ματικής έπιλογής.

Πώς όμως τέτοιες διεργασίες καθαρά ύποκειμενικές (ψυ­
χολογικές ή καί λογικές-θεληματικές) μπορούν νά οδηγούν 
στή διαμόρφωση ένός καθολικού τρόπου τοΰ βίου, δηλαδή νά 
συνιστοΰν πολιτισμό;

'Η  προσπάθεια λογικής άνάλυσης αύτών τών ύποκειμενι- 
κών διεργασιών έχει άκριβώς τον σκοπό: νά σκιαγραφήσει μιά 
πρόταση έρμηνείας τού άρχικού σέ αύτή τήν παράγραφο ισχυ­
ρισμού, οτι μόνο μιά θρησκευτικού χαρακτήρα πίστη μπορεί νά 
νοηματοδοτήσει τον καθολικό τρόπο τού βίου. Καί τό πρώτο 
βήμα τού άναλυτικοΰ έγχειρήματος πρέπει νά είναι, συγκεκρι­
μένα, ή ερμηνευτική συνάρτηση μιας τέτοιας πίστης μέ τή 
νοηματοδότηση τής καθημερινής πράξης τού βίου.

Νοηματοδότηση, σημαίνει τήν άπόδοση σκοποΰ καί άρα 
κριτηρίων στήν καθημερινή πράξη. Ό  άνθρώπινος βίος συγ­
κροτείται άπό έλλογες πράξεις: πράξεις μέ λόγο-σκοπό καί 
λογικά κριτήρια άνταπόκρισης στον σκοπό. Άλλά ό σκοπός 
τού βίου είναι πάντοτε συνάρτηση τής πίστης μας σέ κάποια 
αιτιώδη άρχή, άφού μόνο άπό τήν αίτια άπορρέει ή τελολογική 
σκοπιμότητα. Καί ή άποδοχή μιας αιτιώδους αρχής τού ύπαρ­
κτοΰ — άρα καί τής άνθρώπινης ύπαρξης— είναι μόνο θέμα 
πίστης, άφοΰ είναι άδύνατο νά έχουμε άμεση γνωστική πρόσ­
βαση σέ αύτή τήν αιτιώδη άφετηρία.

"Οταν λοιπόν ό σκοπός τοΰ βίου καί τά κριτήρια τής καθη­
μερινής πράξης πηγάζουν (σέ συγκεκριμένα κοινωνικά σύνολα 
καί σέ συγκεκριμένες περιόδους) άπό μιά κοινή πίστη σέ κάποια 
αιτιώδη άρχή — πίστη πού τήν άποδέχονται τά περισσότερα 
μέλη τοΰ κοινωνικοΰ συνόλου— τότε είναι άναπόφευκτο οί 
τελολογικές συνέπειες τής κοινά άποδεκτής αιτιώδους άρχής 
νά συγκλίνουν στή διαμόρφωση καί ένός κοινοΰ τρόπου συμπε­



Οί θεολογικές ρίζες τοΰ κενοΰ 167

ριφοράς, πού σχηματοποιείται σέ κοινωνικά μορφώματα ή καί 
σέ συγκεκριμένους θεσμούς.

Κάποια συντομογραφικά-σχηματικά παραδείγματα θά βοη­
θούσαν στή διασάφηση αυτής τής θέσης:

"Αν ή πλειοψηφούσα σέ μιά κοινωνική ομάδα πίστη βεβαιώ­
νει οτι αιτιώδης άρχή τού ύπαρκτοΰ είναι ένας δεδομένος (καί 
αίτιακά άπροσδιόριστος ό ίδιος) Λόγος, πού συγκροτεί τήν 
πραγματικότητα σέ «κόσμο»-κόσμημα άρμονίας καί τάξης, κι 
άν ή ά-λήθεια αύτοΰ τού Λόγου (ή μή-λήθη, ή έμφάνειά του) 
είναι ό τρόπος άκριβώς τής φαινόμενης φυσικής κοσμιότητας, 
τότε ό σκοπός καί του άνθρώπινου βίου δέν μπορεί παρά νά 
συνάγεται άπό αύτή τή φυσική κοσμιότητα, δηλαδή άπό τον 
δεδομένο τρόπο τού πραγματικά ύπαρκτοΰ. Προκειμένου νά 
άληθεύει ό άνθρώπινος βίος, πρέπει νά πραγματοποιείται «κατά 
λόγον», νά μιμείται τή λογικότητα τής κοσμικής εύταξίας. 
Τότε ή πολιτική, λ.χ., δέν εϊναι τεχνική χρησιμοθηρικής σκο­
πιμότητας, άλλά τέχνη άποκαλυπτική τοΰ λόγου τής συμπαν- 
τικής κοινωνικής άλληλουχίας, δημιουργική μετοχή στήν πρα­
γματοποίηση τοΰ κατ ’ άλήθειαν τρόπου τής ύπάρξεώς — ταυ­
τίζεται ή πολιτική μέ τήν επιδίωξη ύπαρκτικής γνησιότητας, 
τήν άνταπόκριση στή λογική φύση ή στον σκοπό τής άνθρώπι­
νης ύπαρξης. Τότε καί ή πόλις έχει ιερό χαρακτήρα, οχι γιατί 
υπηρετεί κάποια στενά θρησκευτική σκοπιμότητα, άλλά γιατί 
πραγματοποιεί καί φανερώνει τήν κατεξοχήν ιερότητα πού εϊναι 
ό τρόπος τής ζωής, ό τρόπος μέ τον όποιο ή ζωή άληθεύει ώς 
πραγματικότητα καί διάρκεια. Καί ό πολίτης δέν εϊναι άπλώς 
ή μονάδα μέσα στό σύνολο τής κοινής συμβίωσης, μονάδα δικαι­
ωμάτων καί ύποχρεώσεων πού ρυθμίζονται συμβατικά προκει­
μένου νά έξισορροποΰνται οί έγωκεντρικές άπαιτήσεις. Νά εϊσαι 
πολίτης εϊναι τίτλος τιμής: μετέχεις στή μέγιστη τιμή καί στό 
κατόρθωμα νά κάνεις τή ζωή νά άληθεύει — γ ι ’ αύτό καί οί



168 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

πολίτες δέν έκλέγονται, άλλά κληρώνονται στά άξιώματα· με­
τέχει κάθε πολίτης έξ όρισμοϋ στο κατόρθωμα του κατ’ άλή- 
θειαν βίου πού είναι ή δημοκρατία. Όποιος άρνεϊται τήν άνά- 
μιξή του στήν πολιτική πραγματοποίηση τοΰ κοινωνεΐν-άλη- 
θεύειν δέν είναι άπλώς άπράγμων, άλλά άχρεΐος\

"Ενα διαφορετικό τώρα ένδεικτικό παράδειγμα: Ά ν ή πλειο­
ψηφούσα σέ μιά κοινωνική ομάδα πίστη βεβαιώνει οτι ή άνα- 
γωγή σέ μιά αιτιώδη άρχή τοΰ ύπαρκτοΰ είναι άδύνατη γιά τον 
άνθρωπο, άρα ό άγνωστικισμός είναι ή συνεπέστερη στάση άπέ- 
ναντι στο πρόβλημα τής καταγωγής καί αιτίας τών δεδομένων 
τής πραγματικότητας, καί ή μόνη «άλήθεια» πού γνωρίζουμε 
είναι ή φαινομενικότητα τών πραγμάτων, τότε ό σκοπός καί 
τοΰ άνθρώπινου βίου δέν μπορεί παρά νά συνάγεται άπό αύτή 
τήν άφετηριακή άγνοια ή άλογία. Τότε δέν ύπάρχει ιδιαίτερος 
ύπαρκτικός λόγος - σκοπός τής άνθρώπινης παρουσίας στον κό­
σμο, ύπάρχουν μόνο χρηστικές σκοπιμότητες άνταπόκρισης στις 
δεδομένες καί φαινόμενες άνάγκες τοΰ φυσικοΰ άτόμου. Ή 
φαινομενολογία τών άναγκών γίνεται ή μόνη θεωρητική, άλλά 
καί πρακτική προϋπόθεση κοινωνικής δεοντολογίας, οί σκοποί 
καί τά κριτήρια αύτής τής δεοντολογίας έξαντλοΰνται στήν 
πληρέστερη δυνατή έξασφάλιση έπιβίωσης-άνέσεων-ήδονής τοΰ 
άτόμου. Τά πολιτικά καί οικονομικά λ.χ. προβλήματα πού θέτει 
αύτή ή δεοντολογία, είναι προβλήματα έξισορρόπησης άτομι- 
κών ή όμαδοποιημένων διεκδικήσεων, προβλήματα στρατηγι­
κής καί μεθόδευσης γιά άποδοτικότερη παραγωγή άγαθών καί 
— στή ρομαντικότερη περίπτωση— γιά τή δίκαιη κατανομή

31. «Μόνοι γάρ τόν τε μηδέν τώνδε (τών πολιτικών) μετέχοντα ούκ άπράγμονα, 
άλλ’ άχρεΐον νομίζομεν»: Ό Περικλής στον Επιτάφιο: ΘΟΤΚΪΔΙΔΟΤ, Ιστοριών Β, 
40, 2. — Βλ. καί Χρ. Γ ια ν ν α ρ α , ’Ορθός λόγος και κοινωνική πρακτική, ’Αθήνα 
(«Δόμος») 1984, σελ. 195.



Οί θεολογικές ρίζες τοΰ κενοΰ 169

τους στό κοινωνικό σύνολο. Νά είσαι μέλος αύτοΰ του κοινω­
νικού συνόλου, σημαίνει οτι διεκδικεϊς μιά θέση στήν παραγω­
γική διαδικασία, άπαιτεΐς ικανοποιητικό γιά τις άνάγκες σου 
μερίδιο άπό τό προϊόν τής παραγωγής, διαθέτοντας — στις 
εύτυχέστερες περιπτώσεις— μιά κατά περιόδους ψήφο γιά τήν 
έπιλογή τών «ικανότερων» διαχειριστών τής τύχης σου. Τ ελ ι­
κό νόημα τής κοινωνικής σου ένταξης καί τής παραγωγικής 
σου δραστηριότητας (περιεχόμενο τής καθημερινότητας καί κί­
νητρο δράσης) είναι δτι μάχεσαι νά άπωθήσεις πρόσκαιρα τον 
θάνατο32.

*

Τό έπόμενο βήμα του άναλυτικοΰ μας έδώ έγχειρήματος — γιά 
τήν έρμηνεία τής σχέσης πού μπορεί νά έχει ή θρησκευτικού 
χαρακτήρα πίστη μέ τον κοινό τρόπο τοΰ βίου— πρέπει νά 
εϊναι ή έπιστροφή καί πάλι στον ρόλο τών ψυχολογικών διερ­
γασιών πού προαναφέραμε: Πώς οί ύποκειμενικές ψυχολογι­
κές διεργασίες λειτουργούν ώς κίνητρα άτομικής καί συλλογι­
κής συμπεριφοράς.

Είπαμε στά προηγούμενα, δτι ή θρησκευτικού χαρακτήρα 
πίστη, πολύ συχνά, άντανακλά τά ψυχολογικά έρείσματα αύτο- 
βεβαιότητα'ς καί αύτοεκτίμησης τοΰ άτόμου. Ά ν  αύτό άληθεύ­
ει (άν τεκμηριώνεται μέ τήν άνάλυση πού έπιχειρήσαμε πριν 
λίγες σελίδες), τότε εϊναι λογικό νά συμπεράνουμε, πώς μιά 
τέτοια πίστη δέν έξαντλεΐται στό επίπεδο άφηρημένων θεω­
ρητικών άντιλήψεων. Αντίθετα, γιά νά παρέχει ψυχολογικά 
έρείσματα αύτοβεβαιότητας, πρέπει ή πίστη νά έχει μιά συνε­

32. Πρβλ. Michel F oucault, Les Mots et les Choses, έλλην. μετφρ.: 01 λέξεις καί τά 
πράγματα, ’Αθήνα («Γνώση») 1986, σελ. 356-357.



170 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

χή καί έμπρακτη έκφραση μέσω τής καθημερινής συμπεριφο­
ράς — πρέπει ή καθημερινή συμπεριφορά νά έπιβεβαιώνει στό 
άτομο, οτι δέν στερείται «πεποιθήσεων» καί «βεβαιοτήτων», 
δηλαδή νά τοΰ ένισχύει τά ψυχολογικά έρείσματα αύτοεκτίμη- 
σης. Έπομένως ή πίστη του οφείλει νά ένσαρκώνεται στήν 
καθημερινή του πράξη, νά τοΰ ύπαγορεύει εν αν ορισμένο τρόπο 
συμπεριφοράς συνεπή προς τις «πεποιθήσεις» του καί άρα άπο- 
καλυπτικό τών υποκειμενικών του βεβαιοτήτων. Μέ αύτή τήν 
έννοια γίνεται ή πίστη κίνητρο συμπεριφοράς, κανόνας ή μέτρο, 
άλλά καί στόχος συμπεριφοράς — άσχετα μέ τήν ορθολογική 
εμβέλεια καί τήν κανονιστική άποδοτικότητα πού μπορεί νά 
έχει ή πίστη ώς πρόταση έρμηνευτική τοΰ ύπαρκτοΰ καί πρα­
γματικού.

"Οταν λοιπόν τά κίνητρα άτομικής συμπεριφοράς άπορρέουν 
(σέ συγκεκριμένα κοινωνικά σύνολα καί σέ συγκεκριμένες πε­
ριόδους) άπό κοινές βεβαιότητες — άπό μιά θρησκευτικού χαρα­
κτήρα πίστη πού τήν άποδέχονται τά περισσότερα μέλη τού 
κοινωνικού συνόλου— τότε εϊναι φυσικό νά διαμορφώνεται καί 
ένας συλλογικός τρόπος έπιβεβαίωσης τών άτομικών «πεποιθή­
σεων», δηλαδή ένας κοινός τρόπος συμπεριφοράς, πού σχημα­
τοποιείται καί σέ κοινωνικά μορφώματα ή καί σέ συγκεκριμέ­
νους θεσμούς.

Κάποια συντομογραφικά-σχηματικά παραδείγματα θά βοη­
θούσαν καί πάλι στή διασάφηση αύτής τής θέσης:

"Αν ή πλειοψηφούσα σέ μιά κοινωνική ομάδα πίστη βεβαιώ­
νει τήν έργασία ώς θεία έντολή, τότε κίνητρο έργασίας γίνεται 
ή άνταπόκριση σέ αύτή τήν έντολή γιά τις μεταφυσικές άντι- 
μισθίες πού έξασφαλίζει. Ή έργασία παίρνει τό «νόημα» τής 
άτομικής άρετής, τής πιστότητας στό θειο θέλημα, τοΰ νομί­
σματος σωτηρίας καί άτομικής έξιλέωσης. Τότε ή έργασία 
άναδείχνεται σέ αύταξία, εχει προτεραιότητα ώς προς τό χρη­



Οί θεολογικές ρίζες τοΰ κενοΰ 171

στικό της άποτέλεσμα, γίνεται ρυθμιστικός κανόνας οικονομι­
κών και κοινωνικών άξιολογήσεων.

Αντίθετα, άν ή πλειοψηφούσα σέ ένα κοινωνικό σύνολο πίστη 
βεβαιώνει τήν έργασία μόνο ώς άναπόδραστη άνάγκη, φυσική 
άνάγκη αύτοσυντήρησης, τότε κίνητρο γιά έργασία είναι μόνο 
ή έπιβίωση. Ή έργασία παίρνει τό «νόημα» τοΰ άναγκαίου 
κακοΰ ή τής άτομικής άνωφέλειας: τοΰ κόστους πού καταβάλ­
λουμε γιά τήν έπιβίωση. Τότε ή άμοιβή τής έργασίας γίνεται 
«άποζημίωση», άντάλλαγμα τής άνωφέλειας καί ζημίας πού 
προκαλεϊ στο άτομο. Τό χρηστικό άποτέλεσμα τής έργασίας 
έχει προτεραιότητα ώς προς τήν ίδια τήν έργασία, καί ρυθμι­
στικός κανόνας τών κοινωνικών καί οικονομικών άξιολογήσε­
ων γίνεται ή μέγιστη δυνατή άποφυγή τής έργασίας, ή έξασφά- 
λιση περισσότερου κέρδους μέ λιγότερο κόπο.

Καί ένα άκόμα ένδεικτικό παράδειγμα:
"Αν ή πλειοψηφούσα σέ ένα κοινωνικό σύνολο πίστη έκδέ- 

χεται τήν τιμιότητα στις άνταλλακτικές σχέσεις ώς άρετή, τότε 
οί έμπορικές δοσοληψίες καί ή πρακτική λειτουργίας τής άγο- 
ρας είναι ό στίβος άσκησης καί δοκιμασίας τής άρετής τών 
άτόμων. Τότε ένα άπό τά βασικά κίνητρα έμπορικής δοσολη­
ψίας είναι καί ή έπιβεβαίωση τής φερεγγυότητας τών συναλ- 
λασσομένων, άφοΰ ή τιμιότητα άποζημιώνεται μέ τήν έμπορι- 
κή πίστη πού έπενδύεται στο πρόσωπο τοΰ τίμιου έπιχειρη- 
ματία.

’Αντίστοιχα, άν ή πλειοψηφούσα σέ ένα κοινωνικό σύνολο 
πίστη έκδέχεται τήν τιμιότητα ώς χρηστική άπλώς σύμβαση 
γιά τήν πληρέστερη ικανοποίηση τών άναγκών τής συναλλα­
γής, τότε ή άγορά είναι ένα «παιχνίδι», πού τούς δρους του 
οφείλουν δλοι νά τούς σέβονται γιά χάρη τοΰ άτομικοΰ τους 
συμφέροντος. Τότε βασικό κίνητρο τών άνταλλακτικών σχέ­
σεων γίνεται τό άτομικό δφελος πού προσπορίζει ό όρθολογι-



172 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

σμός τής τιμιότητας: Ή τιμιότητα άποζημιώνεται μέ τήν 
έμπορική καί πάλι πίστη πού έπενδύεται στό πρόσωπο τοΰ 
όρθολογικοΰ έπιχειρηματία.

Τέλος, άν ή πλειοψηφούσα σέ ένα κοινωνικό σύνολο πίστη 
έκδέχεται τήν τιμιότητα ώς ίδεαλιστική μόνο προκατάληψη, 
τότε κίνητρο τών άνταλλακτικών σχέσεων είναι άποκλειστικά 
ή κάλυψη φυσικών άναγκών, ή άνταπόκριση στις άπαιτήσεις 
τής ορμής γιά αυτοσυντήρηση. Τότε οί έμπορικές δοσοληψίες 
καί ή πρακτική λειτουργίας τής άγοράς εϊναι χώρος κυριαρχίας 
τοΰ νόμου τής «φυσικής επιλογής», στίβος μάχης γιά τήν έπι- 
βίωση τών ισχυρότερων. Σέ αύτή τή μάχη «δλα έπιτρέπον- 
ται», άρκεϊ νά έξασφαλίζεται ή άποδοτικότητα καί νά μήν έπι- 
σύρονται κυρώσεις, δηλαδή νά εξουδετερώνονται οί βλαπτικές 
γιά τό άτομο άντιδράσεις άλλων άμυνόμενων άτόμων ή άντα- 
γωνιστικών ομάδων.

*

'Η  έως έδώ μακρά — καί οπωσδήποτε τυπική— αύτή άνάλυ- 
ση εϊναι περισσότερο «σημαντική» καί λιγότερο καθοριστική 
τής σχέσης πού έχει ή θρησκευτικού χαρακτήρα πίστη μέ τον 
κοινό τρόπο τοΰ βίου ή τον πολιτισμό. Πρέπει, ώστόσο, νά 
προχωρήσουμε στήν άνάλυση καί τών στοιχείων τής συγκε­
κριμένης πιά πίστης πού μοιάζει νά θεμελιώνει τήν Πολιτική 
Οικονομία σήμερα ή τον πολιτισμό τοΰ Διαφωτισμού —άφοΰ 
όμως παρεμβάλλουμε μιάν άκόμα καί μάλλον άπαραίτητη δια- 
πιστωτική παρένθεση:

' Η παρένθεση άφορά στον θρησκευτικό ή οχι χαρακτήρα τής 
χριστιανικής ειδικά πίστης. Αύτή ή πίστη παρακολουθεί ιστο­
ρικά τή διαμόρφωση καί άνάπτυξη τοΰ δυτικοευρωπαϊκού πολι­
τισμού. Καί δεχθήκαμε τήν άποψη έγκυρων μελετητών δτι



Οί θεολογικές ρίζες τοΰ κενοΰ 173

ένάντια σέ αύτή τήν πίστη διαμορφώνεται ώς κίνημα πολεμι­
κής ό Διαφωτισμός.

Τολμάμε νά διερωτηθοϋμε γιά τον θρησκευτικό ή όχι χαρα­
κτήρα τής χριστιανικής πίστης, γιατί στις ίδιες τις πηγές τής 
χριστιανικής παράδοσης ενας τέτοιος χαρακτήρας άμφισβητεΐ- 
ται ριζικά. Ά ν τό ειδοποιό στοιχείο τής θρησκευτικότητας, 
όπως τό ορίσαμε στήν άρχή αύτής έδώ τής παραγράφου, είναι 
οί «βεβαιότητες» πού άνταποκρίνονται σέ άνάγκες καθαρά ύπο- 
κειμενικές-ψυχολογικές (άνάγκες άσφαλιστικών «πεποιθήσεων» 
καί κανονιστικής-ήθικής αύτοεπιβεβαίωσης), τότε πρόκειται 
άκριβώς γιά τό στοιχείο έκεϊνο πού οί πηγές τής χριστιανικής 
παράδοσης άποκλείουν άφετηριακά.

Νά ύπενθυμίσουμε ένδεικτικές διατυπώσεις αύτών τών πη­
γών, πού θέτουν ώς προϋπόθεση μετοχής στή χριστιανική έμπει­
ρία τήν παραίτηση τοΰ άνθρώπου άπό τήν άτομική ψυχολογική 
του αύτάρκεια καί αύτοβεβαιότητα, άπό τό φυσικό του «έγώ» 
ή τήν «ψυχή» του. Διαβάζουμε, λ.χ., στις χριστιανικές Γρα­
φές: «"Ος έάν θέλη τήν ψυχήν αύτοΰ σώσαι, άπολέσει αύτήν 
8ς δ ’ άν άπολέση, εύρήσει αύτήν»1. — « 'Ο  φιλών τήν ψυχήν 
αύτοΰ άπολέσει αύτήν, καί ό μισών τήν ψυχήν αύτοΰ φυλάξει 
αύτήν»2. — « Ε ί τις έ'ρχεται πρός με καί ού μισεί τον πατέρα 
έαυτοΰ καί τήν μητέρα καί τήν γυναίκα καί τά τέκνα καί τούς 
άδελφούς καί τάς άδελφάς, έτι δέ καί τήν έαυτοΰ ψυχήν, ού 
δύναταί μου μαθητής είναι»3.

Αύτό τό «μίσος» ή χριστιανική έρμηνευτική τό είδε πάντο­
τε ώς θεληματική ρήξη καί παραίτηση άπό κάθε ύποκειμενική- 
ψυχολογική αύτάρκεια, άλλά καί άπό κάθε φυσικό-άντικειμε-

33. Μαρκ. 8, 35 — Λονκ. 9, 24-17, 33.
34. Ίωαν. 12, 25.
35. Λονκ. 14, 26.



174 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

νικό έρεισμα αύτής τής αύτάρκειας. Γ  ιατί τό κεντρικό μήνυμα 
τής χριστιανικής παράδοσης, ή «άποκάλυψη» πού εύαγγελίζεται, 
εϊναι ή ύπαρκτική δυνατότητα έλευθερίας άπό τή φθορά καί 
τον θάνατο, δταν ή ύπαρξη πραγματοποιείται ώς σχέση καί 
άγαπητική κοινωνία, δχι ώς άτομική έπιβίωση καί φυσική αύτάρ- 
κεια.

Μιλώντας γιά μιά τέτοια δυνατότητα ύπαρκτικής έλευθερί­
ας, ή χριστιανική παράδοση άναφέρεται σέ μιά όντολογική προϋ­
πόθεση έμπειρικά μόνο έπαληθεύσιμη: Ό τι ό άνθρωπος εϊναι 
ύπαρξη προσωπική, εχει προσωπικότητα, εϊναι πρόσωπο, κι αύτό 
σημαίνει πώς μόνος αύτός, ξέχωρα άπό κάθε άλλη βιολογική 
ύπαρξη, δέν καθορίζεται οπωσδήποτε άπό τή φυσική άντικει- 
μενικότητα, άλλά μπορεί νά παίρνει ύπαρκτική άπόσταση άπό 
τήν ίδια του τή φύση — νά ύπάρχει καθορίζοντας σέ κάποιο 
ποσοστό τις φυσικές του άνάγκες καί οχι καθοριζόμενος άπό- 
λυτα άπό αυτές.

Σίγουρα, ή προσωπική ύπαρξη τοΰ άνθρώπου ένεργεΐται 
μέσω τών φυσικών (σωματικών καί ψυχικών) λειτουργιών. 
"Ομως ή δυνατότητά του νά παρεμβαίνει άποφασιστικά στις 
φυσικές του ένέργειες καί θελήσεις, σημαίνει πώς ο,τι ύποστα- 
σιάζει (κάνει πραγματικά ύπαρκτή) τήν προσωπική ύπαρξη 
τοΰ άνθρώπου δέν εϊναι οί φυσικές ένέργειες καθεαυτές, άλλά 
κάποια ύπαρκτική έτερότητα ώς προς τήν κοινή φύση — έτερό­
τητα τών ίδιων τών φυσικών ένεργειών, πού καθιστούν τό 
κάθε άνθρώπινο ύποκείμενο ύπαρξη μοναδική, άνόμοια καί άνε- 
πανάληπτη, άλλά καί έτερότητα ώς προς τήν ίδια τή φυσική 
άναγκαιότητα. Αύτή άκριβώς ή έτερότητα καί έλευθερία άπό 
τή φύση παραπέμπει στον πάντοτε άπροσδιόριστο «πυρήνα» 
πού ονομάζουμε προσωπική ύπόσταση τοΰ ύποκειμένου.

Άλλά ή έτερότητα εϊναι μιά έμπειρική πραγματικότητα πάν­
τοτε άναφορική — δέν ύπάρχει έτερότητα παρά μόνο ώς προς



Οί θεολογικές ρίζες τοΰ κενού 175

ένα δεύτερο δρο άναφορας. Καί γιά τή χριστιανική έμπειρία, ή 
ύπαρκτική έτερότητα τού άνθρώπινου προσώπου δέν έξαντλεΐ- 
ται στή φαινομενολογική άνομοιότητα προς τά άλλα άνθρώπι- 
να πρόσωπα, άλλά άναφέρεται (ώς πραγματικό-ύπαρκτικό γε­
γονός άναφοράς πού συνιστά τό άνθρώπινο πρόσωπο) στήν 
ίδια τήν αιτιώδη άρχή τού ύποκειμένου, δηλαδή σέ μιάν έπίσης 
προσωπική ύπαρκτική θέληση καί ένέργεια. Τό πραγματικό-ύ­
παρκτικό γεγονός τής προσωπικής άναφοράς πού συνιστά τό 
άνθρώπινο ύποκείμενο, τό πιστοποιούμε καταρχήν στήν προ­
τεραιότητα τής έπιθυμίας. Ό άνθρωπος έρχεται στον κόσμο 
ώς φορέας, πριν άπό κάθε τι άλλο, έπιθυμίας, έπιθυμίας ζωής. 
'Η  έπιθυμία πάντοτε άναφέρεται, είναι δηλαδή πάντοτε έπι- 
θυμία σχέσης, έρωτας κοινωνίας. Καί ή προσωπική ύπαρκτική 
θέληση καί ένέργεια πού ώς αιτιώδης άρχή συνιστά τό ύποκεί­
μενο καί τό καθιστά δυνατότητα σχέσης καί ζωτική έπιθυμία 
σχέσης, είναι ό προσωπικός Θεός τής χριστιανικής έμπειρίας.

'Η  άναφορά στήν προσωπική αιτιώδη άρχή τοΰ ύπαρκτοΰ 
είναι μιά πρόταση πού έπιδέχεται έμπειρική έπαλήθευση. Επα­
ληθεύεται, είτε μέ τήν άμεση προσωπική σχέση τοΰ άνθρώπου 
μέ τον προσωπικό Θεό, είτε μέ μιά σχέση πίστης-εμπιστοσύ­
νης στούς άνθρώπους πού κατόρθωσαν τήν άμεσότητα τής σχέ­
σης — τούς «μάρτυρες» αύτής τής έμπειρίας. ’Αποκλείεται 
έπομένως κάθε άτομική νοητική βεβαιότητα ώς ύποκατάστα- 
το τής πίστης, κάθε ιδεολογική «πεποίθηση», κάθε νοησιαρχι- 
κή άποδεικτική κατοχύρωση μεταφυσικών «άρχών». Έ  πίστη 
εϊναι μόνο γεγονός σχέσης, σχέση έμπιστοσύνης, καί ή σχέση 
εχει μόνο έμπειρική κοινωνική έπαλήθευση.

' Η έμπειρία τώρα τοΰ προσωπικού χαρακτήρα τής Θεότη­
τας (δπως καί ή έμπειρική πιστοποίηση τής προσωπικότητας 
τοΰ κάθε άνθρώπου) δέν βεβαιώνει κάποιο «ιδίωμα» άπλώς 
τής ύπαρξης, άλλά τον ίδιο τον τρόπο τής ύπαρξης. Ά ν  ό



176 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

Θεός γνωρίζεται ώς πρόσωπο, μέσω τής έμπειρίας τής σχέσης, 
τότε και ΰπάρχει ώς πρόσωπο — είναι ύπαρκτικό γεγονός πού 
δέν έξαντλεϊται στήν ύπαρκτική αύτάρκεια τής μονάδας, άλλά 
γεγονός κοινωνίας προσώπων μέ ύπαρκτική άναφορικότητα καί 
δυναμική αύθυπέρβασης. Ή χριστιανική έμπειρία βεβαιώνει 
τήν ύπαρξη τριών θείων Προσώπων, πού «άλληλοπεριχωροΰν- 
ται» υπαρκτικά: τό καθένα ύπάρχει μόνο άγαπώντας καί αύτο- 
προσφερόμενο στά άλλα. Γ Γ  αύτό καί ό μόνος ορισμός τοΰ 
Θεοΰ πού συναντάμε μέσα στή χριστιανική Βίβλο, είναι οτι «ό 
Θεός άγάπη εστί»36 — ή άγάπη σημαίνει τον τρόπο μέ τον 
όποιο είναι ό Θεός, τον τρόπο ύπάρξεώς του.

Δέν είναι έδώ ό χώρος γιά μιά έκτενή άνάλυση αύτών τών 
προτάσεων, έπιγραμματικά μόνο έπιλέγουμε τά χαρακτηριστι­
κά πού καθιστοΰν τή χριστιανική πίστη μή θρησκευτική. Ά ν 
λοιπόν αιτιώδης άρχή τοΰ ύπαρκτοΰ είναι ή έλευθερία τής άγαπη- 
τικής σχέσης, άν είναι τά Πρόσωπα τής Τριάδος πού ΰποστα- 
σιάζουν (κάνουν πραγματικότητα) τήν ύπαρξή τους μόνο άγα­
πώντας καί άγαπώμενα, καί άν ένεργοΰν προς τά «εξω» μέ τήν 
ίδια δυναμική τής άγάπης ύποστασιάζοντας τον κόσμο, τότε ή 
τελεολογία τής ύπαρξης — ή όντως ύπαρξη καί ζωή— είναι ή 
έρωτική αύθυπέρβαση, καί θάνατος είναι ή έμμονή στήν ύπαρ­
κτική αύτάρκεια τής άτομικότητας.

Αύτός είναι ό λόγος πού τά θεμελιώδη κείμενα τής χριστι­
ανικής έμπειρίας έπιμένουν στήν άρνηση τής άτομικής (βιο­
λογικής, ήθικής καί θρησκευτικής) αύτάρκειας, προκειμένου νά 
ύπάρξει ό άνθρωπος ώς κοινωνία καί σχέση — νά άντλει τήν 
ύπαρξή του άπό τήν προσωπική σχέση, οχι άπό τή βιολογική 
άτομικότητα. Κορυφαίο παράδειγμα αύτής τής έπιμονής είναι 
ή εύαγγελική «παραβολή» τοΰ τελώνη καί τοΰ φαρισαίου: Ό

36. 1. Ιωαν. 4, 16.



Οί θεολογικές ρίζες τοΰ κενοΰ 177

φαρισαΐος, ύπόδειγμα θρησκευτικού άνθρώπου, πιστός τηρη- 
τής τών διατάξεων τοΰ Νόμου καί μέ έδραιωμένη τή βεβαιό­
τητα τής άτομικής του έπάρκειας, καταγγέλλεται ώς περίπτω­
ση προς άποφυγήν. Καί προβάλλεται γιά μίμηση ό άμαρτωλός 
τελώνης, πού μέσα στήν ολοκληρωτική ήθική του άποτυχία 
δέν μπορεί νά έλπίσει στις άτομικές του δυνάμεις καί δυνατό­
τητες, γ ι ’ αύτό καί έγκαταλείπεται στήν άγάπη τοΰ Θεοΰ, στή 
σχέση μαζί Του. ’Ανάλογα ύποδείγματα ζωής συναντώνται 
σχεδόν σέ κάθε σελίδα τοΰ Εύαγγελίου τής χριστιανικής ’Εκ­
κλησίας: Ό ληστής, ή πόρνη, ό άσωτος, αύτοί οί κατεξοχήν 
μή θρησκευτικοί τύποι άνθρώπου, προβάλλονται ώς οδηγοί γιά 
τήν πραγμάτωση τής όντως ζωής, στό μέτρο πού ένσαρκώνουν 
τή μετά-νοια, τή ριζική άλλαγή νοο-τροπίας, τήν κατανόηση 
τής ζωής ώς σχέσης καί τοΰ θανάτου ώς άτομικής αύτάρκειας.

Ά πό τις παραπάνω θεμελιώδεις άφετηρίες τής χριστιανικής 
έμπειρίας συνάγονται κάποιες προϋποθέσεις νοηματοδότησης 
τής άνθρώπινης ύπαρξης καί τής άνθρώπινης πράξης, δπως καί 
κάποιες συνέπειες ιστορικής καί κοινωνικής πρακτικής, πού 
πρέπει έπιγραμματικά νά έπισημάνουμε:

'Η  καθημερινότητα τοΰ άνθρώπινου βίου νοηματοδοτεϊται 
άπό μιάν έκδοχή τής πραγματικότητας άποκλειστικά έμπειρι- 
κή, ετσι πού τίποτα νά μήν είναι άνερμήνευτα «δεδομένο», 
τυχαίο ή άπροσδιόριστα, δηλαδή «ύπερφυσικά», αιτιολογημένο
— δέν ύπάρχει περιθώριο γιά νοησιαρχικά ύποκατάστατα τοΰ 
πραγματικού. Ή έρμηνεία τής πραγματικότητας συνάγεται 
μόνο άπό τήν έμπειρία τής σχέσης μέ τήν πραγματικότητα. 
Καί ή σχέση δέν έξαντλειται στή νοητική έπισήμανση καί στήν 
αισθητή πιστοποίηση, άλλά εχει τή δυναμική τής συγκεφαλαί­
ωσης δλων τών γνωστικών δυνατοτήτων τοΰ άνθρώπου σέ 
μιάν άμεσότητα κοινωνίας μέ τό ύπαρκτό καί πραγματικό. Ή



178 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδον

δυναμική τής σχέσης είναι ή δυναμική τής άγαπητικής κοινωνί­
ας, δηλαδή τής αύτοπαραίτησης άπό τήν έγωκεντρική τάση 
υποταγής τής πραγματικότητας στήν άτομική νοητική βεβαιό­
τητα ή στήν άτομική χρηστική έκμετάλλευση.

Στήν προοπτική αύτή τά αισθητά δεδομένα τής πραγματι­
κότητας δέν είναι ούδέτερα χρήματα (άντικείμενα χρήσης), άλλά 
πράγματα (πεπραγμένα ένός δημιουργού Προσώπου). Γ ι ’ αύτό 
καί ή χρήση τών πραγμάτων είναι προσωπική σχέση μέ τον 
ποιητή τους — δπως είναι προσωπική σχέση μέ τον δημιουρ­
γό καλλιτέχνη ή χρήση τών έργων τής τέχνης του.

'Η  ίδια ή ύλη τών πραγμάτων δέν είναι πιά όντολογικά 
άνερμήνευτη — αινιγματικό, άλλά αύτονόητο δεδομένο. Στήν 
προοπτική μιας προσωπικής αιτιώδους άρχής τού ύπαρκτοΰ, ή 
ύλη είναι ό ένεργούμενος λόγος αύτής τής προσωπικής θέλη­
σης καί ένέργειας. Ή ίδια ή σύσταση τής ύλης είναι λογική, 
συνδρομή «λόγων» ή «λογικών ποιοτήτων», ένεργούμενο άπο­
τέλεσμα ένός προσωπικού δημιουργικού λόγου — ένεργούμενο 
όπως ό λόγος τοΰ ποιητή μέσα άπό τις λέξεις καί τοΰ ζωγρά­
φου μέσα άπό τά χρώματα. Έ τσ ι, χάρη στή λογική-ένεργητι- 
κή της σύσταση ή ύλη μετέχει στήν περιπέτεια τής άνθρώπι­
νης έλευθερίας, άφοΰ μόνο ή προσωπική-λογική παρέμβαση 
τού άνθρώπου στήν ύλη μπορεί νά τήν οδηγήσει στο ύπαρκτι- 
κό της τέλος ή σκοπό — άκριβώς όπως ή παρέμβαση τοΰ ποι­
ητή καί πάλι ή τοΰ ζωγράφου όδηγεϊ τις λέξεις ή τά χρώματα 
στή σκοπούμενη άναφορικότητα καί σχέση37.

Σκοπός καί νόημα τοΰ άνθρώπινου βίου είναι ή πλήρωση 
τής ζωτικής έπιθυμίας, τής έπιθυμίας γιά διάρκεια ζωής, δίχως

37. Γιά μιά εκτενέστερη άνάλυση, βλ.: Χρήστου ΓΐΑΝΝΑΡΑ, Τό πρόσωπο καί ό 
έρως, Αθήνα («Δόμος») 41987, II, 1. —  Τ ο ϊ  Ι δ ι ο ϊ , Προτάσεις κριτικής όντολογίας, 
’Αθήνα («Δόμος») 1985, §§ 7-8.



Οί θεολογικές ρίζες τοΰ κενοΰ 179

περιορισμούς χρονικότητας, φθοράς και θανάτου. Καί κριτήριο 
άνταπόκρισης σέ αύτόν τον στόχο εϊναι ή άσκηση γιά τήν αύθυ- 
πέρβαση τής άτομικότητας, ή προσπάθεια νά κοινωνοΰνται οχι 
άπλώς οί άνάγκες τού βίου, άλλά ή ί'δια ή ζωή ώς άγαπητική 
σχέση.

* Η έρμηνεία τού ύπαρκτοΰ καί πραγματικοΰ πού προτείνε- 
ται άπό τή χριστιανική έμπειρία, οδηγεί σέ μιά καινούργια 
σημασιοδότηση τής γλωσσικής σημαντικής. Έ  λέξη ούσία ή 
φύση δέν σημαίνει πια τήν «ιδέα», δηλαδή τή συντελεσμένη 
νοητή οντότητα τήν καθοριστική τοΰ κάθε ύπαρκτοΰ. Ή λέξη 
ξαναβρίσκει τήν άφετηριακή έτυμολογική της σημασία: Ή 
ούσία (παράγωγο τοΰ θηλυκοΰ τής μετοχής τοΰ ρήματος ειμι) 
σημαίνει τό γεγονός άκριβώς τής μετοχής στό είναι, τον τρόπο 
ή τό πώς τής μετοχής. Καί ή δυναμική αύτοΰ τοΰ τρόπου δια­
σώζεται στήν έπίσης ένεργητική σημασία πού έχει ή λέξη 
φύση, ώς παράγωγο τοΰ φύω-φύομαι, ένός ένεργούμενου γεγο­
νότος.

Έ τσ ι, ή λέξη πού προσδιορίζει τό ύπαρκτό πριν ή πέρα κι 
άπό τον τρόπο ύπάρξεώς του, εϊναι μόνο ή ύπόσταση. Ή ύπό­
σταση ταυτίζεται μέ τό «ύποκείμενο», τον άρρητο (πριν άπό 
κάθε νόημα) «πυρήνα» τής ύπαρκτικής αύτοσυνειδησίας ή τοΰ 
«έγώ». Καί μέ αύτή τήν έννοια μιλάμε μόνο γιά τήν ύπόσταση 
τοΰ Θεοΰ καί τήν ύπόσταση τού άνθρώπου — τις δυο μοναδι­
κές προσωπικές ύποστάσεις. Ό προσωπικός χαρακτήρας τής 
θείας καί τής άνθρώπινης ύπόστασης έγκειται στή δυνατότητα 
τής άναφορικότητας καί σχέσης, δηλαδή τής άγαπητικής-έρω- 
τικής αύθυπέρβασης μέ τήν όποία ένεργεΐται ή ύπόσταση ώς 
έτερότητα καί έλευθερία. Κάθε άλλη ύπαρξη εϊναι μόνο ένέρ- 
γημα τών προσωπικών ύποστάσεων, άποτέλεσμα τής θείας ή 
τής άνθρώπινης ένέργειας, χωρίς δυνατότητα νά παίρνει ύπαρ­
κτική άπόσταση άπό τήν ούσία του, τήν όμοείδεια τοΰ τρόπου



180 Γενεαλογία τοΰ Αδιεξόδου

τής ύπάρξεως — δηλαδή χωρίς δυνατότητα ελευθερίας καί 
έτερότητας.

'Η  χριστιανική λοιπόν άπάντηση στο όντολογικό έρώτημα 
συνοψίζεται στή σημαντική τών δρων: ούσία - υπόσταση-ένέρ- 
γειες. Οί τρεις αυτοί δροι δηλώνουν τήν πραγματικότητα οχι 
ώς σύνολο δεδομένων οντοτήτων, άλλά ώς σύνολο ένεργούμε- 
νων σχέσεων. Ή λέξη ούσία δέν κυριολεκτεί στήν περίπτωση 
τοΰ Θεοΰ, άφοΰ δηλώνει τον τρόπο μετοχής στο είναι, ένώ ό 
Θεός, ώς αιτιώδης άρχή, δέν μετέχει, άλλά συνιστα τό είναι. 
Μιλάμε ώστόσο γιά θεία «ούσία», μόνο γιά νά ύποδηλώσουμε 
τήν όμοείδεια τοΰ τρόπου ύπάρξεως τών τριών θείων ύποστά- 
σεων, δπως αύτή άποκαλύπτεται στήν άνθρώπινη έμπειρία τής 
προσωπικής σχέσης μαζί τους.

Άφετηρία τών σχέσεων πού συγκροτούν τήν πραγματικό­
τητα είναι ή ύπόσταση τοΰ προσωπικού Θεού άπέναντι στήν 
προσωπική ύπόσταση τοΰ άνθρώπου — ό τρισυπόστατος άκτι­
στος Θεός άπέναντι στον κτιστό μυριυπόστατο άνθρωπο. Ό 
Θεός ένεργεϊ τή σύσταση τοΰ κόσμου ώς γεγονός καί κλήση 
έρωτικής σχέσης μέ τον άνθρωπο. Καί ό άνθρωπος άπαντα σέ 
αύτή τήν κλήση μέ τήν ίλιγγιώδη έλευθερία τής προσωπικής 
άποδοχής ή τής προσωπικής άρνησης, συμπαρασύροντας τον 
σύνολο λόγο (σκοπό ή τέλος) τού κτιστού προς τή ζωή, πού 
είναι ή σχέση, ή προς τον θάνατο, πού είναι ή ύπαρκτική αύτο- 
τέλεια.

"Αν οί έπιγραμματικές αύτές έπισημάνσεις ορίζουν (χωρίς νά 
έξαντλοΰν) τό μήνυμα τής χριστιανικής έμπειρίας, τήν πρότα­
σή της γιά τή νοηματοδότηση τοΰ ύπαρκτοΰ καί πραγματικού, 

 ̂ τότε καί τό ιστορικό-κοινωνικό γεγονός τής χριστιανικής ’Εκ­
κλησίας δέν μπορεί νά οριστεί παρά μόνο σέ συνάρτηση μέ τις 
παραπάνω όντολογικές προϋποθέσεις.



Οί θεολογικές ρίζες τον κενοΰ 181

Τότε Εκκλησία είναι, πριν άπό κάθε τ ι άλλο, ένας τρόπος 
ύπάρξεώς: ή ιστορική-κοινωνική πραγμάτωση τής άτομικής 
αύθυπέρβασης καί κοινωνίας τής ζωής. Έ  ιδια ή λέξη Ε κ ­
κλησία (πού σημαίνει σύναξη, συναγωγή —  άπό τό ρήμα έκ- 
καλώ) επιλέγεται γιά νά δηλώσει τήν άνταπόκριση στήν έκ­
κληση νά κοινωνεΐται ή ζωή. Νά κοινωνειται οχι άφηρημένα 
>ίαί θεωρητικά, ούτε σέ επίπεδο ήθικής άπλώς συμπεριφοράς, 
άλλά μέ τον τρόπο πού πραγματοποιείται ή ζωή στή βιολογι­
κή της καταρχήν άμεσότητα: μέ τήν πρόσληψη τής τροφής. Τό 
γεγονός πού συγκροτεί τήν Εκκλησία, πριν άπό κάθε τ ι άλλο, 
είναι ένα δείπνο, οπου ή τροφή (στά βασικά της είδη: τοΰ 
άρτου καί τοΰ οίνου, είδη συμπεριληπτικά κάθε τροφής καί 
δυνατότητας ζωής τοΰ άνθρώπου) κοινωνεΐται καί μεταλαμβά- 
νεται ώς ζωοποιός σχέση μέ τον Θεό ένοποιητική τών άνθρώ- 
πων, ώς κατάφαση ευχαριστίας τοΰ άνθρώπου στήν άγάπη τοΰ 
Θεοΰ, ώς ένότητα ζωής τοΰ κτιστοΰ μέ τό άκτιστο.

'Η  ολόκληρη λοιπόν άλήθεια τής Εκκλησίας —ή καθολική 
άλήθεια τοΰ τρόπου τής ύπάρξεώς πού αύτή έπαγγέλλεται— 
είναι ή σύναξη τών πιστών σέ κάθε τοπική Εύχαριστία. Πριν ή 
άσχετα μέ αύτή τή σύναξη δέν ύπάρχει Εκκλησία, ούτε ώς 
ίδρυμα, ούτε ώς θεσμός θρησκευτικός, ούτε ώς διοικητική ιεραρ­
χία καί οργανωτική άρθρωση. Ή οποία ιδρυματική θεσμοποί­
ηση καί διοικητική οργάνωση προκύπτει ιστορικά καί ύπηρετεΐ 
άποκλειστικά τό γεγονός πού συγκροτεί καί συνιστά τήν Ε κ ­
κλησία: Τή σύναξη τών «κλητών» στό δείπνο πού μεταποιεί 
τήν άτομική ύπαρξη σέ έρωτική αύτοπροσφορά καί άγαπητική

/ 38κοινωνία .

38. Γιά μιά έκτενέστερη άνάλυση, βλ.: John Z iziou las, Being as Communion, New 

York (SVS-Press) 1985.



182 Γενεαλογία τοΰ Αδιεξόδου

*

' Ο τίτλος αύτής έδώ τής παραγράφου άναφέρεται στο όντολο­
γικό κενό πού λανθάνει πίσω άπό τον πολιτισμό του Διαφωτι­
σμού, τον τρόπο τού βίου πού διαμορφώνει ή σύγχρονη Πολι­
τική Οικονομία. Άλλά τό κενό δέν μπορεί νά καταδειχθεϊ 
παρά μόνο μέ τον προσδιορισμό μιας πραγματικής άπουσίας, 
τον προσδιορισμό δεδομένων τής ιστορικής-κοινωνικής έμπει­
ρίας πού κάποτε έλαχιστοποιοΰνται ή καί έξαφανίζονται, χωρίς 
νά ύποκατασταθοΰν.

Αύτός είναι ό λόγος πού σέ αύτή τήν παράγραφο έπισημαί- 
νουμε άρνητικά τήν ύπαρξη του κενού: σκιαγραφούμε έπιγραμ- 
ματικά αύτό πού έλειψε, γιά νά προκαλέσουμε τήν έμπειρική 
πιστοποίηση τής άπουσίας του. Ό  άναγνώστης θά συμφωνή­
σει οτι ή έκδοχή τής χριστιανικής έμπειρίας καί πίστης πού 
έδώ έκθέσαμε, παρ’ δλο πού άντλεϊται άπό τις θεμελιώδεις 
πηγές τής χριστιανικής παράδοσης, μοιάζει μάλλον άγνωστη 
καί άκατανόητη στον σύγχρονο εύρωπαϊο ή έξευρωπαϊσμένο 
άνθρωπο, περισσότερο ή λιγότερο άνύπαρκτη στά πλαίσια τών 
δυτικού τύπου «χριστιανικών» κοινωνιών. Δύσκολο νά διαπι­
στώσουμε ιχνη αύτής τής έκδοχής τόσο στις θεωρητικές καί 
κοινωνικές έπιβιώσεις τού σύγχρονου «χριστιανικού» φρονήμα­
τος, δσο καί στήν άντίληψη γιά τον χριστιανισμό πού προϋπο­
θέτει ή έναντίον του πολεμική τών νεώτερων χρόνων.

Ά πό τή σημερινή δυτική ή έκδυτικισμένη έκδοχή τοΰ χρι­
στιανισμού μοιάζει νά άπουσιάζει ολοκληρωτικά ή προτεραιό­
τητα τοΰ έμπειρικοΰ χαρακτήρα τής πίστης — μοιάζει νά με­
τατίθεται ή έμπειρική δυνατότητα σέ μόνη τή σφαίρα τής συναι­
σθηματικής καί ήθικής «ικανοποίησης». Ή χριστιανική πίστη 
δέν είναι πρόταση όντολογικής έρμηνείας τού ύπαρκτοΰ καί 
πραγματικού, πρόταση πού έπιδέχεται εμπειρική μόνο έπαλή-



Οί θεολογικές ρίζες τοΰ κενοΰ 183

θευση. Δέν συγκροτείται, ούτε έπαληθεύεται ή έμπειρία τής 
πίστης ώς άμεσότητα σχέσης. ’Αντίθετα, ταυτίζεται ή πίστη 
μέ άτομικές νοητικές βεβαιότητες, δπως ταυτίζεται καί ή χρι­
στιανική πρόταση έρμηνείας τής πραγματικότητας μέ ένα σύνο­
λο δεδομένων καί άπρόσιτων στήν έμπειρία «δογμάτων» — 
νοησιαρχικών κατασκευών μέ ορθολογική άποδεικτική τεκμη­
ρίωση. Έ τσ ι ή πίστη παύει νά νοηματοδοτεϊ τήν καθημερινή 
πράξη τοΰ βίου, γ ι ’ αύτό καί προβάλλεται (παράλληλα καί 
άσύνδετα μέ τήν πίστη) ένας κώδικας άτομικής ήθικής, πού 
μόνος αύτός χρησιμεύει γιά τή δήλωση τής «χριστιανικής» ιδιό­
τητας — άν καί δύσκολα διαφοροποιείται άπό όποιονδήποτε 
άλλο κώδικα κοσμικής-χρησιμοθηρικής ήθικής. Μέ αύτές τις 
προϋποθέσεις.καί'ή Εκκλησία δέν είναι πιά τό γεγονός μετα­
βολής τοΰ τρόπου τής ύπάρξεως, κοινωνία προσώπων πού πρα­
γματώνουν τήν άγαπητική άλληλοπεριχώρηση τής ζωής, τήν 
τριαδική ύπέρβαση τοΰ θανάτου. Ή ’ Εκκλησία είναι ιδρυμα­
τικός θεσμός πού έγγυάται τήν ορθότητα τών «δογμάτων», 
δηλαδή τών άτομικών θρησκευτικών πεποιθήσεων, καί έλέγχει 
τήν έφαρμογή τής ήθικής προσλαμβάνοντας έτσι τό έξουσια- 
στικό κύρος μιας χρησιμοθηρικής κοινωνικής λειτουργίας.

Αύτές οί καταρχήν έμπειρικές πιστοποιήσεις πού άντλοΰν- 
ται άπό τή σύγχρονη κοινωνική φαινομενολογία, θά μποροΰσαν 
καί θά έπρεπε νά διερευνηθοΰν στά πλαίσια μιας συστηματικής 
Ιστορικής άνάλυσης. Νά καταδειχθεΐ άν πραγματικά καί σέ 
ποιο ποσοστό — κάτω άπό ποιές συνθήκες καί σέ ποιές ιστο­
ρικές περιόδους— συντελέστηκε στον κοινωνικό χώρο τής Δύ­
σης ή ριζική άλλοτρίωση τής χριστιανικής έμπειρίας καί, επο­
μένως, άν ή πολεμική τών νεώτερων χρόνων ένάντια στον χρι­
στιανισμό άφορα στήν ίδια τή χριστιανική έμπειρία ή στήν 
ιστορική της άλλοτρίωση. Έ τσι θά προέκυπτε καί μιά πιο 
τεκμηριωμένη γενεαλογία τών νοηματοδοτήσεων πού θεμελιώ­



184 Γενεαλογία τοΰ άδιεξόδου

νουν τήν καθημερινή πράξη του βίου, άρα καί τήν οικονομική 
συμπεριφορά τοΰ Εύρωπαίου, τήν ολη λειτουργία τής σύγχρο­
νης Πολιτικής Οικονομίας.

Σίγουρα όμως μιά τέτοια συστηματική ιστορική άνάλυση 
θά κινδύνευε νά διευρύνει ύπερβολικά τον κεντρικό καί συγκε­
κριμένο άξονα τών έδώ άναζητήσεών μας. Γ ι ’ αύτό καί τήν 
ιστορική μας άναφορά στό φαινόμενο τής «θρησκειοποίησης» 
τοΰ χριστιανισμού στή Δύση πρέπει νά τήν έπιχειρήσουμε έμ­
μεσα, έπιμένοντας στις θεματικές μας έδώ προτεραιότητες: 
Νά άναλύσουμε, ώς «ύπόθεση έργασίας», κάποιους αιτιώδεις 
συσχετισμούς άνάμεσα στήν θρησκευτικού χαρακτήρα πίστη 
τών δυτικοευρωπαϊκών κοινωνιών καί σέ συγκεκριμένα φαινό­
μενα λειτουργίας τής οικονομίας πού έκεϊ άναπτύχθηκαν.



ΑΙΤΙΩΔΕΙΣ ΣΥΣΧΕΤΙΣΜΟΙ

Συσχετισμούς τών οικονομικών φαινομένων μέ τή θρησκευτι­
κή πίστη, στα πλαίσια τών δυτικοευρωπαϊκού τύπου κοινωνι­
ών, επιχείρησαν ώς τώρα άρκετοί μελετητές. Σέ προηγούμενο 
κεφάλαιο (3.α) έπισημάναμε τά άντιπροσωπευτικότερα δείγμα­
τα τής σχετικής βιβλιογραφίας. Παραθέσαμε έκεϊ έπιγραμμα- 
τικά καί τις άναλύσεις τοΰ Max Weber γιά τή σχέση βασικών 
θέσεων τής προτεσταντικής ειδικά ήθικής μέ γνωρίσματα καθο­
ριστικά τοΰ καπιταλιστικού φαινομένου.

"Ενα βήμα πιο πέρα άπό τις άναλύσεις τού Weber προχώ­
ρησε ό Werner Sombart1, συσχετίζοντας τούς άποφασιστικούς 
γιά τήν εμφάνιση τοΰ καπιταλισμού παράγοντες μέ φαινόμενα 
κοινωνικής νοο-τροπίας καί πρακτικής σαφώς διαμορφωμένα 
κάτω άπό τήν έπίδραση τής ρωμαιοκαθολικής θεολογίας καί 
ήθικής. Οί διαπιστώσεις τού Sombart δέν άναιροΰν τή διαγνω­
στική τοΰ Max Weber, μεταθέτουν δμως σέ προγενέστερους 
αιώνες καί σέ κεντρικότερους άξονες τής θεολογικής προβλη­
ματικής τά αίτια τής γένεσης τοΰ καπιταλιστικού φαινομένου2.

1. Στό έπίσης κλασικό βιβλίο του: Der Bourgeois, στό όποιο έχουμε ήδη άνα- 
φερθεϊ.

2. Ή J. Robinson σημειώνει, μέ μάλλον ύπερβολική ευκολία, δτι «ή θεωρία τοΰ 
Sombart σύμφωνα μέ τήν οποία τά πάντα οφείλονται στον καθολικισμό, δέν μπόρεσε 
ποτέ νά καταλάβει άξιόλογη θέση στή συζήτηση γιά τό πρόβλημα τής προέλευσης 
του βιομηχανικού καπιταλισμού» (Economic Philosophy, Chicago - Aldine Publ. Co. — 
1963 — έλλην. μετφρ.: Φιλοσοφία τής Οικονομίας, ’Αθήνα — Παπαζήσης —σελ.



186 ΑΙτιώδεις συσχετισμοί

’Ακολούθησαν καί άλλοι μελετητές, άλλά πάντοτε μέ κοινό 
γνώρισμα τήν έμμονή στήν άντιστοιχία ιδεολογικών θέσεων 
καί πρακτικών ήθικών συνεπειών, δίχως έρώτημα γιά ένδεχό- 
μενα αίτια πού προηγούνται τόσο τών ιδεολογικών έρεισμά- 
των δσο καί τών ήθικών προδιαγραφών τής οικονομικής συμ­
περιφοράς. Όπως άπό τον Weber καί τον Sombart, έτσι καί 
άπό τούς νεώτερους άπουσιάζει κάθε άναφορά στις όντολογι­
κές άντιλήψεις, δηλαδή στις προϋποθετικές νοηματοδοτήσεις 
πού θεμελιώνουν τόσο τήν ιδεολογία δσο καί τήν ήθική. Μέ 
άποτέλεσμα ή θρησκευτική πίστη νά άντιμετωπίζεται σάν ένας 
άνάμεσα καί σέ άλλους παράγοντες πού ένίσχυσαν καί ύποβοή- 
θησαν τήν άνάπτυξη τοΰ καπιταλισμού — δίχως νά τής άνα- 
γνωρίζεται ρόλος γενεσιουργός στή διαμόρφωση έκείνου τοΰ 
τρόπου τοΰ βίου πού συμπεριλαμβάνει καί τήν καπιταλιστική 
οικονομία.

’ Επιπλέον, οί συσχετισμοί πού ώς τώρα έπιχειρήθηκαν, έκδέ- 
χονται τή θρησκευτική πίστη καί τις κοινωνικές της έκφάνσεις 
στή Δύση σάν αύτόνομο ιστορικό δεδομένο. Δέν άπασχολοΰνται 
μέ τό έρώτημα γιά τυχόν διεργασίες ιδιόμορφης έκεϊ άνάπτυ-

118). Προφανώς ή Joan Robinson είναι έλάχιστα ή καθόλου ένήμερη γιά τις θεολογι- 
κές προϋποθέσεις τών Ιστορικών εξελίξεων τής Δύσης, άγνοεϊ άκόμα και τήν οργα­
νική έξάρτηση του προτεσταντισμού άπό τον ρωμαιοκαθολικισμό — τό γεγονός οτι ό 
προτεσταντισμός, άπλά καί μόνο, έβγαλε ώς τήν άκρη τις συνέπειες βασικών θέσεων 
τής ρωμαιοκαθολικής θεολογίας και ήθικής—, γ ι’ αύτό και παρακάμπτει μέ τόσην 
εύκολία τις άναλύσεις τοΰ Sombart. Έχει δίκιο, ωστόσο, στή διαπίστωση ότι οί 
θέσεις του Sombart είχαν μικρή σχετικά άπήχηση — οί μελετητές τών θεωρητικών 
προδιαγραφών τοΰ καπιταλιστικού συστήματος δέν φαίνεται νά κατανόησαν καί νά 
άξιοποίησαν τις παρατηρήσεις του. Θά ειχε όμως κανείς καί τον πειρασμό νά ύποθέ- 
σει, μήπως ή υποτίμηση καί παραθεώρηση τών θέσεων τοΰ Sombart δέν είναι άσχετη 
μέ τούς πανίσχυρους ιδεολογικούς μηχανισμούς πού διαθέτει ή ρωμαιοκαθολική έκ- 
κλησία γιά τήν άμυνά της άπέναντι σέ κριτικές άναλύσεις έξαιρετικά δυσάρεστες γΓ 
αύτήν.



«Πατερναλισμός» και έξατομίκευση 187

ξης τής χριστιανικής συνείδησης και έμπειρίας, πού οδήγησαν 
σέ θεωρητικά καί κοινωνικά μορφώματα άγνωστα σέ άλλες, 
έπίσης χριστιανικές κοινωνίες.

Παρ’ δλα αύτά, προτού προχωρήσουμε στή δική μας έδώ 
έρμηνευτική πρόταση καί γιά πληρέστερη κατοχύρωσή της, 
πρέπει νά προσδιορίσουμε συντομογραφικά τούς πιο χαρακτη­
ριστικούς άπό τούς συσχετισμούς πού έπιχειρήθηκαν άνάμεσα 
στή θρησκευτική πίστη καί στήν οικονομική συμπεριφορά τών 
κοινωνιών τής Δύσης.

α. «Πατερναλισμός» και έξατομίκευση

Ένας πρώτος συσχετισμός συνδέει τό σύστημα τής κεντρικά 
διευθυνόμενης οικονομίας (vaterliches Regiment — economie 
politique patronale) μέ τήν κοινωνική έμπειρία τοΰ ρωμαιοκα­
θολικού «πατερναλισμού». Καί άντίστοιχα, τήν έλεύθερη οικο­
νομία τής άκρατης ιδιωτικής πρωτοβουλίας μέ τήν κοινωνική 
έμπειρία τοΰ προτεσταντισμού, δηλαδή τής έξατομίκευσης τών 
προσβάσεων στήν πίστη καί στή σωτηρία.

Τό ισχυρότερο λογικό έ'ρεισμα αύτοΰ τοΰ συσχετισμού είναι 
ό κοινωνικός έθισμός τών λαών τής Εύρώπης καταρχήν στήν 
άποδοχή ένός όρατοΰ κέντρου έξουσίας, πού διαχειρίζεται τήν 
εύθύνη ουσιωδών πτυχών τού άνθρώπινου βίου. Σέ διάρκεια 
Ιξι τουλάχιστον αιώνων — άπό τον 9ο έως καί τον 15ο— οί 
εύρωπαϊκές κοινωνίες έναποθέτουν αύτονόητα τήν εύθύνη γιά 
τή διαχείριση τής άλήθειας καί τής έπιστήμης καί τών ήθικών 
καθορισμών, συχνά καί τής πολιτικής τους διακυβέρνησης, στον 
πάπα τής Ρώμης — κατεξοχήν σύμβολο πατρικής έξουσίας.



188 Αιτιώδεις συσχετισμοί

' Ο αυτονόητα άποδεκτός αυτός συγκεντρωτισμός είναι φυσικό 
νά μεταφέρεται καί στήν οικονομία, συγκεκριμένα μέ τήν άντί­
ληψη τοΰ «διευρυμένου οικογενειακού νοικοκυριού».

Πραγματικά, ώς τον 17ο περίπου αιώνα, κυριαρχεί στήν 
Ευρώπη ή έκδοχή τής πολιτικής οικονομίας ώς διαχείρισης 
τού «διευρυμένου οικογενειακού νοικοκυριού» (έκδοχή βασισμέ­
νη στο ψευδοαριστοτελικό κείμενο Περί οικονομίας3) : Όπως 
ό πατέρας διαχειρίζεται τά τού οίκου, έ'τσι καί ό άρχοντας ή οί 
άρχοντες τά τής πολιτείας. Στον άρχοντα, οπως καί στον πατέ­
ρα, έναποτίθεται ή διαχείριση τόσο τών πνευματικών όσο καί 
τών ύλικών ορών τής ζωής.

Στο συγκεντρωτικό αύτό «μοντέλο» οργάνωσης τής ζωής 
άντιπαρατίθεται ό προτεσταντισμός, δημιουργώντας — ώς έμ­
πρακτη μαζική άντίδραση σέ συγκεκριμένη κοινωνική έμπει­
ρία— καινούργιους άντανακλαστικούς έθισμούς. Ή ζωή γιά 
τούς προτεστάντες οργανώνεται μέ βάση τήν άτομική πίστη 
καί τήν άτομική έργασία (Labor et Fides). Ή άλήθεια κερδίζε­
ται μέ τήν άτομική πρόσβαση στις πηγές της καί ή σωτηρία 
μέ τήν άτομική καί μετρητή ήθική προσπάθεια. Δέν είναι λοι­
πόν τυχαίο πού τουλάχιστον οί πρώτοι θεωρητικοί τής έλεύ- 
θερης οικονομίας προέρχονται άπό τις τάξεις τών προτεσταν- 
τών, καί μάλιστα άπό ομάδες μέ ιδιαίτερα προωθημένες άτο- 
μοκρατικές άντιλήψεις.

Βέβαια, οί συσχετισμοί αύτοί, παρά τήν προφανή λογικό- 
τητα καί τις ιστορικές τους έπαληθεύσεις, δέν συγκροτοΰν ενα 
στεγανό έρμηνευτικό σχήμα — ύπάρχουν παραδείγματα πού 
δέν πειθαρχούν στή λογική αύτών τών συσχετισμών. Έ τσι, ό 
γενάρχης, λ.χ., τών θεωρητικών τής έλεύθερης οικονομίας Adam

3. Βλ. τήν έκδοση: ARISTOTELIS, Opera omnia, Parisiis (Editore Ambrosio Firmin 
Didot) 1848, τόμος I, σελ. 635 κ.έ.



Θρησκευτική νοησιαρχία 189

Smith, ήταν ταυτόχρονα και ύποστηρικτής του παραλληλισμού 
κράτους καί οικογένειας, γιατί του πρόσφερε εναν ένοποιητικό 
άξονα έρμηνείας τής οικονομικής λειτουργίας4. 'Υπερασπιστής 
τής ίδιας άντιστοιχίας έμφανίζεται καί ό Rousseau, πού δύσκο­
λα θά μπορούσε νά θεωρηθεί ώς ύπέρμαχος του συγκεντρωτι­
κού «μοντέλου» οργάνωσης τής ζωής5. Τό ίδιο ισχύει καί γιά 
τον φιλελεύθερο άγγλο οικονομολόγο Sir James Steuart, πρό­
δρομο τού Adam Smith καί πρώτον έκλαϊκευτή τοΰ ορού πολι­
τική οικονομία στήν ’Αγγλία6. Τέλος, δέν πρέπει νά λησμονή­
σουμε καί τήν περίπτωση τών νεώτερων σοσιαλιστών, ιδιαί­
τερα τών μαρξιστών, πού άπό τήν όδό τών ριζοσπαστικών 
άπαιτήσεων έλευθερίας ξαναγυρίζουν στό πιο άκαμπτο πατερ­
ναλιστικό - συγκεντρωτικό «μοντέλο» λειτουργίας τής οικονο­
μίας πού γνώρισε ποτέ ή ' Ιστορία.

β. Θρησκευτική νοησιαρχία και οικονομικός ορθολο­
γισμός

"Ενας άλλος συσχετισμός, μέ ικανά έρείσματα, συνδέει τή νοη- 
σιαρχιακή τεκμηρίωση καί άποδεικτική μεθοδικότητα τής δυ­
τικής θεολογίας καί ήθικής μέ τον ορθολογισμό καί τή μεθοδι­
κότητα τής οικονομικής οργάνωσης τών Εύρωπαίων.

4 . Βλ. M y rd al, σελ. 1 3 5 .
5. Le sens du terme economie domestique a ete dans la suite etendu au gouverne- 

ment de la grande famille, qui est l’etat: Economie ou Oeconomie (Morale et Politique), 
άρθρο στήν Encyclopedic 5, Paris 1755, 337-349.

6. What oeconomy is in a family, political oeconomy is in a state: An Inquiry into 
in the Principles of Political Oeconomy, London 1767 — έπανεκδ. άπό τον A. S. Skin­
n er, London 1 9 6 6 ,  σελ. 1 6 .



190 Αιτιώδεις συσχετισμοί

Είναι γεγονός οτι ό ρωμαιοκαθολικός σχολαστικισμός κα­
θιέρωσε μιά μέθοδο πρόσβασης στή θεολογική γνώση καί στήν 
ήθική δε οντολογία, πού διευρύνθηκε σέ γενική γνωσιοθεωρία 
καί σέ μοναδικό σύστημα έκπαιδευτικής πρακτικής στήν Εύρώ- 
πη γιά πολλούς αιώνες7. Αύτή ή μέθοδος οργανώνει τήν πρόσ­
βαση στή γνώση μέ βάση τήν άποδεικτική λογικότητα (argu- 
mentatio) τεκμηριώνοντας τις θέσεις μέ τή συστηματική άναί­
ρεση τών άντιθέσεων. Ή τεκμηρίωση δέν άποβλέπει σέ μιάν 
άφηρημένη «ορθότητα», άλλά στήν έγκυρότητα πού προκύπτει 
άπό τήν άποτελεσματικότητα τής γνώσης: τήν κυριαρχία τοΰ 
άτόμου, μέσω τής νόησης, πάνω στή φυσική καί μεταφυσική 
πραγματικότητα.

* Η γνωσιοθεωρητική αύτή μεθοδολογία μέ τις σκοπιμότη­
τες άποτελεσματικότητας πού τήν συνοδεύουν, επιβάλλεται 
ώς αύτονόητη προϋπόθεση τής έπιστήμης, δημιουργεί μιά κα­
θολική κοινωνική νοο-τροπία καί βρίσκει συγκεκριμένες έκφρά- 
σεις σέ πολλές πρακτικές όψεις τοΰ βίου8. ’Αξίζει νά άναφερ- 
θεϊ ένδεικτικά ή άνάλυση πού έπιχείρησε ό Erwin Panofsky τής 
θεωρητικής άλλά καί χρονικής άντιστοιχίας στήν άνάπτυξη τής 
σχολαστικής σκέψης καί τής οικοδομικής τεχνικής, δπως αύτή 
άποτυπώνεται στή γοτθική άρχιτεκτονική9.

7. Βλ. Etienne G ilson, L ’esprit de la philosophie medievale, Paris (Edition Vrin) 
21969, σελ. 383 κ.έ. — M. D. C henu, Le theologie comme science au Xlllesiecle Paris 
(Ed. Vrin) 31969, σελ. 18 κ.έ. — Etienne G ilson, La philosophie au moyen age, Paris 
(Payot) 21962, σελ. 391 κ.έ. (: La fondation des universites). — Martin G rabmann, 

Die Geschichte dei scholastischen Methode, Graz (Akadem. Druck) 1957, ιδιαίτερα τόμος
I I , σελ. 28 κ.έ. — Ulrich KO l’F, Die Anfange der theologischen Wissenschaftstheorie im 13. 
Jahrhuodert, Tubingen (Mohr-Veri.) 1974, σελ. 226 κ.έ.

8. W. SCHLUCHTER, Die Entwicklung des okzidentalen Rationalismus, Tubingen (Mohr-
Verl.) 1979, σελ. 34, 36,154, 253 κ.έ.

9. Architecture gothique et pensee scolastique, Paris (Ed. de Minuit) 1970, σελ. 71 
κ.έ., 103,171-177. — Πρβλ. καί: M.-D. C henu, Introduction k l ’etude de Saint Thomas



Θρησκευτική νοησιαρχία 191

'Ο έξορθολογισμός καί ή προγραμματική μεθόδευση τής 
άνθρώπινης γνώσης καί πράξης άντανακλά μιάν εύρύτερη κοι­
νωνική νοο-τροπία, έπειδή, κατά τον Sombart, ξεκίνησε άπό 
τον έξορθολογισμό τής ήθικής: Γιά τούς Σχολαστικούς, ή άν­
θρώπινη διάνοια είναι μιά σμικρογραφία τής θείας διάνοιας, 
γ ι ’ αύτό καί οί κανόνες τής λογικής άντιστοιχοΰν στό θειο 
νόμο, μάς ύποδείχνουν τό λογικό «τέλος» ή σκοπό τής ύπαρ­
ξής μας. Έ τσ ι «άμαρτία» εϊναι τό νά ένεργεϊς ένάντια στή 
λογική, ένώ «άρετή» τό νά ύποτάσσεις τις αισθήσεις καί τά 
πάθη, όπως καί τά κίνητρα κάθε πράξης, στή λογική «τάξη»10.

Μιά πτυχή τής ήθικής συμπεριφοράς είναι καί ή οικονομική 
συμπεριφορά, πρέπει λοιπόν καί αύτή νά πειθαρχεί στούς κανό­
νες τής λογικής — νά άντανακλά ή σύνολη λειτουργία τής 
οικονομίας μιά λογική «τάξη», νά πειθαρχεί στις άρχές του 
όρθολογισμοΰ καί τής προγραμματικής μεθόδευσης. Εϊναι αύτή 
μιά οχι αυθαίρετη έρμηνεία τών ιστορικών καταβολών τής σύγ­
χρονης οικονομικής νοο-τροπίας. Δέν εϊναι άνιστόρητο νά συσχε­
τίσουμε τήν ορθολογική σχηματοποίηση καί τή μηχανιστική 
μεθοδικότητα πού χαρακτηρίζει τή νεώτερη Πολιτική Οικο­
νομία, μέ τήν παγιωμένη επί αιώνες στή Δύση κοινωνική νοο­
τροπία έξορθολογισμοΰ τής συμπεριφοράς —νά άποδώσουμε 
τά είδοποιά αύτά γνωρίσματα τής Πολιτικής Οικονομίας σέ 
κοινωνικούς έθισμούς πού άνάγονται στις θεολογικές καταβο­
λές διαμόρφωσης τών δυτικών κοινωνιών.

’Αξίζει νά άναφερθουν κάποια ένδεικτικά παραδείγματα αύτο- 
νόητης σήμερα κατανόησης τών δεδομένων λειτουργίας τής

<Γ Aquin, Paris (Vrin) 31 9 7 4 ,  σ ελ . 5 1 - 6 0 ,  οπού κα ί ή  σ υ μ π ερ α σ μ α τ ικ ή  δ ια τύ π ω σ η : 
« L a  theologie est la premiere grande technique du monde chretien ... Les hommes qui 
on t bati les cathedrales ont construit (aussi) des Sommes». — ’ Ε π ίσ η ς , Georges 
DlJBY, L'Europcdes Cathidrales, Geneve (Skira) 1 9 6 6 ,  σ ελ . 9 , 4 0 ,  1 0 5 ,  1 0 6 .

1 0 . S om bart, Lc bourgeois, Paris (Payot) 1 9 6 6 ,  σ ελ . 2 2 7 .



192 Αιτιώδεις συσχετισμοί

οικονομίας, πού άπηχοΰν τήν κλασική σχολαστική λογική — 
λογική τεκμηρίωση τών θέσεων μέ συστηματική άναίρεση τών 
άντιθέσεων: Ή άξία λ.χ. τοΰ προϊόντος άντιστοιχεΐ αυτονόη­
τα στήν έργασία παραγωγής του, ή άμοιβή έργασίας άντιστα- 
θμίζει τήν άνωφέλεια τοΰ κόπου έργασίας, ή άγοραστική τιμή 
άναιρεϊ («άποσβένει») τό κόστος τών μέσων παραγωγής, ή 
εισαγωγή άγαθών έξισορροπεΐται μέ άνάλογες εξαγωγές, κ.ο.κ.

Δέν μπορούμε νά άρνηθοΰμε τή λογική πού έξισορροπεϊ 
τον κίνδυνο πληθωρισμού μέ τήν άνοχή τής άνεργίας. Τή λογι­
κή πού έπιβάλλει τή συνεχή προσαρμογή τής έπιχείρησης στις 
τεχνικές προόδους, σέ βάρος τής αύξησης τών μισθών ή καί μέ 
συνακόλουθες άπολύσεις έργατών. Τή λογική πού κατευθύνει 
τις έπενδύσεις έκεϊ πού ύπάρχει έλεύθερη άγορά έργασίας. Τή 
λογική πού όδηγεϊ στή μονοπώληση τής φορολογίας άπό τήν 
κεντρική έξουσία (— λογική πού, όπως σημειώνει ό Sombart, 
κυριαρχεί σήμερα σέ ολο τον «πολιτισμένο» κόσμο καί εχει 
τήν ιστορική της καταγωγή στήν πρακτική τής βατικανής Curia 
στον 13ο αιώνα11). Δέν μπορούμε νά άρνηθοΰμε τή λογική πού 
ύποκαθιστά τον «οικογενειακό» χαρακτήρα τής βιοτεχνίας μέ 
τον άπρόσωπο χαρακτήρα τής άνώνυμης έταιρείας. Τή λογική 
πού άποδείχνει τήν έπένδυση (ratio capitalis) άποδοτικότερη 
άπό τον τοκισμό (ratio mutui) — τήν άφετηριακή λογική τοΰ 
Antonin de Florence καί τοΰ Bernardin de Sienne (ρωμαιοκα­
θολικών άγίων τοΰ 15ου αιώνα) πού καταξιώνει τον παραγω­
γικό χαρακτήρα τής συσσώρευσης τού κεφαλαίου12.

Μάς είναι αυτονόητη σήμερα ή λογική τής προγραμματι- 
κής οργάνωσης καί τής άποτελεσματικής μεθοδικότητας στήν

1 1 . Μν.Ι, σ ελ . 2 2 5 .
1 2 . « I l s  n o u s  a p p re n n e n t su r  le c a p ita l d e s  c h o se s  q u e  la  sc ie n c e  de l ’ eco n o m ie  

p o litiq u e  n ’ a  re a p p r ise s  q u e  g ra c e  a  M a r x » :  S o m b a rt, μν.έ., σ ελ . 2 3 6 .



Θρησκευτικός ώφελισμός 193

οικονομία. Κι δμως, ταυτόχρονα έκπλησσόμαστε γιά τό πόσο 
άσύμπτωτη εϊναι αύτή ή λογική μέ τις πραγματικές άξιολογή- 
σεις τών άνθρώπινων άναγκών. Πίσω άπό τις αιτιοκρατικές 
άλληλουχίες της οικονομικής άνάλυσης φαίνεται νά δεσπόζει 
ενα πνεύμα συστηματικών προτεραιοτήτων. Τό πνεύμα αύτό 
άποκλειστικά διανοείται, μεταφράζει τήν πολυμορφία τής συμ­
περιφοράς σέ διαγραμματικές σταθερές, σκοπεύει σέ μιάν ισορ­
ροπία οχι οργανική, άλλά μηχανική. Τό «στατικό» μας αίσθη­
μα ικανοποιείται άπό μιά τέτοια ισορροπία, άλλά καί έκπλήσ- 
σεται, γιατί ή τελική άρθρωση μοιάζει μέ τόν άνθρώπινο σκε­
λετό γυμνόν άπό σάρκες13.

Είναι μιά έκπληξη άνάλογη μέ αύτήν πού έπισημαίνει ό 
Heidegger καί πού τήν προκαλεϊ ή άναντιστοιχία άνάμεσα στούς 
θεολογικούς άποδεικτικούς συλλογισμούς τής Σχολαστικής καί 
στήν πραγματική άνάγκη τοΰ άνθρώπου γιά σχέση μέ τόν Θεό: 
«Σ έ αύτόν τόν Θεό (πού ή ύπαρξή του άποδείχνεται μέ έπι- 
χειρήματα τής ορθής συλλογιστικής) ό άνθρωπος δέν μπορεί 
ούτε νά προσευχηθεί, ούτε νά προσφέρει θυσία. Ενώπιον τής 
Αύτοαιτίας ό άνθρωπος δέν πέφτει στά γόνατα άπό δέος, ούτε 
μπορεί νά ύμνήσει καί νά λατρέψει αύτόν τόν Θεό»14.

γ. Θρησκευτικός καί οικονομικός ώφελιμισμός

"Ενας άκόμα ένδεικτικός συσχετισμός θρησκευτικής πίστης καί 
οικονομικής συμπεριφοράς τοΰ εύρωπαίου άνθρώπου, είναι 
αύτός πού συνδέει τόν θρησκευτικό - ηθικό μέ τόν οικονομικό 
ωφελιμισμό.

13. Πρβλ. Erwin P anofsky, μν.£, σελ. 103.
14. Identity und Differenz, Pfullingen (Neske-Verl.) 1957, σελ. 70, 71.



194 Αιτιώδεις συσχετισμοί

Πρέπει νά είναι φανερό καί άπό προηγούμενες σελίδες αύτοΰ 
τοΰ βιβλίου, δτι μιλώντας γιά ώφελιμισμό άναφερόμαστε στήν 
άπολυτοποίηση τής άτομικής χρησιμοθηρίας σέ βάρος τών σχέ­
σεων κοινωνίας. Σίγουρα, ή οικονομική δραστηριότητα τοΰ άν­
θρώπου (παραγωγική, άνταλλακτική ή δποια άλλη) άποβλέπει 
καταρχήν στή χρεία, δπως έ'λεγε ό ’Αριστοτέλης — στήν έξυ- 
πηρέτηση πρακτικών άναγκών τοΰ βίου, σέ σκοπούς χρηστικής 
ώφελιμότητας. Όμως ή χρεία, ώς κίνητρο τής οικονομικής 
δραστηριότητας, μπορεί νά ύπηρετεϊ (καί οχι οπωσδήποτε νά 
άναιρεΐ) τήν προτεραιότητα τών κυρίως κοινωνικών άναγκών 
τοΰ άνθρώπου: τήν άνάγκη προσωπικής «ποιητικής» δημιουρ­
γίας, τήν άνάγκη κοινωνικής παρέμβασης καί προσφοράς, τήν 
προσωπική άνάγκη κοινωνίας καί φιλίας πού κάποτε παραθε- 
ωρεϊ τό συμφέρον καί «άχρηστεύει» τό νόμισμα15.

’Αλλά ειδικά στήν περίπτωση τοΰ δυτικοευρωπαϊκού «μο­
ντέλου» οικονομικής συμπεριφοράς, ή πρακτική ώφελιμότητα 
μοιάζει νά έ'χει «έξ όρισμοΰ» άτομοκεντρικό χαρακτήρα. Τόσο 
ό οικονομικός σχεδιασμός οσο καί ή καθημερινή οικονομική 
πρακτική ύπακούει σέ μιά λογική τής άτομικής χρησιμοθηρί­
ας16, μέ άποτέλεσμα νά παραθεωρειται ή νά άποκλείεται αύτο-

15. «...διά τούτο τούνομα έχει νόμισμα, δτι ού φύσει άλλά νόμω έστί, καί έφ’ 
ήμΐν μεταβαλεΐν καί ποιήσαι άχρηστον ... τούτο γάρ ίδιον χάριτος». ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΗΣ, 

Ηθικά Νικομάχεια V5, 1133a 4 καί 30-31.
16. Βλ. τις άναλύσεις τών: F.A. Hayek, Individualismus und wirtschaftliche Ordnung, 

Erlenbach-Zurich (Rentsch) 1952. — L. Dumont, Essais sur rindividualisme. Une per­
spective anthropologique sur l’ideologie moderne, Paris (Seuil) 1983. — W. Raub /  
T.Voss, Individuelles Handeln und gesellschaftliche Folgen. Das individualistische Pro- 
gramm in den Sozialwissenschaften, Neuwied, 1981. — Peter KOSLOWSKI, Economy 
Principle, Maximizing, and the Co-ordination of Individuals in Economics and Philo­
sophy, στον τόμο: Economics and Philosophy, edited by P. Koslowski, Tubingen (Mohr 
-Verl.) 1985, σελ. 39 κ.έ.



Θρησκευτικός ώφελισμός 195

νόητα κάθε άλλο κίνητρο παραγωγικής καί άνταλλακτικής δρα­
στηριότητας.

' 0  συσχετισμός στον όποιο έδώ άναφερόμαστε, συνδέει αύτόν 
τόν γενικευμένο καί αύτονόητον στή Δύση άτομοκεντρικό ωφε­
λιμισμό μέ ρίζες καί άφετηρίες θρησκευτικές. Οί ρίζες έντοπί- 
ζονται καταρχήν στο έργο τού Αύγουστίνου17, πού άποτελεΐ 
τήν κορυφαία θρησκευτική αύθεντία του δυτικοευρωπαϊκού κό­
σμου, τό κεφαλάρι άπό τό όποιο άντλεϊ τήν ίδιοπροσωπία της 
ή δυτική χριστιανοσύνη, ρωμαιοκαθολική καί προτεσταντική.

Καί μόνο ό τίτλος τοΰ βιβλίου τοΰ Αύγουστίνου De utilitate 
credendi (Περί τής χρησιμότητος τοΰ πιστεύειν) θά μπορούσε 
νά θεωρηθεί ώς ένδεικτικό ορόσημο γιά τή θεωρητική θεμελί- 
ωση καί μεταφυσική καταξίωση τού άτομοκεντρικοΰ ώφελιμι- 
σμοΰ. Είναι σίγουρα τό πρώτο θεωρητικό δείγμα τής ριζικής 
στή Δύση άλλοίωσης τού έκκλησιαστικοΰ γεγονότος σέ άτο- 
μοκεντρική θρησκευτικότητα.

Θεμέλιο καί άφετηρία αύτής τής άλλοίωσης είναι ή ιδέα 
τής «άτομικής σωτηρίας» πού διατρέχει οχι μόνο τό συγκε­
κριμένο βιβλίο, άλλά τό σύνολο έργο τοΰ Αύγουστίνου. Ή 
ειδοποιός διαφορά τοΰ χριστιανικού μηνύματος τής σωτηρίας 
(: νά πραγματοποιηθεί ή ύπαρξη οχι ώς άτομικό, άλλά ώς 
έκκλησιαστικό γεγονός, γεγονός άγαπητικής σχέσης καί κοι­
νωνίας) μοιάζει νά άγνοεϊται άπό τόν Αύγουστίνο. Γ ι ’ αύτό 
καί έπιστρέφει στήν κοινότοπη θρησκευτική άντίληψη γιά τή 
μεταφυσική «δικαίωση» τοΰ άτόμου μέσω τής άρετής του, τής 
αύτοκυριαρχίας του, τών καλών του πράξεων, κλπ. Καί έρμη-

17. Βλ. Ε. TROELTSCH, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, 
στον τόμο: Gesammelte Schriften 1, Tubingen (J.C.B. Mohr) 1923, σελ. 39-41. —■ 
Peter KOSLOWSKI, Prinzipien der ethischen Okonomie, Tubingen (Mohr) 1988, σελ. 59 
κ.έ. —  Tor Ιδ ιο γ, Gesellschaft undStaat. Ein unvermeidiicher Dualismus, Stuttgart (Klett 
Cotta) 1982, σελ. 58-90.



196 Αιτιώδεις συσχετισμοί

νεύει θεωρητικά τήν άτομική «δικαίωση» μέ τις προσφιλείς 
στή ρωμαϊκή νοοτροπία κατηγορίες τής δικανικής πρακτικής, 
είσάγοντας μιάν άντίληψη γιά τή σχέση άνθρώπου καί Θεοΰ 
πού θά μπορούσαμε νά τήν χαρακτηρίσουμε ώς «μεταφυσική 
τής συναλλαγής».

Αύτή ή «μεταφυσική τής συναλλαγής» βασίζεται στήν προϋ- 
ποθετική γιά τον Αυγουστίνο έρμηνεία τής άνθρώπινης «άμαρ- 
τίας» ώς όφλήματος ή χρέους πού πρέπει νά έξαγοραστεΐ προ- 
κειμένου νά δικαιωθεί ό άνθρωπος ένώπιον τοΰ Θεοΰ. Ή έξα- 
γορά πραγματοποιείται σέ δυο έπίπεδα: Στό θεολογικό, μέ 
τον σταυρικό θάνατο τοΰ Χριστοΰ πού προσφέρεται ώς λύτρο 
άπειρης άξίας γιά νά πληρωθεί τό άπειρου μεγέθους χρέος τής 
άνθρώπινης άμαρτίας καί άσέβειας στον Θεό. Καί στό άνθρω- 
πολογικό έπίπεδο, μέ τά «έπιτίμια» πού έπιβάλλονται στον 
άμαρτωλό καί πού άν τά έκτελέσει, πληρώνει ό ίδιος τήν έξα- 
γορά τών άμαρτιών του.

'Η  αύγουστίνεια αύτή διδασκαλία — άγνωστη στήν πρωτο­
χριστιανική ’ Εκκλησία, άλλά καί στή μεταγενέστερη χριστια­
νική παράδοση τής έλληνικής ’Ανατολής— άναδείχνεται σέ 
θεμελιώδη θέση τής δυτικής έρμηνευτικής τόσο άπό τον Ά ν- 
σελμο τοΰ Canterbury (11ος αιώνας) δσο καί άπό τον Θωμά 
’Ακινάτη (13ος αιώνας), γιά νά καθιερωθεί ώς έπίσημη διδα­
σκαλία τοΰ ρωμαιοκαθολικισμού μέ τή σύνοδο τοΰ Τριδέντου
(1545-1563).

"Ομως πολύ νωρίτερα —κυρίως άπό τον 9ο αιώνα καί μετά— 
αύτή ή «μεταφυσική τής συναλλαγής» εχει ήδη καθιερωθεί στήν 
πρακτική τού θρησκευτικού βίου τής Δύσης. Ό ρόλος τού κλή­
ρου, ή οργάνωση καί λειτουργία τών θεσμών, ή πρακτική τών 
«μυστηρίων» καί ειδικά τής έξομολόγησης, άκόμα καί ή τέχνη 
ή ό τρόπος τής λατρείας προϋποθέτουν μιά σχέση τοΰ άνθρώ­
που μέ τον Θεό πού μετριέται μόνο μέ τή λογική τού χρέους



Θρησκευτικός ώφελισμός 197

(poenis injuctis) καί τής έξαγορας (redemtio). Κάθε άνθρώπινη 
πράξη άποτιμάται σάν προσθήκη στο χρέος ή σάν μείωση τοΰ 
χρέους, ή ιδια ή ζωή τών άνθρώπων μετριέται μέ τή λογιστική 
αύτής τής συναλλαγής. 'Υπάρχει καί «συσσώρευση κεφαλαί­
ου» στήν πρακτική τής συναλλαγής: είναι ό thesaurus merito- 
rum Sanctorum, τό άποθησαύρισμα ή πλεόνασμα τών «άξιομι- 
σθιών» τών άγίων, πού τό διαχειρίζεται ό πάπας τής Ρώμης 
καί τό διαθέτει άντί χρηματικού άντιτίμου. Οί άμαρτωλοί μπο­
ρούν νά άγοράζουν μέ χρήματα τις περίφημες «άφέσεις» (in- 
dulgentiae ή «συχωροχάρτια»), πού έκπροσωποΰν τήν «άποθε- 
ματική»18 άξία τών καλών έ'ργων τών άγίων: τήν άξία τών 
έργων πού πλεονάζουν σέ σχέση μέ τό άπαιτούμενο γιά τή 
σωτηρία τών άγίων ποσό19.

* Η «μεταφυσική τής συναλλαγής» δέν μπορεί νά θεωρηθεί 
έπιμέρους ή δευτερεΰον σύμπτωμα τοΰ κοινωνικού βίου τής 
Δύσης. ’Αντίθετα, έχουμε σοβαρές ένδείξεις οτι άποτέλεσε 
παράγοντα άποφασιστικό γιά τή διαμόρφωση καί ταξική συγ­
κρότηση τών κοινωνιών στον δυτικό μεσαίωνα. Είναι χαρα­
κτηριστική, λ.χ., ή μαρτυρία τοΰ Adalberon de Laon (τέλη τού 
9ου αιώνα): Στο πολιτικό ποίημα πού άφιερώνει στον βασιλιά 
Ροβέρτο τής Γαλλίας, μεταφέρει τήν κοινή άντίληψη τής έπο- 
χής του γιά τις τρεις τάξεις πού συγκροτούν τήν κοινωνία — 
τούς εύγενεϊς, τόν κλήρο καί τούς δουλοπάροικους: ’Αντιπρο­
σωπεύουν τρεις διαφορετικούς τρόπους γιά τήν έξόφληση τοΰ 
κοινοΰ χρέους έξαγορας τών άμαρτιών τους. Οί πρώτοι πολε­
μούν, γιά τήν προστασία τής έκκλησίας καί τών άδυνάτων. Οΐ

18. Άποθεματικός\ ό δι* άποθέματος σχηματισθείς· τό διά κρατήσεως μέρους τών 
καθαρών κερδών έπιχειρήσεως σχηματιζόμενον κεφάλαιον προς κάλυψιν ενδεχομένων 
ζημιών.

19. Βλ. t)ENZlNGER, Enchiridion Symbolorum, Freiburg i.B. (Herder-Verl.) 351965: 
1025-1027; 1398,1406,1448.



198 Αιτιώδεις συσχετισμοί

δεύτεροι προσεύχονται γιά τή σωτηρία ολων. Οί τρίτοι έργά- 
ζονται γιά τή συντήρηση δλων. Ό  κόπος τοΰ πολέμου, ό 
κόπος τής άσκησης καί τής προσευχής, ό κόπος τής παραγω­
γικής έργασίας, είναι τό Αντίτιμο πού πρέπει νά καταβληθεί 
γιά τήν έξαγορά τοΰ ποθούμενου άπό ολους άγαθοΰ: τής σω­
τηρίας.

Στις άρχές τοΰ 11ου αιώνα τό κοινωνικό αύτό «μοντέλο» 
έ'χει καθολικά έπιβληθεΐ στις συνειδήσεις καί κυριαρχεί καθο­
ριστικά γιά πολλούς αιώνες20. Ή δυτικοευρωπαϊκή μεσαιωνι­
κή κοινωνία αύτοκαθορίζεται άπό τή θρησκευτική της νοο­
τροπία ώς κοινωνία στρατευμένη στήν πάλη γιά τήν έξαγορά 
τών άμαρτιών της. Είναι μιά «militia Christi» οργανωμένη μέ 
βάση τις προϋποθέσεις αύτής τής έξαγοράς.

' Η εμφάνιση τοΰ προτεσταντισμού στον 16ο αιώνα δέν άναι- 
ρεϊ, ούτε καί άμφισβητεΐ τήν παγιωμένη αύτή κοινωνική νοο­
τροπία καί τή θεωρητική της θεμελίωση στή «μεταφυσική τής 
συναλλαγής». Άπλώς «μεταρρυθμίζει» τον τρόπο καί τά μέσα 
τής συναλλαγής. Ό προτεστάντης άπορρίπτει τή μεσολάβηση 
τοΰ κλήρου στή συναλλαγή, άπορρίπτει τή διαχείριση κάποιου 
«άποθεματικοΰ τής σωτηρίας» άπό τον πάπα, όπως άπορρί- 
πτει καί τήν έξομολόγηση ώς «άνωθεν» κρίση προσδιορισμού 
τοΰ άντιτίμου γιά τήν έξαγορά τών άμαρτιών. Μέ τις άπορρί- 
ψεις αύτές ό θρησκευτικός άτομοκεντρισμός σκληρύνεται, για­
τί τώρα είναι τό μοναχικό άτομο ύπεύθυνο γιά τήν καθημερινή 
μέτρηση τών ένοχών του, δηλαδή τοΰ χρέους του, ύπεύθυνο 
καί γιά τήν έξαγορά αύτοΰ τοΰ χρέους. Ή έξαγορά μετριέται

20. «Cette representation sociale commence, au seuil du Xle siecle, a s’imposer 
aux consciences et s’etablit, pour les dominer pendant des siecles»: Georges D uby , 

Adolescence de la Chretiente Occidentale, Geneve (Edition Skira) 1967, σελ. 61.



Θρησκευτικός ώφελισμός 199

μέ τήν καθημερινή έμπρακτη άσκηση τών άρετών — ή άσκηση 
τών άρετών έχει καθαρά ώφελιμιστικό χαρακτήρα, άφοΰ αύτή 
προσπορίζει τήν άτομική σωτηρία— και ό καλός προτεστάν- 
της πρέπει κάθε βράδυ νά καταγράφει τόν « ’ισολογισμό» ωφέ­
λειας καί άνωφέλειας, άγαθοεργιών καί άμαρτιών, σάν καλός 
έμπορος21.

Είναι μάλλον περιττό νά έπιμείνουμε στήν άτομοκεντρική 
καί ώφελιμιστική νοο-τροπία πού έμπέδωσε στις δυτικές κοι­
νωνίες ή προτεσταντική θρησκευτικότητα. Οί κλασικές πιά 
άναλύσεις τού Max Weber, τού Werner Sombart, του R.H. 
Tawney καί τοΰ Martin Schmidt έχουν έξαντλητικά τεκμηριώ­
σει τις σχετικές διαπιστώσεις22. Οί ίδιοι μελετητές έχουν άμε­
σα ή έμμεσα έπισημάνει καί τή λογική τής μετάβασης άπό τή 
θρησκευτική στήν «έκκοσμικευμένη» (secular) ή έγκοσμιοκρα- 
τική έκφραση τοΰ άτομοκεντρικοΰ ώφελιμισμοΰ — μετάβαση 
πού άντανακλάται κατεξοχήν στο έπίπεδο τής οικονομικής 
συμπεριφοράς.

'Η  προσπάθεια τών δικών μας έδώ σελίδων είναι κυρίως νά 
παραπέμψει στις θρησκευτικές καί πάλι προϋποθέσεις τών ιστο­
ρικών καί κοινωνικών καταβολών τοΰ φαινομένου, άλλά πριν 
καί άνεξάρτητα άπό τήν κυριαρχική έμφαση πού τοΰ προσέδω- 
σε ό προτεσταντισμός. Ό  συσχετισμός τοΰ οικονομικού άτο- 
μοκεντρικοΰ ώφελιμισμοΰ μέ μόνο τό κίνημα τοΰ προτεσταν­
τισμού ή καί μέ κάποια συμπτώματα άτομοκεντρικής ήθικής 
τοΰ ρωμαιοκαθολικισμού, δέν μάς άρκεϊ γιά νά έρμηνεύσουμε 
τήν εύρύτητα ένός καθολικού πολιτιστικού φαινομένου, όπως ή 
Πολιτική Οικονομία σήμερα. Γ ι ’ αύτό καί διευρύνουμε τόν

21. Βλ. Max W eber, Dieprotestantische Ethik. . . ,  σελ. 139.
22. Max WEBER, Die protestantische Ethik. . .  —  Werner S ombart, Der Bourgeois. — 

R. H. T awney, Religion and the Rise of Capitalism. — Martin Schmidt, Pietismus.



200 Αιτιώδεις συσχετισμοί

συσχετισμό μέ άναφορά σέ προγενέστερα πολιτιστικά μορφώ­
ματα πού τά γέννησε και τά έξέφρασε ή «μεταφυσική τής 
συναλλαγής» — άναζητάμε τον άτομοκεντρικό ώφελιμισμό στις 
άφετηρίες τής θρησκευτικής διαφοροποίησης πού προσέδωσε 
πολιτιστική ταυτότητα καί ίδιοπροσωπία στή Δύση.

Εϊναι χαρακτηριστικό οτι ή διεύρυνση τών γεωγραφικών 
όρίων τού δυτικού πολιτισμού — ό προοδευτικός έκδυτικισμός 
τών άνθρώπινων κοινωνιών σέ παγκόσμια πιά κλίμακα— ερ- 
χεται ώς άποτέλεσμα τής προσχώρησης στό καπιταλιστικό 
σύστημα τής οικονομίας (άσχετα άν τό κεφάλαιο εϊναι ιδιωτι­
κό ή κρατικό). Άλλά παρακολουθεΐται παράλληλα, στις χρι­
στιανικές ειδικά κοινωνίες, καί άπό τον ουσιαστικό (άν καί 
συχνά άνεπίγνωστο) έκδυτικισμό τής θρησκευτικότητας. Τό 
έκκλησιασηκό γεγονός μεταβολής τού τρόπου τής ύπάρξεώς
— μεταβολής τού άτόμου σέ πρόσωπο πού κοινωνεϊ τήν ύπαρ­
ξη καί τή ζωή— «θρησκειοποιεϊται», μεταποιείται σέ προσπά­
θεια άτομικής σωτηρίας, διαβρώνεται άπό τή θεολογία ή μετα­
φυσική τής συναλλαγής. Τό παράδειγμα χωρών, όπως ή 'Ελλά­
δα καί ή Ρωσία, βεβαιώνει έμφατικά αύτόν τον παράλληλο 
έκδυτικισμό τής οικονομικής συμπεριφοράς καί τής θρησκευτι­
κής συνείδησης — μέ τή θρησκευτική συνείδηση μάλλον νά 
προηγείται χρονικά στον έκδυτικισμό23.

Στήν εύρωπαική πάντως μήτρα γενέσεως τής Πολιτικής 
συγκεκριμένα Οικονομίας, ό θρησκευτικός ώφελιμισμός προη­
γείται καί θεμελιώνει θεωρητικά τήν καινούργια έπιστήμη. Ό

23. Βλ. Γεωργίου ΦΛΩΡΟΦΣΚϊ, Σταθμοί τής ρωσικής θεολογίας, Θεσσαλονίκη 
( Έκδ. Πουρνάρα) 1986. — Igor SMOLITSCH, Geschichte der russischen Kirche 1700- 1917, 
Leiden (Brill) 1964, σελ. 94 κ.έ. 577 κ.έ. — Χρήστου ΓΐΑΝΝΑΡΑ, Ή έλευθερία τον 
ήθονς, ’Αθήνα (Εκδόσεις Γρηγόρη) 21979, σελ. 155 κ.έ. — Βασιλείου Κ α λ λ ια κ -  

ΜΑΝΗ, Ή διδασκαλία περί ίκανοποιήσεως τής θείας δικαιοσύνης στή νεοελληνική θεολο­
γία; περιοδικό Γρηγόριος Παλαμας, τεύχος 723/1988, σελ. 529-537.



Φυσικό δίκαιο 201

Myrdal τεκμηριώνει αύτή τή διαπίστωση άναφερόμενος στούς 
θεολόγους ώφελιμιστές Tucker, Priestley καί Paley24, πού πρώ­
τοι συνέδεσαν τή μελέτη τών οικονομικών φαινομένων μέ τή 
σκοπιμότητα μεγιστοποίησης τής «μέσης εύτυχίας» ένός πλη­
θυσμού, καθιερώνοντας ετσι τήν έρευνητική λογική, επομένως 
καί τήν ειδοποιό ταυτότητα τής καινούργιας έπιστήμης. Έ  
μεγιστοποίηση τής «μέσης εύτυχίας» εχει καταρχήν τή λογική 
τού θελήματος τού Θεού, πού τό άνακαλύπτουμε μελετώντας 
τις συνέπειες τών άνθρώπινων πράξεων γιά τήν εύημερία τής 
κοινωνίας. Τά κριτήρια τής εύτυχίας καί εύημερίας είναι ποσο­
τικά καί μετρητά, γ ι ’ αύτό καί πρώτοι οί θεολόγοι αύτοί ωφε­
λιμιστές συνδέουν τήν έννοια τής «άξίας» μέ τήν άτομική ποσό­
τητα ώφέλειας25. Στή συνέχεια, οί περισσότερο «ρεαλιστές» 
οικονομολόγοι εύκολα θά άντικαταστήσουν τήν άφηρημένη ιδέα 
τού θείου θελήματος γιά τήν άνθρώπινη εύτυχία μέ τήν πρα­
γματικότητα τής φυσικής ορμής καί τής ήδονιστικής ψυχολο­
γίας τού άτόμου.

δ. Φυσικό δίκαιο

' Ο επόμενος ένδεικτικός συσχετισμός θρησκευτικής πίστης καί 
οικονομικής συμπεριφοράς τοΰ εύρωπαίου άνθρώπου συνδέει 
τή θρησκευτική καταγωγή τής θεωρίας περί φυσικού δικαίου 
μέ τή θεμελίωση τής σύγχρονης οικονομικής έπιστήμης στήν 
ίδια αύτή θεωρία καί άντίληψη.

24. Abraam T ucker (1705-1774), ιδιωτικός δάσκαλος καί συγγραφέας. — Joseph 
PRIESTLEY (1733-1804), θεολόγος, χημικός και φιλόσοφος. — William P aley (1743- 
1805), καθηγητής θεολογίας στο Cambridge.

25. Myrdal, μν.έ,y σελ. 32, 44-48, 52-54, 65.



202 Αιτιώδεις συσχετισμοί

Τόσο ή άναγωγή τών καταβολών τοΰ φυσικού δικαίου στον 
Αυγουστίνο και πάλι καί στον Θωμά ’Ακινάτη, δσο καί ή 
θεωρητική θεμελίωση τής Πολιτικής Οικονομίας στις αρχές 
του φυσικοΰ δικαίου, είναι θέματα πού έχουν μάλλον έξαντλη- 
τικά έρευνηθεϊ καί προκαλέσει μιά πλήθουσα βιβλιογραφία26. 
Έδώ θά περιοριστούμε σέ έπιγραμματικές διατυπώσεις έπι- 
κεντρωμένες στον συσχετισμό τών δύο θεμάτων.

'Υπήρξαν προσπάθειες νά διευρυνθεϊ ή έννοια τού φυσικού 
δικαίου, ώστε νά μπορέσει νά θεωρηθεί πηγή τής γένεσής του 
τόσο ή άρχαιοελληνική φιλοσοφία δσο καί ή χριστιανική Β ί­
βλος. Ωστόσο γιά φυσικό δίκαιο στήν κυριολεκτική σημασία 
τοΰ δρου (φύσει δίκαιον) μπορούμε νά μιλάμε μόνο άπό τή 
στιγμή πού οί κανονιστικές άρχές τού δικαίου περιβάλλονται 
τό κύρος τής φυσικής νομοτέλειας. Αύτό γίνεται προκειμένου 
νά αύτονομηθεϊ τό δίκαιο — νά προηγηθεΐ καί νά ύποτάξει τήν 
άπροσδιοριστία καί δυναμική τών προσωπικών σχέσεων. Τότε 
τό ζητούμενο είναι ή άπόλυτη Αντικειμενικότητα τού δικαίου, ή 
άνεξαρτοποίησή του άπό κάθε άμφισβητήσιμη αύθεντία ή άπό 
τή σχετικότητα τής κοινής σύμβασης. Καί ή μόνη άδιαμφισβή- 
τητη έμπειρική πραγματικότητα πού προσφέρεται ώς πρότυ­
πο νομοτελειακής λειτουργίας καί άρα ώς πηγή κανονιστικών 
άρχών άπόλυτης άντικειμενικότητας, είναι ή ί'δια ή φύση.

'Ο κρίσιμος έπομένως παράγων γιά τήν έμφάνιση τοΰ φυσι­
κού δικαίου δέν είναι μόνη ή άποδοχή μιάς φυσικής νομοτέλει­
ας. Γ ιατί ή φυσική νομοτέλεια μπορεί νά έκλαμβάνεται καί 
μόνο ώς πρότυπο λειτουργικότητας τών σχέσεων, ώς άφορμή 
συντονισμού τού άτομικοΰ λόγου μέ τον κοινό λόγο τής συμ-

26. Γιά τή μάλλον πληρέστερη ώς τώρα καταγραφή τής σχετικής βιβλιογραφίας, 
βλ. τό άρθρο Naturrecht, στό Historisches Worterbuch der Philosophic, Hrsg. v. J. R it te r

u. K. GrOnder , Basel/Stuttgart (Schwabe-Verl.), τόμος 6, 1984, στ. 560 κ.έ.



Φυσικό δίκαιο 203

παντικής κοσμιότητας, άρμονίας καί τάξης (— όπως είναι ή 
περίπτωση τής άρχαιοελληνικής άντίληψης καί στάσης27). Ό  
κρίσιμος παράγων γιά τήν έμφάνιση του φυσικού δικαίου πρέ­
πει μάλλον νά είναι ό φόβος τής έλευθερίας καί διακινδύνευσης 
πού συνεπάγεται ή δυναμική άπροσδιοριστία τών προσωπικών 
σχέσεων.

Αύτός ό φόβος γιά τήν άνθρώπινη «ένηλικίωση» πού προϋ­
ποθέτει ή έλευθερία, ό φόβος τού «άπογαλακτισμοϋ» άπό προ­
στατευτικές έξασφαλίσεις, γεννάει καί τήν άνάγκη ή άπαίτηση 
γιά άντικειμενικότητα τών κανονιστικών άρχών, δηλαδή γιά τή 
συναγωγή κανόνων συμπεριφοράς άπό έναν θεμελιώδη κώδικα 
πού κανένας δέν μπορεί νά άμφισβητήσει καί στον όποιο όλοι 
αύτονόητα οφείλουν νά πειθαρχούν. Καί τέτοιος θεμελιώδης 
κώδικας μπορεί νά είναι μόνο ή φυσική νομοτέλεια.

Πρώτος ό Αυγουστίνος καταφεύγει στο κύρος τών φυσικών 
νόμων γιά νά άντλήσει τόν ύποχρεωτικό χαρακτήρα πού έχουν 
γιά ολους τούς άνθρώπους (πιστούς καί άπιστους στον Θεό) οί 
ήθικές-κανονιστικές άρχές. Μιά μορφή τοΰ καθολικού φυσικού 
νόμου (lex naturae) είναι καί ό νόμο: τής λογικής (lex rationis) 
πού χαρακτηρίζει «έκ φύσεως» τόν άνθρωπο. Γ ι ’ αύτό καί ή 
ύποταγή τών ορμών καί έπιθυμιών στις άπαιτήσεις τής λογι­
κής, όπως καί οί θεσμικές έκφάνσεις αύτής τής ύποταγής — οί 
φυσικοί θεσμοί τής οικογένειας καί τού κράτους— άντανακλοΰν 
τή δεδομένη στή φύση λογικότητα, τούς νόμους τής φυσικής 
τάξης πού συγκροτούν καί συντηρούν σέ ένότητα τή σύνολη 
δημιουργία. Τό ίδιο καί ή πολιτική νομοθεσία, πού τήν θεσπί­

27. Βλ. μιά πληρέστερη άνάπτυξη στο βιβλίο μου: Σχεδίασμα ΕΙσαγωγής στή 
Φιλοσοφία, § 13.



204 Αιτιώδεις συσχετισμοί

ζουν οί άνθρωποι γιά νά εξασφαλίσουν τήν άρμονία τής κοινω­
νικής συμβίωσης, πηγάζει καί αύτή άπό τή φυσική λογικότητα28.

Βέβαια γιά τόν Αύγουστίνο οί φυσικοί νόμοι έχουν τεθεί 
άπό τόν Θεό, είναι έκφραση τής ύπέρτατης θείας λογικής, καί 
ή λογική του άνθρώπου είναι στοιχείο τής «κατ ’ εικόνα Θεού» 
δημιουργίας τοΰ άνθρώπου. Άλλά ή συλλογιστική του πού 
θεμελιώνει τό φυσικό δίκαιο, είναι ένα είδος στρατηγικού τεχνά­
σματος προκειμένου νά ύποτάξει σέ ήθική πειθαρχία άκόμα 
καί τούς άπιστους στον Θεό: Μέ τήν ιδέα τοΰ φυσικοΰ δικαίου 
θέλει νά ύπερκεράσει τήν άμφισβητούμενη άπό τούς άπιστους 
άναγωγή στή θεία αύθεντία, νά έπιβάλει τήν αύτονόητη έγκυρό- 
τητα τών φυσικών νόμων ώς ύποκατάστατο τής θείας λογικής 
καί τοΰ θείου θελήματος.

Στή βάση αύτοΰ τοΰ τεχνάσματος θά οικοδομήσει άργότερα ό 
Θωμάς Άκινάτης τήν πληρέστερη στο μεσαίωνα διατύπωση 
τής θεωρίας περί φυσικοΰ δικαίου.

'Η  πληρότητα τής διατύπωσης τοΰ ’Ακινάτη δέν έγκειται 
τόσο σέ προσθήκες — οί βασικές του θέσεις είναι έξ ολοκλήρου 
αύγουστίνειες— δσο κυρίως σέ άπολυτοποιήσεις. Ίσως γιατί 
καί ή ιστορική σκοπιμότητα πού πρέπει νά ύπηρετηθεΐ στήν 
εποχή του έχει χαρακτήρα άπόλυτης ή, σωστότερα, ολοκλη­
ρωτικής επιδίωξης: 'Η κατάδειξη τής άπόλυτης αύθεντίας 
τοΰ φυσικοΰ δικαίου δέν άποβλέπει πιά στο νά πειθαρχήσει καί 
τούς άπιστους στις άπαιτήσεις τής ήθικής, άλλά στο νά έπι- 
βάλλει τήν αύθεντία τής ρωμαιοκαθολικής έκκλησίας στις «σχι­

28. Οί άντιπροσωπευτικότερες θέσεις του ΑϊΓΟΤΣΤΙΝΟΤ βρίσκονται στά βιβλία 
του: Contra Faustum 22, 27. —  De ordine 2, 4, 11. —  De vera religione 30, 31. De 
libero arbitrio 1 ,5 -7 . —  De immortalitate animae 10. —  De civitate Dei 5, c, 11. — De 
diversis quaestiones 31, 1. — Epistulae 157, 15.



Φυσικό δίκαιο 205

σματικές» θρησκευτικές ομάδες, στις τάσεις λογίων καί έπιστη- 
μόνων νά αύτονομηθοΰν άπό τό θρησκευτικό δόγμα, όπως καί 
στις επιδιώξεις ηγεμόνων νά άνεξαρτοποιηθοΰν άπό τήν παπι­
κή έπικυριαρχία29. Γ ι ’ αύτό καί επιδιώκει νά προσδώσει τή 
σκληρή άλλά καθησυχαστική δεσμευτικότητα τής φυσικής νομο­
τέλειας στή «λογική τάξη» (στις λογικές σταθερές κοινωνικού 
προσανατολισμού), πού έγγυάται ώς ιδρυματικός φορέας καί 
διαχειριστής τής θείας λογικής ή ρωμαιοκαθολική έκκλησία.

Στήν προοπτική αύτή ό Θωμάς Άκινάτης άπολυτοποιεϊ 
τή δεδομένη στή φύση λογικότητα — ύποτάσσει τή φύση ώς 
αίτιατό στή λογικότητα ώς αιτία. Ή λογική τάξη πού διέπει 
τή φύση εχει γιά τον Άκινάτη όντολογικό χαρακτήρα, δέν 
μπορεί νά θεωρηθεί άπλό συμβεβηκός τής φύσεως. Αύτό ση­
μαίνει δτι ή λογική τάξη δέν είναι ό τρόπος πού ένεργεΐται τό 
εϊναι (ή ύπαρξη) τής φύσης, άλλά ή φύση εϊναι ό τρόπος πού 
ένεργεΐται ή λογικότητα. Μέ άλλα λόγια: ή φυσική νομοτέλεια 
δέν εϊναι άπλώς θελημένη άπό τον Θεό, άλλά έδράζεται στή 
θεία διάνοια (in mente divina) — γ ι ’ αύτό καί ό Θεός, έστω κι 
άν ήθελε, δέν θά μπορούσε νά άλλάξει τήν τάξη τοΰ κόσμου.
* Η λογική εϊναι τό όντολογικό δεδομένο, έπομένως καί ό κανό­
νας πού προηγείται τής βουλήσεως· ό ίδιος ό Θεός εϊναι δέσμιος 
τής λογικής του σέ κάθε του ένέργεια.

'Ο άνθρωπος εϊναι έπίσης προικισμένος μέ λογική (τήν fa- 
cultas rationis) καί χάρη σέ αύτήν διακρίνει τις κανονιστικές 
άρχές τής φυσικής νομοτέλειας, άναγνωρίζει μέ τή λογική του 
ικανότητα τή «φυσική ήθικότητα». Άλλά πέρα κι άπό τήν 
ικανότητα διάκρισης καί άναγνώρισης τής φυσικής λογικότη-

29. Πρβλ. Π. ΚΟΝΔΪΛΗ, Ό ευρωπαϊκός Διαφωτισμός, 1, II, 3, σελ. 183-184. — 
R. Sl’ECHT, Materialien zum Naturrecht-Begriff der Scholastik, στό Archiv fur Begriffsges-
nhichte 21 (1977), σελ. 110-113.



206 Αιτιώδεις συσχετισμοί

τας, ή ίδια ή έλευθερία τοΰ άνθρώπου είναι αίτιατό τής λογι­
κής, δπως καί ή σύνολη φύση. Ή άνθρώπινη έλευθερία μετέ­
χει στή σύνολη φυσική λογικότητα, στο ποσοστό πού ό άνθρω­
πος πειθαρχεί τήν άτομική του φύση, μέσω τής βούλησης, στις 
έπιταγές τής διάνοιας. Έ  άτομική διάνοια άντικατοπτρίζει 
τούς αιώνιους νόμους τής θείας λογικής, καί ή άτομική βούλη­
ση, πειθαρχημένη στις έπιταγές τοΰ πρακτικοΰ λόγου (στά 
dictamina rationis practicae) άναπαράγει τό θειο δίκαιο τής 
φύσης.

Άλλά, δπως ή φυσική νομοτέλεια είναι γιά τόν άνθρωπο ό 
τρόπος ή ή τάξη κατανόησης τής θείας λογικής (ή ordo appre- 
hensionis), έτσι ύπάρχει καί ένας τρόπος ή τάξη κατανόησης 
τής μετοχής μας στή φυσική ήθικότητα (μέσω τής ικανότητας 
τοΰ άτομικοΰ πρακτικού λόγου). Αύτή ή όρατή-ίστορική ordo 
apprehensionis πού κάνει δυνατή τήν κοινωνική μετοχή μας 
στήν potentia ordinata τοΰ Θεού, είναι ή έκκλησία30.

Τά συμπεράσματα πού συνάγονται έ'στω καί άπό αύτή τήν 
ύπερβολικά συντομογραφική συμπύκνωση τών θέσεων τού Ά κι- 
νάτη, μάς έπιτρέπουν νά διακρίνουμε τις βάσεις στις όποιες 
οίκοδομεΐ άργότερα τή δική του άντίληψη περί φυσικοΰ δικαίου 
ό Διαφωτισμός.

Συγκεκριμένα, είναι ή φυσική νομοτέλεια πού έμφανίζεται

30. Οί άντιπροσωπευτικότερες θέσεις του Θωμά ΑκίΝ ΑΤΗ  περί φυσικοΰ δικαίου 
βρίσκονται στά βιβλία του: Summa theologiae I I /1, 91, 1, c -93, 1, c-91, 2, c-I, 59, 
1 -87, 4-11/1, 94, 2 — In IVlibros Sententiarum 33, 1 ,1 . — De veritate 16, 1. — De 
malo. Qu. 14, a, 2. — Summa contra gentiles 1,3. — Βλ. καί τήν έλληνική μετάφραση: 
Σούμμα θεολογική, υπό Ίωάννου Καρμίρη, τόμος Α, τεύχος II, Έν Άθήναις, 1940, 
Κεφάλαιον XIV: Ή νόησις του Θεοΰ, σελ. 235 κ.έ., καί Κεφάλαιον X IX : Ή βού- 
λησις τοΰ Θεοΰ, σελ. 301 κ.έ.



Φυσικό δίκαιο 207

άμετάβλητη, προηγείται τής βούλησης του Θεοΰ, άρα μπορεί 
νά ύπάρξει καί χωρίς αυτόν.

Εϊναι ή λογική πού παίρνει τό προβάδισμα ώς προς τή 
φύση, άρα έπιτρέπει στον άνθρωπο νά κυριαρχήσει στή φύση, 
νά τήν ύποτάξει στή λογική χρησιμοθηρικών σκοπιμοτήτων.

Εϊναι ή άτομική διάνοια τοΰ άνθρώπου πού άποκρυπτο- 
γραφεϊ τή φυσική νομοτέλεια κάνοντας δυνατή τήν έπιστήμη 
τής φύσης καί τή φυσικοεπιστημονική θεώρηση τής κοινωνίας, 
δίχως νά χρειάζεται τή βοήθεια τής θεολογίας.

Εϊναι ό άνθρωπος άπό τή φύση του καλός, άφοΰ ούτε ό 
Θεός ούτε ό διάβολος μποροΰν νά άνατρέψουν τή φυσική τάξη. 
"Αρα τό προπατορικό άμάρτημα εϊναι μύθος καί ή άνθρώπινη 
ήθική μπορεί νά άκολουθεϊ μόνο τό φυσικό δίκαιο γιά τή λογι­
κή έξισορρόπηση άτομικών καί κοινωνικών άναγκών31.

Τά συμπεράσματα αύτά εϊναι ένα πολύ χαρακτηριστικό πα­
ράδειγμα γιά τό πώς μποροΰν νά άντιστρέφονται οί σκοπιμό­
τητες, δταν ή ερευνά δέν εϊναι άπροκατάληπτη — πόσο «εκδι­
κητικά» λειτουργεί ή παρεμβολή σκοπιμοτήτων στήν άναζή- 
τηση τής άλήθειας. Τό «τέχνασμα στρατηγικής» τοΰ Αύγου- 
στίνου καί τοΰ Θωμά Άκινάτη (νά άναπτύξουν μιά πειστική 
θεωρία περί φυσικού δικαίου, προκειμένου νά πειθαρχηθοΰν καί 
οί άπιστοι στις άρχές τής ήθικής, ή νά ύποταχθοΰν οί σχετικι- 
στικές τάσεις τοΰ νομιναλισμού καί τής βουλησιοκρατίας στήν 
αύθεντία τοΰ λόγου τής ρωμαιοκαθολικής έκκλησίας) χρησι­
μοποιείται άπό τούς Διαφωτιστές ώς δπλο ένάντια στή Σχο­
λαστική καί σέ κάθε έξάρτηση τοΰ άτομικοΰ καί κοινωνικού 
βίου άπό τή μεταφυσική.

Αύτό δέν σημαίνει δτι δέν παρεμβάλλουν καί οί Διαφωτι­
στές τή δική τους σκοπιμότητα στήν υιοθέτηση καί άνάπτυξη

31. Πρβλ. Κ ο ν δ γ λ η , μν.έ., 1, II, 3-σελ. 180-190.



208 Αιτιώδεις συσχετισμοί

τών άρχών τοΰ φυσικοΰ δικαίου. Ή άρνηση κάθε άναφοράς σέ 
αιτιώδη άρχή τοΰ ύπαρκτοΰ καί ή συνακόλουθη άπόρριψη κάθε 
μετα-φυσικής τελεολογίας δημιουργεί μιά σχετικιστική έκδο­
χή τής ήθικής καί μιάν άπειλή μηδενισμού πού, δπως άναφέ- 
ραμε καί σέ προηγούμενες σελίδες, πανικοβάλλει τούς Διαφω­
τιστές. Καταφεύγουν λοιπόν στή θεωρία περί φυσικοΰ δικαίου, 
προκειμένου νά άντλήσουν κανονιστικές άρχές άδιαμφισβήτη- 
του κύρους, ικανές νά ύποκαταστήσουν τή μεταφυσική αύθεν­
τία τής θρησκευτικής ήθικής.

Θά πρέπει νά προσθέσουμε, έπιγραμματικά πάντοτε, δτι ή 
ίδιάζουσα συμβολή τών Διαφωτιστών στήν άνάπτυξη τής θεω­
ρίας περί φυσικοΰ δικαίου είναι άμεσα συναρτημένη μέ τήν 
καινούργια στήν έποχή τους μαθηματική-μηχανιστική έκδοχή 
τής φύσης, πού προσδίδει στήν έννοια τοΰ φυσικοΰ νόμου χαρα­
κτήρα άπόλυτης δεσμευτικότητας. Ταυτόχρονα, ή μηχανιστική 
λειτουργικότητα τοΰ φυσικοΰ νόμου καθιερώνεται ώς κριτήριο 
χρηστικής ώφελιμότητας, άρα καί κατεξοχήν άξίας. Έ τσι, ή 
μεταφορά τής έννοιας τοΰ φυσικοΰ νόμου στον χώρο τών κοι­
νωνικών φαινομένων (πού συνοδεύει τήν όντολογική θέση δτι ό 
άνθρωπος είναι μόνο φύση καί κάθε ένέργεια ή λειτουργία του 
ύπακούει στήν όρμή τής αύτοσυντήρησης) έμπεδώνει καί μιά 
καθαρά μηχανιστική-χρηστική άντίληψη τών κοινωνικών άξιών.

Βέβαια, ή μηχανιστική άντίληψη τής φύσης καί ή άπόλυτη 
δεσμευτικότητα τών φυσικών νόμων είναι στοιχεία πού συνο­
δεύουν καί τή σκέψη τόσο τοΰ Αύγουστίνου δσο καί τών Σχο­
λαστικών. Ή διαφορά είναι δτι οί Διαφωτιστές βγάζουν ώς 
τήν άκρη τις συνέπειες αύτής τής σκέψης στο κοσμολογικό καί 
κοινωνιολογικό έπίπεδο — όπως ό προτεσταντισμός έβγαλε 
ώς τήν άκρη τις συνέπειες στο θεολογικό έπίπεδο. Ά ν  ό Θεός 
έ'βαλε σέ λειτουργία τήν κοσμική μηχανή καί μετά άποσύρθη- 
κε, άνίκανος νά παρέμβει καί νά μεταβάλει τή φυσική τάξη,



Φυσικό δίκαιο 209

τότε εϊναι πραγματικά περιττός. Τότε καί ό άνθρωπος οφείλει 
νά άντλεϊ τις κανονιστικές άρχές τοΰ άτομικοΰ καί κοινωνικού 
του βίου οχι άπό τήν άτελέσφορη βούληση τοΰ Θεοΰ, άλλά άπό 
τήν ιδια του τή λογική πού άποκρυπτογραφεΐ ή άντανακλά τήν 
αύτόνομη καί άπόλυτα δεσμευτική λογικότητα τής φύσης.

Μετά τον Αύγουστίνο, τον Θωμά ’Ακινάτη καί τον Διαφωτι­
σμό, ή Πολιτική Οικονομία εϊναι τό τέταρτο ένδεικτικό στά­
διο ή ορόσημο στήν ιδια αύτή προοπτική χρηστικής έκμετάλ- 
λευσης τής θεωρίας περί φυσικοΰ δικαίου. Τό «στρατηγικό 
τέχνασμα» ή ή σκοπιμότητα πού παρεμβάλλεται μέ τήν Πο­
λιτική Οικονομία στή λογική τοΰ φυσικοΰ δικαίου, εϊναι νά 
πειθαρχηθεΐ ή αυτονόμηση τών άτομικών άπαιτήσεων εύζωίας 
στις άρχές τής «φυσικής τάξης», τής «ορθής λογικότητας», 
τής «καθολικής άρμονίας τών συμφερόντων».

"Οπως στον Αύγουστίνο καί στον Θωμά ’Ακινάτη, έτσι καί 
στούς θεμελιωτές τής Πολιτικής Οικονομίας ή «φυσική τάξη» 
στήν όποία άποβλέπει τό φυσικό δίκαιο εϊναι μιά καταρχήν 
λογική τάξη έπικυρωμένη άπό τήν άποδοτική «λειτουργικότη- 
τά» της μέσα στή φύση. Τό φυσικό δίκαιο έχει καταρχήν λογι­
κή δεσμευτικότητα, άφοΰ εϊναι ή λογικότητα πού προηγείται 
καί έξασφαλίζει στή φύση τήν άρμονία της. Ή εφαρμογή τών 
κανονιστικών άρχών τοΰ φυσικοΰ δικαίου στήν οικονομία άντα­
νακλά τις κλασικές ήθικές άπόψεις τοΰ Αύγουστίνου καί τοΰ 
’Ακινάτη γιά τήν κυριαρχία τοΰ νοΰ πάνω στις ορμές καί στά 
πάθη. Σίγουρα, γιά τούς πρώτους Διαφωτιστές οικονομολό­
γους, τό άνθρώπινο άτομο εϊναι φυσικό άτομο, καί ή οικονομι­
κή του συμπεριφορά εϊναι φυσική συμπεριφορά πού ύπηρετεΐ 
καί έκφράζει τή φυσική όρμή τής αύτοσυντήρησης. Όμως ή 
καθολική έναρμόνιση τών άτομικών άπαιτήσεων αύτοσυντήρη­
σης εϊναι καθαρά λογικό, μεθοδολογικό πρόβλημα.



210 Αιτιώδεις συσχετισμοί

Στήν περίπτωση τών πρώτων θεωρητικών τής Πολιτικής 
Οικονομίας (μέ ένδεικτικά καί έμφατικά παραδείγματα τόν 
Adam Smith, τόν Ricardo, τόν Malthus, τόν Say, τόν John 
Stuart Mill) είναι μάλλον φανερή ή κοινή μέ τόν Άκινάτη 
σκοπιμότητα πού ώθεϊ στήν υιοθέτηση τής λογικής τοΰ φυσι- 
κοΰ δικαίου: Θέλουν νά προσδώσουν τή σκληρή άλλά καθησυ- 
χαστική δεσμευτικότητα τής φυσικής νομοτέλειας σέ κάποιες 
«λογικές σταθερές» κοινωνικοΰ προσανατολισμού. Ά ν  γιά τόν 
Άκινάτη αύτές τις «σταθερές» μπορούσε νά τις έγγυηθεϊ μόνο 
ό ιδρυματικός φορέας καί διαχειριστής τής θείας λογικής, ή 
ρωμαιοκαθολική έκκλησία, γιά τούς οικονομολόγους τις έγγυά- 
ται ή ίδια ή κοινωνική λειτουργικότητα κάποιων «φυσικών» 
θεσμών, όπως ή ιδιοκτησία, ή έλευθερία τών συμβάσεων καί 
τοΰ έμπορίου, ή ιδιωτική επιχείρηση, ό καταμερισμός τής έρ­
γασίας.

Θά μπορούσε νά ίσχυρισθεΐ κανείς δτι ή έπίκληση τής «φυ­
σικής λειτουργικότητας» συνοψίζει τις άπαιτήσεις ρεαλισμού 
καί τις άνάγκες όρθολογικής μεθόδου πού θεμελιώνουν στο 
ξεκίνημά της τήν επιστήμη τής οικονομίας. Άλλά, δπως πα­
ρατηρεί ό Myrdal, «ή άθώα λέξη λειτουργία γίνεται έπικίνδυνη, 
δταν δέν δηλώνεται σέ σχέση μέ ποιο στόχο ή σκοπό ορίζεται 
ή έ'ννοιά της»32. Έδώ θά προσθέταμε δτι ύπάρχει καί στήν 
οικονομία, δπως καί στον θωμισμό, μιά ordo apprehensionis 
τής λειτουργικότητας καί τής λογικής πού τήν θεμελιώνει: 
Στήν περίπτωση τών καπιταλιστών οικονομολόγων, λ.χ., ή 
ordo apprehensionis πού κάνει δυνατή τή μετοχή μας στήν κοι­
νωνική λειτουργικότητα, είναι ή «φυσική» νομοτέλεια τής έλεύ- 
θερης άγοράς καί ή συνακόλουθη δεοντολογία τού laissez faire 
-laissez aller. Ένώ στήν περίπτωση τών σοσιαλιστών οίκονο­

32. M y r d a l , μν.£, σελ. 23.



Φυσικό δίκαιο 211

μολόγων, ή ordo apprehensionis τής κοινωνικής λειτουργικό­
τητας είναι περισσότερο ή «φυσική ήθικότητα» ένός ιδρυματι­
κού θεσμού, πού έγγυάται τή λογικότητα τής διανομής του 
κοινωνικού προϊόντος καί άμβλύνει ή έξαλείφει τις ταξικές 
άντιθέσεις, τήν «πάλη γιά τή διανομή». Κι αύτός εϊναι ό θεσμός 
τής κεντρικής έξουσίας (κράτους ή κόμματος).

Ά λλά καί στις δυο περιπτώσεις, ή έπίκληση τής «φυσικής 
λειτουργικότητας» συνοψίζει κοινές άπαιτήσεις γιά εναν ρεα­
λισμό πού έξαντλεΐ τήν πραγματικότητα στήν ποσοτική έκδο­
χή ένός συνόλου άτομικών οντοτήτων — όπως συνοψίζει καί 
κοινές άνάγκες μιάς όρθολογικής μεθόδου πού έξαντλεΐ τήν 
ορθότητα στήν άποδοτικότητα μετρητών συσχετισμών. Καί 
στις δυο περιπτώσεις ή έπίκληση τής «φυσικής λειτουργικό­
τητας» μοιάζει νά άποκλείει τον ρεαλισμό τής δυναμικής τών 
προσωπικών σχέσεων καί έκείνη τήν ορθότητα τοΰ λόγου πού 
έπικυρώνεται μόνο άπό τήν κοινωνική έπαλήθευση.

’Ά ν ισχύει αύτή ή διαπίστωση, τότε γίνεται φανερό γιατί ή 
ορολογία τών οικονομικών «έξ άρχής διαποτισμένη άπό τά 
άξιώματα τής φιλοσοφίας τοΰ φυσικοΰ δικαίου»33 διευκολύνει 
τόσο τούς σοσιαλιστές οικονομολόγους, οσο καί τούς πρώτους 
θεωρητικούς τοΰ καπιταλισμού. Γίνεται φανερό ότι καί στις 
δυό περιπτώσεις προϋποτίθεται ή ίδια έκδοχή τής φύσης καί 
τής φυσικής λειτουργικότητας, ό ίδιος φαντασιώδης «ρεαλισμός» 
μιάς όντικής-άτομικής έκδοχής τοΰ ύπαρκτοΰ, ή ιδια μέθοδος 
φαντασιώδους «ορθολογισμού» πού ύποκαθιστά τή δυναμική 
τών σχέσεων μέ κώδικες άποδοτικής σημειωτικής.

Κι αύτό σημαίνει ότι πίσω άπό τις νοηματοδοτήσεις τής 
φύσης, τοΰ ρεαλισμού καί τής λογικότητας στήν Πολιτική Οικο­
νομία (τόσο στήν καπιταλιστική οσο καί στή σοσιαλιστική

33. Myrdal, σελ. 22.



έκδοχή της) διαφαίνοντοα μέ σαφήνεια οί ίδιες έκεΐνες νοημα- 
τοδοτήσεις πού καθιέρωσε έφ’ άπαξ γιά τήν εύρωπαϊκή Δύση 
ή σκέψη τοΰ Αύγουστίνου καί τοΰ Άκινάτη.

212 Αιτιώδεις συσχετισμοί

ε. !Αθεϊσμός καί άνάπτυξη

'Ο τελευταίος ένδεικτικός συσχετισμός θρησκευτικής πίστης 
καί οικονομικής συμπεριφοράς θά πρέπει νά συνδέει τή συγκε­
κριμένη θρησκευτική καταγωγή τοΰ νεώτερου εύρωπαϊκοΰ άθεϊ- 
σμοΰ μέ τή λογική τής αύτονομημένης άνάπτνξης, πού είναι ή 
λογική τής σύγχρονης οικονομικής θεωρίας καί πρακτικής.

' Η θρησκευτική καταγωγή τοΰ νεώτερου εύρωπαϊκοΰ άθεϊ- 
σμοΰ είναι θέμα πού εχει κι αύτό συστηματικά έρευνηθεϊ καί 
προκαλέσει μιά πλούσια βιβλιογραφία34. Θά μπορούσαμε έπι- 
γραμματικά νά συνοψίσουμε τά συμπεράσματα αύτής τής ε­
ρευνάς έπισημαίνοντας ώς πραγματικές άφετηρίες τοΰ εύρω- 
παικοΰ άθεϊσμοΰ τή θεολογική νοησιαρχία καί τή θεολογική 
κανονιστική σκοπιμότητα.

"Οταν μιλάμε γιά θεολογική νοησιαρχία άναφερόμαστε στήν

34. Βλ. ενδεικτικά: Martin H eid e gger, Nietzsche, Pfullingen (Neske-Verl.) 1961, 
τόμος II: Der europaische Nihilismus, σελ. 31-256. —  T o y  Ι δ ι ο ϊ ,  Holzwege, Fran­
kfurt (Klostermann-Verl.) 1963, σελ. 193-247. — Παναγιώτη Κ οΝ ΔϊΛ Η , Ή  κριτι­
κή τής μεταφυσικής στή νεότερη σκέψη, ’Αθήνα ( Έκδ. Γνώση) 1983. — Henri de 
L u b ac , Die Tragodie des Humanismus ohne Gott, Salzburg (Otto Muller-Verl.) 1950. — 
R. B u ltm an n , Der Gottesgedanke und der moderne Mensch, στον τόμο: Diskussionen 
zu Bischof Robinsons, Gott ist anders, Miinchen (Kaiser-Verl.) 1965, σελ. 104 κ.έ. — 
M. J. L e G u il lo u ,  0. CliMENT, J. Bose, Evangile et Revolution, Paris (Centurion) 1968.
— Xp. ΓΐΑΝΝΑΡΑ, Χάϊντεγγερ και 5Αρεοπαγίτης, ’Αθήνα («Δόμος») 21988. — Τ ο ί 
Ι δ ι ο ϊ ,  An Orthodox Comment On “The Death of God”, στο Studies Supplementary to 
Sobornost, Nr 1, 1971, σελ. 40 κ.έ.



’Αθεϊσμός καί άνάπτνξη 213

άπολυτοποίηση τής νόησης ώς δυνατότητας καί μέσου γιά τή 
γνώση του Θεοΰ καί τής ύπεραισθητής πραγματικότητας. Δέν 
πρόκειται, δηλαδή, γιά τήν άναπόφευκτη χρήση νοημάτων καί 
νοητικών κατηγοριών προκειμένου νά έκφρασθεΐ ή έμπειρία 
τής άμεσης ή εμμεσης προσωπικής σχέσης μέ τήν προσωπική 
ύπαρξη τοΰ Θεοΰ, τήν «έπέκεινα» άπό κάθε αισθητή παράστα­
ση. Άλλά πρόκειται γιά τήν ύποκατάσταση μιάς τέτοιας ένδε- 
χόμενης έμπειρίας άπό νοητικές κατασκευές καί άντικειμενο- 
ποιημένα νοήματα, πού έπαληθεύονται μόνο μέ βάση τή μεθο­
δολογική-τυπική ορθότητα τής άποδεικτικής συλλογιστικής — 
άσχετα μέ τήν ιστορική έμπειρία καί τήν ύπαρκτική περιπέ­
τεια τοΰ άνθρώπου.

Καί όταν μιλάμε γιά θεολογική κανονιστική σκοπιμότητα, 
άναφερόμαστε στήν άπολυτοποίηση ώφελιμιστικών έπιδιώξε- 
ων πού συνάγονται άπό τήν συλλογιστικά έπιβεβλημένη παρα- 
δοχή τής ύπαρξης Θεοΰ καί ύπεραισθητής πραγματικότητας. 
Οί ώφελιμιστικές αύτές έπιδιώξεις κλιμακώνονται σέ μιά εύρύ- 
τατη διαβάθμιση κανονιστικών στόχων: Άπό τήν κατοχύρω­
ση τής κοινωνικής ήθικής μέ τό κύρος τοΰ θείου θελήματος ή 
τής ύπερβατικότητας τών νόμων, ώς καί τήν άντικειμενική- 
κοσμική καταξίωση τοΰ ιδρυματικού θεσμοΰ τής έκκλησίας καί 
τήν κοινωνική έπιβολή τών έκπροσώπων της.

Τόσο ή θεολογική νοησιαρχία δσο καί ή θεολογική κανονι­
στική σκοπιμότητα έχουν καταγγελθεί ώς πραγματικές άφε- 
τηρίες τοΰ εύρωπαϊκοΰ άθεϊσμοΰ, άκριβώς έπειδή έγκαινιάζουν, 
έπιβάλλουν καί θεσμοποιοΰν' τήν άποσύνδεση τής άναζήτησης 
τοΰ Θεού άπό κάθε ενδεχόμενη έμπειρική πιστοποίηση. Ό  
Θεός έμφανίζεται ή ώς άπολύτως άφηρημένη έννοια (obiectum 
formaliter acceptum) ή ώς έπίσης άφηρημένη κανονιστική «άρ­
χή» τής ήθικής συμπεριφοράς (principium formale dirigens, 
imperans). Έ τσι ή ιδια ή θεολογία καταλήγει νά είναι άθεϊ-



214 Αιτιώδεις συσχετισμοί

στική35, άφοΰ τό «άντικείμενό» της βρίσκεται πέρα ή έξω άπό 
τήν έμπειρία τοΰ πραγματικού ή τής ζωής, πού είναι πάντα 
έμπειρία σχέσης.

Ά λλά, άν ή δυτική θεολογία οριοθετεί τή δική της μετα­
φυσική άλήθεια έξω άπό τις δυνατότητες τής έμπειρίας, τότε 
αύτονόητα περιορίζει, καί τις δυνατότητες τής έμπειρίας σέ 
μόνη τή φυσική — στήν αισθητή άποκλειστικά πιστοποίηση. 
Είναι ή ιδια ή θεολογία πού οριοθετεί τον έμπειρισμό ώς άντί- 
παλό της — ό έμπειρισμός έμφανίζεται στούς νεώτερους χρό­
νους ώς οργανική, άλλά άντιθετική συνέπεια τής θεολογικής 
νοησιαρχίας καί τής θεολογικής κανονιστικής σκοπιμότητας, 
δηλαδή ριζικά άντι-μεταφυσικός καί άθει'στικός.

Μέ τή σειρά του ό έμπειρισμός οριοθετεί μιά καινούργια 
έκδοχή τής έπιστήμης, προκειμένου νά διαφοροποιηθεί άπό τις 
νοησιαρχικές προδιαγραφές καί μεθόδους πού ειχε έπιβάλει 
στήν έπιστήμη ή θεολογία ώς sacra scientia. Ό έμπειρισμός 
τής nova scientia μεταθέτει τον καθορισμό τοΰ ύπαρκτοΰ καί 
πραγματικού στό αισθητά προσιτό, άπογυμνώνοντας τή λογι- 
κοκρατούμενη μεταφυσική άπό κάθε έρεισμα πραγματικότητας. 
' Η έπιστήμη παύει νά άφορά στή διερεύνηση τοΰ ύπερ-εμπει- 
ρικοΰ «έπέκεινα», έπικεντρώνεται στή δυνατότητα πού έχει ή 
άτομική διάνοια νά κατανοήσει τον «μηχανισμό» τής φύσης καί 
νά τον οδηγήσει σέ χρήσιμα γιά τον άνθρωπο άποτελέσματα.

Είναι φανερό: ή άντίθεση στή μεταφυσική νοησιαρχία καί 
στή θεολογική κανονιστική σκοπιμότητα δέν άναιρεΐ ούτε τήν 
πίστη στον ορθολογισμό, ούτε τις ώφελιμιστικές έπιδιώξεις 
τής έπιστήμης. Μόνο πού τώρα τήν ορθότητα τοΰ λόγου (τήν 
recta ratio) τήν έγγυάται οχι ή έγκυρότητα τής μεθόδου, άλλά

35. Πρβλ. Μ. D. Chenu, La theologie comme science au XHIe sibcle, Paris (Vrin) 
31969, ιδιαίτερα τις σελίδες 11, 16, 26, 27, 42, 53, 55-56, 59, 64-65.



’Αθεϊσμός καί άνάπτυξη 215

ή κοινά πιστοποιούμενη παρατήρηση καί τό σταθερό άποτέλε­
σμα του έπαναληπτικοΰ πειράματος. Όσο γιά τήν ώφελιμό- 
τητα τοΰ άποτελέσματος, αύτή μετριέται μέ τά ποσοτικά με­
γέθη τής πρακτικής-χρηστικής άποδοτικότητας.

Μέ αύτό άκριβώς τό μέτρο τής πρακτικής-χρηστικής άπο­
δοτικότητας, τό νοητό «έπέκεινα» άποδείχνεται πρακτικά ά- 
διάφορο, σέ άντίθεση μέ τήν έλλογη γνώση τοΰ αισθητού πού 
έχει πάντοτε συνέπειες πρακτικής ώφελιμότητας. Ά ν  άπομέ- 
νει κάποια μετα-φυσική πού έχει άντίκρισμα πραγματικότη­
τας, είναι τό πλέγμα τών λογικο-μαθηματικών σχέσεων πού 
βρίσκονται «πίσω» άπό τά αισθητά φαινόμενα και τά διέπουν
— μιά μεταφυσική πού άποκρυπτογραφεΐται μέ τήν έμπειρική 
παρατήρηση καί τό πείραμα.

Έ τσ ι ό όρος «μεταφυσική» παίρνει προοδευτικά γνωσιοθε- 
ωρητική- έπιστημολογική σημασία, ένώ τό ύπερβατικό «άντι- 
κείμενο» τής κλασικής μεταφυσικής, ό Θεός, γίνεται ενα άδιά- 
φορο μέγεθος. Αύτό τό «υπέρτατο "Ον» τής άλλοτε ορθολογι­
κής βεβαιότητας καί τών νοησιαρχικών «άποδείξεων» χωρί­
ζεται άπό τις δυνατότητες τής έπιστήμης καί τής έμπειρίας 
μέ τό οριο πού διαστέλλει τήν πραγματική διαπίστωση άπό 
τήν άπλή εικασία, τό έμπειρικά ύπαρκτό άπό τό έμπειρικά άνύ- 
παρκτο. Προοδευτικά καί σχεδόν άνεπαίσθητα ό άθει'σμός τών 
νεώτερων χρόνων παύει νά είναι μιά μαχητική άπόρριψη τής 
θρησκευτικής πίστης καί έξελίσσεται σέ ενα εύρύτατο κοινω­
νικό φαινόμενο παθητικής άδιαφορίας γιά τό ύπερβατικό — σέ 
Ιναν ιστορικά πρωτοφανή «θρησκευτικό άποχρωματισμό» τών 
μεγάλων μαζών. Οί άνάγκες πού κάλυπτε άλλοτε ή θρησκευ­
τικότητα καί ή συνακόλουθη ήθική, καλύπτονται τώρα μέ τήν 
πίστη στήν έπιστήμη καί στήν ορθολογική έναρμόνιση συμφε­
ρόντων καί ύποχρεώσεων. Οί άνθρώπινες έπιδιώξεις επικεν­
τρώνονται στο «ένθάδε» — στή μέγιστη δυνατή άνάπτυξη τών



216 Αιτιώδεις συσχετισμοί

συνθηκών εύζωίας— έγκαταλείποντας τό «έπέκεινα» στή σεμνή 
έπιφυλακτικότητα του άγνωστικισμου.

'Η  λογική πού διέπει αύτή τή μετάβαση άπό τήν έπιδίωξη 
τής θρησκευτικής «σωτηρίας» στήν έγκοσμιοκρατική έπιδίωξη 
άνάπτυξης τών δυνατοτήτων εύζωίας άντανακλάται κατεξοχήν 
στήν οικονομία.

Είναι καταρχήν ή λογική τής διαστολής του άπλώς νοητού 
άπό τό αισθητά έμπειρικά, τοΰ άξιολογικά ώφέλιμου άπό τό 
χρηστικά άποδοτικό. Ή διαστολή δέν γίνεται μέ θεωρητικές 
άναλύσεις καί συστηματικές οριοθετήσεις, άλλά συντελεϊται 
καί στήν περίπτωση τής οικονομίας προοδευτικά καί άνεπαί- 
σθητα. Θά μπορούσε νά ίσχυρισθεΐ κανείς οτι στό ξεκίνημά 
της καί περίπου ώς τήν έποχή τού Keynes, ή έπιστήμη τής 
Πολιτικής Οικονομίας διατηρεί κάποιον προβληματισμό μετα­
φυσικής, είτε μέ άμεση άναφορά στις έπιταγές τής χριστιανι­
κής ήθικής — δπως ή δυτικοευρωπαϊκή νοο-τροπία τις κατα­
νοούσε36— είτε άπλώς μέ τή γνωσιοθεωρητική-έπιστημολο- 
γική σημασία τής λέξης. Οί προτάσεις πού διαμορφώνονται 
γιά τήν έρμηνεία καί τήν οργάνωση τής οικονομικής συμπερι­
φοράς, θεμελιώνονται πάντοτε σέ κάποιαν άποψη γιά τήν έννοια

36. Πρβλ. ένδεικτικά τό περ ιβόητο δοκίμ ιο  τοΰ Andrew Carnegie, The Gospel of 
Wealth, άναδημοσιευμένο άπό τό Am erican Review 148 (1889), σελ. 653-664, στό 

β ιβλ ίο  τοΰ Gail Kennedy (Ed.), Democracy and the Gospel of Wealth, Boston 1949 μέ 

πρώ τη γαλλική μετφρ.: L ’Evangile de la Richesse, Paris (Librairie Fischbaher) 1891.
—  ’ Ε π ίσ η ς  (πάντοτε ένδεικτικά κα ί έπ ιλ εκ τ ικά  άπό μ ιά  πλήθουσα βιβλιογραφ ία 

άντιπροσω πευτική  τοΰ δυτικοΰ χριστιανικοΰ προβληματισμού στον χώρο τής ο ικο­

νομίας) : Robert Be llah , The Broken Covenant — American Civil Religion in Time of Trial, 
New Yo rk  (The Seabury Press) 1975. —  Robert Handy A Christian America, New 

Yo rk  (Oxford Un iv. Press) 1971. —  Hugues P o r te l l i ,  Les socialismes dans le discours 
social catholique, Paris (Centurion) 1986. —  Em ile Pou la t, Catholicisme, democratic et 
socialisme, Tourna i (Casterman) 1977.



’Αθεϊσμός και άνάπτυξη 217

της αξίας τών άγαθών καί τών παραγωγικών ύπηρεσιών, δηλαδή 
σέ κριτήρια άξιολογικών έκτιμήσεων πού ύποδηλώνουν τήν 
ήθική βάση καί τις κανονιστικές φιλοδοξίες τής οικονομικής 
έπιστήμης.

' Ο άφετηριακός αύτός ήθικός προβληματισμός τής Πολιτι­
κής Οικονομίας άπηχεΐ συχνά, δπως είδαμε, πολύ συγκεκριμέ­
νες άρχές τής προτεσταντικής κυρίως ήθικής, άφομοιωμένες 
στήν συνολική νοο-τροπία τών άγγλο-σαξωνικών ιδιαίτερα κοι­
νωνιών (οπού καί διαμορφώθηκε σέ έπιστήμη ή Πολιτική Οικο­
νομία). Καί δέν πρέπει νά είναι τυχαίο, πού τό άπήχημα τών 
θρησκευτικών καταβολών στήν οικονομική ήθική τό συνοδεύει 
άρχικά μιά — περισσότερο ή λιγότερο— φυσιοκρατική άντί­
ληψη λειτουργίας τής οικονομίας. Οί φυσιοκρατικές άντιλήψεις 
άπηχοΰν καί αύτές τήν πρώτη φάση άντίδρασης στή θεολογική 
μεταφυσική καί δεοντολογία, όπου άξονας άναφοράς παρέμενε 
ή άντιδιαστολή τής έμπειρικής σέ κάθε νοητή φύση (— άντι- 
διαστολή καί άντίδραση οχι οπωσδήποτε άθειστική, άλλά συχνά 
καί τυπικά πιετιστική37).

Μόνο ή κυρίως μέ τόν Μάρξ άρχίζει νά διαφαίνεται μιά 
συνεπέστερη άπόρριψη τών φυσιοκρατικών άντιλήψεων τής οικο­
νομίας καί μαζί τών θρησκευτικών άπηχημάτων πού τις συνο­
δεύουν, γιά νά μετατεθεί τό πεδίο τής οικονομικής άνάλυσης 
στις ιστορικές συντεταγμένες τοΰ κοινωνικοΰ γίγνεσθαι. Δέν 
άρκει πιά ή φαινομενολογία τών παραγωγικών καί άνταλλα- 
κτικών σχέσεων, ή άναγωγή τους σέ έννοιολογικές σταθερές. 
Αύτό πού ενδιαφέρει είναι ή διαδικασία συγκρότησης τών σχέ­
σεων, ή δυναμική καί οί παράγοντες πού τις διαμορφώνουν. Ή 
οικονομία αύτονομεϊται μεθοδολογικά άπό τή φυσιοκρατική 
έκδοχή της, άλλά αύτό δέν σημαίνει δτι καί άποδεσμεύεται

3 7 . Π ρ β λ . M artin  Sch m id t, Pietismus, K o h lh a m m e r-V e r l 1 9 7 2 ,  σ ελ . 1 4 4  κ .έ .



218 Αιτιώδεις συσχετισμοί

πραγματικά άπό τή μεταφυσική λογική τών σταθερών καί άναλ- 
λοίωτων κατηγοριών ή σχέσεων. Θά μπορούσαμε νά ποΰμε οτι 
άπλώς «έσωτερικεύει» τή φυσιοκρατία υιοθετώντας τούς άδυ- 
σώπητους νόμους τοΰ έξελικτικοΰ ντετερμινισμού ώς όργανο 
τής ίστορικο-κοινωνικής άνάλυσης.

Περισσότερο πάντως καί άπό τή θεωρητική άνάλυση, είναι 
ή πρακτική τοΰ μαρξιστικού κινήματος πού παρατείνει τή δέ­
σμευση στά θρησκευτικά άπηχήματα τής μεταφυσικής ήθικής. 
Έ χ ει πολλαπλά καί άναλυτικά διαπιστωθεί, οτι δίχως τήν 
ήθική έμπνευση καί τή δυναμική μιάς θρησκευτικού χαρακτήρα 
πίστης πού προσέδωσε στό έργατικό κίνημα ό μαρξισμός, δέν 
θά είχαν κατορθωθεί τόσα καί τέτοια έπιτεύγματα χαλιναγώ­
γησης τής κοινωνικής άδικίας καί έκμετάλλευσης πού συνοδεύ­
ει «έγγενώς» τήν καπιταλιστική οικονομία. «Τήν ώρα τής πιο 
βαθιάς άθλιότητας καί ύποβάθμισης τών έργατών», γράφει χαρα­
κτηριστικά ό Karl Popper, «ή προφητεία τού Μάρξ (γιά τό 
έρχόμενο βασίλειο τής δικαιοσύνης) τούς έδωσε μιάν έμπνευ- 
σμένη πίστη στήν άποστολή τους καί στό μεγάλο μέλλον πού 
τό κίνημά τους έπρόκειτο νά προετοιμάσει γιά ολόκληρη τήν 
άνθρωπότητα. Τό θρησκευτικό στοιχείο αύτής τής πίστης είναι 
άπαραγνώριστο»38. Βέβαια, πέρα άπό αύτή τή γενική καί πολ­
λαπλά όμολογημένη διαπίστωση, μόνο μιά ειδική μελέτη θά 
μπορούσε νά καταδείξει τις έπιμέρους πτυχές τού «θρησκευτι­
κού» χαρακτήρα τής μαρξιστικής πρακτικής — τή σαφήνεια, 
λ.χ., μέ τήν όποία άποτυπώνεται στό μαρξιστικό κίνημα ή 
λογική τής προτεσταντικής ήθικής: ή αιτιοκρατική σύνδεση,

38. The Open Society and its Enemies, Κεφ. 21, έλλην. μετφρ.: Ή  άνοιχτή κοινωνία 
και οί εχθροί της, ’Αθήνα («Δωδώνη») 1982, τόμος II, σελ. 292. — Βλ. καί Roger 
Garaudy, Revolution als Akt des Glaubens, στον τόμο: Weiterentwicklungen des Marxi- 
smus, Hrsg.v. Willi Oelm D ller, Darmstadt (Wissensch. Buchgesel.) 1977, σελ. 266



’Αθεϊσμός καί άνάπτυξη 219

τής έμπρακτης άσκησης καί τοΰ Ουσιαστικού άγώνα μέ τό 
μετρητό πρακτικό άποτέλεσμα, άμεσο ή άναμενόμενο.

' Η φάση «θρησκευτικού άποχρωματισμοΰ» τής οικονομίας θά 
μπορούσε μάλλον νά έχει ώς ορόσημο τόν John Maynard Key­
nes καί τό περιβόητο βιβλίο του: Ή γενική θεωρία τής άπασχό- 
λησης, τοΰ τόκου καί τοΰ χρήματος (1936)39. Είναι ορόσημο ό 
Keynes μιας έποχής, οπού ό κεντρικός άξονας προβληματισμού 
μεταφέρεται άπό τό έπίπεδο τής οικονομικής συμπεριφοράς 
καί τών παραγόντων πού τήν διαμορφώνουν (μέ δλα τά συνεπό- 
μενα ήθικά προβλήματα καί θρησκευτικά άπηχήματα), στο έπί­
πεδο τής μακροοικονομίας, πού είναι μελέτη τής συνολικής 
«συμπεριφοράς» οχι πιά άτόμων ένός κοινωνικού σώματος, 
άλλά δυναμικών μεγεθών: ολόκληρου τού άκαθάριστου έθνικοΰ 
προϊόντος καί τής συνολικής δαπάνης, όπως προσδιορίζεται άπό 
τήν άλληλεπίδραση τών νομισματικών δυνάμεων τής άποταμί- 
ευσης καί τής έπένδυσης.

Έ χ ε ι δοθεϊ ξεχωριστή έ'μφαση στον μικτό χαρακτήρα τής 
οικονομίας πού είσηγήθηκε ό Keynes. Άλλά τό σημαντικότε­
ρο στή θεωρία του δέν είναι οτι συνδυάζει τις μεθοδολογίες 
τής έλεύθερης οικονομίας καί τοΰ κρατικού παρεμβατισμού, 
δσο τό δτι ύπερβαίνει αύτές τις μεθοδολογίες μεταθέτοντας 
τόν προβληματισμό στήν αύτόνομη λογική ένός παιχνιδιοΰ έξι- 
σορρόπησης τών λειτουργιών καί δυνάμεων τού οικονομικού 
βίου. Στήν έποχή πού έγκαινιάζει ό Keynes, οί έννοιες τής 
κλασικής ώφελιμιστικής παράδοσης — οί έννοιες τής «κοινω­
νικής χρησιμότητας» ή τής «έναρμόνισης τών συμφερόντων»— 
θεωρούνται πιά μεταφυσικές καί κενές άπό περιεχόμενο40. Έ

39. The General Theory of Employment, Interest and Money, 1st ed. London 1936.
40. Βλ. M y r d a i . ,  μν.Ι, σελ. 262.



220 Αιτιώδεις συσχετισμοί

Πολιτική Οικονομία άναδείχνεται σέ θετική έπιστήμη άποδε- 
σμευμένη άπό a priori άξιολογικές έκτιμήσεις καί ικανή νά 
άντιμετωπίζει τήν ύπαρξη συγκρούσεων οχι σάν ήθικά διλήμ­
ματα, άλλά ώς άναγκαϊο δρο του οικονομικού παιχνιδιού. Αύτό 
πού πρωταρχικά ένδιαφέρει, είναι έκείνη ή ισορροπία στήν έναλ- 
λαγή τών φάσεων «άποθέρμανσης» καί «άναθέρμανσης» τής 
οικονομίας, πού μέσω τοΰ ορθολογικού έλέγχου τής παραγω­
γικής άπασχόλησης καί τής διακύμανσης τών τιμών, έξασφα- 
λίζει τούς εύνοϊκότερους δρους συνεχούς οικονομικής άνάπτυξης.

Οί έγγυήσεις πού πρόσφεραν άλλοτε οί ήθικές άξιολογή- 
σεις καί έπιταγές γιά τή χαλιναγώγηση τής αύθαιρεσίας καί 
ιδιοτέλειας, άντλοΰνται τώρα άπό τήν άποδοτικότητα καί μόνο 
τών ορθολογικών κανόνων τοΰ παιχνιδιού. Τόσο στήν οικονο­
μία δσο καί εύρύτερα στον πολιτικό βίο, ή άποδοχή μιάς δεον­
τολογίας βασίζεται οχι στον σεβασμό τής ήθικής της έγκυρό- 
τητας, πού δέν άποδείχνεται, άλλά στήν έκτίμηση τής άποτε- 
λεσματικότητας καί άποδοτικότητάς της, πού συμφέρει όλους. 
'Η  άνακοπή τοΰ πληθωρισμοΰ, λ.χ., μπορεί νά στοιχίζει τον 
περιορισμό τής πλήρους άπασχολήσεως τοΰ παραγωγικού δυνα­
μικού, δμως έπιτρέπει τήν μή άνακοπή τής άνάπτυξης πού τά 
οφέλη της καρποΰνται καί οί προσωρινά άνεργοι. ’Αντίστοιχα, 
ό σεβασμός τών κανόνων τής δημοκρατίας (ή παράλληλη καί 
αυτοδύναμη άνεξαρτησία τής νομοθετικής έξουσίας, τής έκτε- 
λεστικής, τής δικαιοσύνης, τοΰ συνδικαλισμού, τού τύπου, τοΰ 
τραπεζικού συστήματος) μπορεί νά στοιχίζει τον περιορισμό 
τών διεκδικήσεων καί προνομίων κάποιων κοινωνικών ομάδων, 
δμως έξασφαλίζει σέ όλους τήν άνεση τών άτομικών έλευθε- 
ριών καί τις προϋποθέσεις τής ομαλότερης δυνατής λειτουργί­
ας τής οικονομίας.

Μέ άλλα λόγια, ή λογική τής άνάπτυξης μοιάζει νά άναιρεΐ 
τον κίνδυνο τοΰ ήθικοΰ σχετικισμού καί μηδενισμού — κίνδυνο



Αθεϊσμός καί άνάπτυξη 221

πού λειτουργούσε ώς φόβητρο άκόμα καί γιά τούς πιο ριζο­
σπαστικούς Διαφωτιστές. Ή άπειλή γιά τήν κοινωνική εύρυ- 
θμία πού διαφαινόταν πίσω άπό τή ρήση: «άν δέν ύπάρχει 
Θεός δλα έπιτρέπονται», έξουδετερώνεται άπό τήν άνάγκη νά 
μή διαταραχθοΰν οί ορθολογικοί κανόνες του παιχνιδιού πού 
έξασφαλίζουν στον κοινό πολίτη μιάν εύημερία — σέ διατροφή, 
μέσα ψυχαγωγίας, μέσα μεταφοράς, ύδραυλικές έγκαταστάσεις, 
οικιακές συσκευές, κλπ. — άδιανόητη καί στούς πιο πλούσιους 
άνθρώπους έδώ καί εναν αιώνα41.

Έ τσ ι ή λογική τής άνάπτυξης ώς ύποκατάστατο κάθε μετα­
φυσικής ήθικής, έμφανίζει μιά πραγματική άντιστοιχία μέ τή 
λογική τής θρησκευτικής άδιαφορίας πού ύποκατέστησε τό νοη- 
σιαρχικό οικοδόμημα τής δυτικοευρωπαϊκής θεολογίας. Βέβαια, 
τό κενό πού άφήνει αύτή ή λογική στή νοηματοδότηση τής 
άνθρώπινης ύπαρξης καί τής άνθρώπινης πράξης γεννάει και­
νούργια προβλήματα, επίσης άδιανόητα γιά τούς άνθρώπους 
έδώ καί έναν αιώνα. Στο κενό αύτό άφιερώσαμε άρκετές άπό 
τις προηγούμενες σελίδες, άλλά θά χρειασθεΐ νά έπανέλθουμε 
συμπερασματικά οικοδομώντας τήν τελική μας πρόταση.

4 1 .  Βλ. John Kenneth G albraith , The Affluent Society, έ λ λ . μ ε τ φ ρ .:  Ή  κοινωνία 
τήςάφθονίας, ’Αθήνα ( Έκδ. Παπαζήση) 1 9 7 0 ,  σελ. 4 0 .





ΣΥΜ ΠΕΡΑΣΜ ΑΤΙΚΗ ΠΡΟΤΑΣΗ

10.

α. Θετικές καί άντιθετικές προδιαγραφές

' Ο Κορνήλιος Καστοριάδης έχει σκιαγραφήσει μέ έπιγραμμα- 
τικούς τίτλους τήν κοσμογονική μεταβολή πού συντελέστηκε 
στον πλανήτη μας τά τελευταία σαράντα χρόνια. ’Επισημαίνει 
τήν «χωρίς προηγούμενο άνάπτυξη τής καπιταλιστικής οικο­
νομίας μετά τον Δεύτερο Παγκόσμιο Πόλεμο· τό άπότομο 
τέλος τών άποικιακών αύτοκρατοριών πού είχαν ιδρυθεί στον 
16ο αιώνα .. .  Τήν έξάπλωση μιάς ολοκληρωτικής γραφειο­
κρατίας πάνω στή μισή Εύρώπη .. .  στήν Κίνα .. .  σέ μερικές 
πρώην άποικίες ... Τήν έξαφάνιση του παραδοσιακού έργα- 
τικοΰ κινήματος στις δυτικές χώρες καί τήν ιδιωτικοποίηση 
(privatisation) τών άνθρώπων σέ όλες τις χώρες ... Τήν έσω- 
τερική κατάρρευση τού συστήματος άξιών καί τών κανόνων 
τής σύγχρονης κοινωνίας· τήν άμφισβήτηση στά λόγια, άλλά 
καί στις πράξεις, θεσμών, άπό τούς οποίους μερικοί (σχολείο, 
φυλακή) χρονολογούνται άπό τις άρχές τών ιστορικών κοινω­
νιών, καί άλλοι (οικογένεια) πού ή γέννησή τους χάνεται στά 
βάθη τής προϊστορίας· τή ρήξη τών νέων μέ τήν κατεστημένη 
κουλτούρα καί τήν άπόπειρα κάποιων άπό αύτούς νά ξεφύγουν 
τήν κυριαρχία της· τό λιγότερο έμφανές, άλλά ισως καί σημαν­
τικότερο, δτι έκλείπουν, πιθανόν καί έξαφανίζονται γιά άπροσ- 
διόριστο χρόνο, οί κληρονομημένοι άξονες άναφοράς καί κάθε 
άξονας άναφοράς τής σκέψης καί τής πράξης — ή κοινωνία



224 Συμπερασματική πρόταση

άποξενωμένη άπό τή γνώση της καί ή ίδια ή γνώση διογκωμέ­
νη σάν καρκίνωμα, σέ βαθιά κρίση τόσο στο περιεχόμενό της 
οσο καί στή λειτουργία της· τόν πολλαπλασιασμό δίχως όρια 
λόγων κενών καί άνεΰθυνων, τή βιομηχανοποιημένη παραγωγή 
ιδεολογικών σκευασμάτων, τις άγορές πού κατακλύζονται μέ 
μιά ρορ-φιλοσοφία άπό πλαστικό — αύτά είναι μερικά άπό τά 
δεδομένα πού θά επρεπε νά άντιμετωπίσουν δσοι αύτή τήν 
περίοδο καταπιάνονται νά μιλήσουν γιά κοινωνία, ιστορία, πο­
λιτική».1

Στις καίριες έπισημάνσεις τοΰ Καστοριάδη θά μπορούσαμε 
νά συμπεριλάβουμε καί κάποιες έπιπλέον διαπιστώσεις πού 
άναλύθηκαν σέ προηγούμενες έδώ σελίδες: Τήν ύποταγή τής 
οικονομίας, καί ειδικά τής νομισματικής καί δημοσιονομικής 
πολιτικής, σέ αύτόνομους δρους λειτουργίας μέ προτεραιότη­
τα ώς πρός τούς κοινωνικούς στόχους. Τόν αύταρχικό χαρακτή­
ρα πού προσδίδει άναπόφευκτα στήν έξουσία ή λογική τής 
άποτελεσματικότητας καί ή τεχνολογική της θωράκιση. Τήν 
ύπαρκτική άλλοίωση τοΰ άνθρώπου στις συνθήκες άκοινώνη- 
του βίου πού έπιβάλλει ό γιγαντισμός τών μεγαλουπόλεων. 
Τήν καταστροφή τοΰ φυσικοΰ περιβάλλοντος πού έξελίσσεται 
ραγδαία σέ άπειλή άφανισμοΰ τής ζωής πάνω στον πλανήτη. 
Τήν καθολική έπιβολή τής καταναλωτικής νοοτροπίας πού ύπο- 
τάσσει στις δικές της προτεραιότητες κάθε πτυχή τοΰ άνθρώ- 
πινου βίου καί πολιτισμοΰ.

Αύτές οί έπισημάνσεις — καί δσες άλλες θά μπορούσαν νά 
προστεθούν— άντιπροσωπεύουν οχι μόνο μιά κοσμογονική άνα-

1. Cornelius Castoriadis, La societe bureaucratique 1 — Les rapports de production 
en Russie, Paris (Editions 10/18) 1973, σελ. 11-12, έλλην. μετφρ.: Ή γραφειοκρα­
τική κοινωνία 1 — Οί παραγωγικές σχέσεις στή Ρωσία, ’Αθήνα ( Έκδ. Βέργος) 
1977, σελ. 13-14.



Θετικές και άντιθετικές προδιαγραφές 225

κατάταξη τών δρων καί συνθηκών τοΰ άνθρώπινου βίου, άλλά 
καί κάποια όξύτατα προβλήματα ποιότητας τοΰ βίου. Τό δυσκο­
λότερο ώστόσο πρόβλημα είναι ή άκαταγώνιστη αισιοδοξία 
πού συνοδεύει τήν ιδια τή συνειδητοποίηση τών προβλημάτων. 
Καί ή λογική τής αισιοδοξίας μοιάζει πολύ άπλή: Είναι τόσα 
πολλά, εκπληκτικά καί τεράστια τά όσα έχουν κατορθωθεί άπό 
τον άνθρωπο τά τελευταία σαράντα χρόνια, ώστε τά προβλή­
ματα πού σήμερα παρουσιάζονται δέν πείθουν δτι εϊναι άνυπέρ- 
βλητα.

Οί άνθρωποι αίσιοδοξοΰν, γιατί έχουν τή δυνατότητα νά 
συγκρίνουν — συχνά μέσα στά δρια μιάς γενιάς— τή διαφορά 
στον τρόπο τοΰ βίου πριν καί μετά τήν κοσμογονική άλλαγή. 
Καί δση έμπειρία έχει ό μέσος άνθρωπος τών όξύτατων σήμε­
ρα προβλημάτων ποιότητας τοΰ βίου, μάλλον δέν άρκεϊ γιά νά 
τον πείσει δτι πρέπει νά άναχαιτισθεΐ καί πειθαρχηθεϊ ή φορά 
τής αύτονομημένης άνάπτυξης. Άκόμα κι άν άποδειχθοΰν άνυ- 
πέρβλητα τά σημερινά προβλήματα, ή μεγάλη πλειοψηφία τών 
άνθρώπων μάλλον θά προτιμούσε νά συνυπάρχει μαζί τους, 
άρκεϊ νά συνεχίζεται ή δυναμική τής άνάπτυξης μέ τήν εύημε- 
ρία πού εξασφαλίζει.

’ Εξ άλλου, γιά τή σημερινή κοινωνική νοο-τροπία ή άνά- 
πτυξη δέν σημαίνει άπλώς παγίωση τής ύπάρχουσας ευημερί­
ας, άλλά διαρκώς αυξανόμενες δυνατότητες εύζωίας, συνεχή 
έξεύρεση λύσεων γιά τά έμφανιζόμενα προβλήματα. Ένας πο­
λιτισμός πού μέσα σέ σαράντα μόλις χρόνια κατόρθωσε πρά­
γματα πού γιά χιλιετίες ολόκληρες ό άνθρωπος δέν μποροΰσε 
ούτε νά τά διανοηθεΐ — : τήν έ'ξοδό του άπό τον πλανήτη καί 
τή έξερεύνηση τού διαστήματος· τήν «άποθήκευση» καί άνα- 
παραγωγή τής πληροφορίας μέ τήν τεχνητή μνήμη τών ήλε- 
κτρονικών ύτρολογιστών τήν έπικοινωνία μέ κάθε σημείο τοΰ 
πλανήτη μέσω τής δορυφορικής άναμετάδοσης ήχου, εικόνας



226 Συμπερασματική πρόταση

καί κειμένου1 τή δυνατότητα νά μεταμοσχεύει «νεφρούς καί 
καρδίας» καί τήν αύξηση του μέσου ορού έπιβίωσης Γσως καί 
κατά είκοσι χρόνια— ενας τέτοιος πολιτισμός άνεξάντλητος 
σέ άποτελεσματικότητα λύσεων, δέν είναι δυνατό νά άφήσει 
άλυτο τό πρόβλημα τής μόλυνσης τού περιβάλλοντος, ή τής 
έξάντλησης τών ένεργειακών πηγών, ή τοΰ έλέγχου τοΰ πλη­
θωρισμού καί τής άνεργίας, ή τών σκληρυμμένων δομών τής 
γραφειοκρατίας, ή τής μάστιγας τών ναρκωτικών καί τής τρο­
μοκρατίας, ή οποίο άλλο οξύ καί άδιέξοδο σήμερα πρόβλημα.

'Η  σημερινή κοινωνική νοο-τροπία μοιάζει νά άπωθεϊ (μέ 
τήν ψυχολογική σημασία τής «άπώθησης») κάθε σύνδεση τοΰ 
φρενιτιώδους ρυθμοΰ τής άνάπτυξης μέ άπαισιόδοξες προβλέ­
ψεις γιά έπαπειλούμενη ολοκληρωτική καταστροφή τοΰ «οικο­
συστήματος» ή γιά διαφαινόμενο ήθικό έκβαρβαρισμό τών άν- 
θρώπινων κοινωνιών. Ή κοινή γνώμη πιστεύει στή δυνατότη­
τα λύσης τών προβλημάτων, γ ι ’ αύτό καί ένεργοποιειται άπαι- 
τώντας έπίσπευση τών λύσεων. Κινήματα, όπως τό οικολογικό 
καί τό είρηνιστικό, μέ τήν άπήχηση πού έχουν σήμερα στήν 
κοινή γνώμη, άποδείχνουν τήν αισιοδοξία τών άνθρώπων, τήν 
πίστη τους πώς άν πιεσθοΰν οί κυβερνήσεις, θά προχωρήσουν 
στήν έφαρμογή ορθολογικών προγραμμάτων γιά τήν άποτρο- 
πή τής οικολογικής καταστροφής ή γιά τήν έξάλειψη τών πυρη­
νικών οπλοστασίων.

Δέν μοιάζει νά συνειδητοποιείται τό γεγονός δτι ή άπο- 
τροπή τής οικολογικής καταστροφής ή τού άνταγωνισμοΰ τών 
εξοπλισμών συνεπάγεται ριζική άλλαγή στον τρόπο λειτουρ­
γίας τής οικονομίας, άποδέσμευση άπό τή λογική τής άχαλί- 
νωτης άνάπτυξης καί τοΰ οικονομικού ιμπεριαλισμού —μιά 
καινούργια καί συγκεκριμένη πρόταση γιά τήν οργάνωση τής 
παραγωγής καί τής άγοράς. Καί γιά νά είναι ρεαλιστική μιά 
τέτοια πρόταση, πρέπει νά άνταποκρίνεται σέ συνειδητές καί



Θετικές καί άντιθετικές προδιαγραφές 227

κοινά άποδεκτές κοινωνικές άνάγκες, άνάγκες πού τήν ικανο­
ποίησή τους νά τήν θεωρουν oXot προτιμότερη άπό τήν άφθο- 
νία τών καταναλωτικών άγαθών. Μέ δεδομένη τήν άπόλυτη 
προτεραιότητα πού δίνει ή κοινωνική συνείδηση σήμερα στήν 
καταναλωτική πλησμονή ή καί σπατάλη, κάθε σχεδιασμός άνα- 
τρεπτικός τής άναπτυξιακής λογικής θά συνεπαγόταν τέτοια 
άπορρύθμιση τής λειτουργίας τής οικονομίας, πού θά κατέληγε 
σέ οικονομική καταστροφή ίσως πιο έπικίνδυνη κι άπό τήν 
έπαπειλούμενη οικολογική.

Σίγουρα, έχουν γίνει σήμερα συνειδητές σέ εύρύτατα κοι­
νωνικά στρώματα κάποιες έπείγουσες άνάγκες, όπως ή άπο- 
τροπή τής οικολογικής καταστροφής, ή άνάπτυξη «ήπιων μορ­
φών ένέργειας», ή έξάλειψη τών πυρηνικών οπλοστασίων, ό 
περιορισμός καί έ'λεγχος τής έμπορίας τών δπλων, ή άποκέν- 
τρωση τής μεταποιητικής παραγωγής γιά τον έξανθρωπισμό 
τών οικιστικών συνθηκών. Άλλά τό έρώτημα εϊναι, άν ή συνει- 
δητοποίηση τέτοιων πραγματικών άναγκών έντάσσεται ή οχι 
στήν ίδια άναπτυξιακή λογική πού παρήγαγε τά προβλήματα
— άν ή άνάγκη άποτελεσματικής άντιμετώπισης τών προβλη­
μάτων δέν κατανοεΐται σάν μιά πληρέστερη έξασφάλιση τής 
καταναλωτικής πλησμονής καί εύζωίας.

Ή  συνθηματολογία — τουλάχιστον αύτή— τών οικολογι­
κών καί είρηνιστικών κινημάτων μοιάζει συχνά νά άγνοεϊ ή νά 
παραβλέπει, οτι ή άποτροπή τής οικολογικής καταστροφής 
καί τών πολεμικών συρράξεων προϋποθέτει ριζικές μεταβολές 
στον άτομικό καί κοινό τρόπο του βίου, κρίνεται καταρχήν στό 
έπίπεδο τής προσωπικής ευθύνης καί πράξης — δέν έξαρτάται 
άποκλειστικά άπό τις άποφάσεις τών μυθοποιημένων διαχει­
ριστών τής άνθρώπινης «μοίρας»: πολιτικών, τεχνοκρατών, ήγε- 
τών τών ύπερδυνάμεων.

Διερωτάται κανείς, πόσοι άνθρωποι σήμερα θά ήσαν δια­



228 Συμπερασματική πρόταση

τεθειμένοι νά παραιτηθούν άπό κάποιες αύτονόητες άνέσεις: 
να άρνηθοϋν, λ.χ., τή χρήση απορρυπαντικών, άρα και των 
ήλεκτρικών πλυντηρίων, προκειμένου νά μειωθεί ή μόλυνση 
πού προξενούν στο περιβάλλον τα χημικά άπόβλητα — αν 
είναι έκεϊ τό πρόβλημα. "Η πόσοι άνθρωποι θά ήσαν έτοιμοι 
νά στερηθούν έστω καί μόνο τον «κλιματισμό» έσωτερικών χώ­
ρων, έπειδή τά ύγρά κατασκευής τών κλιματιστικών συσκευών 
καταστρέφουν τό οζον στη γήινη άτμόσφαιρα. Καί τό σπου­
δαιότερο: Μέ ποιες πληρέστερες ικανοποιήσεις στην καθημερι­
νότητα του βίου θά άναπλήρωναν οί άνθρωποι τή στέρηση 
αυτών τών αυτονόητων καί ευεργετικών άνέσεων πού τούς 
προσφέρει ή σύγχρονη άναπτυξιακή οικονομία.

Εϊναι γνωστό δτι ή οικονομία τών φτωχότερων σήμερα 
χωρών του λεγάμενου «τρίτου κόσμου» θά άνακουφιζόταν ση­
μαντικά, άν μειώνονταν τά επιτόκια τών δανείων πού προσφέ- 
ρονται άπό διεθνείς χρηματοδοτικούς οργανισμούς καί τράπε­
ζες. Τά έπιτόκια αυτά θά μειώνονταν, άν μειωνόταν τό έλ­
λειμμα ισοζυγίου πληρωμών τών 'Ηνωμένων Πολιτειών τής 
’Αμερικής, έλλειμμα πού ύποχρεώνει σέ εξωτερικό δανεισμό 
μέ ύψηλά έπιτόκια πού ή πλούσια αυτή χώρα μπορεί νά προσ­
φέρει. Καί τό έλλειμμα του άμερικανικοΰ ισοζυγίου θά μπο­
ρούσε νά καλυφθεί μέ έλάχιστη φορολόγηση καί ύπερτίμηση 
τών ύγρών μόνο καυσίμων. Όμως καμιά άμερικανική κυβέρ­
νηση δεν μοιάζει διατεθειμένη νά ύποστεϊ τό πολιτικό κόστος 
πού συνεπάγεται ή δυσαρέσκεια τών άμερικανών ψηφοφόρων 
άπό τήν ύπερτίμηση τής βενζίνης τών αυτοκινήτων. Έ τσ ι
— οσο κι άν μοιάζει άπλουστευτική ή διατύπωση— γιά νά μή 
δυσαρεστηθουν οί άμερικανοί καταναλωτές, λιμοκτονούν μερι­
κά έκατομμΰρια άνθρώπων σέ περιοχές του «τρίτου κόσμου».

Τέτοια προβλήματα δεν λύνονται μέ ήθικές έκκλήσεις, άφου 
δεν ύπάρχουν πιά άξονες ήθικής άναφοράς. Ή καταναλωτική



Θετικές καί Αντιθετικές προδιαγραφές 229

νοο-τροπία καί ή άναπτυξιακή λογική, πού συνιστοΰν σήμερα 
τούς δρους λειτουργίας τής Πολιτικής Οικονομίας, είναι δεδο­
μένα μή άντιστρεπτά. Τό ιδεώδες τής «άναπτυγμένης» κατα­
ναλωτικής κοινωνίας — πραγματοποιημένο ή έπιδιωκόμενο— 
μοιάζει άπρόσβλητο άπό κάθε τελεσφόρο καί έμπρακτη άμφι- 
σβήτηση. Τά προβλήματα καί οί έπαπειλούμενοι άπό την άχα- 
λίνωτη άνάπτυξη κίνδυνοι συνειδητοποιούνται καί κηρύττον­
ται, άλλα δέν εϊναι δυνατό να άντιμετωπισθοΰν άποτελεσματι- 
κά. Γ ιατί προϋποτίθεται μια καθολική κοινωνική άπάρνηση 
τής άναπτυξιακής λογικής, δηλαδή άλλες προτεραιότητες μή- 
καταναλωτικές στον προσωπικό βίο των άνθρώπων, άλλες ά- 
νάγκες — τελικά άλλη, διαφορετική νοηματοδότηση τής άνθρώ- 
πινης ύπαρξης καί τής άνθρώπινης πράξης. Προϋποτίθεται — 
ούτε λίγο, ούτε πολύ— ενας άλλος, διαφορετικός πολιτισμός.

"Ισως μόνον ετσι να μπορεί νά έρμηνευθεϊ τό άτελέσφορο των 
προσπαθειών, τόσο τών πολιτικών ιδεολογιών οσο καί τών 
κοινωνικών κινημάτων, για τήν άντιμετώπιση τών όξύτατων 
σήμερα προβλημάτων ποιότητας του βίου. Τό σοσιαλιστικό 
δραμα, πού συνήγειρε επί δεκαετίες τά προοδευτικότερα κοι­
νωνικά στρώματα σέ κάθε γωνιά τής γής καί καταξιώθηκε μέ 
τή Ουσιαστική αυταπάρνηση πολυάριθμων πιστών του, συντρί­
φτηκε τελικά κάτω άπό τήν άμείλικτη «υπαρκτή» λογική του 
κρατικοποιημένου καπιταλισμού καί άναθεωρειται σήμερα ρι­
ζικά άπό τήν άναπτυξιακή λογική τής «περεστρόικα».

"Οσο γιά τό οικολογικό κίνημα, αν καί δέν έ'χει προλάβει νά 
δώσει συγκεκριμένα δείγματα ή έστω καί προγράμματα οικο­
νομικής καί πολιτικής πρακτικής, διαδηλώνει ωστόσο προγραμ­
ματικά μιά τυπικά χρησιμοθηρική άντίληψη φυσιοκρατικής άξιο- 
λογίας, πού άντανακλα τό ίδιο όντολογικό κενό μέ αύτό τής 
τρέχουσας Πολιτικής Οικονομίας. Ή μόνη διαφορά είναι δτι



230 Συμπερασματική πρόταση

τό οικολογικό κίνημα άπολυτοποιεΐ τά φυσιοκρατικά κριτήρια 
της χρησιμοθηρικής άξιολογίας, ένώ ή τρέχουσα Πολιτική Οικο­
νομία, τουλάχιστον στο θεωρητικό της ξεκίνημα, ύπέταξε καί 
τις φυσιοκρατικές της άντιλήψεις σέ άπολυτοποιημένα ανθρω­
ποκεντρικά κριτήρια.

Έ τσ ι, ένώ ή άνθρωποκεντρική χρησιμοθηρία τής άτομικής 
«σωτηρίας» θεμελίωσε τή σύγχρονη Πολιτική Οικονομία στή 
βάση τής «ίεροποίησης» (sacralisation) του χρήματος καί στον 
άσκητικό πουριτανισμό τών πρώτων καπιταλιστών, τό οικο­
λογικό κίνημα θεμελιώνεται στήν «ίεροποίηση» τής άντι-κεί- 
μενης φύσης καί σέ ένα καινούργιο είδος «βιολογικού πουριτα­
νισμού» (μέ διακρίσεις «καθαρών» καί «άκάθαρτων» τροφών, 
ύγιεινών καί μή-ύγιεινών προϊόντων, ή καλλιεργειών, ή φαρμά­
κων, κ.ο.κ.). Οί διακρίσεις αυτές δέν είναι παράλογες ούτε 
αυθαίρετες, όπως δέν ήταν παράλογες ή αύθαίρετες καί οί δια­
κρίσεις του άσκητικοΰ πουριτανισμού τών πρώτων καπιταλι­
στών (διακρίσεις του έργατικοΰ άπό τον ράθυμο, του οικονό­
μου άπό τον σπάταλο, του τίμιου άπό τον αισχροκερδή, κ.ο.κ.). 
"Ομως τό έγγενές ολοκληρωτικό (φασιστικό θά λέγαμε σήμε­
ρα) στοιχείο σέ κάθε πουριτανισμό είναι ή μή άνοχή τής άπο- 
τυχίας καί παρεκτροπής, ή άδυναμία άποδοχής τής «άμαρτίας» 
του άνθρώπου. Καί ειδικά ό «βιολογικός πουριτανισμός» τών 
οίκολόγων, εντοπισμένος καί αύτός στήν άτομική συμπεριφο­
ρά, άπηχεϊ κάποτε κάτι άπό τή λογική τής «φυλετικής καθαρό­
τητας» του Ναζισμού (Nazi) — κάτι άπό τή φασιστική άπολυ- 
τοποίηση τών κριτηρίων διάκρισης θετικών καί άρνητικών, ωφέ­
λιμων καί βλαβερών γιά τήν κοινωνία άτόμων.

Τό «είρηνιστικό» κίνημα μάλλον δέν μπορεί νά συμπεριλη- 
φθεΐ στούς παράγοντες άμφισβήτησης τής άναπτυξιακής λογι­
κής, γιατί αυτό δέν άμφισβητει, μόνο παρεμβαίνει σέ αύτή τή 
λογική γιά νά τήν καταστήσει εύδαιμονιστικά συνεπέστερη.



Θετικές καί άντιθετικές προδιαγραφές 231

* Αρκεί καί μόνο ή άπολυτοποίηση του άγαθου της ειρήνης, 
πού γίνεται σέ βάρος ή μέ προκλητική παραθεώρηση του κρι­
τηρίου τής έλευθερίας, για νά άποδείξει τό είρηνιστικό κίνημα 
δέσμιο στήν καταναλωτική λογική τής εύζωίας, δίχως πρότα­
ση άντιμετώπισης τών όξύτατων σήμερα προβλημάτων ποιό­
τητας του βίου.

Σίγουρα, τήν πιο τεκμηριωμένη κριτική τής άναπτυξιακής 
λογικής τής σύγχρονης Πολιτικής Οικονομίας — συχνά καί μέ 
συγκεκριμένες άναθεωρητικές προτάσεις— τήν οφείλουμε σέ 
μεμονωμένους συγγραφείς, πού τά βιβλία τους συζητήθηκαν 
ευρύτατα καί γνώρισαν έντυπωσιακή κυκλοφοριακή έπιτυχια 
σχεδόν σέ κάθε γωνιά τής γής. *Ας θυμηθούμε τή Διαλεκτική 
τοΰ Διαφωτισμού τών Horkheimer καί Adorno2, τον Μονοδιά­
στατο άνθρωπο τοΰ Herbert Marcuse3, τήν Κοινωνία τής άφθο- 
νίας του Galbraith4, τό Small is Beautiful του Schumacher5. 
’ Ιδιοφυείς άναλύσεις τοΰ άδιεξόδου πού δύσκολα μποροΰν νά 
άμφισβητηθοΰν καί πού πρόσφεραν στις σύγχρονες κοινωνίες 
τήν μάλλον γονιμότερη ως τώρα αύτοσυνειδησία καί διασάφη­
ση τών κρίσιμων προβλημάτων τους. Άλλά ταυτόχρονα καί 
φανερή άπουσία κάποιου όντολογικοΰ θεμέλιου τής κριτικής, 
προτάσεων γιά μιά διαφορετική νοηματοδότηση τής άνθρώπι- 
νης ύπαρξης καί τής άνθρώπινης πράξης έξω άπό τή λογική 
τής άτομικής «σωτηρίας», τήν ύλιστική ικανοποίηση (ύλοποί- 
ηση) τής δίψας τοΰ άνθρώπου γιά έλευθερία.

Θά μπορούσε νά ίσχυρισθεΐ κανείς δτι οΐ ιδιοφυείς έπιση- 
μάνσεις καί άναλύσεις αυτών τών συγγραφέων, πού παρά τήν

2. Max H o r k h eim er-Theodor A dorno , Dialektikder AufklSrung, Frankfurt (Fischer - 
Verl.) 1969.

3. One-dimensional Man, Boston (Beacon Press) 1964.
4 . John Kenneth G albraith , The Affluent Society, London 1958.
5 . E. F. S chumacher , Small is Beautiful, London (Blond and Briggs Ltd) 1973.



232 Συμπερασματική πρόταση

εύρύτατη κοινωνική άποδοχή τους δέν κατόρθωσαν νά λειτουρ­
γήσουν ως καταλύτης ούσιαστικών μεταβολών στον τρόπο λει­
τουργίας τής οικονομίας, είναι μιά ένδεικτική έπιβεβαίωση τής 
άρχικής μας έδώ άπαισιόδοξης πρόβλεψης: Ό τι ή κοινωνική 
άποδέσμευση άπό τά άσφυκτικά άδιέξοδα πού συνοδεύουν τήν 
άπολυτοποίηση τής άναπτυξιακής λογικής, προϋποθέτει μιά 
μακροχρόνια προοδευτική άλλαγή στον καθολικό τρόπο του 
βίου, δηλαδή τήν ώρίμανση άλλων προτεραιοτήτων μή-κατα- 
ναλωτικών στον προσωπικό βίο τών άνθρώπων. Προϋποθέτει 
τελικά άλλη, διαφορετική νοηματοδότηση τής άνθρώπινης ύπαρ­
ξης καί τής άνθρώπινης πράξης, άλλες άνάγκες καί ικανοποιή­
σεις πληρέστερες άπό αύτές πού προσφέρει ή καταναλωτική 
ευζωία. Προϋποτίθεται — ούτε λίγο, ούτε πολύ— ενας άλλος, 
διαφορετικός άπό τον σημερινό πολιτισμός.

β. Ερμηνευτική έμβέλεια

Στή διαδρομή πού άκολούθησαν οί σελίδες αύτου έδώ του β ι­
βλίου καί μέσα άπό ποικίλες πτυχές τής σημερινής οικονομι­
κής προβληματικής προσπαθήσαμε νά δείξουμε:

— οτι ή Πολιτική Οικονομία, έστω κι άν φιλοδοξεί νά 
είναι μιά επιστήμη μέ τή δική της αύτόνομη καί άποτελεσμα- 
τική λογική, άντανακλα, τόσο στή θεωρία δσο καί στήν πρα­
κτική της, κάποιες δεδομένες κοινωνικές νοηματοδοτήσεις τής 
άνθρώπινης ύπαρξης καί τής άνθρώπινης πράξης.

— δτι αύτή ή έξάρτηση τής οικονομικής επιστήμης άπό 
κοινωνικές νοηματοδοτήσεις είναι άναπόφευκτη, άφου τό Γδιο 
τό άντικείμενό της, ή λειτουργία τής οικονομίας, είναι άποτέ-



'Ερμηνευτική έμβέλεια 233

λεσμα καί συνάρτηση τής άνθρώπινης οικονομικής συμπεριφο­
ράς, άρα κάποιων κριτηρίων καί κινήτρων συμπεριφοράς.

— οτι τά κριτήρια καί κίνητρα πού καθορίζουν τή «λογι­
κή» τής σύγχρονης οικονομικής συμπεριφοράς, άπηχοΰν νοη- 
ματοδοτήσεις μέ άπώτερη θρησκευτική καταγωγή. ’Ακόμα 
καί ή άντληση κριτηρίων καί κινήτρων συμπεριφοράς άπό μιά 
συνεπή «άπώθηση» κάθε θρησκευτικού ένδιαφέροντος, έχει τήν 
ιστορική της άφετηρία σέ μιάν ορισμένη άντίληψη θρησκευτι­
κότητας.

— δτι κυρίως ή θρησκευτικότητα μπορεί νά έμπεδώσει σέ 
ένα κοινωνικό σύνολο όντολογικές άντιλήψεις, δηλαδή προϋ­
ποθέσεις νοηματοδότησης τής άνθρώπινης ύπαρξης καί τής 
άνθρώπινης πράξης.

— οτι ή σύγχρονη Πολιτική Οικονομία, τυπικό γέννημα 
καί προϊόν ένός συγκεκριμένου τύπου άνθρώπινης κοινωνίας, 
τού δυτικοευρωπαϊκού, κομίζει τις νοηματοδοτήσεις πού έμπέ- 
δωσε άφετηριακά σέ αύτό τον τύπο κοινωνιών μιά συγκεκριμέ­
νη καί έπιμέρους εκδοχή τού χριστιανισμού.

— δτι ή ιδιαιτερότητα τού τύπου τής δυτικοευρωπαϊκής 
κοινωνίας άντλεΐ τή διαμόρφωσή της άπό τή «θρησκειοποιημέ- 
νη» έκδοχή τής χριστιανικής έμπειρίας, δηλαδή άπό τήν άλλο- 
τρίωση τού έκκλησιαστικού γεγονότος σέ άτομοκεντρική θρη­
σκευτικότητα, σέ προσπάθεια άτομικής σωτηρίας μέσω μιας 
«μεταφυσικής τής συναλλαγής».

— δτι ή «θρησκειοποιημένη» άλλοίωση τής χριστιανικής 
έμπειρίας έμπεδώνει στις δυτικοευρωπαϊκού τύπου κοινωνίες 
μιάν οντολογία καί γνωσιολογία μέ άντεστραμμένους τούς δρους 
τής έλληνικής έκκλησιαστικής έκδοχής τους. Εμπεδώνει μιάν 
έπιστροφή στήν άρχαιοελληνική οντολογία, οπού ή ούσία προ­
ηγείται καί προκαθορίζει τήν ύπαρξη. Καί μιά πρωτοφανή γνω­



234 Συμπερασματική πρόταση

σιολογία πού έξαντλεΐ τή γνώση τής άλήθειας σέ μόνη τήν 
άντιληπτική ικανότητα τοΰ άτόμου.

' Η λογική αυτών τών διαδοχικών θέσεων συγκροτεί μιαν ερμη­
νευτική καταρχήν πρόταση, πού ή ένδεχόμενη άποδοχή της 
μεταβάλλει τούς ορούς προβληματισμού, άλλα καί κριτικής 
τών άδιεξόδων τής σύγχρονης Πολιτικής Οικονομίας.

Ή  ερμηνευτική έμβέλεια τής πρότασης καλύπτει τόσο τό 
πρόβλημα τών θεωρητικών καταβολών καί τών ιστορικών πα­
ραγόντων διαμόρφωσης τοΰ καπιταλιστικού συστήματος, οσο 
καί τήν «έσωτερική λογική» τών έξελικτικών του μετασχημα­
τισμών, άπό τή σοσιαλιστική άντίθεση ως καί τήν κεϋνσιανή 
«σύνθεση».

Ανάλογες έρμηνευτικές προτάσεις πού έχουν προηγηθεϊ, 
έμφανίζονται, σέ σύγκριση μέ τήν έδώ σκιαγραφούμενη, μάλ­
λον έλλειπτικές ή καί άποσπασματικές. Ή πρωτοπορειακή 
γιά τήν έποχή της άνάλυση τών θεωρητικών καταβολών τής 
Πολιτικής Οικονομίας άπό τον Gunnar Myrdal, περιορίζει αύτές 
τις καταβολές σέ μόνη τή φιλοσοφική ύποδομή τών άρχών τοΰ 
Διαφωτισμού: τήν άτομοκρατία, τον ωφελιμισμό καί τήν ήδο- 
νιστική φιλοσοφία, τήν αύτονόμηση τοΰ φυσικοΰ Δικαίου. Δέν 
διερευνά τό πρόβλημα τής καταγωγής αύτών τών άρχών, ούτε 
τις όντολογικές τους προϋποθέσεις.

'Η  έρμηνευτική πρόταση τού Max Weber, διευρυμένη γό­
νιμα άπό τον Werner Sombart, περιορίζεται επίσης στή συσχέ- 
τιση τής καπιταλιστικής νοο-τροπίας καί συμπεριφοράς μέ τήν 
ήθική πρακτική τοΰ προτεσταντισμού, τις δογματικές της άφε- 
τηρίες ή καί τις μεσαιωνικές-ρωμαιοκαθολικές της προδιαγρα­
φές. Δέν διερευνά τις εύρύτερες κοινωνικές νοηματοδοτήσεις 
πού προηγούνται ιστορικά, τήν οντολογία καί γνωσιολογία πού 
αύτές εμπεδώνουν — ούτε καλύπτει αύτή ή πρόταση τή «λογι­



'Ερμηνευτική έμβέλεια 235

κή» τών έξελικτικών μετασχηματισμών του καπιταλιστικού 
φαινομένου.

Άλλα ή σύγκριση τής έμβέλειας τών έρμηνευτικών του σύγ­
χρονου οικονομικού φαινομένου προτάσεων είναι δύσκολο νά 
προχωρήσει πέρα άπό τον Myrdal και τούς Weber-Sombart. 
Σίγουρα, ή σύγκριση είναι άπλώς ένδεικτική καί οχι άξιολογι- 
κά έπιλεκτική — δέν σημαίνει ύποτίμηση ή παραθεώρηση άλλων 
ιδιοφυών άναλύσεων στον χώρο μιας φιλοσοφίας τής οικονομί­
ας. Οί έργασίες τής Joan Robinson, τού Peter Koslowski, του J. 
Harsanyi, του A. Sen, του Kenneth Arrow — ένδεικτικά καί 
πάλι— προσφέρουν πολύτιμο ύλικό γιά τή σπουδή τών θεω­
ρητικών προϋποθέσεων τής σύγχρονης Πολιτικής Οικονομίας, 
δπως καί τών μεθοδολογικών προβλημάτων πού προκύπτουν 
άπό τή σύγχρονη οικονομική πρακτική. Ούτε καί παραγνωρί­
ζουμε τον ογκο τών θεωρητικών άναλύσεων σέ καθιερωμένα 
πιά καί πολυσυζητημένα έργα πολιτικής φιλοσοφίας, πολιτι­
κής κοινωνιολογίας καί πολιτικής ψυχολογίας πού σημάδεψαν 
τον αιώνα μας6. Ά ν  δέν διευρύνουμε τή συγκριτική μας άντι- 
παράθεση, εϊναι μόνο γιά νά έπιμείνουμε στις άντιπροσωπευ- 
τικές έκεΐνες έρμηνευτικές προτάσεις πού φιλοδοξούν τήν άνα- 
γωγή σέ άφετηριακές νοηματοδοτήσεις τής σύγχρονης οικονο­
μικής συμπεριφοράς. Καί τέτοιες προτάσεις δύσκολα άνιχνεύ- 
ονται μέσα στήν άπέραντη βιβλιογραφία κριτικής τών πολίτι­
κο-κοινωνικών έκφάνσεων τού πολιτισμού μας — κριτικής 
προσανατολισμένης μάλλον συνολικά καί σταθερά στά μεθοδολο­
γικά προβλήματα ή στή φαινομενολογία τών συμπτωμάτων.

6. Ένα πανόραμα αυτών τών άναλύσεων καί της σχετικής βιβλιογραφίας προσφέ­
ρει τό  ίργο τών Frangois ChAtelet  · Evelyne P is ier-K ouchner , Les conceptions politi- 
ques du XXe siicle, Paris (P.U.F.) 1981, έλλην. μετφρ.: Οί πολιτικές Αντιλήψεις τοΰ 
20ου αΙώνα, ’Αθήνα ( Έκδ. Ράππα) 1988.



236 Συμπερασματική πρόταση

'Η  ερμηνευτική εδώ έμμονή μας στις νοηματοδοτήσεις τής 
οικονομικής συμπεριφοράς καί στην οντολογία καί γνωσιολο­
γία πού αύτές έμπεδώνουν, μεταβάλλει τούς ορούς κριτικής 
τών άδιεξόδων τής σύγχρονης Πολιτικής Οικονομίας. Ή λο­
γική, λ.χ., τών ορθολογικών «βελτιώσεων» καί μεταρρυθμιστι- 
κών άναμορφώσεων τοΰ παγκόσμιου πια σήμερα συστήματος 
τής οικονομίας έμφανίζεται τουλάχιστον άντιφατική, άφοΰ προ­
κύπτει άπό τις ίδιες προτεραιότητες καί νοηματοδοτήσεις πού 
γέννησαν τά άδιέξοδα, καί φιλοδοξεί νά χαλιναγωγήσει μιά 
δυναμική τήν οποία ή ίδια έξ όρισμοΰ προκαλεϊ. Έ  έπιδίωξη 
ορθολογικής επίλυσης τών προβλημάτων, ειδικά στο έπίπεδο 
τών μακροοικονομικών ρυθμίσεων, δέν μπορεί παρά νά είναι 
μακροπρόθεσμα άτελέσφορη, άκριβώς έπειδή άγνοεΐ τή δυνα­
μική τών κινήτρων καί κριτηρίων οικονομικής συμπεριφοράς 
πού παραμένουν άπεριορίστως «άναπτυξιακά» καί καταναλω­
τικά. Τό ίδιο καί ό ορθολογισμός τών ηθικών έκκλήσεων γιά 
τήν άτομική καί συλλογική άνάληψη εύθυνών έν οψει τών έπα- 
πειλούμενων κινδύνων άποδείχνεται καθαρά ούτοπικός, γιατί 
άγνοεΐ τήν άνάγκη έκείνων τών νοηματοδοτήσεων τοΰ βίου, 
πού θά καθιστούσαν τήν άνάληψη τών εύθυνών γόνιμο κίνητρο 
συμπεριφοράς.

Καί μέ πιο άναλυτική διατύπωση: Ή σπουδή τών οικονο­
μικών φαινομένων καί τής λειτουργίας τής οικονομίας έχει 
προσλάβει τις τελευταίες δεκαετίες διαστάσεις μιας κυριολε­
κτικά παγκόσμιας καί έργώδους προσπάθειας γιά θετική έπι- 
στημονική γνώση καί ορθολογικό έλεγχο σέ κάθε πτυχή τοΰ 
οικονομικού γεγονότος. Αύτή ή προσπάθεια δέν είναι αύτόνο- 
μη καί άποσπασματική. Παρακολουθεί καί συμπληρώνει τήν 
πολύ εύρύτερη έκρηξη καί τον καταιγιστικό πληθωρισμό σπου­
δής καί άνάλυσης τών κοινωνικών φαινομένων. Ό χώρος τών 
λεγόμενων κοινωνικών έπιστημών κατακλύζεται άπό μιά συν­



'Ερμηνευτική έμβέλεια 237

εχώς αυξανόμενη βιβλιογραφική παραγωγή, χώρια ή πλημμυ­
ρίδα τών καθημερινών άναλύσεων τής έντυπης καί ραδιο-τηλε- 
οπτικής δημοσιογραφίας.

Πίσω άπό τήν έργώδη αυτή διερεύνηση καί σπουδή διαφαί- 
νεται μέ σαφήνεια ή πίστη πού έπενδύουν οί σημερινές κοινω­
νίες στις δυνατότητες τής έπιστήμης καί στις άπότοκες τεχνι­
κές τών κοινωνικών έφαρμογών της. Πίστη οτι αύτές οί δυνα­
τότητες καί έφαρμογές μπορούν νά οδηγήσουν στήν οικοδόμη­
ση μιας παγκόσμιας κοινωνίας εύνομούμενης καί εύτυχισμένης. 
Άπό τον προηγούμενο κιόλας αιώνα ή ιδέα τής προόδου συνδέ­
θηκε οριστικά στις συνειδήσεις μέ τήν άνάπτυξη τών έπιστη- 
μών καί τής τεχνολογίας, καί ή ορθότητα αύτής της σύνδεσης 
έπαληθεύεται εμπράγματα μέ τήν ποιοτική καί ποσοτική αύ­
ξηση τών άγαθών, τής εύνομίας καί τής εύημερίας.

"Οταν αύτή ή παρατεινόμενη κοινωνική έκρηξη τής απεριό­
ριστης πίστης στήν έπιστήμη προσκρούει στήν πραγματικότη­
τα κάποιων ύπαρκτών ή άμεσα έπαπειλούμενων κινδύνων — 
(δπως ή άνυπέρβλητη άνισότητα στή γεωγραφική κατανομή 
τής άνάπτυξης, ή καταστροφή τοΰ φυσικοΰ περιβάλλοντος, ό 
ένδεχόμενος πυρηνικός άφανισμός τής άνθρωπότητας, ό έκβαρ- 
βαρισμός πού συνοδεύει τήν «άνάπτυξη» κοινωνιών άνέθιστων 
στήν ορθολογική νοο-τροπία) — τότε ή πίστη στις δυνατότη­
τες τής έπιστήμης μεταστρέφεται σέ έναν καταιγιστικό πλη­
θωρισμό δεοντολογίας. Ό ορθός λόγος καί ή έπιστημονική 
μέθοδος μεταποιούνται άπό δυνατότητα σέ αίτημα, άπό έργα- 
λεΐο σέ κανονιστική άπαίτηση. Άλλα κανείς δέν φαίνεται νά 
διερωταται, αν ή άνάγκη ορθολογισμού καί έπιστημονικής με- 
θόδευσης, έστω καί τεκμηριωμένη μέ τήν άπειλή προφανέστα­
των κινδύνων, συνιστά έπαρκές κίνητρο αλλαγής τής άτομικής 
οικονομικής καί κοινωνικής συμπεριφοράς.

Σίγουρα, ύπάρχει ενα κενό άνάμεσα στήν έπιστημονική με­



238 Συμπερασματική πρόταση

λέτη ή έρευνα καί στήν κοινωνική πρακτική, πού δχι μόνο ή 
κυρίαρχη νοο-τροπία, άλλα καί οί κοινωνικές έπιστήμες προσ­
παθούν νά τό καλύψουν μέ μιά πληθωριστική δεοντολογία στο 
ονομα τών άπαιτήσεων τού ορθολογισμού. Ή άνάγκη έπεν- 
δύσεων γίνεται καθήκον καί χρέος, τό ίδιο καί ή αύξηση τής 
παραγωγικότητας, ή μείωση τής κατανάλωσης είσαγόμενων 
ειδών, ό έλεγχος τού τραπεζικού συστήματος, ή ορθή διαχεί­
ριση τού δημόσιου χρήματος, κλπ. Όπως γίνεται καθήκον καί 
χρέος καί ό σεβασμός τών δημοκρατικών θεσμών, ή άνεξαρτη- 
σία τής δικαιοσύνης καί τού συνδικαλισμού, ή μή-κατάχρηση 
τής έλευθερίας τού τύπου, ό έκδημοκρατισμός λειτουργίας τών 
πολιτικών κομμάτων, ό σεβασμός τής άκαδημαικής έλευθερί­
ας, κλπ., κλπ. Άλλά καί πάλι κανείς δέν φαίνεται νά διερωτά- 
ται, άν οί έξασφαλίσεις πού προσφέρει ή ορθολογική λειτουρ­
γία θεσμών καί δομών τού κοινωνικού βίου, συνιστοΰν έπαρκές 
κίνητρο άτομικής συμπεριφοράς καί μάλιστα δταν άπαιτεΐται 
κάποια έθελούσια παραίτηση άπό έγωκεντρικές ικανοποιήσεις.

Γράφει χαρακτηριστικά ό Eric Weil: « 'Η  κοινωνία άπωθεϊ 
τό άτομο στον έαυτό του: τού ύπόσχεται ένα μέλλον όλότελα 
ορθολογικό, άλλά μόνο τό ύπόσχεται· δέν είναι παρά ένα μέλ­
λον καί ή κοινωνία περιμένει άπό τό άτομο νά βολευτεί στο 
μεταξύ δπως μπορεί, δηλαδή σύμφωνα μέ τις άξίες πού άκόμα 
ξέρει. ’Αναπόφευκτα τότε οί άξίες αυτές σπρώχνουν τό άτομο 
νά θέσει τό έρώτημα: προς τί; καί στο έρώτημα αύτό ή κοινω­
νία δέν ξέρει, ούτε κάν έπιτρέπει κάποια άπάντηση»7.

'Η  έρμηνευτική έδώ έμμονή μας σέ αύτό τό: προς τ ί — στις

7. Philosophic politique, Paris (Vrin) 1956, σελ. 95, έλλην. μετφρ. άπό τό βιβλίο 
τών F. C ha te le t —  Ε. P is ie r-K ouchne r, Οί πολιτικές άντιλήψεις τον 20ου αίώνα, σελ. 
523.



'Ερμηνευτική έμβέλεια 239

κοινωνικές νοηματοδοτήσεις της οικονομικής ειδικά συμπερι­
φοράς, στήν οντολογία καί γνωσιολογία πού αύτές έμπεδώ- 
νουν— μεταβάλλει καί τούς δρους κοινωνικής δεοντολογίας.

Συγκεκριμένα, ή προτεραιότητα τών νοηματοδοτήσεων τής 
συμπεριφοράς άναιρεΐ τον χαρακτήρα αυτονομίας τής ηθικής 
καί τών κοινωνικών «άξιών». Ά ν  ή οικονομική πρακτική τής 
κάθε μέρας άντανακλά καταρχήν τό νόημα πού άποδίδει ένα 
κοινωνικό σύνολο, συνειδητά ή άνεπίγνωστα, στήν άνθρώπινη 
ύπαρξη καί στήν άνθρώπινη πράξη, στήν άντι-κείμενη πραγμα­
τικότητα τής ύλης καί τού κόσμου, στον χρόνο καί στήν ’ Ιστο­
ρία, αν δεχθούμε τή δυναμική προτεραιότητα αυτής τής νοη- 
ματοδότησης, τότε οί κανόνες ήθικής δεοντολογίας καί άξιο- 
λογίας έχουν σχετική, δευτερεύουσα ή καί έπουσιώδη σημασία 
καί άποτελεσματικότητα.

"Αν όποιαδήποτε κλίμακα «άξιών» καί όποιαδήποτε ηθική 
δεοντολογία είναι μόνο συνάρτηση καί επιφαινόμενο τής άφε- 
τηριακής νοηματοδότησης τοΰ πραγματικού καί ύπαρκτοΰ, τότε 
άποδείχνονται καθαρή ουτοπία όλες οί ηθικές έκκλήσεις, σταυ­
ροφορίες, άναμορφωτικές προσπάθειες, προγράμματα διαπαι­
δαγώγησης πού άγνοοΰν τήν προτεραιότητα τοΰ νοήματος τής 
καθημερινής ύπαρξης καί πράξης. Ά ν  οί άξίες καί ή ήθική 
ένός κοινωνικού συνόλου, σέ δποια έποχή ή περιοχή τού κόσμου, 
έμφανίζουν μιά κατάφωρη άνεπάρκεια καί άναποτελεσματικό- 
τητα ή προφανή κρίση άξιοπιστίας — άν άδυνατοΰν νά έξασφα- 
λίσουν τή στοιχειώδη λειτουργικότητα τοΰ κοινωνικοΰ σώμα­
τος, τήν προστασία του άπό τήν αυθαιρεσία καί τήν έγωκεν- 
τρική μονομέρεια ή τή βία— τότε εϊναι μάταιο νά έπιδιώκου- 
με ηθικές «βελτιώσεις» τών χαρακτήρων ή συνειδησιακές «άφυ- 
πνίσεις» στο χρέος τού σεβασμού τών άξιών. Τότε, μόνο ή 
έμφάνιση καινούργιων άναγκών καί προτεραιοτήτων τού βίου 
μπορεί νά οδηγήσει καί στήν άναζήτηση καινούργιων νοηματο-



240 Συμπερασματική πρόταση

δοτήσεων του πραγματικού καί ύπαρκτοΰ, επομένως καί σέ 
άναθεωρήσεις τής ήθικής καί τής άξιολογίας.

'Η  προτεραιότητα τών κοινωνικών νοηματοδοτήσεων τής 
οικονομικής ειδικά συμπεριφοράς άμφισβητεΐται — μέ έμπρά- 
γματη άποδεικτικότητα— μόνο ή κυρίως μέ τήν επίκληση του 
όρθολογισμοΰ — τήν αυτοδύναμη πειθώ τών ορθολογικών θε- 
μελιώσεων τόσο τής άξιολογίας δσο καί τής ήθικής. Ό γενι­
κός «χρυσούς κανών» τής ήθικής συμπεριφοράς πού διατύπωσε 
ό Kant, είναι σίγουρα ή κορυφαία έκφραση μιάς προστακτικής 
πού άντλεϊ τον κατηγορικό (άπόλυτα άναγκαΐο καί έπομένως 
ύποχρεωτικό) χαρακτήρα της δχι άπό κάποια κοσμοθεωριακή 
ερμηνεία καί όντολογική θεμελίωση, άλλά μόνο άπό τή λει­
τουργία καί άπαίτηση τής πρακτικής-χρηστικής λογικής. Καί 
πρέπει νά όμολογηθεϊ δτι κοινωνίες μέ παράδοση αιώνων έθι- 
σμου στήν ορθολογική νοο-τροπία έμφανίζουν συνήθως έπαρκή 
συμπτώματα καθολικής καί αύτονόητης υποταγής στις έπιτα- 
γές ορθολογικών ήθικών κανόνων καί άξιολογήσεων.

Άλλά, παρά τήν καταρχήν έντύπωση ή τήν κρατούσα άντί- 
ληψη, είναι λάθος νά θεωρούμε τον ορθολογισμό άπλώς ένα 
χρηστικό έργαλεϊο, άσχετο μέ όποιαδήποτε κοσμοθεωριακή 
ερμηνεία καί όντολογική προοπτική. Γιατί ή έμμονή στήν προ­
τεραιότητα τής ορθολογικής πρακτικής καί χρηστικής σκοπιμό­
τητας είναι μιά στάση ζωής, πού άρνειται όποιαδήποτε μετα­
φυσική προτεραιότητα έρμηνείας καί νοηματοδότησης τού ύπαρ­
κτοΰ καί πραγματικού. Έπομένως, άφετηρία νοηματοδοτήσεων 
τής άνθρώπινης συμπεριφοράς γίνεται ή ίδια ή πρακτική ωφε­
λιμότητα καί χρηστική άποτελεσματικότητα. Οΐ σκοπιμότη­
τες τής άνθρώπινης ύπαρξης καί τής άνθρώπινης πράξης έξαν- 
τλούνται στά όρια τής βιολογικής έπιβίωσης· τά έρωτήματα 
γιά τήν αιτιώδη άρχή τού ύπαρκτού καί τήν τελεολογία του



'Ερμηνευτική έμβέλεια 241

άπωθουνται στον χώρο μιας θελημένης αδιαφορίας ή έγκατα- 
λείπονται στή σεμνή διακριτικότητα του άγνωστικισμού.

*Η άντληση νοηματοδοτήσεων τής άνθρώπινης συμπεριφο­
ράς άπό μόνη τήν ορθολογική άπαίτηση πρακτικής-χρηστικής 
σκοπιμότητας θεμελιώνει έκείνη τή στάση ζωής, πού έκφρά- 
ζεται θεωρητικά μέ τις άρχές τού ώφελιμισμοΰ, τής ήδονιστι- 
κής φιλοσοφίας καί τοΰ φυσικού Δικαίου. Καί αύτές οί άρχές 
είδαμε νά οικοδομούν, κατά κοινή ομολογία, τή θεωρία καί 
πρακτική τής σύγχρονης· Πολιτικής Οικονομίας. Ά ν λοιπόν 
αύτή ή θεωρία καί, πρακτική τής Πολιτικής Οικονομίας έμφα- 
νίζει σήμερα πραγματικά άδιέξοδα, ή λύση τών άδιεξόδων πρέ­
πει νά βρίσκεται σέ κάποια νοηματοδότηση τής συμπεριφοράς 
(καί συνακόλουθη δεοντολογία καί άξιολογία) οπωσδήποτε δια­
φορετική άπό αυτήν πού «παράγει» ό άγνωστικισμός καί ή 
άδιαφορία γιά τά υπαρκτικά έρωτήματα.

‘ Η συμπερασματική πρόταση πού προκύπτει άπό τις όσες 
άναλύσεις έδώ έπιχειρήσαμε, όριοθετεΐται θετικά ή άντιθετικά 
άπό τά πραγματικά δεδομένα πού μάς προσφέρει γιά σπουδή ή 
θεωρία καί πρακτική τής σύγχρονης Πολιτικής Οικονομίας.

Διαπιστώνουμε μιάν έπιστημολογική καταρχήν καθυστέρη­
ση τής Πολιτικής Οικονομίας: Μιάν έμμονή στή νευτώνεια 
άντίληψη τής πραγματικότητας — στήν έκδοχή της ώς συνό­
λου καί συσχετισμού οντοτήτων, οχι ένεργούμενων σχέσεων. 
Καί μιά καθήλωση στον ορθολογικό κώδικα έπαλήθευσης τής 
γνώσης, σέ εναν ορθολογικό μονισμό (Rationalitatsmonismus). 
Ή  άπροσδιοριστία καί ή σχετικότητα, ή δυναμική τής διαψευ- 
σιμότητας τών έπιστημονικών προτάσεων, ό μεθοδολογικός 
νομιναλισμός, άγνοοΰνται άπό τή σύγχρονη οικονομική έπιστη- 
μολογία.

' Η έπιστημολογική αύτή καθυστέρηση δέν εϊναι καθαρά έπι-



242 Συμπερασματική πρόταση

στημονικής φύσεως. Ειδικά στήν οικονομία προκύπτει άπό πα- 
γιωμένες έρμηνεϊες ή νοηματοδοτήσεις του ύπαρκτού καί πρα­
γματικού, πού άνάγονται σέ κοινές θρησκευτικές προδιαγραφές 
τόσο τής θεϊστικής δσο καί τής άθειστικής οντολογίας του 
δυτικού πολιτιστικού προτύπου.

' Η έπιστημολογική καθυστέρηση δέν άναιρεΐ τις εντυπωσι­
ακές άνέσεις τού βίου πού προσφέρει ή σύγχρονη (άναπτυξια- 
κή) λειτουργία τής οικονομίας σέ σημαντική μερίδα του πλη­
θυσμού τής γής. Όσο ή άναπτυξιακή-καταναλωτική ευζωία 
έξασφαλίζεται ή έπιδιώκεται — πληρέστερα ή έλλειπέστερα— 
ώς κοινός τρόπος τού βίου (παρά τή σύμφυτη άστάθεια καί τις 
άναπόφευκτες ύφέσεις), οί όντολογικές προϋποθέσεις τού δυ­
τικού πολιτιστικού προτύπου θά διαθέτουν μιάν άκαταμάχητη 
δυναμική κοινωνικής έπιβολής τους. Πρέπει νά άλλάξουν οί 
άνάγκες καί προτεραιότητες τού βίου γιά νά έμφανισθοΰν έκεϊ- 
νες οί νοηματοδοτήσεις τής συμπεριφοράς πού θά άλλαζαν ρι­
ζικά καί τή λειτουργία τής οικονομίας καί ένδεχομένως θά 
οδηγούσαν στή λύση τών σημερινών άδιεξόδων.

“Οσο ή Πολιτική Οικονομία θά άπηχεΐ τις άνθρωπολογικές 
άντιλήψεις, άλλά καί τις έρμηνεϊες ή νοηματοδοτήσεις τού ύπαρ- 
κτού καί πραγματικού πού άνάγονται στις θρησκευτικές προ­
διαγραφές τής δυτικής οντολογίας καί γνωσιολογίας, θά εϊναι 
δίχως νόημα (κυριολεκτικά ά-νόητο) νά θυσιαστεί ό άναπτυξι- 
ακός ωφελιμισμός καί ή άτομοκεντρική εύζωία γιά χάρη τής 
προστασίας τού περιβάλλοντος, ή τής ισόρροπης άνάπτυξης 
τών περιοχών τής γής, ή τής δημιουργικής συμμετοχής τών 
έργατών στον σχεδιασμό τής παραγωγής, ή τού έξανθρωπι- 
σμοΰ τών μεγαλουπόλεων, ή τού σεβασμού τής προσωπικής 
έλευθερίας στά πλαίσια τού κοινωνικού προγραμματισμού, κλπ., 
κλπ.

'Η  σύγχρονη Πολιτική Οικονομία είναι κάτι περισσότερο



'Ερμηνευτική έμβέλεια 243

άπό ένας τομέας ή πτυχή τοΰ κοινωνικού βίου. Είναι έμπρα­
κτη καί καθολική έμπέδωση άναγκών καί προτεραιοτήτων, συγ­
κεκριμένου νοήματος τής καθημερινής συμπεριφοράς: δηλαδή 
καθολικός τρόπος βίου ή πολιτισμός. Γ ι ’ αύτό καί ή ριζική 
άλλαγή στή λειτουργία τής οικονομίας, πού θά όδηγοΰσε στή 
λύση τών σημερινών άδιεξόδων, προϋποθέτει μιά πολιτιστική 
κυριολεκτικά άλλαγή. Καί ή άλλαγή τοΰ πολιτισμοΰ δέν εκβιά­
ζεται — δέν οργανώνεται προγραμματικά. Κυοφορείται καί 
προκύπτει μέσα άπό τήν ώρίμανση διαφορετικών άναγκών καί 
προτεραιοτήτων τοΰ βίου.

Ά ν  ή θεμελιακή άφετηρία τοΰ σύγχρονου (παγκόσμιου πιά) 
πολιτισμοΰ καί συνακόλουθα τής Πολιτικής Οικονομίας είναι 
θρησκευτική, άν πραγματικά εντοπίζεται στή «θρησκειοποίη- 
ση» τοΰ χριστιανισμοΰ στή Δύση — στις αύγουστίνειες καί 
θωμιστικές προδιαγραφές τόσο τής θεϊστικής όσο καί τής άθεϊ- 
στικής οντολογίας τοΰ δυτικοΰ προτύπου— τότε καί ή ριζική 
άλλαγή τών σημερινών ορών τοΰ βίου μπορεί νά άναμένεται 
μόνο άπό μιά θεολογική καί πάλι άφετηρία.

Ή  συμπερασματική πρόταση αύτοΰ έδώ τοΰ βιβλίου θά 
μποροΰσε νά έχει καί τή μορφή μιας διαπίστωσης: Ό τι οί 
άφετηριακές νοηματοδοτήσεις πού μοιάζουν νά θεμελιώνουν 
τά άδιέξοδα τής σύγχρονης Πολιτικής Οικονομίας, έμφανίζουν 
μιάν έκπληκτική άντιστοιχία μέ τις νοηματικές καινοτομίες 
πού διαφοροποίησαν τή δυτική χριστιανοσύνη καί οδήγησαν 
στή «θρησκειοποίησή» της. Αντίθετα, ή πρωτοχριστιανική 
καί μεταγενέστερη έλληνική έκφραση τής έκκλησιαστικής έμπει- 
ρίας —ή οντολογία καί γνωσιολογία πού προκύπτουν άπό αύτή 
τήν έμπειρία καί οί κοινωνικές νοηματοδοτήσεις πού τις έμπε- 
δώνουν— έχουν μιάν έπίσης έκπληκτική άντιστοιχία μέ τις 
διαφαινόμενες άρχές καί προϋποθέσεις τών σημερινών άναζητή- 
σεων έξόδου άπό τά άδιέξοδα τής Πολιτικής Οικονομίας.



244 Συμπερασματική πρόταση

Άλλά ή δεύτερη αυτή άντιστοιχία, πού συνιστά καί τήν 
κυρίως έδώ συμπερασματική πρότασή μας, έστω κι άν έχει 
έμμεσα ύποτυπωθεϊ στις άναλύσεις τών προηγούμενων σελί­
δων, πρέπει τώρα συντομογραφικά, άλλά καί συστηματικά νά 
καταγραφεϊ.

γ. Συστηματική άντιστοιχία

Α. ’Αναζητάμε άρχές και προϋποθέσεις λειτουργίας τής οικονο­
μίας πού νά έμπεδώνουν στήν καθημερινή συμπεριφορά τήν 
άπόλυτη προτεραιότητα τής προσωπικής έλευθερίας — τή νοη- 
ματοδότηση τής ύπαρξης ώς γεγονοτος έλευθερίας.

'Η  πρωτοχριστιανική καί ή μεταγενέστερη έλληνική («βυζαν­
τινή» λέμε σήμερα) έκφραση τής έκκλησιαστικής έμπειρίας 
σημαίνει («ορίζει») τό υπαρκτικό γεγονός μέ τρεις καταρχήν 
ορούς: πρόσωπο ή ύπόσταση - οόσία ή φύση - ένέργειες.

Μέ τή λέξη ύπόσταση ορίζουμε καταρχήν τον πραγματικό 
χαρακτήρα τής κάθε συγκεκριμένης ύπαρξης, τήν ύπαρκτική 
μοναδικότητα («έτερότητα») του έπιμέρους ύπαρκτοϋ.

Μέ τή λέξη ούσία ή φύση ορίζουμε τον κοινό λόγο-τρόπο 
τής μετοχής στήν ύπαρξη όμοειδών ύποστάσεων. Ή ούσία 
«δέντρο», λ.χ., ορίζει όλα έκεΐνα τά κοινά ιδιώματα πού ξεχω­
ρίζουν τά δέντρα άπό τά άλλα φυτά — ορίζει τον τρόπο ύπάρ- 
ξεως πού διαφοροποιεί τά δέντρα άπό τά άλλα φυτά.

Μέ τή λέξη ένέργειες ορίζουμε τή δραστική κίνηση του 
ύπαρκτου — «τό ζωτικόν, τό αισθητικόν, τό θρεπτικόν, τό αυ­
ξητικόν, τό γεννητικόν, ή καί τό παντελώς άζωον μή άμοιρουν



Συστηματική άντιστοιχία 245

δέ φυσικών τινων ένεργειών»— δπως καί τήν πολύμορφη έκ- 
στατική ικανότητα κάθε προσωπικής ύπαρξης, ικανότητα άνα- 
φορας καί σχέσης — «οΐον ή λογική του νοΰ κίνησις, καί τό 
φανταστικόν καί τό μνημονευτικόν τό τε θυμικόν καί έπιθυμη- 
τικόν καί θελητικόν ήγουν ορεκτικόν καί τά τοιαΰτα»8.

Τέλος, ορίζουμε ώς πρόσωπο έκείνη τήν ύπόσταση πού οχι 
μόνο ένεργεΐται ύπαρκτικά (δέν συγκροτείται άπλώς ώς σύνο­
λο ένεργημάτων), άλλα καί ένεργεϊ τήν ύπαρξή της μέ αύτεπί- 
γνωση καί έλευθερία αύτοπροσδιορισμοΰ, μέ λόγο (σχέσης- 
κοινωνίας) καί δημιουργική ετερότητα.

' Η έκκλησιαστική έμπειρία προτείνει ώς αιτιώδη άρχή του ύπαρ- 
κτου μιά προσωπική ύπαρξη: τό πρόσωπο τοΰ Θεού - Πατρός.

Μόνη της ή λέξη «Θεός» άνακαλεϊ περισσότερο έναν ορι­
σμό ούσίας — κατανοεΐται μέ άναφορά σέ γενικά καί άπόλυτα 
«φυσικά» ιδιώματα (παντοδυναμίας, παντογνωσίας, πανταχου 
παρουσίας κλπ.), πού τά συνάγουμε μέ νοητικό συμπερασμό: 
μέ τήν άναγωγή στο άπόλυτο ιδιωμάτων τών αισθητών οντο­
τήτων.

’Αντίθετα, ή λέξη «Πατήρ», άνθρωποπαθής οπωσδήποτε 
(δπως καί κάθε άνθρώπινο έννόημα), μπορεί ωστόσο νά δηλώ­
σει ύποστατικά (καί οχι φυσικά) ιδιώματα: τό γεννητικό καί 
τό άναίτιο. Μέ τή λέξη «Πατήρ» ή έκκλησιαστική έμπειρία 
δηλώνει μιά προσωπική ύπαρξη πού ελεύθερα άπό κάθε φυσι­
κή άναγκαιότητα «ύποστασιάζει» (κάνει ύπόσταση-πραγματι­
κότητα) τό ίδιο της τό είναι (τήν πατρότητα) «γεννώντας» 
— «άχρόνως καί άγαπητικώς»— τον ΐίό -Λ όγο  του καί «έκπο-

8. Ιω αννοτ Δαμασκηνο ί-, Διαλεκτικά, Έκδοση Bonifatius K o tte r , Berlin (W. de 
Gruyter) 1969, σελ. 25.



246 Συμπερασματική πρόταση

ρεύοντας» τό Πνεύμα τό “Αγιο-δημιουργική ’Αρχή τής έλευ­
θερίας του.

Αύτό σημαίνει οτι ή έκκλησιαστική έμπειρία προτείνει ώς 
αιτιώδη άρχή τού ύπαρκτοΰ μιά προσωπική έλευθερία άνυπό- 
τακτη σέ κάθε άναγκαιότητα καί προκαθορισμό ούσίας ή «ρύ­
σεως. Τό πρόσωπο τού Θεού - Πατρός, ώς αιτιώδης άρχή του 
ύπαρκτοΰ, προηγείται άπό όποιαδήποτε θεία ούσία, άπό κάθε 
λόγο-τρόπο μετοχής στο είναι, γιατί αύτό καθορίζει τον λόγο- 
τρόπο τής ύπαρξής του «γεννώντας» έλεύθερα («άγαπητικώς») 
τον Τίό καί «έκπορεύοντας» τό Πνεύμα. Ή προσωπική έλευ­
θερία τοΰ Πατρός συνιστά τον τρόπο ύπάρξεώς του, ύποστα- 
σιάζει τό είναι του σέ ύπαρκτικό γεγονός τριαδικής άγαπητι- 
κής κοινωνίας.

"Αν αιτία τοΰ υπαρκτικού γεγονότος ήταν μιά δεδομένη «θεία 
ούσία», τότε ό («θεϊκός») λόγος-τρόπος ύπάρξεώς αύτής τής 
ούσίας θά είχε προτεραιότητα καθοριστική τής ύποστατικής 
ύπαρξης τοΰ Θεοΰ — άρα ό λόγος-τρόπος θά προηγείτο ώς 
άναγκαιότητα, ό Θεός θά ήταν ύποχρεωμένος άπό τή φύση του 
νά είναι αύτό πού είναι, καί τότε ή άρχή τοΰ είναι θά ταυτιζό­
ταν ύποχρεωτικά μέ μιάν άναγκαιότητα προγενέστερη κάθε 
ύπαρκτικοΰ γεγονότος.

’Αλλά ή έκδοχή τοΰ Θεοΰ ώς θείας φύσης ή ούσίας πού 
προηγείται τής ύπαρξης γιατί συνιστά τό είναι-καθεαυτό, τό 
είναι ώς αύτοαιτία (causa sui, οπως ήθελαν οί Σχολαστικοί), 
άποδείχνει έπιπλέον τήν έννοια τοΰ Θεοΰ άντιφατική καί παρά­
λογη — άφοΰ ό Θεός ύποτάσσεται σέ προκαθορισμούς ύπέρτε- 
ρους τής ύπαρξής του. Τότε οχι μόνο ό Θεός θά ήταν τό άπό- 
λυτο τής άναγκαιότητας, άλλά καί ό άνθρωπος άπόλυτα ύπο- 
ταγμένος στήν καταδίκη νά υπάρχει μέ τρόπο πού έκβάλλει 
ύποχρεωτικά ή στο μηδέν τής ύπαρξης ή στον έφιάλτη μιας 
άναγκαίας άθανασίας.



Συστηματική άντιστοιχία 247

Καί ή άντιφατικότητα τών έννοιολογικών καθορισμών γ ί­
νεται άκόμα πιο κραυγαλέα, άν δεχθούμε (μέ άφελή ύπεραπλού- 
στευση) ώς αιτιώδη άρχή τοΰ ύπαρκτοΰ μιάν «ύπέρτατη δύνα­
μη», κάποιο άπρόσωπο «άνώτατο ον», ή καί μιά λογική «τυχαιό- 
τητα». Γιατί δλες αύτές οί εννοιες ύπακούουν στή λογική άναγκαι- 
ότητα ύπάρξεως αιτίας τοΰ ύπαρκτοΰ, άρα καθορίζονται ύπαρ- 
κτικά άπό μιάν άναγκαιότητα προγενέστερη καί ύπέρτερη τοΰ 
αιτιώδους χαρακτήρα τους — καί γ ι ’ αύτό είναι άντιφατικές 
καί παράλογες.

Τό δίλημμα πού θέτει ή πρόταση τής έκκλησιαστικής έμπει- 
ρίας είναι άδυσώπητο καί άνυπέρβλητο: "Η ή αιτιώδης άρχή 
τοΰ ύπαρκτοΰ είναι μιά προσωπική ύπαρκτική έλευθερία, άνυ- 
πότακτη σέ κάθε προκαθορισμό ούσίας ή φύσης, ή ταυτίζεται 
ή ίδια ή ύπαρξη μέ τήν άλογία, τό άδιέξοδο τοΰ παραλόγου.

Οί κοινωνικές νοηματοδοτήσεις πού διαφαίνονται πίσω άπό 
τήν άφετηριακή όντολογική πρόταση τής έκκλησιαστικής έμπει- 
ρίας, δύσκολα τιθασεύονται σέ προγραμματικές διατυπώσεις 
δίχως νά άναιρεθεϊ ή δυναμική πού κομίζουν. ’Αρνητικά μόνο 
θά μπορούσαμε νά ποΰμε, ότι άπηχοΰν μιάν έκδοχή τής προ­
σωπικής ύπαρξης καί ζωής άσυμβίβαστη μέ κάθε «ούσιαστι- 
κή» - «φυσική», δηλαδή έξομοιωτική συμπερίληψη τών ανθρώ­
πων σέ συλλογικά σχήματα καί ορθολογικές ταξινομήσεις. ’Απο­
κλείουν τήν έπίσης έξομοιωτική έλαχιστοποίηση τής προσω­
πικής έτερότητας καί έλευθερίας στήν προοπτική κατοχύρω­
σης ίσων καί ομοιων φυσικών δικαιωμάτων καί ορθολογικών 
ύποχρεώσεων — τήν άλλοτρίωση τών προσώπων σέ ούδέτερα 
άτομα.



248 Συμπερασματική πρόταση

Β. ’Αναζητάμε άρχές και προϋποθέσεις λειτουργίας τής οικονο­
μίας πού νά έμπεδώνουν στήν καθημερινή συμπεριφορά τήν 
απεριόριστη δυναμική τών προσωπικών σχέσεων κοινωνίας
— τή νοηματοδότηση τής σχέσης ώς γεγονότος έλευθερίας 
και τής έλευθερίας ώς κατορθώματος άγαπητικής-έρωτικής 
αόθυπέρβασης.

' Η εκκλησιαστική έμπειρία συνδέει τήν όντως ύπαρξη κα'ι ζωή 
μέ τήν έλευθερία τοΰ προσώπου άπό κάθε φυσική άναγκαιότη­
τα φθοράς καί θανάτου, συνδέει τήν έλευθερία μέ τήν άπεριό- 
ριστη δυναμική τής ύπαρξης ώς σχέσεως κοινωνίας, καί τή 
δυναμική τής σχέσης μέ τό ύπαρκτικό κατόρθωμα τής άγάπης.

"Αν αιτιώδης άρχή τοΰ ύπαρκτοΰ είναι ή άπροκαθόριστη 
έλευθερία τής προσωπικής ύπαρξης τοΰ Πατρός, τότε είναι ή 
δυναμική τών σχέσεων κοινωνίας πού ύποστασιάζει τό είναι 
καί οχι οί προδιαγραφές τής φυσικής δυνατότητας. Τότε ύπάρ- 
χουμε (στήν πληρότητα τών σημασιών τοΰ ορού) στο ποσοστό 
πού κοινωνοΰμε «άγαπητικώς» τήν ύπαρξη καί οχι έπειδή μάς 
έξασφαλίζει τήν ύπαρξη ή δεδομένη μας φύση.

"Αν μόνον «άγαπητικώς» συνιστά ό Πατήρ τον τρόπο τοΰ 
ύπαρκτικοΰ γεγονότος — τον συνιστά ώς ύπαρκτική «άλληλο- 
περιχώρηση» τριών προσωπικών ύποστάσεων— τότε ή άγάπη 
είναι ή άφετηριακή καί τελική δυνατότητα τής ύπαρξης, είναι 
ή όντως ύπαρξη καί ζωή.

Σέ αυτήν άκριβώς τήν προοπτική ή έκκλησιαστική έμπει­
ρία βεβαιώνει τήν άγάπη οχι ώς τρόπο συμπεριφοράς, άλλά ώς 
τρόπο ύπάρξεώς. « 'Ο  Θεός άγάπη εστί» (1. Ίω. 4, 16) σημαί­
νει ύπαρκτικό ορισμό, οχι άπόδοση ήθικοΰ ιδιώματος. Ά ν  τό 
είναι τοΰ Θεοΰ, ό τρόπος ύπάρξεώς του, είναι γεγονός άγαπη- 
τικής κοινωνίας τριών προσώπων, τότε ή ύπαρξη ταυτίζεται 
μέ τήν έλευθερία τών σχέσεων άγάπης — δέν άντλεΐται άπό



Συστηματική άντιστοιχία 249

φυσικές προδιαγραφές περατότητας ή άπειρίας, χρονικότητας 
ή αιωνιότητας, φθοράς ή άφθαρσίας, θανάτου ή άθανασίας. Δέν 
είναι ή φύση τοΰ Θεοΰ πού τον καθιστά άπειρο, άχρονο, άφθο­
ρο καί αιώνιο, άλλα είναι ό τρόπος ύπάρξεώς του: ή τρι 
άλληλοπεριχώρηση προσώπων πού υπάρχουν έπειδή άγαποΰν 
καί άγαπώνται.

Καί είναι μόνο ή προσωπική ύπαρξη πού μπορεί νά ύπάρ- 
χει ώς άγάπη, γιατί μόνον αύτή ύποστασιάζει τήν έλευθερία 
τής εκ-στασης άπό κάθε φυσικό προκαθορισμό — μόνον αύτή 
μπορεί νά έξ-ίσταται, νά ισταται-έκτός-έαυτής, δηλαδή νά ύπερ- 
βαίνει κάθε άπαίτηση άτομικής αύθυπαρξίας, νά ύπάρχει μόνο 
ώς αύθυπέρβαση καί αύτοπροσφορά.

Αύτή ή έκ-στατική δυνατότητα τής προσωπικής ύπαρξης 
κάνει έμπειρικά προσιτό τον Θεό μέσα στά δρια ένός γεγονό­
τος σχέσης μέ τον άνθρωπο — πέρα άπό κάθε φυσικό ορισμό 
καί άντικειμενοποιημένη έννοια. Γνωρίζουμε τον Θεό καλλι­
εργώντας μιά σχέση, οχι κατανοώντας ένα νόημα. Γ ι ’ αύτό καί 
ή έκκλησιαστική πρόταση έρμηνείας τοΰ ύπαρκτικοΰ γεγονότος 
είναι μόνο καί αύστηρά μιά έμπειρική πρόταση.

' Η άναφορά στο πρόσωπο τοΰ Πατρός, ώς σέ αιτιώδη άρχή 
τοΰ ύπαρκτοΰ, ή άναφορά στήν τριαδική άλληλοπεριχώρηση 
πού ύποστασιάζει τό είναι, ή ταύτιση τής ύπαρκτικής έλευθε- 
ρίας μέ τήν άγάπη, προϋποθέτουν τήν έμπειρία προσωπικής 
σχέσης μέ τον προσωπικό Θεό-Λόγο, δπως αύτός άποκαλύ- 
πτεται στή λογική ετερότητα τής κοσμικής σοφίας καί τοΰ 
κάλλους (άνάλογη μέ τή λογική έτερότητα — ετερότητα προ­
σωπικού λόγου— κάθε άνθρώπινης «ποιητικής» δημιουργίας) 
ή δπως άποκαλύπτεται ώς ένσαρκη ιστορική παρέμβαση, ώς 
Χριστός Ίησοΰς.

"Ομως άποκαλυπτόμενο τό πρόσωπο τοΰ Λόγου κάνει έμπει- 
ρικά προσιτή οχι μιά ύπαρκτική άτομικότητα, άλλά τήν εικόνα



250 Συμπερασματική πρόταση

καί φανέρωση τοΰ Πατρός — είναι ό Λόγος τοΰ Πατρός: παρα­
πέμπει ύπαρκτικά στον Πατέρα. Όπως καί τό πρόσωπο τοΰ 
Πατρός, πού μαρτυρούμενο άπό τον Λόγο δέν δηλώνει ούτε κι 
αύτό μιά ύπαρκτική άτομικότητα, άλλά παραπέμπει ύπαρκτι­
κά στον Υιό καί στο Πνεΰμα — είναι ό γεννήτορας καί ή ζωο­
ποιός άρχή τών δύο άλλων ύποστάσεων. Καί τό Πνεΰμα γίνε­
ται προσιτό στήν έκκλησιαστική έμπειρία ένεργώντας μέσα 
στήν 'Ιστορία οχι τή δική του ύπαρκτική φανέρωση, άλλά τή 
φανέρωση τοΰ ΐΐο ΰ  ώς Λόγου καί τοΰ Θεοΰ ώς Πατρός — ή 
δική του έκπόρευση άπό τον Πατέρα καθιστά τήν υιότητα σχέ­
ση ζωοποιό γιά κάθε ύπαρκτό (γιά κάθε προσωπική ύπαρξη 
πού θά δεχθεί τήν «υιοθεσία», δηλαδή τήν ιδια σχέση ζωής πού
>/ «·γ»«\ \ ' ΤΤ > \εχει ο I ιος με τον Ιΐατερα).

Αυτές οί σχετικές οπωσδήποτε διατυπώσεις θέλουν νά ση- 
μάνουν τον τρόπο μέ τον όποιο ή έκκλησιαστική έμπειρία πιστο­
ποιεί τήν άγάπη: 'Ως σχέση προσώπων πού τό καθένα παραι- 
τεϊται άπό κάθε ύπαρκτική αυτοτέλεια, γιά νά ύπάρξει μόνο 
ώς άναφορά καί αύτοπροσφορά στά άλλα. Καί γ ι ’ αύτό ό Θεός 
τής έκκλησιαστικής έμπειρίας άποκαλύπτει τήν έλευθερία τής 
άγάπης ώς τρόπο τής όντως ύπάρξεώς καί ζωής — δέν είναι 
ένα μεταφυσικό έννόημα πού καλύπτει άπλώς τό έρώτημα γιά 
τήν πρώτη αιτία. Μέ ένα ύποθετικό σχήμα τής οπωσδήποτε 
σχετικής άνθρώπινης λογικής, θά μπορούσαμε νά ποΰμε οτι: 
Δίχως τή γέννηση τοΰ Τίοΰ ό Θεός θά ήταν μιά άφηρημένη 
ύπερβατική μονάδα, νοητά μόνο (δηλαδή ύποθετικά) προσιτή. 
Καί δίχως τήν έκπόρευση τοΰ Πνεύματος θά ήταν ένα πρόσω­
πο κρυμμένο σέ μιάν αυστηρά ιδιωτική σχέση, σχέση άσχετη 
μέ οτιδήποτε δέν είναι Θεός, άλλά καί σχέση πού ορίζει άπλώς 
τήν αιτία, χωρίς νά συνιστά τον τρόπο τής ζωής.

Οί κοινωνικές νοηματοδοτήσεις πού διαφαίνονται πίσω άπό



Συστηματική άντιστοιχία 251

αύτές τις προτάσεις τής έκκλησιαστικής έμπειρίας, μόνον άρνη- 
τικά θά μπορούσαν καί πάλι νά έπισημανθοΰν, άν θέλουμε άνυ- 
πότακτη σέ προγραμματικούς σχεδιασμούς τή δυναμική πού 
κομίζουν.

Εϊναι νοηματοδοτήσεις πού άπηχοΰν στήν άνθρώπινη συμ­
περιφορά καταρχήν μιάν έκδοχή τής άγάπης άσύμπτωτη μέ 
ύποκειμενικούς άπλώς αισθηματισμούς ή μέ κοινωνικές σκο­
πιμότητες άλληλοεξυπηρέτησης τών άναγκών τοΰ βίου ή μέ 
όποιαδήποτε χρηστική ηθική «φιλαλληλίας» καί «άλτρουϊσμοΰ».

Άπηχοΰν οί νοηματοδοτήσεις αύτές καί μιάν έκδοχή τοΰ 
κοινωνικού γεγονότος άσυμβίβαστη μέ τήν άναγκαιότητα τής 
«φύσης». Τής «φύσης», δπως τήν δριζε λ.χ. ό Quesnay (συνο­
ψίζοντας τούς Διαφωτιστές), ώς ορμή γιά έγωκεντρική έξα- 
σφάλιση, πού δταν άφεθεΐ άνεμπόδιστη έξισορροπεϊ ένα μέσον 
δρο εύτυχίας δλων. "Η δπως δριζε τήν «κοινωνική φύση» ό 
Marx, ώς συνείδηση άγέλης (Herdenbewusstsein), ώς τή συνεί­
δηση πού παίρνει άπλώς τή θέση τοΰ ένστικτου ή ώς τό ένστι­
κτο πού γίνεται άπλώς συνειδητό.

Αύτές οι δυο έκδοχές τής «φύσης» — όμολογημένες ή άνο- 
μολόγητες άφετηρίες τής καπιταλιστικής καί κομμουνιστικής 
άντίληψης τοΰ κοινωνικού γεγονότος— περιβλημένες τήν άξί- 
ωση τής ορθολογικής έπιστήμης, θεμελίωσαν τή θεωρία καί 
πρακτική τής σύγχρονης Πολιτικής Οικονομίας. Νοηματοδό- 
τησαν μιάν άνθρώπινη συμπεριφορά πού έξαντλεϊ τό κοινωνικό 
γεγονός στή νομοτέλεια τής «φυσικής επιλογής», στή δυναμι­
κή τής έπικράτησης τών ίσχυροτέρων, ή στή διαλεκτική άλλη- 
λουχία τής άγελαίας άπαίτησης καί τής άγελαίας πειθάρχησης, 
τής βίαιης έξέγερσης καί τής πειθήνιας ύποταγής. Οί οπτικές 
παραστάσεις πού εικονογραφούν τήν άντίληψη τού σημερινοΰ 
άνθρώπου γιά τό κοινωνικό γεγονός (καθημερινές παραστάσεις 
άπό τήν τηλεοπτική πληροφόρηση), είναι ή εικόνα τοΰ πλή­



252 Συμπερασματική πρόταση

θους πού διαδηλώνει άπαιτήσεις μέ ύψωμένες γροθιές, ή ή εικό­
να του κοπαδιού πού μυρμηγκιάζει άβουλο στούς χώρους τής 
καταναλωτικής πλησμονής ή τής άγελαίας «ψυχαγωγίας».

Στήν προοπτική τών νοηματοδοτήσεων τής συμπεριφοράς 
πού διαφαίνονται πίσω άπό τήν έκκλησιαστική οντολογία, τό 
κοινωνικό γεγονός είναι δυνατότητα έλευθερίας άπό τή φυσική 
άναγκαιότητα πού διέπει τήν άγέλη. Ή έλευθερία άντανακλά 
οχι τήν έπιθετική άπαίτηση διεύρυνσης τών άτομικών έπιλο- 
γών, άλλά τήν άνάγκη προσωπικής κοινωνίας, τήν άκαταμάχη­
τη δυναμική τής άτομικής αύθυπέρβασης καί άγαπητικής αύτο- 
προσφοράς. Γιατί μόνο μέ τήν άγάπη γίνεται έμπρακτη ή έλευ­
θερία, μόνο ώς άγάπη μπορεί νά άντιπαλέψει τούς φυσικούς 
περιορισμούς τής άτομικής ύπαρξης — τούς περιορισμούς πού 
έπιβάλλει ή φυσική άνάγκη. Καί κίνητρο γ ι ’ αύτή τήν πάλη ή 
τή δυναμική τής έλευθερίας δέν μπορεί νά είναι άλλο άπό τήν 
καταρχήν έμπειρία τής ύπαρκτικής πληρότητας πού προσφέρει 
ή έρωτική αύθυπέρβαση σέ κάθε στιγμή τής συμπεριφοράς καί 
σέ κάθε πτυχή τής κοινωνικής σχέσης.

Δέν μιλάμε έδώ γιά κάποιο φαντασιώδες όραμα ιδεατής 
κοινωνίας, άλλά γιά τό πραγματικό κίνητρο συμπεριφοράς, 
πού προσφέρει ή πληρωματική εμπειρική γεύση τής ζωής, δταν 
προηγείται ή άνάγκη τής προσωπικής κοινωνίας καί οχι ή άνάγ­
κη τής άτομικής έγωκεντρικής έξασφάλισης. Μιλάμε γιά μιά 
έρωτική νοηματοδότηση τής ζωής, δπου ό έρωτας δέν έξαν- 
τλεΐται στήν άτομική σεξουαλική ικανοποίηση, άλλά συνιστά 
καθολικό τρόπο τού βίου, τρόπο άγαπητικής αύθυπέρβασης 
καί προσωπικής κοινωνίας. Στήν προοπτική αύτή ή ήθική αύτάρ- 
κεια τοΰ «άλτρουϊστή» ή τό «κοινωνικό συμβόλαιο» τού όρθο- 
λογιστή — συμβόλαιο μέ τό όποιο «οφείλουμε» νά δεσμευτού­
με στήν «υποχρέωση» σεβασμού τών «φυσικών» δικαιωμάτων 
τοΰ άλλου μοιάζουν άν οχι ρομαντική άφέλεια, πάντως κατα­



Συστηματική άντιστοιχία 253

δίκη σέ μιά ύπαρκτική μοναξιά, πού είναι έπιπλέον καί άλογη, 
άφοΰ έκβάλλει ύποχρεωτικά στον μηδενισμό τής άτομικότητας 
μέ τον θάνατο.

Μιλάμε τελικά γιά τήν κάθε σχέση (παραγωγική, κατανα­
λωτική, άνταλλακτική, πολιτική, συνεταιριστική, κοινοτική ή 
οποία άλλη) πού συνιστα πρόκληση προσωπικής κοινωνίας, 
πρόκληση γιά τήν πρόσβαση στήν πληρωματική γεύση τής 
ζωής, στήν έμπειρία τής ελευθερίας μέσα άπό τήν άγαπητική- 
έρωτική αύθυπέρβαση.

Γ . ’ Αναζητάμε άρχές καί προϋποθέσεις λειτουργίας τής οικονο­
μίας πού νά έμπεδώνουν στήν καθημερινή συμπεριφορά μιά 
«λογική» σχέση μέ τήν υλική πραγματικότητα, σχέση άποκα- 
λυπτική τοΰ λόγου τής προσωπικής έτερότητας τοΰ άνθρώπου 
και τής μοναδικότητας τοΰ λόγου τών πραγμάτων —  σχέση 
πού δέν βιάζει τήν ΰλη γιά χάρη τής χρηστικής σκοπιμότη­
τας, άλλά τή συμπεριλαμβάνει στο κοινωνικό γεγονός τής ζωής.

Δέν θά ήταν ύπερβολή νά ίσχυρισθοΰμε δτι ή έκκλησιαστική 
έμπειρία κομίζει τήν πρώτη μέσα στήν 'Ιστορία πρόταση όντο­
λογικής ερμηνείας τής ύλης.

' Η άρχαιοελληνική φιλοσοφία, δπως καί στο σύνολό της ή 
δυτικοευρωπαϊκή σκέψη (ώς τήν έμφάνιση τής κβαντικής θεω­
ρίας) άφήνουν τήν ύλη όντολογικά άνερμήνευτη, έκδέχονται 
τήν ύλη σάν αύτονόητα δεδομένη: Είναι τό ύπαρκτικά ούδέτε- 
ρο «ύποκείμενο» τοΰ είδους, τής ιδεατής μορφής ή εντελέχειας 
τών ύπαρκτών πραγματικότητα στήν ούσία της μηδενική κατά 
τον Αύγουστίνο καί τούς ιδεαλιστές (ενα penitus nihil)· ή μονα­
δικός καί ένεργητικός συντελεστής τής πραγματικότητας τών 
δντων, άνεξήγητα αύθύπαρκτος, κατά τούς ύλιστές.



254 Συμπερασματική πρόταση

Αιώνες ολόκληρους στή Δύση, ιδεαλιστές καί ύλιστές άνα- 
μετριώνται σέ μιά φανατισμένη διαμάχη (πού κάποτε στοιχί­
ζει καί ποταμούς αιμάτων), ένώ ή παράλληλη αύτάρεσκη έμπι- 
στοσύνη τους στήν έπιστήμη δέν ένοχλεϊται άπό τό γεγονός 
οτι καί οί δυο μερίδες άφήνουν τό άντικείμενο τής διαμάχης 
τους πραγματικά άνερμήνευτο.

Ειδικότερα στον χώρο τής δυτικής θρησκευτικότητας, ή 
πραγματικότητα τής ύλης ήταν καί είναι πάντοτε άνυπέρβλη- 
το σκάνδαλο γιά τή μεταφυσική νοησιαρχία, παγίδα πού ύπο- 
νομεύει τό σύνολο οικοδόμημα τής ορθολογικής «πίστης» (τον 
modus rationativus fidei): Ά ν άναφέρουμε στον Θεό τήν όντο­
λογική άρχή τής ύλης, είμαστε ύποχρεωμένοι νά άποδεχθουμε 
τον πανθεϊσμό· άν μεταθέσουμε τήν όντολογική άρχή τής ύλης 
στήν ίδια τήν ύλη, πρέπει νά δεχθούμε (μαζί μέ τον Πλάτωνα, 
άλλά καί μέ τούς ύλιστές) τήν άιδιότητα καί αύθυπαρξία τής 
ύλης. Τό άδιέξοδο δέν είναι άσχετο καί μέ τον φορμαλισμό 
τών έρωτημάτων, άφοΰ σέ καμιά περίπτωση δέν τίθεται πρό­
βλημα γιά τήν ίδια τή σύσταση τής ύλης, τήν ύποστατική της 
συγκρότηση καί τήν ποικιλότητα τών έμφανίσεών της.

"Ομως άφετηρία τού άδιεξόδου είναι ή πολωτική έμμονή 
τής δυτικοευρωπαϊκής οντολογίας (θεϊστικής καί άθεϊστικής) 
σέ μόνες τις κατηγορίες τής ούσίας καί τής υπόστασης γιά τον 
σημαντικό ορισμό τού ύπαρκτικοΰ γεγονότος. Καί κυρίως ή 
έμμονή στήν προτεραιότητα τής ούσίας, δηλαδή τής νοητής 
σύλληψης ή του λόγου πού προηγείται καί καθορίζει τό ύπαρ­
κτικό γεγονός τής κάθε ύπόστασης, άκόμα καί τής ύπόστασης 
τοΰ Θεοΰ. Ή προτεραιότητα τής ούσίας οδηγεί σέ μιάν άγεφύ- 
ρωτη πόλωση άνάμεσα στον Θεό καί στον κόσμο: Άπό τή 
μιά ή ούσία τοΰ Θεοΰ, πνευματική, άυλη καί άθάνατη· άπό τήν 
άλλη ή ούσία τής ύλης, αισθητή, περατή καί φθαρτή — κι 
δμως ή πρώτη πρέπει νά είναι αιτία τής δεύτερης, χωρίς νά



Συστηματική άντιστοιχία 255

ύπάρχει νοητικό σχήμα ή έμπειρικό δεδομένο πού νά μπορεί νά 
ερμηνεύσει τήν αίτιολογική αύτή σύνδεση. Στο έρμηνευτικό 
αυτό κενό βασίστηκε και ή λογική του νεώτερου άθεϊσμοΰ, ή 
άρνηση νά άποδοθεΐ δίχως πειστική τεκμηρίωση ή προέλευση 
τής αισθητής ύλης στον ύπεραισθητό Θεό, ή νά έξαρτηθεΐ ή 
καλοστημένη καί λειτουργικά αύτοδύναμη «μηχανή» τοΰ κόσμου 
άπό κάποια θεία παρέμβαση.

Είδαμε οτι ή έλληνική έκφραση τής έκκλησιαστικής έμπει- 
ρίας εισάγει τήν κατηγορία τών ένεργειων στήν όντολογική 
έρμηνεία τοΰ ύπαρ'κτοΰ. Αύτή ή έμπειρική κατηγορία κάνει 
δυνατή μιάν αιτιολόγηση τής πρότασης γιά τήν προτεραιότητα 
τοΰ προσώπου σέ σχέση μέ τήν ούσία, άλλά καί γιά τή σύστα­
ση-συγκρότηση τής ύλης.

Μέ τον ορο ένέργειες έπισημαίνεται καταρχήν ή δυνατότη­
τα τής προσωπικής ύπαρξης νά έξ-ίσταται, νά ισταται-έκτος 
τοΰ κοινοΰ τρόπου ύπάρξεως πού δηλώνει τήν ούσία — νά 
ύπερβαίνει ώς ύπαρκτικό γεγονός τήν όμοείδεια τής ούσίας 
της, φανερώνοντας προς τά έξω μιάν άπόλυτη ύπαρκτική έτερό- 
τητα.

Στήν περίπτωση τής άνθρώπινης προσωπικής ύπαρξης π ι­
στοποιούμε τήν έκ-στατική φανέρωση τής ύπαρκτικής της έτε- 
ρότητας μέσω τοΰ συνόλου τών σωματικών καί ψυχικών ένερ- 
γειών (ή λειτουργιών) τοΰ ύποκειμένου. Ή φυσιογνωμική έκ­
φραση, ή σωματική ιδιομορφία (άπό τό DNA ώς τά δαχτυλικά 
άποτυπώματα), οί χειρονομίες, ή φωνή, ή σκέψη, ή κρίση, ή 
φαντασία, ή θέληση, ή δποια «ποιητική» ικανότητα, είναι μερι­
κές άπό αύτές τις ένέργειες πού γνωστοποιούν τήν προσωπική 
ετερότητα.

Οί ένέργειες είναι οπωσδήποτε φυσικές — καθολικές δυνα­
τότητες τής άνθρώπινης φύσης. Όλοι οί άνθρωποι έχουν σκέ­
ψη, κρίση, φαντασία, θέληση, κλπ. Άλλά ό έκ-στατικός χαρα­



256 Συμπερασματική πρόταση

κτήρας τής προσωπικής ύπαρξης εγκειται άκριβώς στή δυνατό­
τητά της νά παίρνει τροπική άπόσταση άπό τήν κοινή ύπαρ­
κτική δυνατότητα: νά σκέπτεται, νά κρίνει, νά φαντάζεται, νά 
θέλει, μέ τρόπο μοναδικό, άνόμοιο καί άνεπανάληπτο. Νά ένερ- 
γεϊ ή προσωπική ύπόσταση τήν ύπαρκτική της έτερότητα καί 
έκτος τής ούσίας της: νά μεταποιεί σέ προσωπικό λόγο τά 
χρώματα, τήν πέτρα, τούς ήχους, τή γραπτή γλώσσα, ή όποιο 
άλλο άντι-κείμενο ύλικό. Ό  πίνακας ένός ζωγράφου είναι κατά 
τήν ούσία του διάφορος τής άνθρώπινης ούσίας τοΰ ζωγράφου
— ενας μουσαμάς μέ χρώματα— καί ταυτόχρονα είναι ούσιω- 
μένος λόγος τής προσωπικής έτερότητας τοΰ ζωγράφου, φανέ­
ρωση τοΰ μοναδικού, άνόμοιου καί άνεπανάληπτου χαρακτήρα 
τής ύπόστασής του.

Στήν προοπτική αύτή καί ή αισθητή ύλη μπορεί νά είναι 
άποτέλεσμα τής προσωπικής ένέργειας τοΰ Θεοΰ, ένεργούμενο 
άποτέλεσμα κατά τήν ούσία διάφορο τοΰ Θεοΰ καί ταυτόχρονα 
ούσιωμένος λόγος τής προσωπικής έτερότητας τοΰ Θεοΰ, φανέ­
ρωση τοΰ Θεοΰ-Λόγου, τοΰ μοναδικού, άνόμοιου καί άνεπανά­
ληπτου χαρακτήρα τής ύπόστασής του. Ή έκκλησιαστική έμπει­
ρία βιώνει τό κάλλος τού κόσμου καί τήν έτερότητα τοΰ λόγου 
τών πραγμάτων, οχι ώς άπρόσωπο «αισθητικό» δεδομένο. Ά λ­
λά ώς λόγο μιας προσωπικής ποιητικής ένέργειας, φανέρωση 
μιας προσωπικής δημιουργικής παρουσίας. Βιώνει τό κάλλος 
καί τήν έτερότητα τών όντων ώς κλήση σέ προσωπική σχέση 
καί μέθεξη στήν προσωπική έτερότητα τοΰ Δημιουργού — 
όπως είναι κλήση σέ σχέση καί τό ποίημα τοΰ ποιητή, ή μου­
σική τοΰ συνθέτη, τό άγαλμα τοΰ γλύπτη — πρόκληση καί 
άφετηρία γνώσης ένός προσώπου.

Καί δέν πρόκειται γιά ψυχολογική ερμηνεία τής αισθητικής 
έντύπωσης, άλλά γιά όντολογική ερμηνεία τής ίδιας τής ύλης, 
τής σύστασης καί συγκρότησής της. Έ  έκκλησιαστική έμπει-



Συστηματική άντιστοιχία 257

ρία είδε τήν ύλη οχι ώς στατική καί συντελεσμένη πραγματικό­
τητα μέ ύποστατική αυτοτέλεια, άλλά τήν είδε ώς δυναμικά 
ένεργούμενο γεγονός, ώς λογική ένέργεια, συνδρομή ένεργού- 
μενων λόγων, πού ό συντονισμός καί οι σχέσεις τους μάς δίνουν 
ώς άποτέλεσμα τήν ποικιλομορφία τών ποιοτήτων τής ύλης. 
«Τά πάντα δ ι’ ών ή ύλη συνίσταται», λέει ένδεικτικά ό Γρηγό- 
ριος Νύσσης, «τό κοΰφον, τό βαρύ, τό ναστόν, τό άραιόν, τό 
μαλακόν, τό άντίτυπον, τό ύγρόν, τό ξηρόν, τό ψυχρόν, τό 
θερμόν, τό χρώμα, τό σχήμα, τήν περιγραφήν, τό διάστημα· ά 
πάντα μέν καθ ’ έαυτά έννοιαί εΐσιν ψιλαί ... ού γάρ τ ι τούτων 
έφ’ έαυτοΰ ύλη έστίν, άλλά συνδραμόντα προς άλληλα, ύλη 
γίνεται»9.

Αυτές οί «ψιλές έννοιες» ή λογικές ποιότητες άντιπροσω- 
πεύουν ό,τι θά λέγαμε στή σημερινή γλώσσα: μονάδες ή δια­
φοροποιημένες ποσότητες (quanta) καί μορφές ένέργειας — 
διαφοροποιημένα ηλεκτρικά φορτία καί ήλεκτρομαγνητικά πε­
δία, διαφοροποιημένες βαρυτικές, ήλεκτρομαγνητικές, πυρηνι­
κές ισχυρές καί πυρηνικές άσθενεϊς δυνάμεις. Ή άναφορά στή 
λογική σύσταση τής ύλης σημαίνει-έπισημαίνε; τή συγκρότη­
σή της οχι άπό άτομα τής ίδιας τής ύλης (όμοειδεΐς μονάδες 
πού προκύπτουν άπό μιά θεωρητική κατάτμηση τής ύλης μέχρι 
τήν ά-τομη — τήν μή έπιδεχόμενη περαιτέρω τομή— ελάχι­
στη μονάδα), άλλά σημαίνει τή συγκρότηση τής ύλης άπό ποιό­
τητες «συμπεριφοράς» πού μόνο ώς λόγοι (ή μαθηματικά σύμ­
βολα) μπορούν νά προσδιοριστούν — σημαίνει τήν ένεργειακή 
της συγκρότηση. Όταν μιλάμε γιά συνδρομή λογικών ποιοτή­
των, άναφερόμαστε σέ μιά σύνθεση δικών μας (σημαντικών) 
νοημάτων, πού άναφέρεται στον ένοποιητικό συντονισμό μονά­
δων ένέργειας, τρόπων-λόγων μιας ένεργούμενης δυναμικής.

9. Εις τήν έζαήμερον 7, P.G. 44, 69C.



258 Συμπερασματική πρόταση

Μιά τέτοια άντίληψη τής ύλης ώς συνδρομής λογικών ποιοτή­
των, ένεργούμενου λόγου μιας προσωπικής δημιουργικής πα­
ρέμβασης καί Παρουσίας — όπως τοΰ ποιητή στο ποίημα καί 
τοΰ ζωγράφου στήν εικόνα— δέν άποκλείει άπό τήν έμπειρική 
κατανόηση καί τό άφετηριακό γεγονός τής έκκλησιαστικής άνα- 
φορας: τήν «ένυλη» προσωπική παρέμβαση τοΰ Θεοΰ μέσα 
στήν 'Ιστορία — τήν «έν σαρκί» φανέρωση τοΰ Θεοΰ στο 
ιστορικό πρόσωπο τοΰ Χριστοΰ.

"Αν ή ύπαρκτική ετερότητα τουλάχιστον τοΰ άνθρώπινου 
προσώπου ένεργεϊται καί μέσω τής ύλης ώς ύπαρκτική έλευ- 
θερία άπό τή φύση του, τότε ή ύλικότητα μπορεί ένεργητικά 
νά φανερώσει καί τήν ύπαρκτική έλευθερία τής προσωπικής 
ύπόστασης τοΰ Θεοΰ άπό τή δική του φύση — νά ύπάρξει μέ 
τον τρόπο τής ύλης ή προσωπική, άλλά καί ούσιαστική (ώς 
προς τήν ούσία τής κτιστής ύλης) έτερότητα τοΰ άκτιστου 
Θεοΰ. Όταν ό τρόπος τής ύπαρξης τοΰ Θεοΰ δέν καθορίζεται 
άπό τήν ούσία ή φύση του, άλλά ταυτίζεται μέ τήν προσωπική 
του έλευθερία έναντι όποιουδήποτε προκαθορισμού ούσίας ή 
φύσεως (ταυτίζεται μέ τήν ύπαρκτική έκ-σταση άπό τή φύση), 
τότε δέν ύπάρχει ούτε λογική ούτε ύπαρκτική άντίφαση στο 
γεγονός οτι ό Θεός γίνεται άνθρωπος, οτι ή προσωπική έτερό- 
τητα τοΰ Θεοΰ μπορεί νά συνιστά ύπαρκτικό γεγονός ένεργού- 
μενο καί μέσω τής ύλης.

Καί άπό τή στιγμή πού ή ύλη «σαρκώνει» τον Θεό, τον 
τρόπο ύπάρξεώς του — τρόπο τής όντως ζωής—, αύτός ό τρό­
πος προσφέρεται ώς ύπαρκτική δυνατότητα καί στον ύλικό 
(προικισμένον μέ ύπαρκτική ετερότητα ώς προς τή φύση του) 
άνθρωπο. Σέ αύτή τή διαπίστωση συγκεφαλαιώνεται τό «εύαγ- 
γέλιο» τής Εκκλησίας, τό μήνυμα ή ή πρόταση πού αύτή 
κομίζει μέσα στήν 'Ιστορία. Είναι φανερό: δέν πρόκειται γιά 
θρησκευτική - ίδεαλιστική πρόταση, δέν μεταθέτει τήν έκδοχή



Συστηματική άντιστοιχία 259

του όντως ύπαρκτοΰ σέ ιδέες ή πνευματικές πραγματικότητες. 
’Αντίθετα, βλέπει τή «σωτηρία» τοΰ άνθρώπου —τήν πρόσ­
βασή του στήν όντως ζωή— νά ένεργεϊται μέσω τής ύλης, 
άφοΰ καί ό Θεός «δ ι’ ύλης τήν σωτηρίαν είργάσατο», όπως 
λέει ό ’ Ιωάννης Δαμασκηνός — γ ι ’ αύτό καί προσθέτει: «σέβων 
ού παύσομαι τή ύλη δ ι’ ής ή σωτηρία μου εί'ργασται»10.

’Από τις πρώτες στιγμές τοΰ ιστορικού της βίου ή ’ Εκ­
κλησία έκφράζεται καί έπιμένει σέ σχέσεις ύλικές, έντοπίζει 
τήν άσκηση τής έλευθερίας άπό τον θάνατο οχι σέ «πνευματι­
κά» γυμνάσματα, άλλά στή χρήση τής ύλης, στον τρόπο τής 
καθημερινής έμπρακτης σχέσης μέ τήν ύλική πραγματικότητα. 
Τό ίδιο τό γεγονός πού συγκροτεί τήν ’Εκκλησία είναι έ'να 
δείπνο, είναι βρώση καί πόση υλικής τροφής — άρτου καί 
οίνου. Καί αύτό τό δείπνο πλουτίζεται προοδευτικά μέσα στήν 
ιστορική του διαδρομή μέ στοιχεία πού έπιτρέπουν τήν πρόσ­
βαση τοΰ άνθρώπου μέ όλες του τις αισθήσεις στο συντελού- 
μενο γεγονός προσωπικής κοινωνίας τής ζωής: μέ ψαλμούς 
καί ύμνους, μέ ζωγραφικό διάκοσμο, μέ χρήση πολύτιμων με­
τάλλων στά χρησιμοποιούμενα σκεύη, μέ άρωματικά θυμιάμα­
τα, μέ δραματική (θεατρική) κίνηση — έτσι ώστε όλες οί 
αισθήσεις νά μετέχουν στο συντελούμενο γεγονός.

Τό έκκλησιαστικό γεγονός είναι ένας τρόπος βίου, τρόπος 
πραγματικών ύλικών σχέσεων — δέν περιορίζεται σέ κάποια 
ιδεολογική ομοιογένεια ή ομοιογένεια ήθικών παραδοχών. Μ ι­
λάμε οχι γιά «έποικοδόμημα» πάνω στήν πραγματικότητα τον 
βίου, άλλά γιά τήν πράξη τής καθημερινής βιοτής: τήν τροφή, 
τό ποτό, τό ένδυμα, τή στέγη, τήν παραγωγική έργασία, τις 
άνταλλακτικές σχέσεις. Τό έκκλησιαστικό γεγονός είναι ένας

10. Λόγος άπολογητικός, Έκδοση Bonif. K o tte r, Berlin (Walter de Gruyter) 1975. 
(: Die Schriften des Johannes von Damaskos l i t ) ,  σελ. 89.



260 Συμπερασματική πρόταση

καθολικός τρόπος βίου — είναι ό θνητός βίος πού μεταποιεί­
ται σέ ζωή ελεύθερη άπό τον θάνατο, γ ι ’ αύτό καί δέν άρκεΐ 
όποιαδήποτε «διακόσμηση» τής πράξης τοΰ βίου μέ άφηρημέ- 
νο διαλογισμό καί ήθικά συναισθήματα. Πρέπει νά μεταβλη- 
θοΰν οί πραγματικές ύλικές σχέσεις πού συνιστοΰν τον τρόπο 
τής άνθρώπινης ύπαρξης.

Μέ άλλα λόγια: Δέν είναι ή πνευματικότητα, σέ άντίθεση 
μέ τήν ύλικότητα, πού έξασφαλίζει τή «σωτηρία». Είναι ή 
έλευθερία άπό τούς προκαθορισμούς τής φύσης, ή άντληση ύπαρ­
ξης καί ζωής οχι άπό τή φύση, άλλά άπό τήν έλευθερία τής 
σχέσης. Ό  άνθρωπος μπορεί νά μετάσχει στήν όντως ζωή οχι 
έπειδή είναι πνεΰμα, άλλά έπειδή είναι πρόσωπο.

'Η  προσωπική σχέοη είναι ή μόνη ύπαρκτική δυνατότητα 
έλευθερίας άπό τή φύση, δυνατότητα τοΰ υπαρκτικού κατορ­
θώματος τής αύθυπέρβασης, δηλαδή τής άγάπης πού κοινωνεΐ 
τή ζωή. Πρέπει νά ύπερβεϊς τήν άτομοκεντρική άπαίτηση χρή­
σης καί έκμετάλλευσης άνθρώπων καί πραγμάτων, νά άναγνω- 
ρίσεις καί νά σεβαστείς στά ύλικά άντι-κείμενα τον λόγο μιας 
προσωπικής δημιουργικής ένέργειας, καί στις παρουσίες τών 
συνανθρώπων σου τήν προσωπική έτερότητα πού μόνο ή δική 
σου άγάπη τήν ένεργοποιεϊ καί τήν άποκαλύπτει. Όμως αύτή 
ή προσωπική κοινωνία δέν είναι κάτι άλλο άπό τήν καθημερινή 
πράξη τοΰ βίου, δέν είναι κάτι ξέχωρο άπό τις πραγματικές 
ύλικές σχέσεις πού συνιστοΰν τό γεγονός τής ύπαρξης. Αυτές 
τις πραγματικές ύλικές σχέσεις καλει ή Εκκλησία τον άνθρωπο 
νά τις έλευθερώσει άπό τήν ύποταγή στή φυσική-άτομοκεν­
τρική άπαίτηση αύθυπαρξίας, νά τις πραγματοποιήσει ώς σχέ­
σεις προσωπικής κοινωνίας τής ζωής —νά ύπάρξει μέσα άπό 
αυτές τις σχέσεις μόνο άγαπώντας καί αύτοπροσφερόμενος.

Σίγουρα, ή μεταποίηση τών ύλικών σχέσεων τοΰ βίου σέ 
προσωπικές σχέσεις κοινωνίας τής ζωής θά χρειαζόταν μιάν



Συστηματική άντιστοιχία 261

άλλη «σημαντική», περισσότερο ελευθερωμένη άπό έννοιολο- 
γικούς ορισμούς καί γ ι ’ αύτό δυσκολότερα έφικτή στά πλαίσια 
τής διαπραγμάτευσης πού έδώ έπιχειροΰμε. Θά ήταν, λ.χ., 
χρησιμότερο, άν μπορούσε κανείς νά άναλύσει τήν τεχνική τής 
έκκλησιαστικής ζωγραφικής, τή ριζική διαφορά της άπό τή 
θρησκευτική ζωγραφική — ποιόν τρόπο σχέσης μέ τήν ύλη καί 
τή μορφή άποκαλύπτουν οί κορυφαίες στιγμές τής βυζαντινής 
άγιογραφίας ή, άντίστοιχα, τοΰ βυζαντινού άρχιτεκτονήματος. 
Τρόπο πού δέν έπιδέχεται άπομίμηση καί άντιγραφή, γιατί 
είναι άκριβώς μιά προσωπική σχέση μέ τό ύλικό, σχέση τέ­
τοιας έλευθερίας, ώστε νά παραμένει άνυπότακτη σέ κανόνες 
καί προκαθορισμούς. «Είναι μιά μουσική, πού ή έλευθερία τοΰ 
τεχνίτη τήν τραγούδησε κάθε φορά μέ τρόπο ιδιαίτερο καί 
έπιτυχία τέτοια, ώστε νά άποκλείεται ή έπανάληψη»11.

Έπιμένοντας όμως στούς έννοιολογικούς έδώ ορισμούς μας, 
μπορούμε μόνο επιγραμματικά νά συμπεράνουμε, δτι ή εκκλη­
σιαστική πρόταση όντολογικής έρμηνείας τοΰ ύπαρκτοΰ προϋ­
ποθέτει τήν έμπειρική προτεραιότητα τών πραγματικών υλι­
κών σχέσεων, μέσω τών οποίων καί μόνον ένεργεϊται δυναμικά 
ή προσωπική έλευθερία καί έτερότητα. Όσο κι άν μοιάζει 
ύπερβολική, θά μπορούσε ώστόσο νά τολμηθεΐ ή διατύπωση, 
πώς δέν ύπάρχει έκκλησιαστική πρόταση γιά τή νοηματοδό- 
τηση τής ύπαρξης εξω άπό τον χώρο τής Πολιτικής Οικο­
νομίας — κάθε άπόσπαση άπό τις πραγματικές ύλικές σχέσεις 
μεταβάλλει τό «εύαγγέλιο» τής Εκκλησίας σέ φαντασιώδες 
ιδεολόγημα.

Ά ν  μιλάμε γιά «θρησκειοποίηση» καί ριζική άλλοτρίωση 
τού χριστιανισμού στή Δύση, είναι γιατί έκεϊ ή οντολογία στήν

11. Π.Α. Μ ΐΧΕΛΗ , Αισθητική θεώρηση τής βυζαντινής τέχνης, ’Αθήνα 1946, σελ.
45-46.



262 Συμπερασματική πρόταση

οποία θεμελιώθηκε ό έκκλησιαστικός βίος οδήγησε άκριβώς 
στήν άπόσπασή του άπό τις πραγματικές ύλικές σχέσεις πού 
συνιστουν τήν ύπαρξη καί τήν κοινωνική της δυναμική. Ή 
νοησιαρχία καί ό ήθικισμός ύποκαθιστοΰν στή Δύση τήν έμπει­
ρία τής ζωής καί τής ύπέρβασης του θανάτου, ένώ παράλληλα 
γεννάνε έπιφύλαξη, περιφρόνηση ή καί άπερίφραστο φόβο γιά 
τήν ύλη καί τις ύλικές σχέσεις. Φόβο πού έκφράζεται άποκα- 
λυπτικά σέ μιάν εύρύτατη κλίμακα συμπτωμάτων: Στο δείπνο 
τής Εύχαριστίας καταργεϊται ή μετοχή τών πιστών στο ψωμί 
καί στο κρασί τής καθημερινής τροφής τους, κοινωνοΰν μόνο 
ενα «άποπνευματωμένο» ύποκατάστατο ψωμιού — τή διάφανη 
άζυμη «οστια». Καταργούν οί Δυτικοί τό «βάφτισμα», τήν 
καταβύθιση μέσα στο νερό — τό άντικαθιστοΰν μέ ραντισμό. 
Δίνουν σέ κάθε λειτουργική πράξη άλληγορικό χαρακτήρα, πού 
θά πει: ύποκαθιστοΰν τήν έμπειρία τής σχέσης μέ τήν άτομική 
κατανόηση ένός νοήματος. Ή ιδια αύτή σκοπιμότητα τής νοη- 
σιαρχικής άλληγορίας διαστρέφει τήν έκκλησιαστική τέχνη τής 
Δύσης σέ τέχνη «θρησκευτική»: Τέχνη πού δέν άποκαλύπτει 
εναν τρόπο σχέσης μέ τήν πραγματικότητα, ούτε καλεΐ σέ 
προσωπική σχέση, άλλά άποβλέπει στή διδακτική ύπόμνηση ή 
στή διέγερση τού άτομικοΰ συναισθήματος. Καί τελικά ό προ­
τεσταντισμός — βγάζοντας ώς τήν άκρη τις συνέπειες αύτής 
τής «οντολογίας τού φόβου» (φόβου γιά τήν ύλη καί τις ύλικές 
σχέσεις)— καταργεί κάθε εικαστική έκφραση τής εκκλησια­
στικής έμπειρίας, κηρύττει τον άποκλειστικά άλληγορικό χαρα­
κτήρα τής Εύχαριστίας, περιορίζει στο έλάχιστο ή καί έξαλεί- 
φει τον «δραματικό» χαρακτήρα τής λατρείας γιά χάρη τής 
προτεραιότητας τού «κηρύγματος» — γιά χάρη τών έννοιολο- 
γικών άναλύσεων καί τών ήθικολογικών παραινέσεων.

Μέ δεδομένο αύτόν τον πανικόβλητο ιδεαλισμό τοΰ χρι­
στιανισμού τής Δύσης, εύκολα κατανοεί κανείς τήν άντίδραση



Συστηματική άντιστοιχία 263

της καταναλωτικής υστερίας, τήν άπολυτοποιημένη κατάφαση 
τής ύλης καί τήν άμετρη βουλιμία ύλικής άπόλαυσης, πού συνο­
δεύει τον νεώτερο αθεϊσμό ή τό φαινόμενο τής θρησκευτικής 
άδιαφορίας. Όπως κατανοεί καί τή μαρξιστική άντίδραση στο 
φαντασιώδες «έποικοδόμημα» πού ύψωσε ή δυτική θρησκευτι­
κότητα πάνω στήν πραγματική βάση τών ύλικών σχέσεων τοΰ 
βίου. Κατανοεί τελικά καί τον χαρακτήρα τής σύνολης Πολιτι­
κής Οικονομίας πού έπιμένει στή φαινομενολογία καί μόνο τής 
οικονομικής λειτουργίας καί συμπεριφοράς, άγνοώντας τή δυνα­
μική τών προσωπικών σχέσεων, τήν περιπέτεια τής έλευθερί- 
ας τοΰ προσώπου στή σχέση του μέ τήν ύλική πραγματικότη­
τα ή μέ τή συνδιαχείρισή της στα πλαίσια τοΰ κοινωνικού 
γεγονότος.

Δέν είναι πολλά τά περιθώρια γιά τή συναγωγή περισσότερο 
συγκεκριμένων νοηματοδοτήσεων τής κοινωνικής συμπεριφο­
ράς, όπως αύτές προκύπτουν άπό τήν έμμονή τής έκκλησια- 
στικής έμπειρίας στή «λογική»-ένεργειακή σύσταση τής ύλης, 
ή στις δυνατότητες τών ύλικών σχέσεων τοΰ βίου νά σαρκώ­
σουν τήν προσωπική έλευθερία καί ετερότητα. Έ  όντολογική 
πρόταση τής έκκλησιαστικής έμπειρίας λειτουργεί άπό μόνη 
της καί ώς περι-γραφή μιας στάσης ή τρόπου συμπεριφοράς — 
περισσότερο συγκεκριμένες διατυπώσεις θά κινδύνευαν νά έκπέ- 
σουν σέ κωδική ήθικολογία.

Σίγουρα, ή παραγωγική καί άνταλλακτική δραστηριότητα 
πού μεταποιείται σέ προσωπική σχέση μέ τό άντικείμενό της 
καί σέ σχέση προσωπικής κοινωνίας μέ τούς συνανθρώπους — 
σέ άθλημα έλευθερίας άπό τή φυσική ιδιοτέλεια καί σέ πλή­
ρωμα τής έπιθυμίας τοΰ άνθρώπου νά άγαπήσει καί νά άγαπη- 
θεΐ— μιά τέτοια μεταποίηση τής παραγωγικής καί άνταλλα- 
κτικής συμπεριφοράς έχει τή δική της κοινωνική δυναμική,



264 Συμπερασματική πρόταση

έπομένως καί τις δικές της συνέπειες σέ λειτουργικά μακροοι­
κονομικά μορφώματα. Τό μόνο πού μπορούμε έδώ νά έπισημά- 
νουμε, είναι δτι ό ρεαλισμός μιάς τέτοιας δυναμικής δύσκολα 
συμβιβάζεται μέ τό σαθρό κίνητρο τής άτομικής ήθικής έπιδί- 
ωξης ή του ρομαντικού οράματος μιάς κοινωνίας προσωπικών 
σχέσεων. Προϋποθέτει ενα μόνιμο καί διαχρονικό κοινωνικό 
πυρήνα έπίμοχθης άσκησης γιά τήν έμπειρική έπαλήθευση όντο­
λογικών βεβαιοτήτων. Καί ώς τέτοιος πυρήνας λειτούργησε 
μέσα στήν 'Ιστορία ή εύχαριστιακή κοινότητα τής κάθε τοπι­
κής Εκκλησίας.

δ. Επιστημολογική έπάρκεια

Έπισημάναμε τις θετικές καί άντιθετικές «προδιαγραφές» γιά 
τήν κατανόηση καί λειτουργικότητα τής συμπερασματικής έδώ 
πρότασής μας στά πλαίσια τής σύγχρονης κοινωνικής νοο-τρο- 
πίας καί οικονομικής πρακτικής.

Προσπαθήσαμε νά προσδιορίσουμε καί τήν έρμηνευτική έμ- 
βέλεια τής πρότασής μας, κυρίως σέ σχέση μέ άλλες προτά­
σεις έρμηνείας τών κινήτρων καί κριτηρίων τής οικονομικής 
συμπεριφοράς, άλλά καί τής λογικής τών σύγχρονων μακροοι­
κονομικών μορφωμάτων.

Επιχειρήσαμε τήν καταγραφή μιας διαφαινόμενης συστη­
ματικής άντιστοιχίας άνάμεσα σέ κοινώς άποδεκτά αιτήματα 
άναθεώρησης άρχών καί προϋποθέσεων λειτουργίας τής οικο­
νομίας, καί στις νοηματοδοτήσεις τής οικονομικής συμπεριφο­
ράς στις όποιες άναφέρεται ή συμπερασματική έδώ πρότασή 

μ<Χζ·Απομένει νά δούμε, άν ή ιδια αύτή πρόταση — πού άφορα



Έπιστημολογική έπάρκεια 265

στις πραγματικές σχέσεις του άνθρώπου μέ τήν άντι-κείμενη 
πραγματικότητα, σχέσεις πού καθορίζονται άποφασιστικά άπό 
τήν έρμηνεία (ή νοηματοδότηση) τής άνθρώπινης ύπαρξης καί 
τής ύλικής πραγματικότητας— έμφανίζει καί ικανοποιητική 
έπιστημολογική έπάρκεια. Ά ν  δηλαδή άνταποκρίνεται ή πρό­
τασή μας στις μεθοδολογικές προϋποθέσεις τής σύγχρονης έπι- 
στημονικής ερευνάς τού πραγματικού καί ύπαρκτοΰ (: άν ύπερ- 
βαίνει τήν έπιστημολογική καθυστέρηση ή τον μεθοδολογικό 
άναχρονισμό πού συχνά καταλογίσαμε στις σύγχρονες θεωρή­
σεις τών οικονομικών φαινομένων).

Νά διευκρινίσουμε πληρέστερα, τ ί έννοοΰμε μέ τον ορο ((έπι­
στημολογική έπάρκεια»:

Καταρχήν, τήν έπαρκή άνταπόκριση στις προϋποθέσεις κα­
θορισμού τού έπιστημονικοΰ χαρακτήρα μιας έρμηνευτικής πρό­
τασης (— όταν ή πρόταση άφορά στήν έρμηνεία τού πραγμα­
τικού καί ύπαρκτοΰ, καί οχι στήν ύποκατάστασή του μέ φαν­
τασιώδη ιδεολογήματα). Καί έκδεχόμαστε ώς έπιστημονικό 
τον χαρακτήρα μιας έρμηνευτικής πρότασης, δταν αύτή παρα­
μένει ανοιχτή στή διαδικασία έλέγχου καί δέν διαψεύδεται άπό 
τήν έμπειρική πιστοποίηση.

“Ετσι, μιά ερμηνευτική πρόταση μπορεί νά θεωρείται έπι­
στημονική, οχι δταν άνταποκρίνεται σέ κάποιες μεθοδολογικές 
άρχές πού τις θέτουμε ώς a priori έγκυρες, ούτε σέ σχέση μέ 
τήν προέλευσή της, άλλά μόνο δταν μάς προσφέρει τή δυνατό­
τητα έπαληθεύσιμης έρμηνείας ένός ή περισσότερων φαινομέ­
νων. Καί θεωροΰμε έπιστημονικά πληρέστερη τήν πρόταση 
πού έρμηνεύει μεγαλύτερο άριθμό φαινομένων ή πτυχών ένός 
φαινομένου άπό αύτόν πού κάλυπτε κάθε προηγούμενη ερμη­
νευτική πρόταση. Ταυτόχρονα, άν ή πρόταση είσηγεΐται καί 
τρόπους αντιμετώπισης τών φαινομένων (στήν περίπτωση πού



266 Συμπερασματική πρόταση

ή έρμηνευτική πρόταση άποβλέπει καί σέ χρηστική σκοπιμό­
τητα), τότε ό έπιστημονικός της χαρακτήρας κρίνεται άπό τή 
δυνατότητα έμπειρικοϋ καί πάλι έλέγχου τής άνταπόκρισης 
τών προτεινόμενων τρόπων στήν τεθειμένη σκοπιμότητα.

Εϊναι μάλλον κοινά παραδεκτό σήμερα δτι δέν ένδιαφέρει ή 
προέλευση μιάς έπιστημονικής πρότασης — άν δηλαδή οφείλει 
τήν καταγωγή της στήν ποιητική έμπνευση12, στήν ένόραση ή 
διαίσθηση13, στή μεταφυσική πίστη14, ή καί στήν αισθητική

12. «Τό ύψιστο καθήκον του φυσικού είναι νά έρευνα γιά τούς πολύ γενικούς 
εκείνους νόμους ... άπό τούς οποίους μπορούμε μέ καθαρή παραγωγή νά άντλήσουμε 
τήν εικόνα τοΰ κόσμου. Δέν ύπάρχει λογικό μονοπάτι πού νά οδηγεί σέ αυτούς τούς 
νόμους. Μπορεί νά φτάσει κανείς σέ αυτούς μόνο μέ μιά διαίσθηση βασισμένη σέ 
κάτι πού μοιάζει μέ νοητική άγάπη (E infuhlung) γιά τά άντικείμενα τής έμπειρίας»: 
Albert Einstein, Mein Weltbild, 1934, σελ. 168.

13. « 'Η  ένόραση αναμφίβολα παίζει μεγάλο ρόλο στή ζωή τοΰ έπιστήμονα, μέ 
τον ίδιο τρόπο π eft αύτό συμβαίνει καί στή ζωή ένός ποιητή. Τον όδηγεΐ στις άνακα- 
λύψεις του* μπορεί δμως καί νά τον οδηγήσει στις άποτυχίες του ... Ή γνώμη μου 
είναι δτι μπορούμε άδίστακτα νά δεχθούμε δτι διαθέτουμε κάτι πού μπορεί νά χαρα­
κτηριστεί 'πνευματική ένόραση’ ή, άκριβέστερα, δτι έτσι μπορούν νά χαρακτηριστούν 
ορισμένες άπό τις πνευματικές μας εμπειρίες. Καθένας πού 'κατανοεί’ μιάν ιδέα ή 
μιά οπτική ή μιά άριθμητική μέθοδο, γιά παράδειγμα τον πολλαπλασιασμό, μέ τήν 
έννοια δτι 'τήν έχει νοιώσει’ , θά μπορούσε νά λεχθεί πώς κατανοεί αύτό τό πράγμα 
ένορατικά* καί ύπάρχουν άναρίθμητες διανοητικές έμπειρίες αυτού τού είδους»: Karl 
POPPER, The Open Society and its Enemies, II, 11, έλλην. μετφρ. II, σελ. 32-33.

14. «'Όπως συμβαίνει μέ κάθε φυσική θεωρία, ή προέλευσή της ίσως οφείλεται 
σέ αισθητικούς ή μεταφυσικούς λόγους, ή έπιβίωσή της δμως κρίνεται άπό τή δυνατό­
τητά της νά διατυπώνει προβλέψεις πού νά συμφωνούν μέ τις παρατηρήσεις»: Ste­
phen W. Hawking, A Brief History of Time - From  the Big Bang to Black Holes, 1988, 
έλλην. μετφρ.; To χρονικό τον χρόνου, ’Αθήνα («Κάτοπτρο») 1988, σελ. 208. — 
« ’Ακόμα καί μέσα στήν έπιστήμη δέν μπορεί καί δέν πρέπει νά έπιτρέπεται στή 
λογική νά καλύπτει τά πάντα* πρέπει συχνά νά παραβιάζεται γιά χάρη άλλων παρα­
γόντων ... Τό α-λογο δέν μπορεί νά άποκλειστεί... ‘Υπάρχουν οί μύθοι, τά θεολο- 
γικά δόγματα, ή μεταφυσική καί πολλοί άλλοι τρόποι γιά νά συγκροτηθεί μιά κοσμο­
θεωρία»: Ρ. Κ. Feyerabend, Against Method, London 1975, έλλην. μετφρ.: Ενάντια 
στή μέθοδο, Θεσσαλονίκη («Σύγχρονα θέματα») 1983, σελ. 223-224.



’Επιστημολογική έπάρκεια 267

προτίμηση. Αύτό πού ενδιαφέρει καί πού τήν καθιστά έπιστη­
μονική, εϊναι ή ερμηνευτική της έμβέλεια και ή δυνατότητα 
έμπειρικου έλέγχου αύτής τής έμβέλειας.

’ Επιχειρήσαμε στο βιβλίο αύτό μιά μελέτη τοΰ σύγχρονου 
οικονομικού φαινομένου άπό πολύ συγκεκριμένη έρευνητική σκο­
πιά: Τή σκοπιά τών κριτηρίων και κινήτρων τής οικονομικής 
συμπεριφοράς. Έ  συμπερασματική μας πρόταση συνοψίστηκε 
στις άκόλουθες θέσεις:

α. Ό τι ή διαμόρφωση τών κριτηρίων καί κινήτρων οικονο­
μικής συμπεριφοράς ένός κοινωνικού συνόλου (ή καί μιας ιστο­
ρικής περιόδου) έπηρεάζεται άποφασιστικά άπό τις <3ντολο/ι- 
κέςάντιλήψεις αύτοΰ τοΰ συνόλου ή τής έποχής — δηλαδή άπό 
τήν έρμηνεία ή νοηματοδότηση τής άνθρώπινης ύπαρξης καί 
τής άντι-κείμενης ύλικής καί κοινωνικής πραγματικότητας.

β. Ό τι στή λειτουργία τής σύγχρονης οικονομίας γίνεται 
σαφής ή παρουσία κριτηρίων καί κινήτρων συμπεριφοράς, (όπως 
καί μιας λογικής τών μακροοικονομικών μορφωμάτων), πού 
άπηχοΰν (θετικά ή άντιθετικά) τις όντολογικές άντιλήψεις μιας 
συγκεκριμένης θρησκευτικής παράδοσης: τής «θρησκειοποιημέ- 
νης» έκδοχής τοΰ χριστιανισμοΰ στή δυτική καί κεντρική Εύρώ- 

π η ' γ. Ό τι μιά έξοδος άπό τά άδιέξοδα πού έμφανίζει ή λει­
τουργία τής οικονομίας σήμερα, δέν μπορεί νά προκύψει παρά 
μόνο μέ τήν άλλαγή τών κριτηρίων καί κινήτρων τής οικονο­
μικής συμπεριφοράς, άρα άπό διαφορετικές νοηματοδοτήσεις 
τής συμπεριφοράς, δηλαδή άπό διαφορετικές όντολογικές άντι- 
λήψεις.

δ. Ό τι μιά τέτοια πρόταση όντολογικής έρμηνείας τού πρα­
γματικού καί ύπαρκτοΰ πού διαφοροποιείται ριζικά άπό τήν τρέ­
χουσα τής δυτικοευρωπαϊκής παράδοσης, εχει διασωθεί στήν



268 Συμπερασματική πρόταση

έλληνική έκδοχή καί λογική διασάφηση τής πρωτοχριστιανικής 
έκκλησιαστικής έμπειρίας. Και οτι αύτή ή έκδοχή μοιάζει κα- 
ταρχήν έγγύτερη ή τουλάχιστον δέν άντιφάσκει στήν κοσμοαν­
τίληψη πού διαφαίνεται πίσω άπό τά συμπεράσματα τής σύγ­
χρονης φυσικής.

' Η έπιστημολογική έπάρκεια τών σημείων α, β καί γ τής πρό­
τασής μας έχει σέ κάποιο ποσοστό καταδειχθεϊ άπό τις άναλύ- 
σεις πού προηγήθηκαν στις σελίδες αύτοΰ του βιβλίου — έχουν 
προσφερθεϊ στοιχεία γιά τήν κριτική άποδοχή ή τήν κριτική 
άπόρριψη αύτής τής έπάρκειας. Στήν τελευταία έδώ παράγρα­
φο άπομένει νά καταγράψουμε τά στοιχεία πού θά έπιτρέψουν 
τήν κριτική άποδοχή ή άπόρριψη του σημείου δ τής πρότασής 
μας: Ά ν  είναι πραγματική ή φαντασιώδης ή σύγκλιση τών 
όντολογικών προεκτάσεων τής έκκλησιαστικής έμπειρίας, καί 
τής έρμηνείας τοΰ πραγματικού καί ύπαρκτοΰ πού διαφαίνεται 
πίσω άπό τά συμπεράσματα τής σύγχρονης φυσικής. Πάντοτε 
στήν προοπτική τής νοηματοδότησης τών κριτηρίων καί κινή­
τρων τής οικονομικής συμπεριφοράς.

Θά είναι χρήσιμο νά ξεκινήσουμε άπό τή διασάφηση κάποιων 
προϋποθετικών καί σύμφυτων μέ τή λογική τοΰ σημερινοΰ άν­
θρώπου έρωτημάτων: Πώς είναι δυνατό νά συνδέουμε μιά θεο- 
λογική οντολογία μέ μιά φυσική, καθαρά έπιστημονική κοσμο­
αντίληψη. Ή, πώς είναι δυνατό νά συνάγουμε όντολογικά συμπε­
ράσματα άπό μιά «θετική» έπιστήμη, δπως ή φυσική, χωρίς νά 
παραβιάζουμε τον έπιστημονικό (πειραματικό-άποδεικτικό) χα­
ρακτήρα της.

Τά έρωτήματα έχουν έμμεσα τεθεί καί σέ προηγούμενες 
σελίδες αύτοΰ έδώ τοΰ βιβλίου. Καί προσπαθήσαμε κάθε φορά 
νά έπικεντρώσουμε τήν προσοχή τοΰ άναγνώστη στό γεγονός



’Επιστημολογική έπάρκεια 269

οτι: τόσο ή έπιστημονική δσο καί ή θεολογική ερμηνεία τοΰ 
πραγματικού καί ύπαρκτοΰ, άν άπηχοΰν μιάν έμπειρική σχέση 
μέ τήν πραγματικότητα, κομίζουν άναπόφευκτα καί κάποια 
νοηματοδότηση τών δύο δρων τής σχέσης (τής άνθρώπινης 
ύπαρξης καί τού άντι-κείμενου κόσμου). Καί τότε μπορούμε 
νά κρίνουμε τή σύγκλιση ή τήν άπόκλιση αύτών τών νοηματο­
δοτήσεων. Πρέπει, ώστόσο, νά έπανέλθουμε πιο συστηματικά 
σέ αύτό τό θέμα.

Σίγουρα, γιά τον σημερινό άνθρωπο, καί μόνο ή παρεμβολή 
τής λέξης «Θεός» σέ μιά πρόταση άρκεϊ γιά νά προσδώσει 
άφηρημένο ή φαντασιώδη (οπωσδήποτε μή-έμπειρικό) χαρα­
κτήρα σέ αύτή τήν πρόταση. Κι αύτό, γιατί οί προσλαμβάνου- 
σες παραστάσεις πού έπιβάλλει ώς κοινή νοο-τροπία ό σύγ­
χρονος πολιτισμός, ταυτίζουν τή λέξη «Θεός» μέ ένα άφηρημέ­
νο νόημα, μέ τή νοητική άπλώς άναφορά σέ κάτι πιθανώς ύπαρ- 
κτό, άλλά εμπειρικά άπρόσιτο καί άρα άναπόδεικτο.

Είναι ή νοο-τροπία ή ό έθισμός νά βεβαιώνεται ή ύπαρξη 
μόνο ώς άντι-κείμενη αισθητή ή νοητή οντότητα — ή νοο­
τροπία πού άντιλαμβάνεται τήν πραγματικότητα καταρχήν ώς 
σύνολο οντοτήτων, οχι καταρχήν ώς σύνολο ένεργούμενων σχέ­
σεων. Καί οι προϋποθέσεις κατανόησης τής λέξης «Θεός» είναι 
οπωσδήποτε συνάρτηση αύτών τών προτεραιοτήτων καί τής 
νοο-τροπίας πού δημιουργούν. Ή σύγχρονη φυσική μάς έδειξε 
καθαρά δτι τόσο ό τρόπος σπουδής (ή μεθοδολογία τής έρευ­
νας) δσο καί ή άντίληψη τής πραγματικότητας (ή συνολική μας 
νοο-τροπία) άλλάζουν ριζικά, άν άποδεχθοΰμε ώς «ύπόθεση 
εργασίας» τήν προτεραιότητα των ένεργούμενων σχέσεων. Τό 
ίδιο ριζικά άλλάζουν καί οί προϋποθέσεις κατανόησης τής λέξης 
«Θεός», άν δεχθοΰμε, μαζί μέ τήν έκκλησιαστική έμπειρία, δτι 
τό σημαινόμενο αύτής τής λέξης βεβαιώνεται ώς γεγονός προ­
σωπικής σχέσης καί οχι ώς άντι-κείμενο νόημα. Ό τι γνωρί­



270 Συμπερασματική πρόταση

ζουμε τον Θεό καλλιεργώντας μιά σχέση, οχι κατανοώντας ένα 
νόημα.

Θά μπορούσαμε στο σημείο αύτό νά έπισημάνουμε μιά πρώ­
τη διαφαινόμενη σύγκλιση τών προτάσεων τής έκκλησιαστικής 
οντολογίας καί τών συνεπειών πού προκύπτουν άπό τήν έρευ- 
νητική μεθοδολογία τής σύγχρονης φυσικής. Σύγκλιση πού γίνε­
ται άκόμα σαφέστερη σέ πιο συγκεκριμένες πτυχές τών γνω- 
σιοθεωρητικών προϋποθέσεων καί τών δύο χώρων:

Καταρχήν, καί στις δυο περιπτώσεις προϋποτίθεται ή άπαγ- 
γίστρωση καί παραίτησή μας άπό τήν παραστασιακή ή άναπα- 
ραστατική (μορφική, σχηματική) άντίληψη του ύπαρκτικοΰ γε­
γονότος. Τόσο στήν περιοχή τής ύποατομικής φυσικής οσο καί 
τής άστροφυσικής — είτε, δηλαδή, έργαζόμαστε μέ βάση τήν 
κβαντική θεωρία, είτε μέ βάση τή γενική θεωρία τής σχετικό­
τητας— είναι άμέσως φανερό οτι οΐ γνώσεις πού μας προσπο­
ρίζει ή έ'ρευνα δέν παρακολουθούν οπωσδήποτε τήν παραστα- 
σιακή ή άναπαραστατική ικανότητα τοΰ νοΰ μας. Δέν έχουμε 
τις έμπειρικές προϋποθέσεις γιά νά συλλάβουμε μορφικά ή 
σχηματικά (νά άναπαραστήσουμε νοητικά) τό πώς, λ.χ., στις 
κβαντικές θεωρίες «πεδίου ύπερχορδών», θεμελιακές κβαντι­
κές δονήσεις έκτεινόμενες σέ πεπερασμένο μήκος έμφανίζον- 
ται ώς «νημάτια άνοιχτής τοπολογίας», δηλαδή μιας κίνησης 
σέ «χώρο» δέκα (10) διαστάσεων! Δέν σημαίνει τίποτα γιά 
τήν παραστατική μας άντίληψη ένας χώρος δέκα διαστάσεων, 
άφοΰ καί μόνο ή προσθήκη τής διάστασης τοΰ χρόνου στήν 
τρισδιάστατη έμπειρική έκδοχή τοΰ χώρου (δπως μας τό ζητά­
ει ή θεωρία τής σχετικότητας) ύπερβαίνει τις άναπαραστατι- 
κές ικανότητες τοΰ νοΰ μας.

Θά μπορούσε νά χρησιμοποιήσει κανείς πολλά άνάλογα πα­
ραδείγματα, γιά νά «εικονογραφήσει» ένδεικτικά τήν άναπαρα- 
στασιακή μας άνεπάρκεια. Νά θυμίσει τήν ύπόθεση τής «καμ­



’Επιστημολογική έπάρκεια 271

πυλότητας» τοΰ χωρόχρονοι», καμπυλότητας πού προσδιορίζε­
ται άπό τήν παρουσία τής ύλης. ’Ή τών «ρυτιδώσεων» τοΰ 
χωρόχρονου, πού άποτελοΰνται άπό περιοδικές μεταβολές τής 
καμπυλότητάς του καί προκαλοΰνται άπό «βαρυτικά κύματα» 
(κύματα «βαρυτονίων» στά όποια οφείλεται ή βαρυτική δύνα­
μη) διαδιδόμενα μέ τήν ταχύτητα τοΰ φωτός. "Η τήν ύπόθεση 
οτι τό σύμπαν στο σύνολό του είναι πεπερασμένο (δέν είναι 
άπειρο), άλλά καί δίχως καταληκτικά δρια (έπομένως άπεριό- 
ριστο). "Ή τήν βεβαιωμένη άπό τις παρατηρήσεις συνεχή δια­
στολή τοΰ σύμπαντος (τήν άπομάκρυνση κάθε γαλαξία άπό 
τον άλλον μέ ταχύτητα πού έγγίζει αύτήν τοΰ φωτός), ένώ δέν 
ύπάρχει «χώρος» στον όποιο νά έπεκτείνεται τό σύμπαν, άφοΰ 
ό χώρος (καί ό χρόνος) είναι άμεση συνέπεια τής παρουσίας 
τής ύλης, ή μακροσκοπική οψη μιάς ένεργειακής διαδικασίας 
βαρυτικών άλληλεπιδράσεων15.

Ούτε καί μπορούμε νά άντιτάξουμε δτι τήν άδυναμία μας 
γιά παραστασιακή άντίληψη τής πραγματικότητας τών έλάχι- 
στων καί μέγιστων διαστάσεων άναπληρώνει ή «σαφήνεια» τής 
γλώσσας τών μαθηματικών τύπων καί συμβόλων. Γιατί ή γλώσ­
σα τών μαθηματικών δέν διεκδίκησε ποτέ μιάν άναπαραστατι- 
κή λειτουργία — είναι γλώσσα σημαντική σχέσεων καί δχι 
άντιπροσωπευτική οντοτήτων. Οί μαθηματικές έξισώσεις σέ 
μιά μελέτη σύγχρονης φυσικής λειτουργοΰν μάλλον σάν παρτι­

15. 'Η ύλη δέν είναι κάτι άνεξάρτητο, «βουτηγμένη» μέσα στον χώρο, άλλά είναι 
γεωμετρική ιδιότητα (πάλι καμπυλότητα) τοΰ πολυδιάστατου χώρου, άφοϋ τόσο τά 
κβάντα της ύλης οσο καί τά κβάντα τής δύναμης (ο̂ του δύναμη είναι ή άνταλλαγή 
ορισμένου είδους κβάντων ενέργειας) αποτελούν έκδήλωση τής κβαντικής φύσης τής 
καμπυλότητας τοΰ χωρόχρονου. Ή καμπυλότητα τοΰ χώρου καί του χρόνου είναι 
επίσης άπόρροια τών κβαντικών διεργασιών, οί όποιες δέν συμβαίνουν στον χώρο, 
άλλά ορίζουν τον χώρο ώς μακροσκοπική τους έκδήλωση. — Βλ. σχετικά: Γεωργίου 
Π. Π α τ λ ο ϊ . Ό άναγωγισμός καί τά δριά του στήν έπιστήμη καί στη φιλοσοφία, περιοδι­
κό «Ελληνική Φιλοσοφική ’Επιθεώρηση», τεύχος 14 (Μάϊος 1988), σελ. 156-173.



272 Συμπερασματική πρόταση

τούρα μιας μουσικής συμφωνίας. «Διαβάζουμε» καί διαβλέπου­
με τή μελωδία, άλλά καμιά ποτέ μελωδία δέν άναπαραστάθηκε 
μορφικά ή σχηματικά. Έπιπλέον, τά μαθηματικά, όπως δια­
πίστωνε ό Heisenberg, «δέν άναπαριστουν τή συμπεριφορά τών 
σωματιδίων, άλλά τή γνώση μας γ ι' αυτήν ... Έ τσ ι ή εικόνα 
του κόσμου πού μας δίνει ή φυσική έπιστήμη παύει νά έϊναι 
μιά πραγματική εικόνα, είναι μιά εικόνα τών σχέσεών μας μέ 
τή φύση».

Κι δμως, ένώ ή πρόσβαση στον τρόπο συγκρότησης καί 
λειτουργίας τοΰ φυσικού γεγονότος άπαιτεϊ νά παραιτηθοΰμε 
άπό τήν παραστασιακή ή άναπαραστατική ικανότητα τοΰ νοΰ 
μας, όταν φτάνουμε νά διερωτηθοΰμε γιά τήν αιτιώδη άρχή 
αύτοΰ τοΰ γεγονότος έπιστρατεύουμε μάλλον παραστάσεις περί 
«Θεοΰ» κυριολεκτικά παιδαριώδεις, είτε γιά νά τις άπορρίψου- 
με, είτε γιά νά τις δεχθοΰμε ώς συμβατική λύση τών προβλη­
μάτων μας. Παραστάσεις πού προέρχονται άπό μιάν άλλη νοο­
τροπία όντικής καί μόνο έκδοχής τοΰ ύπαρκτοΰ. Προσπαθοΰμε 
νά διερευνήσουμε τό ένδεχόμενο ύπαρξης ή άνυπαρξίας τοΰ 
Θεοΰ βγαίνοντας έξω άπό τήν πραγματικότητα καί τή λογική 
τών σχέσεων πού γνωστοποιούν τό ύπαρκτικό γεγονός — ωσάν 
ή ύπαρξη καί ή ένέργεια τού Θεοΰ νά είναι γεγονός προσιτότε- 
ρο στήν παραστατική σκέψη άπ’ δ,τι είναι ή καμπυλότητα τοΰ 
χωρόχρονου, ό χώρος τών δέκα διαστάσεων ή ό δυϊσμός σωμα­
τιδίου-κύματος.

Καί είναι αύτή ή άντίληψη περί Θεοΰ (δπως έπιβάλλεται 
στή σημερινή άκόμα νοο-τροπία άπό τή μεταφυσική ή άθεϊστι- 
κή παράδοση τής Δύσης) — τοΰ Θεοΰ τής νοητικής όντικής 
άπόστασης καί οχι τής προσωπικής σχέσης— πού μεταφέρε- 
ται καί στον χώρο τοΰ κοινωνικοΰ βίου, γιά νά θεμελιώσει μιάν 
ήθική τής συμπεριφοράς άσχετη μέ τήν ύπαρκτική δυναμική 
τών προσωπικών σχέσεων.



’Επιστημολογική έπάρκεια 273

Θά μπορούσαμε νά έπισημάνουμε ώς ένδειξη διαφαινόμενης 
σύγκλισης τών προτάσεων τής έκκλησιαστικής οντολογίας κα'ι 
τών συμπερασμάτων τής σύγχρονης φυσικής, μιάν έμμεση δια­
σάφηση του τρόπου πρόσβασης στο γεγονός τής προσωπικής 
ειδικά ύπαρξης.

Στήν περίπτωση τής φυσικής μιά τέτοια έμμεση διασάφη­
ση διαφαίνεται καταρχήν στήν έκδοχή τής έννοιας τοΰ άπειρου, 
έκδοχή περισσότερο τροπική καί λιγότερο ποσοτική. Ή ύπό- 
θεση, λ.χ., πού παραπάνω άναφέραμε, δτι τό σύμπαν στο σύνολό 
του είναι πεπερασμένο (δέν είναι άπειρο), άλλά καί δίχως κατα­
ληκτικά δρια (έπομένως άπεριόριστο), θά μπορούσε νά θεωρη­
θεί μιά παραδειγματική ύποτύπωση γ ι ’ αύτή τήν περισσότερο 
τροπική καί λιγότερο ποσοτική έκδοχή τοΰ άπειρου. Τό άπει­
ρο δέν εμφανίζεται ώς μέγεθος άπεριόριστων τιμών, άλλά ώς 
τρόπος έκδοχής τοΰ πεπερασμένου πού έπιτρέπει τήν ύπέρβα- 
ση συνεκδοχής τής περατότητάς του. ’Ανάλογη κατανόηση 
έπιβάλλει καί ή έννοια τής άπειρης καμπυλότητας τοΰ χωρό­
χρονου καί τής άπειρης πυκνότητας τής ύλης στήν περίπτωση 
μιάς «μαύρης τρύπας» στο διάστημα (Black Hole), ή στή στι­
γμή τής «μεγάλης έκρηξης» (Big Bang), δηλαδή τής έναρξης 
τοΰ σύμπαντος σύμφωνα μέ τήν ύπόθεση τοΰ Friedmann — 
τήν έπικρατέστερη σήμερα άποψη (ύπόθεση) τής κοσμολογίας. 
’Αντίστοιχο παράδειγμα θά μποροΰσε νά είναι καί ή άπειρη 
διαφορότητα τής θέσης καί τής ταχύτητας δυο δμοιων σωμα­
τιδίων στον ύποατομικό χώρο — ό άπόλυτος άποκλεισμός τής 
σύμπτωσής τους, δπως τον προβλέπει ή άπαγορευτική άρχή 
τοΰ Pauli. Ή, άκόμα, ή κατάσταση κενοΰ (τοΰ άπόλυτου τ ί­
ποτα) στήν οποία άναφέρεται ή κβαντική θεωρία πεδίου, κατά­
σταση μηδενική καί ώστόσο «γενεσιουργός» όλων τών πρα­
γματικών διεγέρσεων τοΰ πεδίου.

"Ομως ή σύλληψη τοΰ άπειρου οχι ώς άμετρου ποσοτικού



274 Συμπερασματική πρόταση

μεγέθους, άλλά ώς τρόπου μιας συνισταμένης συνθηκών, είναι 
σαφώς άνάλογη καί της λογικής μας πρόσβασης στήν έτερότη- 
τα κάθε προσωπικής ύπαρξης. Δέν θά ήταν λάθος άν λέγαμε, 
οτι ή έτερότητα τοΰ προσώπου είναι άπεριόριστη, χωρίς νά 
είναι άπειρη — γεγονός μοναδικότητας καί άνομοιότητας πού 
δέν έπιδέχεται τιμές προσδιορισμού (άφοΰ καμιά ποσοτική μέ­
τρηση ή άντικειμενικό κατηγόρημα δέν μπορεί νά τήν καθορί­
σει), ένώ ταυτόχρονα ένεργεϊται ύπαρκτικά μέσα άπό συγκε­
κριμένες σωματικές καί ψυχικές λειτουργίες τοΰ ύποκειμένου. 
Καί παράλληλα αύτή ή τροπικά άπόλυτη έτερότητα είναι καί 
δυναμικό ένδεχόμενο μιας άπειρίας πιθανών πραγματοποιήσε­
ων — μιας τροπικής άπειρίας ύπαρκτικών φανερώσεων.

Βέβαια, μιά τέτοια σύγκλιση τής έπιστημονικής ύποτύπω- 
σης καί τής προσωπικής έμπειρίας στήν τροπική έκδοχή τοΰ 
άπειρου είναι δυνατή, άλλά οχι καί ύποχρεωτική — δέν είναι 
οπωσδήποτε προφανής γιά τή νοο-τροπία καί πάλι τοΰ σημε­
ρινού άνθρώπου. Ά ν  καί ή θεωρία τής σχετικότητας μάς ύπο- 
χρεώνει νά συμπεριλάβουμε τήν παρουσία τού παρατηρητή στο 
γεγονός καί στο άποτέλεσμα τής παρατήρησης, οί πραγματι­
κές συνέπειες αύτής τής συμπερίληψης δέν είναι καί ύποχρεω- 
τικά άναφορικές στο ύπαρκτικό γεγονός τής σχέσης παρατη­
ρητή καί παρατηρουμένων. Ή παρουσία τού παρατηρητή προσ- 
μετραται στούς παράγοντες διαμόρφωσης τοΰ άποτελέσμα- 
τος τής παρατήρησης, άλλά δέν συνεκτιμαται οπωσδήποτε στή 
διασάφηση τοΰ τρόπου μέ τον όποιο συγκροτείται ή γνώση τής 
πραγματικότητας (τού τρόπου τής σχέσης, δηλαδή τοΰ προ­
σωπικού τρόπου ύπάρξεως) — τοΰ μόνου τρόπου προφάνειας 
τοΰ πραγματικού καί διαστολής του άπό τό φαντασιώδες.

"Ομως ή διασάφηση αύτοΰ τοΰ τρόπου (ή συμπερίληψη τοΰ 
ύπαρκτικοΰ έρωτήματος στήν άνάλυση τοΰ γεγονότος τής έπι­
στημονικής παρατήρησης) μάλλον οδηγεί σέ καίριες διάφορο-



’Επιστημολογική έπάρκεια 275

ποιήσεις τήν ιδια τή μεθοδολογία τής γνωστικής μας πρόσβα­
σης στό πραγματικό και ύπαρκτό. Ά ν  ή γνώση τής πραγμα­
τικότητας συγκροτείται ώς γεγονός σχέσης παρατηρητή καί 
παρατηρούμενων, καί αν αύτή ή σχέση είναι τροπικά άπεριόρι- 
στη, τότε ή συνεκδοχή τής παρουσίας του παρατηρητή στό 
γεγονός τής παρατήρησης δέν είναι συνεκδοχή ούδέτερου «πρί­
σματος» θεώρησης του κόσμου. Ούτε είναι ό παρατηρητής ένα 
άπειροελάχιστο «μέρος» ή «προϊόν» τοΰ σύμπαντος καί τής 
φυσικής διεργασίας (άνερμήνευτα προικισμένο μέ τήν ικανότη­
τα νά κατανοεί τό άντι-κείμενο όλον στό όποιο άνήκει καί άπό 
τό όποιο προέρχεται). Άλλά εϊναι ή ιδια ή παρατήρηση φανέ­
ρωση ένός τρόπου ύπάρξεώς πού έπιτρέπει τον γνωστικό συν­
τονισμό τοΰ παρατηρητή μέ τό τροπικά άπειρο σύμπαν — 
μεταφέρει τήν τροπική πραγματικότητα τοΰ άπειρου στήν κάθε 
άνθρώπινη ύπαρκτική δυνατότητα.

' Η συμπερίληψη τοΰ ύπαρκτικοΰ έρωτήματος στήν άνάλυση 
τοΰ γεγονότος τής έπιστημονικής παρατήρησης (ή έκδοχή τής 
σχέσης παρατηρητή καί παρατηρουμένων ώς καταρχήν ύπαρ- 
κτικοΰ γεγονότος, συγκεκριμένου τρόπου ύπάρξεώς) μεταβάλ­
λει τούς ορούς άντίληψης τοΰ πραγματικού καί ύπαρκτοΰ: Ή 
άνθρώπινη δυνατότητα τής τροπικά άπεριόριστης λογικής άνα- 
φοράς πού καθιστά τον παρατηρητή ένεργητικά γινώσκον ύπο- 
κείμενο, μάς ύποχρεώνει στή συνεκδοχή τού προσωπικού χαρα­
κτήρα τής άνθρώπινης ύπαρξης στό γεγονός τής παρατήρησης. 
Άλλά καί τό σύμπαν, στις έλάχιστες καί μέγιστες διαστάσεις 
του, μάς γίνεται γνωστό μόνο ώς ένεργούμενος λόγος, δηλαδή 
μέ έναν τρόπο ένεργητικής ύπαρξης πού άνταποκρίνεται στήν 
άνθρώπινη προσωπική δυνατότητα τής λογικής άναφοράς. Έ τσι 
ό,τι ονομάζουμε «πραγματικότητα», είναι μόνο τό γεγονός τής 
σχέσης δυο τροπικά άπειρων λογικών παραγόντων: τής έλλο­



276 Συμπερασματική πρόταση

γης (προσωπικής) ύπαρξης του άνθρώπου καί του λογικά δομη­
μένου σύμπαντος.

Μέ άλλη διατύπωση: Μέσα στά δρια τής επιστημονικής 
παρατήρησης, το κοσμικό σύμπαν. καί ό προσωπικός άνθρωπος 
άποκαλύπτονται ώς δύο «μεγέθη» πού είναι: ποσοτικώς άνισα 
(μέ άσύγκριτη τήν ύπεροχή τοΰ πρώτου)· τροπικώς ισοδύναμα 
(ώς λογικώς έξίσου άπεριόριστα)· καί «ποιοτικώς» (δηλαδή 
ώς προς τον τρόπο τής ύπάρξεώς) έπίσης άνισα, άλλά μέ άσύγ- 
κριτη τήν ύπεροχή τοΰ δεύτερου (— ύπεροχή τοΰ ένεργητικά 
γινώσκοντος ύποκειμένου έναντι τοΰ παθητικά γνωριζόμενου 
άντικειμένου).

'Ωστόσο, άκόμα καί σέ κείμενα έγκυρων σήμερα έπιστημό- 
νων (πού δέν φιλοδοξοΰν άπλώς νά καταγράψουν τά άποτελέ- 
σματα τών παρατηρήσεών τους, άλλά προχωροΰν στή διερεύ- 
νηση τής σκοπιμότητας τοΰ σύμπαντος ή τής καταγωγής τοΰ 
ύπαρκτικοΰ γεγονότος) διαβάζουμε φράσεις, όπως αύτή τοΰ 
Stephen Hawking: «Είναι πολύ δύσκολο νά πιστέψει κανείς οτι 
ολόκληρη ή άπέραντη κατασκευή τοΰ σύμπαντος ύπάρχει άπλώς 
καί μόνο γιά χάρη μας ... (γιά χάρη) άσήμαντων πλασμάτων 
δπως έμεΐς»16. Πού σημαίνει, δτι άκόμα καί γιά έπιστημονικές 
ιδιοφυίες, δπως ό Hawking, ή έννοια τοΰ «άπέραντου» διατηρεί 
άκόμα μόνο τήν ποσοτική της σημασία, γ ι ’ αύτό καί άντιπα- 
ρατίθεται άξιολογικά στήν ποσοτική άσημαντότητα τής άνθρώ­
πινης ύπαρξης πάνω στή γή. Κι αύτό, ένώ ό Γδιος έχει πριν 
άπό λίγες παραγράφους τοΰ βιβλίου του17 άναγνωρίσει, δτι οί 
άρχικές συνθήκες τοΰ σύμπαντος άποκαλύπτουν μιάν a priori 
ρύθμιση προκειμένου νά δώσουν κάποια στιγμή τή δυνατότητα 
νά άναπτυχθεΐ ζωή μέσα στό σύμπαν.

16. A Brief History o f Time..., VIII, έλλην. μετφρ. σελ. 192 καί 213.
17. Έ.ά., σελ. 191.



Έπιστημολογική έπάρκεια 277

Ά ν  παρατίθεται έδώ αύτή ή φράση τοΰ Hawking, εϊναι για­
τ ί άπηχεΐ ένδεικτικά τή γενικευμένη στούς νεώτερους χρόνους 
τάση νά άπαξιωθεΐ μέ κάθε τρόπο (καί μέ βάση — άποκλει- 
στικά— τήν ποσοτική - όντική έκδοχή τής πραγματικότητας) 
ή άνθρώπινη προσωπική παρουσία μέσα στο σύμπαν, νά θεω­
ρηθεί συμπτωματικο άποτέλεσμα τυχαίων διεργασιών φυσικής 
καί βιολογικής έξέλιξης18 — καί, κυρίως, οχι μοναδικό προϊόν 
αύτών τών διεργασιών. Παρεμβάλλεται δηλαδή στον χώρο τών 
έρευνητικών συμπερασμάτων μιά έπιστημονικά αύθαίρετη καί 
καθαρά ύπαρκτική άξιολόγηση: Ό άνθρωπος έπιμένει μέ άναι- 
τιολόγητο φανατισμό νά αύτοϋποβιβαστεϊ οπωσδήποτε ύπαρ- 
κτικά — ωσάν νά μήν άντέχει τό προνόμιο τής ύπαρκτικής του 
μοναδικότητας καί έτερότητας, τήν ύπαρκτική ένσάρκωση τοΰ 
τροπικά καί ποιοτικά άπειρου στο πρόσωπό του. Επιμένει νά 
έκδέχεται τήν έλλογη ύπαρξή του σάν άπλή ποσοτική διαφο­
ροποίηση στήν έξελικτική διαβάθμιση τών βιολογικών ειδών, 
άφήνοντας άνερμήνευτο τό ποιοτικό-τροπικό χάσμα πού χωρί­
ζει τό φυσικό καί βιολογικό γεγονός άπό τό γεγονός τής προ­
σωπικής έλευθερίας καί τής λογικής άναφορικής έτερότητας.

"Ισως αύτός ό έκούσιος αύτοϋποβιβασμός νά είναι τό τ ί­
μημα πού έπρεπε νά καταβληθεί, προκειμένου νά έλευθερωθεϊ 
ό άνθρωπος άπό τήν ιδέα οτι άποτελεΐ «εικόνα» ένός Θεοΰ, 
πού τον ήξερε ώς δυνάστη τής σκέψης του καί τής ζωής του, 
(ιδέα πού έπέβαλε ή δυτικοευρωπαϊκή οντολογία καί μεταφυ­
σική) — ή προκειμένου νά περιοριστεί αύτή ή ιδέα στά δρια 
τής άπλής νοητικής ύπόθεσης, δηλαδή στά δρια τοΰ φαντασιώ­
δους. Αγνοήθηκε ή οντολογία τοΰ προσώπου καί τοΰ προσω-

18. «Τό μέγεθος τών άποκλίσεων άπό τήν ομοιόμορφη κατανομή τής πυκνότη­
τας τοΰ Σύμπαντος κατά τά αρχικά στάδια τής έξέλιξής του, ύπήρξε ή αιτία σχημα­
τισμού πρώτα τών γαλαξιών, μετά τών άστρων καί τελικά ... άσήμαντων πλασμά­
των δπως έμεΐς»: H aw king, στο ίδιο βιβλίο VIII, έλλην. μετφρ. σελ. 212, 213.



278 Συμπερασματική πρόταση

πικοΰ τρόπου ύπάρξεώς, πού μεταβάλλει ριζικά τόσο τήν έκδο­
χή τής ύπαρξης Θεοΰ, δσο καί τούς όρους τής κοσμολογικής 
σχέσης. Γ  ιατί άν δεχθούμε έστω καί τήν ύπαρκτική έτερότητα 
τοΰ άνθρώπου ώς προς ένα λογικά δομημένο, άλλά δίχως λογι­
κή άναφορικότητα σύμπαν, τότε τό ένεργητικά γινώσκον ύπο- 
κείμενο καί το παθητικά γνωριζόμενο άντικείμενο δέν πληρούν 
τούς δρους τοΰ έμπειρικά έπαληθεύσιμου γεγονότος τής σχέ­
σης (— άφοΰ πρόκειται γιά μονόδρομη άναφορικότητα πού 
άφήνει άνερμήνευτη τή λογική άνταπόκριση τής δομής τοΰ 
σύμπαντος). Μόνο ή ταύτιση τής υπόστασης τοΰ ύπαρκτοΰ μέ 
τήν προσωπική άποκλειστικά ύπαρξη πληροί τούς δρους τής 
έμπειρικά πιστοποιούμενης λογικής καί τροπικά άπεριόριστης 
σχέσης τοΰ άνθρώπου μέ τον κόσμο. Γ  ιατί τότε ό κόσμος εϊναι 
άποτέλεσμα μιάς προσωπικής ένέργειας καί ό λόγος τοΰ τρο­
πικά άπειρου σύμπαντος εϊναι λόγος μιάς άλλης προσωπικής 
έτερότητας «έναντι» τού άνθρώπινου προσώπου — έτερότη­
τας πού άποκαλύπτεται στή λογική τοΰ σύμπαντος, δπως άπο- 
καλύπτεται ή έτερότητα τού ποιητή στό ποίημα καί τοΰ ζωγρά­
φου στή ζωγραφιά του. Τό πρόσωπο τοΰ άνθρώπου βρίσκεται 
άπέναντι σέ έναν προσωπικό Θεό, πού ένεργεΐ τή λογική του 
άναφορικότητα καί τήν προσωπική του έτερότητα στή δομή 
τοΰ κόσμου, ώς κλήση σέ σχέση καί ώς πραγματοποίηση σχέ­
σης μέ τον άνθρωπο.

Ά λλά σχέση σημαίνει: άμοιβαιότητα έλευθερίας. Γ ι ’ αύτό 
καί ή «άνακάλυψη» τοΰ Θεοΰ μέσα στά δρια τής έπιστημονικής 
παρατήρησης θά παραμένει πάντοτε μιά άνοιχτή δυνατότητα 
καί οχι μιά ύποχρεωτική συνεκδοχή.

Προτοΰ νά κλείσουμε αύτή τήν παράγραφο καί μαζί της τή 
δαιδαλώδη διαδρομή αύτοΰ τοΰ βιβλίου, πρέπει νά προσθέσου­
με μιά τελευταία ένδειξη διαφαινόμενης άπελευθέρωσης τής



Έπιστημολογική έπάρκεια 279

σύγχρονης φυσικής άπό τήν οντολογία τών όντικών-νοητικών 
κατηγοριών του πραγματικού καί ύπαρκτοΰ. Ένδειξη άπελευ- 
θέρωσης τών δυνατοτήτων γιά τήν πρόσβαση τοΰ έρευνητή 
στήν προσωπική διάσταση τοΰ κόσμου — επομένως γιά τή 
σύγκλιση τών συμπερασμάτων τής ερευνάς καί τών προτάσε­
ων τής έκκλησιαστικής οντολογίας (πού είναι τό θέμα αύτής 
έδώ τής παραγράφου).

* Η τελευταία αύτή ένδειξη άναφέρεται στή χρήση μιας άπο- 
φατικής γλώσσας γιά τή διατύπωση τών έπιστημονικών συμ­
περασμάτων — άκριβώς όπως καί στήν περίπτωση τών προτά­
σεων τής εκκλησιαστικής οντολογίας. Νά θυμίσουμε οτι μ ι­
λώντας γιά άποφατική χρήση τής γλώσσας, έννοοΰμε τήν άρνη­
ση νά έξαντλήσουμε τή γνώση στή γλωσσική διατύπωση — 
τήν έμμονή στον «σημαντικό», ένδεικτικό μόνο χαρακτήρα τής 
γλωσσικής διατύπωσης.

'Η  άποφατική χρήση τής γλώσσας στήν περίπτωση τών 
έπιστημονικών συμπερασμάτων τής σύγχρονης φυσικής δίνει 
συχνά τήν έντύπωση μιας έκφραστικής πού έγγίζει τά δρια τής 
ποιητικής εικονολογίας (δπως τά έγγίζει καί ή γλώσσα τής 
έκκλησιαστικής οντολογίας). Διαβάζουμε, λ.χ., γιά σωματίδια, 
πού ένώ βρίσκονται σέ τεράστιες μεταξύ τους άποστάσεις, 
άποτελοΰν άδιαίρετο σύνολο μέ ά-τοπική ολιστική διασύνδεση 
τών μελών τους. Ό τι τά κβάντα ένέργειας δέν ύπάρχουν στον 
χώρο, άλλά δημιουργούν τον χώρο. Διαβάζουμε γιά «δυνάμει 
σωματίδια» (virtual particles), πού δέν μποροΰν ποτέ νά άνι- 
χνευτοΰν άμεσα, άλλά πού ή ύπαρξή τους έχει μετρήσιμες 
έπιπτώσεις σέ άλλα σωματίδια. Γιά τον δυϊσμό σωματιδίου - 
κύματος (wave-particle duality), τήν άπουσία διάκρισης μετα­
ξύ κυμάτων καί σωματιδίων, άφοΰ τά κύματα μπορεί κάποτε 
νά συμπεριφέρονται σάν σωματίδια καί τά σωματίδια σάν κύ­
ματα. Γιά τή δυνατότητα χρήσης στήν έπιστημονική έρευνα



280 Συμπερασματική πρόταση

«φανταστικών» άριθμών, πού τούς ορίζουμε ώς τό άρνητικό 
πάντοτε γινόμενο τοΰ πολλαπλασιασμού τους μέ τον έαυτό 
τους, προκειμένου νά ύπερβοΰμε στή μαθηματική συμβολική 
τή διάκριση χώρου καί χρόνου. Ή, άκόμα, γιά τά έντελώς 
διαφορετικά ειδη σωματιδίων πού παρατηροΰμε σέ μικρές ένέρ- 
γειες, καί πού εϊναι στήν πραγματικότητα ένα καί μόνο σωμα­
τίδιο σέ διαφορετικές καταστάσεις. Καί πλήθος άνάλογων δια­
τυπώσεων, πού συνθέτουν μιάν εικόνα τής πραγματικότητας 
άπρόσιτη στήν καθοριστική λογική τών όντικών κατηγοριών 
καί προσιτή μόνο στήν έλευθερία τής άφαίρεσης πού προϋποθέ­
τει ή ποιητική εικονολογία.

Αύτή ή ύπέρβαση τής καθοριστικής λογικής τών όντικών 
κατηγοριών πραγματοποιείται κυρίως μέ μιάν άντιθετική χρή­
ση τών καθιερωμένων έννοιών, δηλαδή μέ ένα σχήμα γλωσσι­
κών-έννοιολογικών άντιφάσεων, πού δέν εϊναι όμως καί λογι­
κές άντιφάσεις. Οί έννοιες αύτοαναιροΰνται καί άνατρέπονται, 
γιά νά λειτουργήσει ό λόγος ώς σημαίνον ένός γεγονότος — 
μιάς δυναμικής σχέσεων—, νά κατορθωθεί μέσα άπό τις έννοιο- 
λογικές άντιφάσεις ή ύπέρβαση τής νοητικής άντικειμενοποίη- 
σης τών σημαινομένων. Μιλάμε γιά χωρική άπόσταση πού 
εϊναι καί ά-τοπική ολιστική διασύνδεση. Γιά άνυπαρξία πού 
ύπάρχει, καί μετράται ώς έπίπτωση. Γιά κύμα πού δέν εϊναι 
κύμα, άλλά σωματίδιο, γιά σωματίδιο πού δέν εϊναι σωματί­
διο, άλλά κύμα. Γιά τά πολλά πού εϊναι ένα, γιά τό ένα πού 
εϊναι πολλά.

’Ό χι τυχαία λοιπόν θυμίζουν αυτές οί διατυπώσεις τή γλώσ­
σα τής έκκλησιαστικής έμπειρίας, δπου ό Θεός ορίζεται ώς 
«νοΰς άνόητος», «λόγος άρρητος», «άνώνυμον ονομα», «ύπέρ- 
θεος θεότης», «ύπεράρχιος άρχή», «ύπερούσιος ούσία». Καί 
δπου ή γνώση τοΰ Θεοΰ εϊναι «έν άγνωσία γνώσις», «άμέθε- 
κτος μετοχή», καί ή θεολογία «άθέατος θέα», «μόρφωσις τών



Έπιστημολογική έπάρκεια 281

άμορφώτων», «τύποι τών άτυπώτων», «σχήματα τών άσχη- 
ματίστων», «προτέλειος τελεσιουργία». Είναι καί έδώ ή ταυτό­
χρονη άναφορά δυο άντιθετικών έννοιών στο ίδιο σημαινόμενο 
σημαντική ένός νοήματος πού δέν μπορεί νά περιοριστεί στήν 
όντική-συμβατική κατανόηση τής μιας άπό τις δύο έννοιες. Τό 
κοινό καί ένιαΐο νόημα στο όποιο άναφέρεται τό ζεύγος τών 
άντιθετικών έννοιών, προϋποθέτει ολόκληρο τό νοηματικό πε­
ριεχόμενο τής κάθε έννοιας καί ταυτόχρονα τήν άμοιβαία νοη­
ματική τους άναίρεση. Πρέπει δηλαδή νά κατανοήσουμε τό 
σημαινόμενο καί ώς νοηματική θέση καί ώς άναίρεση τής νοη­
ματικής θέσης, χωρίς ώστόσο νά ταυτίσουμε τό σημαινόμενο 
ούτε μόνο μέ τή θέση, ούτε μόνο μέ τήν άναίρεσή της. Ό  κάθε 
δρος τής έννοιολογικής άντίθεσης έκφράζει μιάν όμοιότητα μέ 
τό σημαινόμενο, ή όποια, στά πλαίσια τής ενιαίας άντιθετικής 
διατύπωσης, μόνο ώς έτερότητα είναι δυνατό νά νοηθεί.

“Ά ν δίνουμε έδώ αύτά τά έλάχιστα δείγματα μιας άποφατι- 
κής χρήσης τής γλώσσας τόσο στήν περίπτωση τής σύγχρονης 
φυσικής δσο καί τής έκκλησιαστικής οντολογίας, δέν είναι γιά 
νά συναγάγουμε συμπεράσματα πού θά ξεπερνοΰσαν τά δρια 
τής μεθόδου στήν κοινοποίηση τής γνώσης. Θέλουμε μόνο νά 
ύπαινιχθοΰμε τήν άντίφαση καί τή μεθοδολογική άσυνέπεια 
έκείνης τής τάσης σήμερα (θεϊστικής ή άθεϊστικής, άδιάφορο), 
πού ζητάει νά νοηματοδοτήσει τό πραγματικό καί ύπαρκτό μέ 
αύθαίρετα διαφοροποιημένες τις προϋποθέσεις χρήσεως τής γλώσ­
σας: Τό φυσικό σημαίνεται μέ τήν άποφατική γλώσσα τής 
σχετικότητας καί άπροσδιοριστίας, ένώ τό μετα-φυσικό μέ τήν 
καθοριστική λογική τών όντικών κατηγοριών.

Οί έκτεταμένες έδώ άναφορές τόσο στή θεολογική ορολο­
γία καί προβληματική τής έκκλησιαστικής έμπειρίας, δσο καί 
στή γλώσσα καί θεματική τής σύγχρονης φυσικής, πιθανόν νά 
έδωσαν στον άναγνώστη τήν έντύπωση αύτονομημένων παρεκ­



282 Συμπερασματική πρόταση

βάσεων, όμως ύπηρετοΰν τον βασικό στόχο τής μελέτης μας: 
Νά καταδείξουμε δτι είναι μεθοδολογικά δυνατή μιά νοηματο- 
δότηση του πραγματικού καί ύπαρκτοΰ μέ άναφορά καί στήν 
ύπαρξη αιτιώδους άρχής (άναφορά οπωσδήποτε καθοριστική 
τοΰ νοήματος τών πραγματικών ύλικών σχέσεων τοΰ άνθρώ­
που μέ τό φυσικό καί κοινωνικό του περιβάλλον), δίχως νά 
παραβιάζεται ή έπιστημολογική άρχή τής έμπειρικής επαλή­
θευσης (μέ διευρυμένα τά δρια τής έμπειρίας στή δυναμική 
άπροσδιοριστίας τής σχέσης, καί σχετικότητας τών σημαινόν­
των τής σχέσης) καί δίχως τήν άντινομία μιάς διπλής γλώσσας 
τόσο όντικών-καθοριστικών κατηγοριών, δσο καί άποφατικών 
διατυπώσεων.

Νά γίνει ταυτόχρονα φανερή καί ή άντίφαση ή μεθοδολογι­
κή άσυνέπεια έκείνης τής στάσης πού θέλει νά εϊναι μέ τρόπο 
ενιαίο επιστημονική, ένώ προσεγγίζει τή μέν φυσική πραγμα­
τικότητα μέ βάση τή σχετικότητα καί άπροσδιοριστία, τις δέ 
κοινωνικές έπιστήμες (καί ειδικά τήν Πολιτική Οικονομία πού 
έδώ μάς άπασχολεϊ) μέ βάση μιά νοηματοδότηση τής πραγμα­
τικότητας καθαρά μηχανιστική.

*

'Ο αιώνας μας γνώρισε τήν άντικειμενικά έμφανέστερη μέσα 
στήν 'Ιστορία άνάπτυξη ελπίδων άπελευθέρωσης τοΰ άνθρώ­
που άπό τή φυσική άναγκαιότητα. Οί έλπίδες έπενδύθηκαν 
τόσο στήν πρόοδο τής έπιστήμης καί τής τεχνικής, δσο καί σέ 
κοινωνικά κινήματα μέ μάλλον κοινό παρονομαστή τήν οικο­
νομική άπελευθέρωση — άφοΰ στις οικονομικές σχέσεις έκφρά- 
ζεται κατεξοχήν ή δυνατότητα καί τής υπαρκτικής άποδέ- 
σμευσης άπό τις πιο αισθητά καταπιεστικές μορφές άναγκαιό- 
τητας. Ή «φιλοσοφία» αύτών τών κινημάτων δέν ήταν άσχε­



Έπιστημολογική έπάρκεια 283

τη καί μέ τήν πίστη στις δυνατότητες τής έπιστήμης, γ ι ’ αύτό 
είχε συνήθως ώς έπίκεντρο κάποια άναθεωρητική έκδοχή τής 
Πολιτικής Οικονομίας. "Η διευρυνόταν ή «φιλοσοφία» τών κινη­
μάτων σέ προτάσεις μιας καθολικότερης έπαναθεώρησης τών 
προϋποθέσεων τής ήθικής, δπου καί πάλι ό χώρος τής οικονο­
μίας παρέμενε ώς πεδίο εμπειρικής -πρακτικής έπαλήθευσης 
τών προτάσεων.

Θά μπορούσε νά είναι άντικείμενο μιας άλλης μελέτης ή 
διεξοδική άνάλυση καί κριτική τέτοιων συστηματικών προτά­
σεων γιά τήν ήθική διασύνδεση έπιστήμης καί οικονομίας μέ 
στόχο τήν άλήθεια καί τή δικαιοσύνη — προτάσεων όπως:

ή έμμονή τών νεώτερων μαρξιστών σέ μιά «διαλε­
κτική μεσολάβηση τής κριτικής άνάμεσα στή θεωρία καί στήν 
πράξη»19·

ή πρόταση τού Jurgen Habermas γιά μιά «έπικοι- 
νωνιακή όρθολογικότητα» πού θά περιορίσει τήν αύτονομία 
έπιστημονικο-τεχνικής οργάνωσης τών θεσμικών πλαισίων, θέ­
τοντας ώς κριτήριο όρθολογικότητας τήν καθολική συνεννόηση 
μέσω μιας έπικοινωνιακής έπιχειρηματολογίας20,

ή πρόταση τοΰ Michel Foucault γιά μιάν άντληση 
δεοντολογίας άπό τή «γενεαλογία» τών σχέσεων έπιστήμης, 
ήθικής καί έξουσίας21·

ή, τέλος, ή πρόταση τοΰ Karl-Otto Apel γιά έναν

19. Βλ. ενδεικτικά: Georg L llK A C S , Die ontologischen Grundlagen des menschlichen 
Denkens und Handelns, στον τόμο: Weiterentwicklungen des Marxismus, Hrsg. v. Willi 
O e l m Cl l e r , Darmstadt (Wiss. Buchgesel.) 1977, σελ. 111-129. — L. v. M i s e s , Human 
Action. A Treatise on Economics, New Haven (Yale University Press) 1949.

20. Theorie des Kommunikativen Handelns, I - II, Frankfurt (Suhrkamp-Verl.) 1981. 
— Moralbewusstsein und Kommunikatives Handeln, Frankfurt (Suhrkamp-Verl.) 1983.

21. Les mots et les choses, Paris (Gallimard) 1966. — La pensee du dehors, Paris 
(Fata Morgana) 1986. — Uarcheologie du savoir, Paris (Gallimard) 1969.



284 Συμπερασματική πρόταση

καινούργιο «χρυσουν κανόνα» ήθικής προστακτικής, πού θά θέτει 
ώς αύτοδύναμη άξίωση τήν έπικέντρωση τής «έπικοινωνιακής 
κοινότητας» στις άνθρώπινες άνάγκες τις καθολικά έναρμονι- 
σμένες μέσω τοΰ έπιχειρήματος22.

"Ισως ό ένήμερος άναγνώστης νά εϊχε ήδη άπορήσει, πώς 
καί άγνοήσαμε στις σελίδες αύτοΰ έδώ τοΰ βιβλίου τέτοιες 
προτάσεις, πού προκαλοΰν, άκόμα σήμερα, μιάν άκατάσχετη 
βιβλιογραφία ευσυνείδητης έπαγγελματικής ένασχόλησης μέ 
τή «φιλοσοφία». Άλλά τό έρώτημα είναι, μέ ποιο άλλο κίνη­
τρο, έκτος άπό τον έπαγγελματισμό ή τήν εύφροσύνη τοΰ δια­
νοητικού παιγνίου, νά άσχοληθεΐ κανείς μέ τέτοιες προτάσεις, 
δταν είναι δεδομένη καί δηλωμένη ή δέσμευσή τους στήν άνα- 
κατασκευή τοΰ καντιανοΰ κριτικισμού — δταν δηλαδή άπλώς 
διαιωνίζουν (έντυπωσιακά οπωσδήποτε) τό όντολογικό κενό 
τής μετακαντιανής θεωρίας καί πρακτικής, έπομένως καί τήν a 
priori άδυναμία νά νοηματοδοτηθοΰν σέ διαφορετική άπό τή 
σημερινή προοπτική οί άνθρώπινες σχέσεις.

’Επικεντρώσαμε έδώ τή μελέτη μας στά προβλήματα τής 
Πολιτικής Οικονομίας, δηλαδή σέ χώρο δπου τό όντολογικό 
περιεχόμενο ή τό όντολογικό κενό τών έπιστημονικών καί φιλο­
σοφικών θεωρήσεων έμφανίζεται, μέ έμπειρικές έμπράγματες 
συνέπειες, ώς κριτήριο διάκρισης τοΰ πραγματικού άπό τό φαντα­
σιώδες. ’Ίσως σέ άλλους θεωρητικούς χώρους τό όντολογικό 
κενό νά μπορεί εντεχνα νά ύποκατασταθει μέ τήν ιδεολογική 
φαντασίωση ή τή μεθοδολογική έγκυρότητα τής συστηματικής 
άνάλυσης. Άλλά ή Πολιτική Οικονομία είναι, οπωσδήποτε,

22. Das Problem einer philosophischen Theorie der Rationalitatstypen, στον τόμο: 
Rationalists Philosophische Beitrage, hrsg. v. H. SchnAdelbach, Frankfurt (Suhrkamp) 
1984, σελ. 15-31. — Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grund* 
lagen der Ethik, στό βιβλίο του: Transformation der Philosophic, τόμος II, Frankfurt 
(Suhrkamp) 1973, σελ. 405 κ.έ.



'Επιστημολογική έπάρκεια 283

κάτι περισσότερο άπό συστηματική επιστήμη καί πεδίο ιδεο­
λογικών προταγμάτων. Εϊναι έμπρακτη εμπέδωση καθολικών 
άναγκών καί ζωτικών προτεραιοτήτων, συγκεκριμένων νοημα­
τοδοτήσεων τής άνθρώπινης ύπαρξης καί τής άντι-κείμενης ύλι- 
κής πραγματικότητας: δηλαδή — δπως συχνά τό έπαναλάβα- 
μ ε— καθολικός τρόπος βίου ή πολιτισμός.

Γ ι ’ αύτό καί δεν φαίνεται νά ύπάρχει περιθώριο ρεαλιστι­
κών προτάσεων γιά τήν έξοδο άπό τά σημερινά άδιέξοδα τής 
Πολιτικής Οικονομίας, δσο παρακάμπτουμε ή άγνοουμε τό 
όντολογικό κενό στή νοηματοδότηση τής οικονομικής συμπε­
ριφοράς. ’Αλλαγές στον καθολικό τρόπο τοΰ βίου, δηλαδή στον 
πολιτισμό, δέν έκβιάζονται ούτε μέ τήν έπιβολή ιδεολογιών, 
ούτε μέ ήθικές προστακτικές «έπικοινωνιακής» ή δποιας άλ­
λης άφηρημένης λογικής. ’Αλλαγές στον τρόπο τοΰ βίου κυο­
φορούνται καί προκύπτουν άπό τήν ώρίμανση διαφορετικών 
άναγκών καί προτεραιοτήτων τών άναγκών. Πού σημαίνει, άπό 
διαφορετική νοηματοδότηση τής καθημερινής συμπεριφοράς, 
διαφορετική άντίληψη γιά τό νόημα τής ύπαρξης καί τού κόσμου, 
τελικά, άπό διαφορετικές όντολογικές προϋποθέσεις έρμηνείας 
τοΰ πραγματικού καί ύπαρκτοΰ.

Στήν προοπτική μιάς τέτοιας συγκεκριμένης νοηματοδότη- 
σης θά ήθελε νά εντάσσεται καί ή πρόταση αύτοΰ έδώ τού 
βιβλίου. Ά ν  εϊναι πραγματική ή φαντασιώδης συμβολή, θά τό 
κρίνει ό άναγνώστης — ίσως άπώτερα καί ό χρόνος.





Α Λ Φ Α ΒΗ ΤΙΚ Ο  ΕΥ Ρ ΕΤ Η Ρ ΙΟ

άγορά (όρ.) 76
άθεϊσμός 9, 43, 212 κ.έ., 242, 255, 

263, 272, 281
’Αϊνστάιν (βλ. Einstein) 
άλλοτρίωση 75, 93, 105, 106 

’Αμβρόσιος Μεδιολάνων 136 
άνεργία, άνεργοι 115 

’'Ανσελμος 196 
άπόλυτος προορισμός 34, 38 
άπομυθοποίηση 34 
άποφατισμός-άποφατικός 18, 279 
άτομοκεντρισμός-άτομικισμός 34, 37 

κ.έ., 49, 50, 76, 87, 88, 136 κ.έ., 
155,194 κ.έ., 234, 260 

Αυγουστίνος 38, 41, 136, 195, 196,
202,203,204, 207, 208,209, 212, 
243, 253 

«άφέσεις» 42, 43, 197

Βέμπερ Μάξ (βλ. Weber Max) 
βουλήσιοκρατία 207

Γαλιλαίος 134 
Γκορμπατσόφ Μ. 125 
Γρηγόριος Νύσσης 257

δημοσιονομική πολιτική 97, 98, 99, 101, 
114, 224 

διαφήμιση 104, 105, 109, 115

είρηνιστικά κινήματα 26, 121, 226, 227, 
230,231 

εκβιομηχάνιση 100, 101, 134 
έκνομίκευση ήθικής 43, 44 
έμπειρισμός 214, 249, 282 
έναρμόνιση συμφερόντων 51, 54, 55, 61, 

89,121

έξελικτισμός 140, 277 
εύκλείδεια γεωμετρία 18, 21

ήδονιστική φιλοσοφία 7, 50, 51, 55, 88, 
90, 92, 96, 234, 241

Θουκυδίδης 168 
θρησκευτικοί πόλεμοι 130 
θρησκευτικός άποχρωματισμός 37, 215, 

218, 263
Θωμάς ’Ακινάτης - θωμισμός 8, 9, 196,

202,204, 205,206, 207,209,210, 
212,243

’ Ιωάννης Δαμασκηνός 245, 259

Καλλιακμάνης Β. 200 
Καρμίρης Ί. 206 
καρολίνεια άναγέννηση 136 
Καρτέσιος (Descartes) * καρτεσιανός 

16,18, 21,134 
Καστοριάδης (Castoriadis) 66, 80, 81, 

155, 223, 224 
Κάστρο Φιντέλ 120
κβαντομηχανική 9, 23, 45, 46, 253, 270 
κοινοβούλιο 50
Κονδύλης Π. 132, 134, 135, 138, 140, 

141,142,147,151,153,154,155, 
156,161, 205, 207, 212 

κρατικός παρεμβατισμός 52, 53, 54, 55, 
73

Λεν ιν 94

Μάο-Τσε-Τούγκ 120 
μεταφυσική τής συναλλαγής 196 κ.έ., 

200



288 9Αλφαβητικό εύρετήριο

Μιχελής Π. 261 
μπολσεβίκοι 94 
Μπουχάριν 94 
Μπρέχτ 107

ναζισμός 230
Νεύτων (Newton) - νευτώνειος 8, 9, 

18, 19, 21, 23, 46, 51, 53, 55, 
1 02 ,104 ,107 ,134 ,157 , 241 

νομιναλισμός 207, 241 
νομισματική πολιτική 97, 98, 99, 101, 

114, 224

οικολογικό κίνημα 26, 226, 227, 229, 
230 

οίκου νομή 13 
ολοκληρωτισμός 130 
ορθολογισμός κανονιστικός 7, 20, 31, 

33, 37, 39, 41, 48, 50, 51, 53, 
54, 55, 88,133 

οριακή χρησιμότητα 64

παραοικονομία 122 
«παραστατική» μεθοδολογία 16 
Παύλος Γ. 271 
περεστρόικα 125, 229 
Πλάτων 254
πληροφορική 85, 119, 225 
πουριτανισμός 35 
πραγματολογία 159
προτεσταντισμός 31 κ.έ., 38 κ.έ., 130, 

133,185,186,187,188,195,198, 
199, 208,217,218, 234, 262

ρασιοναλισμός 49, 50, 87, 133, 137, 
212 κ.έ., 262 

ρωμαιοκαθολικισμός 34, 42, 43, 45, 130,

131,133,185,186,187,190,195, 
199, 204, 205, 207, 210, 234

σημαινόντων αύτονόμηση 40, 41, 42 
συμβόλαιο κοινωνικό 9, 120, 252 
συνδικαλισμός 53
συσσώρευση κεφαλαίου 31, 33, 37, 197 
Σχίσμα πρώτο (867) 38 
Σχολαστικοί - σχολαστικισμός 40, 41, 

133,136,161,190,191,193,207, 
208, 246

ταξικός άγώνας 73 
Τερτυλλιανός 135 
τρίτος κόσμος 85, 228 
τυχαιότητα 160-161

ύλης λογική σύσταση 178, 257, 258, 
263

ύλισμός 149-150, 253, 254 
ύλισμός ιστορικός 7, 36, 155 
ύπεραξία 63, 64
ύπόσταση 179, 244, 254, 258, 278

φετιχισμός έμπορεύματος 78, 79 
φιλοσοφία τής οικονομίας 15, 27 
Φλωρόσφκυ 200 
φοιτητικές έξεγέρσεις 122 
φυσικό δίκαιο 9, 48, 49, 50, 87, 88, 

120 ,131 ,142,144,156,158, 201 
κ.έ., 234, 241 

φυσιοκράτες 50, 93, 138, 145, 146, 217, 
218

ώφελιμισμός 7, 39, 47, 48, 49, 50, 51, 
53, 55, 74, 87, 88, 90, 91, 92, 
93, 94, 96, 142, 143, 193 κ.έ, 
213, 234,241



Αλφαβητικό εύρετήριο 289

Adalberon de Laon 197 
Adorno 161, 231 
Alembert d’ 131 
Antonin de Florence 192 
Apel 283, 284 
argumentatio 190 
Arrow K. 235

Bacon 91, 131 
Bayle P. 131, 153 
Bentham 60, 90, 93, 143, 144 
Berckhardt J. 118 
Berkley 131
Bernardin de Sienne 192 
Besnard Ph. 28, 29 
Big Bang 273 
Bohr Niels 22 
Bonnet 131 
Brinton C. C. 118 
Brunner K. 143 
Buffon 131 
Bultmann R. 212 
Butler 91, 144

Cairnes, J. E. 135 
Carnegie A. 216 
certitudo salutis 32 
Chatelet F. 235, 238 
Chenu, M-D. 190, 214 
Clarke 91
Cohn-Bendit D. 123 
Condillac 131 
Congregatio Fidei 130 
Cumberland 91 
curia βατικανή 192

demonstratio 40 
Denzinger 197 
Diderot 131, 156 
Du Bos 131 
Dyby G. 191, 198 
Dumont L. 194

Edgeworth 90, 92, 143 
Einstein 22, 266 
Engels 93

Fanfani A. 29 
Ferguson A. 144, 153-154 
Feyerabend, P. K. 266 
Foucault M. 108, 169, 283 
Friedmann 273

Galbraith, J. K. 104, 109, 221,231
Garaudy R. 218
Gay P. 161
Gilles P. 116
Gilson E. 190
Grabmann M. 190

Habermas 48, 283 
Haffner F. 63
Harsanyi J. 50, 92, 144, 235 
Hasbach W. 48 
Hawking S. 266, 276, 277 
Hayek, F. A. 194 
Hegel 117-118 
Heidegger 193, 212 
Heisenberg 22, 272 
Hobbes 50, 131, 142,144 
Hoerster N. 92 
Holbach 131, 144 
Horkheimer 161, 231 
Hume 91 ,131 ,144 ,153  
Hutcheson 91, 144

Index librorum prohibitorum 130 
Indulgentiae 42, 197 
Inquisitio 130

Kant 41, 132,240, 284 
Kepler 134
Keynes 83, 216, 219, 234 
Kliemt H. 159 
Kopf U. 190



290 9Αλφαβητικό εύρετήριο

Koslowski P. 24, 47, 48, 49, 50, 51, 
108 ,159 ,194 ,195 , 235 

Krings Η. 48
laissez-faire 88, 90, 135, 139, 210
La Mettrie 131, 140
Lamont D. 117
Leibniz 131
Lessing 131
Lindsay, A. D. 50
Locke 91, 131
Low R. 108
Lubac, H. de 212
Lukacs 283

Malebranche 131 
Malthus 90, 210 
Marcuse H. 123, 231 
marketing 109 
Marshall 60
Marx-μαρξισμός 7, 47, 63, 64, 67, 72, 

77, 78, 79, 92, 93 ,146 ,147 ,154 ,
155,189, 217, 218, 251, 263, 283 

Maupertuis 131 
Mercier de la Riviere 139 
Meslier 131 
Meyer Willi 20, 49 
Mill, J. S. 49, 50, 60, 90,143, 210 
Mises L. v. 49, 283 
Mittelstrass J. 51 
Montaigne 144 
Montesquieu 131 
Moran Th. 116 
Moze, H. 131 
Munich F. 159
Myrdal G. 25, 47, 48, 49, 50, 51, 90, 

91, 92, 138, 139, 144, 146, 156, 
189, 201, 210, 219, 234, 235

Oberlander E. 95
ordo apprehensionis 206, 210, 211 

Paley 90, 143, 201

Panofsky E. 190, 193 
Parsons T. 123 
Poitrineau A. 118 
Popper 72,118, 218, 266 
Portelli H. 216 
Poullat E. 216 
praedestinatio 34, 38 
Priestley 201 
Propaganda Fidei 130 
Pufendorf 131, 144

Quesnay F, 87, 88, 135, 139, 251

ratio 136, 205 
Raub W. 194
Ricardo 41, 42, 62, 64, 90, 143, 145, 

210
Robbins L. 159
Robertson, Η. M. 29
Robinson J. 25, 47, 85, 185, 186, 235
Rousseau 131, 189

Sade de 150 
Samuelson P. 25 
Samuelsson K. 29 
Sartre 161 
Say 210
Schluchter W. 190 
Schmidt M. 199, 217 
Schnadelbach H. 49 
Schumacher 231 
Seidl Ch. 48, 155 
Sen, A. K. 47, 50, 144, 235 
Shaftesbury 131, 144 
Sidgwick 60, 90 
Sismondi 92 
Small Chr. 106, 107 
Smart, J. J. 47
Smith Adam 48, 60, 62, 64, 89, 91,

143,155,189, 210 
Smolitsch I. 200
Sombart W. 29, 49, 185, 191, 192,



*Αλφαβητικό εύρετήριο 291

199, 234, 235 
Spaemann R. 108 
Specht R. 205 
Steuart J. 189 
Strauss L. 48 
Strumilin, G. S. 95, 96

Tawney, R. H. 29, 49, 50, 199
Thesaurus Meritorum Sanctorum 197
Thomasius 131
Troeltsch E. 29, 195
Tucker 201
Turgot 131, 144

Vaneigem R. 123 
Voltaire 131, 156 
Voss T. 194 
Vossenkuhl W. 49

Weber Max 27 κ .έ, 47, 162, 185, 186, 
199, 234, 235 

Weil E. 238 
Williams B. 47 
Wolff 131

Zizioulas J. 181


