
 



  ©
 Χ

ρῆ
στ

ος
 Γ

ια
νν

αρ
ᾶς

 &
 Ἴ

κα
ρο

ς 
Ἐ

κδ
οτ

ικ
ὴ 

Ἑ
τα

ιρ
ία

, 2
00

4
 IS

BN
 9

78
-9

60
-9

52
7-

15
-6

 



Χρῆστος Γιανναρᾶς
 
 
 
 

Ἡ λογικὴ ἀρχίζει μὲ τὸν ἔρωτα
 

Κριτικὴ χρονογραφία
 
 
 
 
 
 

 
ΙΚΑΡΟΣ

 



Α΄
 

Οἱ ὑπέροχοι μικρονοϊκοὶ ψηφοφόροι
 
ΙΣΩΣ ΕΥΦΥΗΣ ΠΟΛΙΤΙΚΟΣ σήμερα νὰ εἶναι ἐκεῖνος ποὺ 
κατορθώνει νὰ ἐκφράζεται σὲ ἐπίπεδο συνεποῦς μικρόνοιας. Ὁ 
πολιτικὸς ποὺ αὐτοευνουχίζει τὴν εὐφυΐα του προκειμένου νὰ 
κερδίσει (στὴ μάχη τῶν ἐντυπώσεων) τὶς μεγάλες μάζες τῶν 
ψηφοφόρων. Μάζες ποδηγετημένες νὰ ἐπιλέγουν κόμμα ὅπως 
ἐπιλέγουν καὶ ποδοσφαιρικὸ ἴνδαλμα.

Ἴσως ἄλλοτε εὐφυὴς πολιτικὸς νὰ ἦταν ἐκεῖνος ποὺ 
κατόρθωνε νὰ κερδίσει τὴν ἐκτίμηση τῶν «ἐπαϊόντων», νὰ πείσει 
τοὺς νουνεχεῖς πολίτες, τοὺς ἀσκημένους στὴν κριτικὴ σκέψη, στὴν 
ὀξυδερκὴ ἑρμηνεία τῶν γεγονότων. Ἴσως αὐτὴ ἡ μερίδα, ποὺ 
διέθετε καλλιέργεια καὶ ἐγρήγορση, νὰ ἐπηρέαζε τότε εὐθέως καὶ 
τὸ ὑπόλοιπο κοινωνικὸ σῶμα, νὰ διαμόρφωνε τὸ λαϊκὸ 
αἰσθητήριο.

Σήμερα, οἱ εὐφυεῖς πολιτικοὶ γνωρίζουν ὅτι τὸ ποσοστὸ τῶν 
σκεπτόμενων καὶ ἀπροκατάληπτων στὴν κρίση τους πολιτῶν εἶναι 
ἐκλογικὰ ἀσήμαντο. Ξέρουν ὅτι ἡ στρατηγικὴ τοῦ λαϊκισμοῦ ἔχει 
ἀποδεσμεύσει τὶς μάζες ἀπὸ τὴν ὅποια ἐπιρροὴ ἀσκοῦσε πάνω 
τους τὸ κύρος τῆς μόρφωσης, τῆς καλλιέργειας, τῆς κριτικῆς 
ἱκανότητας. Μεθοδικὰ καὶ προγραμματικά, οἱ μάζες ἔχουν 
ποτιστεῖ μὲ τὸ ἡδονικὸ ἀφιόνι τοῦ λαϊκισμοῦ: «Γιατὶ ἔτσι μοῦ 
ἀρέσει», «Ψηφίζω γιὰ τὴ μαγκιά μου», «Εἶμαι ὁ κυρίαρχος 
λαός». Αὐτὴ τὴν κυρίαρχη μικρόνοια πρέπει νὰ ἱκανοποιήσει μὲ 
τὸν λόγο του ὁ εὐφυὴς πολιτικός. Ὄχι νὰ κερδίσει τὴν ἐκτίμηση 
ὅσων διαθέτουν καλλιεργημένο νοῦ καὶ φρόνηση.

Ἄκουγα, πρὶν ἀπὸ δέκα μέρες περίπου, τὸν πρωθυπουργὸ νὰ 
ἀπευθύνεται στὴν κοινοβουλευτικὴ ὁμάδα καὶ στὴν Κεντρικὴ 
Ἐπιτροπὴ τοῦ κόμματός του. Καὶ προσπαθοῦσα (γιὰ πολλοστὴ 
φορά) νὰ καταλάβω ἂν ὁ λόγος του προκαλοῦσε τὴν παραμικρὴ 
ἐνόχληση ἢ δυσφορία στὸ ἀκροατήριό του — ἂν τὰ στελέχη αὐτὰ 
τοῦ πολιτικοῦ βίου τῆς χώρας ἔνιωθαν ἀκούγοντάς τον νὰ 



προσβάλλονται, νὰ ὑποτιμᾶται ἡ νοημοσύνη τους, ἡ μόρφωσή τους, 
ἡ αἰσθητική τους. Ἡ τηλεοπτικὴ εἰκόνα δὲν ἄφηνε περιθώρια 
τέτοιων συμπερασμῶν. Ἀντίθετα, τὸ πρωθυπουργικὸ ἀκροατήριο 
ἔδειχνε μὲν νὰ βαριέται, ὄχι ὅμως νὰ ὀργίζεται, νὰ ἐκπλήσσεται ἢ 
νὰ δυσφορεῖ.

Νομίζω ὅτι ἡ εἰκόνα μὲ βοήθησε νὰ ὁδηγηθῶ στὸ πιὸ πιθανὸ 
ἐνδεχόμενο: ὅτι ὁλόκληρη ἡ σύναξη ἐκείνη ἀξιολογοῦσε τὴν 
πολιτικὴ εὐφυΐα τοῦ ἀρχηγοῦ της μὲ βάση τὴν ἱκανότητά του νὰ 
ἐκφέρει λόγο συνεπέστατα μικρονοϊκό. Ὅλοι ἤξεραν ὅτι ὁ 
πρωθυπουργὸς εἶναι ἰδιαίτερα προικισμένος ἄνθρωπος, δὲν 
ὑπῆρχε περιθώριο νὰ ὑποθέσουν ὅτι ὑστερεῖ στὴ σκέψη, στὴν 
κρίση, στὴν αἰσθητική του. Καὶ ταυτόχρονα γνώριζαν ὅτι ὁ λόγος 
τοῦ πρωθυπουργοῦ ἀπευθύνεται μὲν στοὺς παρόντες ἀκροατές 
του ἀλλὰ δὲν τοὺς ἀφορᾶ, εἶναι λόγος ποὺ προορίζεται γιὰ 
προπαγανδιστικὲς (κατὰ κόρον) ἐπαναλήψεις ἀπὸ τὰ τηλεοπτικὰ 
κανάλια καὶ ραδιόφωνα τοῦ κομματικοῦ κράτους, σκοπεύει στὴν 
κρίσιμη ἐκλογικὴ μάζα τῶν μεθοδικὰ εὐνουχισμένων ψηφοφόρων. 
Γι' αὐτὸ καὶ ὀφείλει νὰ εἶναι λόγος ἀπροκάλυπτης μικρόνοιας καὶ 
βάναυσης αἰσθητικῆς.

Ἀνάλογα συμπτώματα συναντάει κανεὶς συχνὰ καὶ στὸ κόμμα 
τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης — «λουστραρισμένα» ἴσως μὲ 
περισσότερη ἐπιδεξιότητα. Ἐκεῖ ποὺ ἡ παραίτηση ἀπὸ τὴ λογικὴ 
καὶ τὴν κρίση μοιάζει νὰ λειτουργεῖ εἰλικρινέστερα καὶ ὁ 
λαϊκισμὸς νὰ τροφοδοτεῖται ἀπὸ ἀφομοιωμένα ψυχολογικὰ 
παραισθησιογόνα εἶναι τὸ Κομμουνιστικὸ Κόμμα Ἑλλάδας καὶ ἡ 
Ἀρχιεπισκοπὴ Ἀθηνῶν. Ἐνῶ, εἰδικὰ στὰ κόμματα ἐξουσίας, ἡ 
μικρόνοια τοῦ πολιτικοῦ λόγου καὶ ἡ φτήνεια τῆς ψυχολογικῆς 
ὑποβολῆς πρέπει μᾶλλον νὰ προαποφασίζονται, ὁπότε καὶ ἡ 
συνεπὴς ἐκφορά τους ἀπαιτεῖ σαφῶς ἰδιάζουσα εὐφυΐα.

Ἡ ἑρμηνεία μου ἔχει, νομίζω, στέρεη λογική. Θὰ ἦταν 
παράλογο νὰ ὑποθέσει κανεὶς ὅτι ὁ πρωθυπουργὸς δὲν 
ἀντιλαμβάνεται (ἢ ὅτι κανένας ἀπὸ τὸ περιβάλλον του δὲν 
τολμάει νὰ τοῦ ὑποδείξει) πόσο ἐξευτελίζει τὴν κοινὴ λογικὴ ἡ 
διθυραμβικὴ αὐτοεξύμνηση γιὰ στοιχειώδη ἢ καὶ γιὰ ἀνύπαρκτα 
ἐπιτεύγματα. Πόσο βάναυσα βιάζει τὴν αἰσθητικὴ τοῦ μέσης 



καλλιέργειας ἀκροατῆ ἔστω καὶ μόνο ἡ πλαστογραφημένη 
προσφώνηση «συντρόφισσες καὶ σύντροφοι». Μᾶς μεταφέρει 
βίαια αὐτὴ ἡ προσφώνηση ἀπὸ τὴν πολυτελὴ αἴθουσα ξενοδοχείου 
πέντε ἀστέρων τῆς Ἀθήνας σὲ ὀρεινὰ ἀπευθείας κρησφύγετα τῆς 
κάποτε ζαχαριαδικῆς ἀνταρσίας. Καί, ἀντὶ γιὰ τὶς ὄψεις 
γενειοφόρων, ρυπαρῶν καὶ πεινασμένων ἐνόπλων, βλέπουμε νὰ 
ἀφορᾶ ἡ προσφώνηση ἄκρως καλοζωισμένους ἀστούς, ποὺ πρὶν 
ἀπὸ εἴκοσι δύο χρόνια ἴσως μετὰ βίας νὰ ἐξασφάλιζαν τὸν 
ἐπιούσιο (ἄγνωστοι καὶ στὸν θυρωρό τους), σήμερα ὅμως εἶναι, 
στὴ συντριπτικὴ πλειοψηφία τους, τρυφηλοὶ νεόπλουτοι, μὲ βίλες, 
σκάφη καὶ ἀπολαύσεις μεγιστάνων.

Μπορεῖ τὸ «τέλος τῆς Ἱστορίας» ἢ τὸ «τέλος τῶν ἰδεολογιῶν» 
νὰ εἶναι ρητορικὰ πυροτεχνήματα, ἀλλὰ τὸ τέλος τῆς πολιτικῆς 
μοιάζει ψηλαφητὴ πραγματικότητα. Ἡ πολιτικὴ πρέπει νὰ 
τέλειωσε ἀπὸ τότε ποὺ ὑποτάχθηκε στὴ λογικὴ τοῦ μάρκετινγκ, 
στὶς μεθόδους ποὺ ἐπιβάλλουν ἕνα προϊὸν στὴν προτίμηση τῶν 
καταναλωτῶν. Τὰ κόμματα καὶ οἱ πολιτικοὶ προσπαθοῦν νὰ 
κερδίσουν τὸν ψηφοφόρο μὲ τὰ ἴδια ἀκριβῶς ψυχολογικὰ 
τεχνάσματα ποὺ κερδίζει τὸν ἀγοραστὴ μιὰ ὀδοντόκρεμα ἢ ἕνα 
ἀπορρυπαντικό.

Ἡ ἄγρα βασίζεται σὲ μελετημένες καὶ πολυδάπανες τεχνικὲς 
ἐντυπωσιασμοῦ: νὰ πλεονεκτήσει τὸ προϊὸν ἢ ὁ πολιτευτὴς στὴν 
ἐπιπόλαιη ἐντύπωση ποὺ θὰ προκαλέσει ἡ «εἰκόνα» του, νὰ 
γοητεύσει ἀνεπίγνωστα, νὰ ὑποκλέψει τὴν προτίμηση τοῦ κοινοῦ. 
Ὄχι νὰ πεισθεῖ ὁ καταναλωτὴς μὲ ἐπιχειρήματα, ἀλλὰ νὰ 
παρακαμφθεῖ ἡ λογικὴ καὶ ἡ κρίση του, νὰ διεγερθοῦν ἀσυνείδητα 
ἀντανακλαστικά, ἀντίδοτα στὴν ἀνασφάλεια καὶ στὶς φοβίες του, 
ναρκισσικὰ ἀπωθημένα του. Ὅσο ἡδονικότερα ἀχρηστεύεται ἡ 
λογική, τόσο πληρέστερα πετυχαίνει τὸ μάρκετινγκ. Ὁ 
ἰδανικότερος ὀπαδὸς (κόμματος ἢ προϊόντος) εἶναι ὁ μικρονοϊκός, 
ὁ παγιωμένα ἄβουλος, ὁ καταληκτικὰ κρετίνος.

Γι' αὐτὸ καὶ στὴν ὑποταγμένη σήμερα στὶς ἐπιταγὲς τοῦ 
μάρκετινγκ «δημοκρατία» τὸ κρισιμότερο γιὰ τὶς προοπτικὲς τοῦ 
συστήματος πόστο εἶναι τὸ ὑπουργεῖο Παιδείας: Ἐκεῖ 
μεθοδεύεται προγραμματικὰ ὁ εὐνουχισμὸς τῆς γλώσσας, δηλαδὴ 



τῆς λογικῆς καὶ τῆς κρίσης, ἡ ἀποκλειστικὰ χρηστικὴ ἐκδοχὴ τῶν 
Μαθηματικῶν, δηλαδὴ τὸ στέγνωμα τῆς δημιουργικῆς φαντασίας, 
ἡ κατασυκοφάντηση τῆς φιλοπατρίας, δηλαδὴ ἡ ὑποταγὴ στὸν 
διεθνισμὸ τῆς καταναλωτικῆς ὁμοιομορφίας. Ἐκεῖ πλάθεται 
(«μορφώνεται»-μορφοποιεῖται) ὁ καινούργιος ἀνθρωπολογικὸς 
τύπος: ὁ ἀποχαυνωμένος παχύσαρκος μὲ τὰ παρδαλὰ ροῦχα καὶ 
τὶς ἐξωφρενικὲς κομμώσεις, ποὺ μασουλάει χάμπουργκερ, 
συνεννοεῖται μὲ τριακόσιες λέξεις γιὰ τὰ ποδοσφαιρικὰ καὶ εἶναι 
ὁλότελα ἀδιάφορος γιὰ τὴν πολιτική.

Οἱ εὐφυεῖς πολιτικοὶ χρειάζονται σήμερα μικρονοϊκοὺς 
ψηφοφόρους. Ὅμως οἱ μικρονοϊκοὶ ψηφοφόροι δὲν χρειάζονται 
ἀπαραιτήτως εὐφυεῖς πολιτικούς. Τοῦ λόγου τὸ ἀληθὲς ἔχει 
ἀρχίσει νὰ ἀποδεικνύεται στὴ διεθνὴ πολιτικὴ σκηνή.

Κυριακὴ 8.6.2003

 
 

Ἡ ἀκρισία παράγει ὑπανάπτυξη
 
ΣΤΗΝ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ σήμερα δὲν λειτουργεῖ κριτική, 
κυριαρχοῦν ἐντυπώσεις. Ἡ διαπίστωση προσφέρεται γιὰ 
ἐπαλήθευση ἢ διάψευση. Ἀλλὰ μὲ βάση τὴν καταγγελλόμενη ὡς 
ἐλλείπουσα κριτικὴ βάσανο. Ὄχι ψυχολογήματα ἐντυπώσεων.

Δύο (κυρίως) παράγοντες ἀναστέλλουν τὴ λειτουργία τῆς 
κριτικῆς στὴν ἑλληνικὴ κοινωνία σήμερα: οἱ ἰδεολογικὲς 
ἀγκυλώσεις, ποὺ συντηροῦνται ὡς δεισιδαιμονίες, καὶ οἱ 
βασανιστικὲς ἀνασφάλειες, ποὺ εἶναι τυπικὸ προϊὸν τῆς ἐπίσημης 
ἐθνικῆς μας μειονεξίας.

Ὁ ἐγκλωβισμὸς σὲ ἰδεολογήματα ἔχει τὰ σταθερὰ (σὲ κάθε 
ἐποχή) γνωρίσματα τοῦ φόβου τῆς ἐνηλικίωσης — φόβου 
διακινδύνευσης, φόβου τῆς ἐλευθερίας. Σήμερα ἁπλῶς οἱ κλωβοὶ 
ἐγκλωβισμοῦ εἶναι πιὰ ἐξόφθαλμα φαντασιώδεις καὶ εἰδικὰ στὸ 
κοινωνικοπολιτικὸ πεδίο λειτουργοῦν κυρίως ὡς δεισιδαιμονίες. Οἱ 
λέξεις «Δεξιὰ» καὶ «Ἀριστερά», γιὰ παράδειγμα, παραπέμπουν 
μόνο σὲ νευρωτικὲς φαντασιώσεις καὶ καθόλου σὲ πραγματικὲς 
διαφοροποιήσεις τῆς πολιτικῆς. Ἕνας μεγάλος ἀριθμὸς ἀνθρώπων 



στὴν Ἑλλάδα σήμερα εἶναι φανερὸ ὅτι ψηφίζουν μὲ ἐνστικτώδεις 
ἐνορμήσεις ἐμμονῆς σὲ φαντάσματα «Δεξιᾶς» ἢ «Ἀριστερᾶς», 
«ἐκσυγχρονισμοῦ» ἢ «φιλελευθερισμοῦ», «προόδου» ἢ 
«συντήρησης» — ἐμμονῆς στὸ κενό, στὸ τίποτα. Ἐνδημικὸς 
θρίαμβος ἀκρισίας.

Δίνει τὴν ἐντύπωση ὁ Νεοέλληνας ὅτι δὲν μπορεῖ νὰ ὑπάρξει 
ἔξω ἀπὸ σχήματα, ἔστω καὶ φαντασιώδη. Ψηφίζει ὄχι ἐπειδὴ 
κρίνει, ἀξιολογεῖ, ἐπιλέγει, ἀλλὰ μόνο γιὰ νὰ αὐτοβεβαιωθεῖ ὅτι 
κάπου «ἀνήκει». Ὡσὰν νὰ φοβᾶται νὰ ὑπάρξει ἀπὸ μόνος του 
(καθεαυτόν) καὶ πιστεύει ὅτι ὑπάρχει μόνο ἀνήκοντας σὲ κάποια 
«παράταξη» ποὺ τοῦ προσφέρει κοινωνικὴ ταυτότητα, λόγους 
αὐτοεκτίμησης, κύρος, προβολή — τελικά: ὀντότητα. Δίχως 
ψυχολογικὴ ἔνταξη κινδυνεύει νὰ μηδενιστεῖ ἡ ὕπαρξη καὶ ἡ ζωή 
του, γι' αὐτὸ καὶ μπορεῖ νὰ στρατεύεται φανατικὰ (μὲ τεκμαρτὴ 
ἀνιδιοτέλεια) ἀκόμα καὶ σὲ ποδοσφαιρικὲς ὁμάδες (ποὺ ξέρει ὅτι 
ἐξυπηρετοῦν συμφέροντα τοῦ ὑποκόσμου).

Ἡ ψυχοπαθολογία τῆς «ἔνταξης» πιθανὸν νὰ ἀπηχεῖ 
ἀπώτατους καὶ ὑγιέστατους ἱστορικοὺς ἐθισμούς: νὰ παραπέμπει 
στὴν ἄντληση (κάποτε) ὑπαρκτικῆς ταυτότητας τοῦ «πολίτη» ἀπὸ 
τὴν «πόλιν», ἀπὸ τὸ «κοινὸν ἄθλημα» τοῦ «κατ' ἀλήθειαν» βίου, 
ἀπὸ τὰ «δίκαια καὶ ἀνεκτίμητα εὖγε» τῆς κοινότητας-κοινωνίας 
προσώπων. Ἴσως ὅμως καὶ νὰ ἀπηχεῖ τοὺς ἐθισμοὺς τοῦ ραγιᾶ, 
ποὺ ἔβρισκε καταφυγὴ στὴ «φαμίλια», στὴ «φάρα», στὸ «σόι», 
στοὺς «συμπατριῶτες» γιὰ νὰ παρηγορήσει τὶς ἀνασφάλειες καὶ 
φοβίες του, νὰ θωρακίσει μὲ συλλογικὴ ἰσχὺ τὰ ἐγωτικά του 
συμφέροντα.

Πάντως στὴ σημερινὴ Ἑλλάδα ἀποκλείεται νὰ κριθεῖς γιὰ 
ὁποιαδήποτε δραστηριότητα, ἐπίδοση, προσφορά, δημιουργία ἢ 
πρόταση (σὲ ὁποιονδήποτε τομέα) μὲ ἀξιολογικὰ κριτήρια 
ἀνεξάρτητα ἀπὸ ἐτικέτες ἰδεολογικῆς ἔνταξης. Ἀποκλείεται ἔστω 
καὶ νὰ προσεχθεῖς (ἀκόμα περισσότερο: νὰ μνημονευθεῖς) ἀπὸ 
«περιβάλλοντα» ποὺ σὲ ἔχουν κατατάξει στοὺς φαντασιωσικοὺς 
«ἀντιπάλους» τους. Ζωγράφος ἢ ποιητής, ἐρευνητὴς ἢ στοχαστής, 
μουσουργὸς ἢ συγγραφέας, νομομαθὴς ἢ σκηνοθέτης, ἔχεις μία καὶ
μοναδικὴ ἐλπίδα νὰ διακριθεῖς στὴν ἑλληνικὴ κοινωνία σήμερα, νὰ 



ἀναγνωριστεῖς, νὰ προβληθεῖς: μόνο ἂν ἐγκριθεῖς (ἔστω ὡς 
ἀκίνδυνο ἀδιάφορο μέγεθος) ἀπὸ τὴν ἑκάστοτε κυρίαρχη 
ἰδεολογικὴ φαντασίωση.

Ὁ κύκλος εἶναι φαῦλος: Γιὰ νὰ ἐπιβάλλεται κυριαρχικὰ ἡ 
φαντασίωση, πρέπει νὰ μετέρχεται μανιχαϊστικὲς ἀντιθέσεις, 
ὑπεραπλουστευμένες σχηματοποιήσεις, τεχνητὲς πολώσεις. Νὰ 
ἀντιθέτει τοὺς «δικούς» της στοὺς ἀποδιοπομπαίους «ἄλλους», 
ποὺ ὅσο πιὸ ταλαντοῦχοι διαφαίνονται τόσο πιὸ ἐπικίνδυνοι 
καθίστανται. Νὰ ἀναδεικνύει μεγέθη, νὰ καθιερώνει 
«κορυφαίους», νὰ «θάβει» τοὺς μὴ ἀρεστούς. Ἀλλὰ αὐτὸς 
ἀκριβῶς ὁ μανιχαϊσμὸς εἶναι ἡ ἀνάγκη τῆς μάζας: ἀνάγκη νὰ 
βεβαιώνει τὴν «ἔνταξη» μὲ σαφῆ ὅρια ἀνάμεσα στοὺς «καλοὺς» 
καὶ στοὺς «κακούς», ἐντοπίζοντας σὲ κάθε χῶρο τοῦ κοινωνικοῦ 
βίου τοὺς ὁμόπιστους, θαυμάζοντας καὶ μεγαλύνοντας τοὺς 
ἄνωθεν κεχρισμένους σὰν «κορυφαίους». Ἐφημερίδες ποὺ 
ἀπροκάλυπτα ἐμπορεύονται τὴν κατεστημένη ἀγκύλωση, αὐτὲς θὰ 
προτιμήσει ἡ μάζα, θὰ τὶς ἐκτινάξει στὶς πρῶτες θέσεις 
κυκλοφορίας, ἔστω κι ἂν εἶναι πασίγνωστο ὅτι ὑπηρετοῦν 
συμφέροντα στοὺς ἀντίποδες τῶν ὑποκριτικῶν τους 
ρητορευμάτων.

Δεύτερος παράγων ποὺ ἀκυρώνει τὴ λειτουργία τῆς κριτικῆς 
στὴν ἑλληνικὴ κοινωνία σήμερα, εἶναι ὅσες ἀνασφάλειες παράγει 
ἡ ἐπίσημη ἐθνική μας μειονεξία. Ὁ Νεοέλληνας ἔχει παγιώσει τὴ 
νοοτροπία καὶ τὸν ψυχισμὸ τοῦ μεταπράτη. Δὲν κρίνει, 
ἀντιγράφει. Δὲν συγκρίνει, μιμεῖται. Ἀδύνατο νὰ ἐντοπίσει τὶς 
δικές του πραγματικὲς ἀνάγκες, νὰ τὶς ἀξιολογήσει, νὰ τὶς 
ἱεραρχήσει. Οἱ ἀπομιμήσεις, ἡ ἐπαρχιώτικη ξενομανία, εἶναι 
ἄξονας τῆς νεοελληνικῆς ταυτότητας.

Προσφυγὴ σὲ ἐμπνεύσεις Καλατράβα, ποὺ μᾶς γυάλισαν 
ἐπικαιρικά. Διακόσμηση σταθμῶν τοῦ μετρὸ τῆς Ἀθήνας μὲ 
πιθηκισμοὺς ἀλλοδαπῆς «πρωτοπορίας». Ἐθνικὸ ρεζιλίκι 
μεταπρατισμοῦ ἡ «Πολιτιστικὴ Ὀλυμπιάδα». Ἀντιγραφὴ τῆς 
Ἀτλάντας καὶ τοῦ Σύντνεϋ ἡ ἀθηναϊκὴ «ἐπιστροφὴ στὸ 
πρωτότυπο» τῆς μαφιόζικης ὀλυμπιακῆς φιέστας τοῦ 2004. Ὅπως 
εἰσαγόμενες ἦταν πάντοτε καὶ οἱ «ἰδεολογικὲς» διαφοροποιήσεις 



τῶν πολιτικῶν μας κομμάτων, δάνεια πάντοτε τὰ ἐκπαιδευτικά 
μας συστήματα καὶ προγράμματα, ξενόφερτη ἡ σύνολη ἄρθρωση 
καὶ ὀργάνωση τοῦ κρατικοῦ μας βίου.

Ὁ ἐθισμένος στὸν μεταπρατισμὸ καὶ στὴ μίμηση συμπίπτει μὲ 
τὸν ἐγκλωβισμένο σὲ ἰδεολογικὲς δεισιδαιμονίες: δὲν ἔχουν δικά 
τους κριτήρια κρίσης, δὲν παράγουν κρίσεις, δὲν μποροῦν νὰ 
λειτουργήσουν κριτικά. Καὶ μιὰ συλλογικότητα ὅπου δὲν 
λειτουργεῖ κριτική, ἄγεται καὶ φέρεται ἀπὸ παραγωγοὺς 
ψευδαισθητικῶν «ἐντυπώσεων». Δὲν μπορεῖ νὰ ξεχωρίσει 
ποιότητες, ταλέντα, τὴν εἰλικρίνεια ἀπὸ τὴν ψευτιά, τὴν 
πληροφορία ἀπὸ τὴν προπαγάνδα, τὸν ἱκανὸ ἀπὸ τὸν ἀνίκανο, τὸν 
εὐφυὴ ἀπὸ τὸν μικρονοϊκό, τὸν ἐργατικὸ ἀπὸ τὸν ἀκαμάτη.

Γιὰ μιὰ τέτοια συλλογικότητα δὲν ὑπάρχει μέλλον, προοπτικὴ 
ἀνάπτυξης, προόδου, εὐημερίας. Ἡ κρίσιμη μάζα, ποὺ μὲ τὴν 
ψῆφο της κρίνει τὶς τύχες ὅλων, θὰ βυθίζεται ὅλο καὶ περισσότερο 
στὴν ἀκρισία. Ἄνθρωποι μὲ τραγικὰ μειωμένη νοημοσύνη, 
κρετινικὲς φιγοῦρες παραδομένες σὲ ζωώδη ἀντανακλαστικὰ 
ἡδονοθηρίας, θὰ εἶναι οἱ κυρίαρχες εἰκόνες τοῦ δημόσιου βίου. 
Πελώριο ριάλιτι σόου.

Μιὰ τίμια ἐπαναστατικὴ ἐκπαιδευτικὴ μεταρρύθμιση θὰ 
μποροῦσε νὰ εἶναι ὁ καταλύτης γιὰ τὴν ἀναχαίτιση. Γιὰ νὰ 
φτάσουν νὰ λειτουργοῦν κριτικὰ οἱ ψηφοφόροι, πρέπει 
προηγουμένως νὰ ἔχει ἐμπεδωθεῖ ἡ κριτικὰ ἀδέσμευτη 
δημοσιογραφία, ἡ ἀπροκατάληπτη κριτικὴ βιβλίου, θεάτρου, 
μουσικῆς, ἐπιστημονικῶν ἐπιδόσεων, ἡ τίμια ἀξιολόγηση τῶν 
ὑπαλλήλων τοῦ κράτους.

Κυριακὴ 24.8.2003

 

Ψῆφο στὴ δημοκρατία
 
ΤΟ ΕΠΙΠΕΔΟ τῆς κατὰ κεφαλὴν καλλιέργειας τῶν πολιτῶν 
μπορεῖ νὰ καταμετρηθεῖ σὲ ποσοστιαῖα μεγέθη. Εἶναι συνάρτηση 
δεδομένων, ὅπως: ποιές ἐφημερίδες ἔρχονται πρῶτες σὲ 
κυκλοφορία, ποιές τηλεοπτικὲς ἐκπομπὲς πρωτεύουν σὲ 



θεαματικότητα, πῶς κατανέμονται οἱ σταυροὶ προτίμησης στὶς 
ἐκλογές, ποιά δημόσια πρόσωπα προηγοῦνται στὴ 
δημοσκοπούμενη ἀξιολόγησή τους.

Ὅμως ποιός ἀποφασίζει ὅτι ἡ προτίμηση τῆς ἄλφα 
ἐφημερίδας ἢ τοῦ βῆτα πολιτικοῦ μαρτυροῦν χαμηλὴ νοημοσύνη 
καὶ ἀμβλυμένη κρίση, ἐνῶ ἡ ἐπιλογὴ τοῦ τάδε τηλεοπτικοῦ 
προγράμματος καὶ τοῦ δείνα ἐντύπου δηλώνουν καλλιέργεια καὶ 
προηγμένη εὐαισθησία; Σήμερα εἶναι φανερὸ ὅτι αὐτὴ τὴν 
ἀξιολογικὴ ἀποτίμηση τὴν ἀναλαμβάνει ἡ ἀγορά: Ὅποιος θέλει 
νὰ πουλήσει ἐμπόρευμα σὲ ἀνθρώπους ἀπαίδευτους καὶ 
μικρονοϊκοὺς θὰ τὸ συνοδεύσει μὲ φανταχτερὰ περιτυλίγματα, 
αἰσθησιακὴ διαφήμιση, καταιγισμὸ παραπλανητικῶν ἐπαίνων. Ἂν 
τὸ ἐμπόρευμα ἀπευθύνεται σὲ εὐπαίδευτους εὐφυεῖς ἀνθρώπους, 
ἡ ἀξία του θὰ προβληθεῖ μὲ ἀποδεικτικὰ ἐπιχειρήματα, 
εὔστροφες προκλήσεις ἐμπειρικῆς δοκιμῆς, φανερὸ σεβασμὸ τῆς 
αἰσθητικῆς.

Ἀπὸ τὸν τρόπο, ἑπομένως, μὲ τὸν ὁποῖο διαφημίζονται τὰ 
προϊόντα μποροῦμε νὰ συμπεράνουμε σὲ ποιό κοινὸ 
ἀπευθύνονται. Καὶ ἂν πλεονάζει ὁ τρόπος διαφήμισης ποὺ 
προϋποθέτει πλειοψηφούσα κοινωνικὴ μάζα δίχως καλλιέργεια 
καὶ ὀρθοκρισία, τότε ξέρουμε ὅτι οἱ δεῖκτες ἀνάπτυξης τῆς 
κοινωνίας εἶναι μέτριοι, ἀπογοητευτικοὶ ἢ ἀπελπιστικοί.

Ἡ στρατηγικὴ τῶν πολιτικῶν κομμάτων σήμερα εἶναι 
περισσότερο ἀπὸ φανερὸ ὅτι ὀργανώνεται μὲ βάση τὶς 
καταμετρημένες πιστοποιήσεις τῆς ἀγορᾶς γιὰ τὸ ἐπίπεδο τῆς 
κατὰ κεφαλὴν καλλιέργειας τῶν ψηφοφόρων. Καὶ ἀκριβέστερα: 
Οἱ συναγόμενες ἀξιολογήσεις δὲν διαβαθμίζουν μόνο τὴν 
κατάρτιση καὶ εὐφυΐα τοῦ κοινοῦ, ἀλλὰ καὶ τὰ ἐνδημικὰ 
ψυχολογικὰ συμπλέγματα. Ἡ ἀγορὰ «ξέρει», γιὰ παράδειγμα, 
πόσο κολακεύεται ὁ κάθε μειονεκτικὸς καὶ ἀνασφαλὴς 
Νεοέλληνας νὰ φιγουράρει μὲ μιὰ «προοδευτικὴ» ἐφημερίδα ὑπὸ 
μάλης, ἔστω κι ἂν ἡ ἐλάχιστη ἀνάγνωση πείθει ὅτι εἶναι φύλλο 
ἐξωνημένο καὶ μὲ μακρὰ παράδοση «ὑπακοῆς» σὲ ξένα κέντρα 
ἀποφάσεων.

Ἔχει, λοιπόν, καὶ μιὰ παρήγορη διάσταση τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ 



ἀγορὰ κρίνει τὴν κατὰ κεφαλὴν καλλιέργεια στὴν ἑλλαδικὴ 
κοινωνία: διότι ἔτσι δικαιολογεῖται τὸ ἐπίπεδο πολιτικοῦ λόγου 
καὶ προγράμματος ποὺ ἐμφανίζει ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση. 
Προφανῶς τὴ συμβουλεύουν οἱ εἰδήμονες τῆς ἀγορᾶς νὰ 
ἀποφεύγει νὰ ἐκφράζεται σὲ ἐπίπεδο ποὺ προϋποθέτει σκέψη, 
κρίση, ἐνεργὸ μνήμη, ἀξιολογικὴ εὐαισθησία, ἀσυμβίβαστη 
ἀξιοπρέπεια. Νὰ ἀποφεύγει προπάντων κάθε κριτικὸ λόγο ποὺ 
μπορεῖ νὰ δυσαρεστήσει, ἐνοχλήσει ἢ προσβάλει ὅσους 
ψηφοφόρους συντηροῦν στὴν ἐξουσία, εἴκοσι χρόνια τώρα, τὴν 
ἀσεβὴ παραχάραξη τοῦ σοσιαλισμοῦ, τὸν πιὸ κυνικὸ πολιτικὸ 
ἀμοραλισμὸ ποὺ γνώρισε στὴ νεωτερική της πορεία ἡ ἑλληνικὴ 
κοινωνία.

Αὐτὴ τὴν κοινωνικὴ μερίδα, τὴν πεισματικὰ παραιτημένη ἀπὸ 
τὴ νοημοσύνη καὶ τὴν κρίση, ποὺ καταπίνει μὲ ἡδονικὸ 
ἐκστασιασμὸ τὴν κυβερνητικὴ ἐξόφθαλμη ψευδολογία, τὶς ἰταμὲς 
ἀσυνέπειες, τὴν ἀναίσχυντη προπαγάνδα, ἡ ἀξιωματικὴ 
ἀντιπολίτευση δὲν πρέπει νὰ τὴν κακοκαρδίσει. Ἀπὸ αὐτοὺς τοὺς 
ψηφοφόρους, ποὺ ἀρνοῦνται νὰ δοῦν τὴν ὄζουσα διαφθορά, τὴ 
διαπλοκή, τὴν ἐθνικὴ μειοδοσία, πρέπει νὰ προσδοκᾶ ἡ 
ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση τὸ συμπλήρωμα τῶν ψήφων ποὺ θὰ τῆς 
χαρίσουν τὴν ἐξουσία. Εἴκοσι χρόνια προσδοκᾶ καὶ τὸ 
συμπλήρωμα δὲν ἔρχεται, ἀλλὰ ἡ γλώσσα παραμένει παγιδευμένη 
στὴν ἀσπόνδυλη «οὐδετερότητα» ποὺ ὑπαγορεύει ἡ ἀγορά.

Σὲ ἄλλους καιρούς, ὁ Γεώργιος Παπανδρέου, μπροστὰ σὲ 
φαινόμενα κομματικοῦ κράτους καὶ ἀσυδοσίας ἀσυγκρίτως 
ὑποδεέστερα ἀπὸ τὰ σημερινά, κήρυττε «ἀνένδοτο ἀγώνα» καὶ 
καλοῦσε τὸν λαὸ στοὺς δρόμους νὰ περιφρουρήσει ὁ ἴδιος τὴ 
δημοκρατία καὶ τὸ Σύνταγμα. Ἀλλὰ τότε τὸν πολιτικὸ λόγο δὲν 
τὸν καθόριζαν «μελέτες ἀγορᾶς» καὶ οἱ ἐκπαιδευτικὲς 
μεταρρυθμίσεις δὲν εἶχαν διογκώσει τὸ ποσοστὸ τῶν λειτουργικῶς 
ἀναλφαβήτων.

Σήμερα καλούμαστε νὰ συνειδητοποιήσουμε τὸν μονόδρομο, 
ὅποια πολιτικὴ κι ἂν ἀσπαζόμαστε: Ὅσοι πιστεύουν στὴ 
δημοκρατία (ἔστω καὶ μὲ τὰ σακατλίκια τοῦ κομματικοῦ 
δεσποτισμοῦ) καταλαβαίνουν ὅτι τὶς ἑπόμενες ἐκλογὲς πρέπει νὰ 



τὶς κερδίσει ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση. Ὄχι γιατὶ ἐνδέχεται νὰ 
ἀλλάξει κάτι, ἀλλὰ μόνο γιὰ νὰ σωθεῖ ἡ δημοκρατία. Κόμμα 
χρεοκοπημένο, χωρὶς ἰδεολογικὴ ραχοκοκαλιά, χωρὶς κοινωνικὸ 
ὅραμα, χωρὶς ἴχνος ὑποψίας γιὰ τὰ πρώτιστα καὶ οὐσιώδη 
προβλήματα τῆς πατρίδας, ἀλλὰ πρέπει νὰ κερδίσει τὶς ἑπόμενες 
ἐκλογές. Νὰ ὑπάρξει φυσιολογικὴ ἐναλλαγὴ στὴν ἐξουσία, κάποια 
ἀνακοπὴ τῆς ἀλλοτρίωσης τῶν θεσμῶν, ἀπελευθέρωση ἀπὸ τὴ 
λογοκρισία καὶ τὴν γκαιμπελικὴ προπαγάνδα. Τὸ ἀδίστακτο 
κομματικὸ κράτος τῶν κερδεμπόρων τοῦ «σοσιαλισμοῦ» εἶναι 
ἀνάγκη ἐπιτακτικὴ νὰ ἀναχαιτιστεῖ.

Μακάρι νὰ μποροῦσε καὶ νὰ ἀφυπνιστεῖ ἡ ἀξιωματικὴ 
ἀντιπολίτευση στὸ κοινωνικό της χρέος. Ξεθαρρεύει ἐπιπόλαια τὸν
τελευταῖο καιρὸ μὲ τὸ προβάδισμα ποὺ τῆς δίνουν οἱ 
δημοσκοπήσεις, σὰν νὰ μὴν ὑποψιάζεται πόσο εὔκολα 
ἀνατρέπονται τὰ προγνωστικὰ σὲ κοινωνίες μὲ χαμηλοὺς δεῖκτες 
κατὰ κεφαλὴν καλλιέργειας. Ἢ πόσο εὔκολα μπορεῖ νὰ 
μεθοδευτεῖ ἡ ἀνατροπὴ τῶν προγνωστικῶν ἀπὸ πανίσχυρα «ξένα 
κέντρα ἀποφάσεων» ποὺ ἔχουν κάθε λόγο νὰ θέλουν στὴν 
κυβέρνηση ὁπωσδήποτε τὰ ἴδια σημερινὰ πρόσωπα, μὲ τεκμαρτὴ 
τὴν πειθάρχησή τους στὶς ἐπιταγὲς τῆς μονότροπης 
«παγκοσμιοποίησης».

Ἂν δὲν ἦταν ἱστορικὰ τελειωμένο τὸ κόμμα τῆς ἀξιωματικῆς 
ἀντιπολίτευσης, θὰ μποροῦσε νὰ τολμήσει διαφορετικὴ 
στρατηγική: Νὰ ἀγνοήσει τὴν ἀγορὰ καὶ νὰ ἀπευθυνθεῖ στὸν λαό. 
Ἀπευθείας στὸν λαό, μὲ ὅρους ἐξέγερσης σὲ ἀληθινὰ ἀνένδοτο 
ἀγώνα γιὰ τὴ δημοκρατία: γιὰ τὸ δικαίωμα στὴν ἐλευθερία, στὴ 
δίκαιη μεταχείριση, στὴν ἀξιοπρέπεια, στὴν προτεραιότητα τῆς 
δημιουργικῆς ἐλπίδας. Νὰ ἀπαιτήσει ἀλήθεια στὴ σχέση πολίτη 
καὶ ἐξουσίας, τίμια διαχείριση τοῦ κοινωνικοῦ πλούτου, ὅραμα 
ταύτισης τῆς πατρίδας μὲ τὸν πολιτισμὸ καὶ τὴν ἀνθρώπινη 
καλλιέργεια.

Δὲν εἶχε ποτὲ τὴ στόφα γιὰ τέτοια τολμήματα τὸ κόμμα τῆς 
ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης. Ἀπὸ τὴ γλώσσα ποὺ μιλᾶνε ὅσοι 
δημόσια τὴν ἐκπροσωποῦν, εἶναι φανερὸ ὅτι δὲν πιστεύουν σὲ 
τίποτα, προτάσεις διαχειριστικῶν «βελτιώσεων» κομίζουν. Ὅμως 



πρέπει αὐτοὶ νὰ κερδίσουν τὶς ἐκλογές. Μόνο γιὰ νὰ σωθοῦν 
πραγματικὲς προϋποθέσεις δημοκρατίας.

Κυριακὴ 5.10.2003

 

Ἡ κοπαδιαστὴ ὑποτέλεια
 
ΓΙΑ ΝΑ ΦΤΑΣΕΙ νὰ κρίνει ἀποφασιστικὰ ἡ ψῆφος τῶν πολιτῶν 
τοὺς πολιτικούς (νὰ ἀξιολογεῖ τὴν ἀνθρώπινη ποιότητα καὶ τὰ 
ταλέντα τους, τὰ προγράμματα καὶ τὰ ἔργα τους), προαπαιτεῖται 
νὰ λειτουργοῦν κριτικὰ οἱ πολίτες σὲ κάθε τομέα τοῦ κοινωνικοῦ 
βίου.

Νὰ ἔχει ἐμπεδωθεῖ ἡ ἀδέσμευτη δημοσιογραφία. Νὰ εἶναι 
αὐτονόητη στὰ ἀκαδημαϊκὰ περιβάλλοντα ἡ ἀμερόληπτη κριτικὴ 
τῶν ἐπιστημονικῶν ἐπιδόσεων. Τίμια καὶ ἀποτελεσματικὴ ἡ 
ἀξιολόγηση τῶν ὑπαλλήλων τοῦ κράτους. Ἀπροκατάληπτη καὶ 
ἀμείλικτη ἡ κριτικὴ τοῦ βιβλίου. Τὸ ἴδιο καὶ ἡ κριτικὴ τοῦ 
θεάτρου, τοῦ κινηματογράφου, κάθε καλλιτεχνικῆς 
δραστηριότητας, ἡ κριτικὴ τῶν τηλεοπτικῶν προγραμμάτων, ἡ 
κριτικὴ τῶν χρήσεων τῆς γλώσσας.

Δὲν μπορεῖ νὰ λειτουργεῖ κριτικὰ ἡ ψῆφος τῶν πολιτῶν ὅταν 
δὲν λειτουργοῦν κριτικὰ οἱ πολίτες σὲ κάθε πτυχὴ τῆς ζωῆς τους. 
Γιὰ νὰ ἐλέγχεται ἀπὸ τοὺς πολίτες ἡ πολιτική, προϋποτίθεται 
φανερὴ στὸν καθημερινὸ βίο ἀνάπτυξη τῆς κατὰ κεφαλὴν κριτικῆς 
ἱκανότητας καὶ εὐαισθησίας.

Ὅμως μόνο οἱ πολιτικοὶ διαχειρίζονται δυνατότητες γιὰ 
μεθοδικὴ κοινωνικὴ καλλιέργεια τῆς κριτικῆς. Αὐτοὶ χειρίζονται 
θεσμοὺς παιδείας, συστήματα καὶ προγράμματα παιδείας, 
θεσμοὺς καὶ νομοθετικὰ πλαίσια κοινωνικοῦ ἐλέγχου τῶν μέσων 
μαζικῆς ἐνημέρωσης. Τὰ περιθώρια εὐρύτερης κοινωνικῆς εὐθύνης 
περιορίζονται στὸ γεγονὸς ὅτι ἡ τελικὴ ἄσκηση κριτικοῦ ἐλέγχου, 
ἂν καὶ ἐλεγχόμενη (θεσμικὰ-λειτουργικά) ἀπὸ τοὺς πολιτικούς, 
εἶναι στὰ χέρια σημαντικοῦ ἀριθμοῦ δυνητικὰ ἀξιοπρεπῶν 
πολιτῶν: δημοσιογράφων, ἀκαδημαϊκῶν δασκάλων, ἐπιθεωρητῶν-
ἐλεγκτῶν τοῦ δημόσιου τομέα, λογίων ποὺ ἀσκοῦν βιβλιοκριτικὴ ἢ 



κριτικὴ τῶν καλλιτεχνικῶν δραστηριοτήτων, παραγωγῶν 
ραδιοτηλεοπτικῶν προγραμμάτων.

Ὅλες αὐτὲς οἱ κατηγορίες πολιτῶν (καὶ ἄλλες ἀνάλογες) 
ἔχουν, ἂν ὄχι τὴν ἴδια μὲ τοὺς πολιτικούς, πάντως καίρια εὐθύνη 
γιὰ συγκεκριμένα κοινωνικὰ συμπτώματα: τὴν ἀναξιοκρατία, τὴν 
ἀναποτελεσματικότητα κοινωνικῶν λειτουργιῶν, τὴ δυσλειτουργία 
καὶ φθορὰ θεσμῶν, τὴν κοινωνικὴ παθητικότητα προσαρμογῆς σὲ 
ἀγελαῖες συμπεριφορές. Σημαντικὴ εὐθύνη καὶ γιὰ περιπτώσεις 
φαυλότητας καὶ διαφθορᾶς, ἀνάδειξης μετριοτήτων καὶ ἐξόντωσης 
τῶν ἱκανῶν, βράβευσης ἀσήμαντων ἐπιτηδείων καὶ ἀφανισμοῦ τῶν 
προικισμένων δημιουργῶν. Σίγουρα οἱ ἐπαγγελματίες τῆς 
πολιτικῆς, μὲ παντοδύναμο ὅπλο στὰ χέρια τους τὸν κομματικὸ 
ἀφιονισμὸ τῶν μαζῶν, ἐλέγχουν κάθε λειτουργία κρίσης, 
ἀξιολόγησης ἢ βράβευσης, ἀκόμα καὶ στὶς πλέον ἄσχετες μὲ τὰ 
συμφέροντά τους περιπτώσεις ὀργανωμένης συλλογικότητας. Παρ' 
ὅλα αὐτά, εἶναι πολλοὶ οἱ πολίτες πού, λόγῳ ἀξιώματος ἢ 
λειτουργήματος, ὑπέχουν καίρια εὐθύνη γιὰ τὴν κοινωνικὴ 
καθυστέρηση, ὑπανάπτυξη, παρακμή.

Καὶ εἶναι ἀκριβῶς ἡ διεύρυνση τοῦ ἀριθμοῦ τῶν ὑπευθύνων 
γιὰ τὴ λοιμικὴ τῆς ἀκρισίας ποὺ προσδίδει αἰτιολογήσεις 
ῤεαλισμοῦ» στὶς στρατηγικὲς τῶν ἠθικολόγων. Νὰ ξεκινήσουμε 
«ἀπὸ κάτω», ἀπὸ τὴ «βάση», ἐπιμένουν οἱ ἠθικολόγοι — νὰ 
ἀφυπνισθοῦν τὰ ἄτομα, ὁ κάθε πολίτης, στὴν ἀνάγκη νὰ 
λειτουργοῦμε κριτικά. Ὁ βίος βραχύτατος, οἱ γενιὲς διαδέχονται ἡ 
μιὰ τὴν ἄλλη ταχύτατα καὶ ὁ ἀτομοκεντρικὸς ἠθικισμὸς ἐπιμένει 
νὰ ἀλλάξει μακροπρόθεσμα τὴν κοινωνία μὲ παραινέσεις, 
συμβουλές, διαφώτιση τῶν ἐφήμερων ἀτόμων. Ἱδρύουν 
«μορφωτικοὺς» συλλόγους, «φιλοπρόοδα» σωματεῖα, ὀργανώνουν 
διαλέξεις (κατὰ κόρον διαλέξεις), ἐκδίδουν πλημμυρίδα ἐντύπων. 
Ἐλπίζουν («αἰσιοδοξοῦν») ὅτι ἔτσι «κάτι θὰ ἀλλάξει», κάτι θὰ 
βελτιωθεῖ. Δὲν θέλουν νὰ δοῦν ὅτι στὴν ἠθικολογία (ἢ στὴν 
«αἰσιοδοξία») οἱ ἄνθρωποι βρίσκουμε θαυμάσιο ἄλλοθι: 
Ἐνθουσιαζόμαστε, χειροκροτοῦμε τὶς ρητορικὲς δεοντολογίες καί, 
μὲ ἥσυχη πιὰ συνείδηση, συνεχίζουμε τὶς ἄκριτες ἐπιλογές μας, 
τὴν πειθάρχησή μας στὴν κοπαδιαστὴ ὑποτέλεια. Ὥσπου νὰ μᾶς 



καταπιεῖ ὁ θάνατος, νὰ συνεχίσουν στὸ ἴδιο μαγγάνι τὰ παιδιά 
μας, τὰ ἐγγόνια μας.

Τὴν πιὸ ἐντυπωσιακὴ σὲ παγκόσμια κλίμακα ἐπιτυχία 
γνώρισε ὁ ἀτομοκεντρικὸς ἠθικισμὸς στὴν περίπτωση τοῦ 
νεωτερικοῦ Διαφωτισμοῦ. Ποτὲ ἄλλοτε τόσες ὀργανωμένες 
συλλογικότητες σὲ ὁλόκληρο τὸν πλανήτη δὲν στρατεύθηκαν μὲ 
τόση πίστη στὸ ὅραμα κανονιστικῆς ἀποτελεσματικότητας 
(πρακτικῆς ὠφελιμότητας) τοῦ ὀρθολογισμοῦ. Καὶ ἡ στράτευση 
ἀπέδωσε ἀποτελέσματα ἐντυπωσιακά: συνταγματικοὺς θεσμούς, 
ἀτομικὰ δικαιώματα, πολιτικὲς ἐλευθερίες, ἀντιπροσωπευτικὰ 
πολιτεύματα, καθολικὴ ψῆφο, ἀνεξάρτητη δικαιοσύνη.

Καὶ λοιπόν; Σὲ πάμπολλες κοινωνίες ποὺ ἐνστερνίστηκαν καὶ 
θεσμοποίησαν ὅλα αὐτὰ τὰ ὁράματα, ἡ κατὰ κεφαλὴν 
καλλιέργεια κριτικῆς ἱκανότητας καὶ εὐαισθησίας περιορίζεται 
ὁλοφάνερα σὲ μειοψηφίες ἀσήμαντες, περιθωριακές. Ἂς 
θεωρήσουμε ἐξαίρεση ὅτι μὲ τὴν ψῆφο ἐλεύθερων πολιτῶν 
βρέθηκαν στὴν ἐξουσία αἱμοσταγεῖς ἐγκληματίες, ὅπως ὁ Χίτλερ 
καὶ σήμερα ὁ Σαρόν, ἢ περιπτώσεις ψυχοπαθολογικοῦ κυνισμοῦ, 
ὅπως ὁ Στάλιν καὶ σήμερα ὁ Μπούς. Ὅμως μοιάζει πιὰ κανόνας 
παγκοσμιοποιημένης πολιτικῆς πρακτικῆς ἡ χυδαία 
ἐμπορευματοποίηση τοῦ κοινοβουλευτισμοῦ, ἡ μεθοδικὴ (μὲ 
ἐπιστημονικὲς τεχνικὲς «ἐπικοινωνίας») ἀποχαύνωση τῶν μαζῶν, 
ἡ ἀδιάντροπη ἀναξιοκρατία, ἡ κοινωνικὴ παθητικότητα μπροστὰ 
σὲ δυσώδη σκάνδαλα, σὲ ἀπροκάλυπτα ψεύδη, σὲ κραυγαλέες 
κοινωνικὲς ἀδικίες.

Ὁ ὀρθολογισμὸς ἐπιτάσσει τὰ αὐτονόητα: Γιὰ νὰ ἀντισταθεῖ ὁ 
πολίτης στὴν ἀσύδοτη ἀναξιοκρατία τῆς πολιτικῆς, πρέπει νὰ 
«γυμναστεῖ» στὰ καθημερινὰ καὶ ἐφικτά: νὰ ἔχει δοκιμασμένα 
κριτήρια γιὰ τὸ ποιά ἐφημερίδα θὰ ἀγοράσει, ἀπὸ ποιό κανάλι ἢ 
ραδιόφωνο θὰ πληροφορηθεῖ τὶς εἰδήσεις — νὰ μὴν παρασύρεται 
ἀπὸ τὴν ἐμπορικὰ κατεστημένη μυθολογία, τὰ παραισθησιογόνα 
«προοδευτικὰ» φωτοστέφανα τῆς μεγαλοεκδοτικῆς 
κερδοσκοπίας· νὰ ξεχωρίζει μὲ νηφάλια κρίση τὴν πληροφορία 
ἀπὸ τὸ σχόλιο, τὴν ἐνημέρωση ἀπὸ τὴν προπαγάνδα· τὴν ἴδια 
ἐγρήγορση καὶ γιὰ νὰ ἐμπιστευθεῖ μιὰ κριτικὴ θεάτρου, 



κινηματογράφου, βιβλίου.
Συνετὲς ἐπιταγὲς ὠφελιμιστικοῦ ὀρθολογισμοῦ, ἀλλὰ οὔτε 

αὐτὲς οὔτε ὁ ἰδεαλισμὸς τῶν ἠθικολόγων ἀρκοῦν γιὰ νὰ σώσουν 
μιὰ κοινωνία ἀπὸ τὴ λοιμικὴ τῆς ἀκρισίας, τὴν καθυστέρηση, τὴν 
παρακμή. Μᾶλλον ἀλλοῦ ἐντοπίζεται ἡ δυναμικὴ τῆς σωτηρίας: σὲ 
παράγοντες ποὺ ἀποδεδειγμένα παράγουν πολιτισμό, πλοῦτο 
ἀνθρώπινης καλλιέργειας, γόνιμη εὐαισθησία. Κάθε ὑπόδειξη 
κινδυνεύει νὰ διαστραφεῖ σὲ ἰδεολόγημα.

Τὰ ὅρια τῆς λεγόμενης λογικῆς εἶναι στενά, ἀσφυκτικά. 
Σταματᾶνε ἐκεῖ ὅπου ἀρχίζουν τὰ ἀνεπίγνωστα ψυχολογικὰ 
ὁρμέμφυτα: ἡ ἀνάγκη θωράκισης τοῦ ἐγώ, φοβίες καὶ 
ἀνασφάλειες, ἡ δίψα κυριαρχικῆς ἐπιβολῆς. Σίγουρα ὁ Φρόυντ 
νικάει κατὰ κράτος τὸν Ἀριστοτέλη.

Στὴν Ἑλλάδα, γιὰ παράδειγμα, κυρίαρχη ἰδεολογία, γιὰ 
τριάντα χρόνια, παραμένει ἡ λατρεία τοῦ «προοδευτικοῦ» 
ρασιοναλισμοῦ, ὅμως τώρα εἶναι ποὺ οἱ Ἕλληνες ψηφίζουν γιὰ 
πολιτικούς τους ἄρχοντες μπασκετμπολίστες, τηλεπαρουσιαστές, 
ἠθοποιοὺς τῶν σίριαλ ἢ μικρονοϊκὲς διασημότητες τοῦ 
συνδικαλισμοῦ καὶ τῆς ἀφισοκόλλησης. Τώρα εἶναι ποὺ τὸν 
γραμματέα στὸ κυβερνῶν κόμμα τὸν ἐπιβάλλει ἡ Ἀμερικανικὴ 
Πρεσβεία τῆς Ἀθήνας (καταγγελία Μίκη Θεοδωράκη, 3.7.2003). 
Καὶ πρώτη προτίμηση τῶν Ἑλλήνων στὶς δημοσκοπήσεις εἶναι οἱ 
πολιτικοὶ ποὺ οἱ ἀπόψεις τους γιὰ τὰ ἐθνικὰ θέματα συμπίπτουν 
(ἐντελῶς τυχαῖα) μὲ κατὰ καιροὺς «εὐχὲς» τῆς ἴδιας πρεσβείας.

Τυχὸν ἄρνηση τῆς κατεστημένης «προοδευτικῆς» ἀκρισίας 
θάβεται ἐπιμελέστατα.

Κυριακὴ 31.8.2003

Τὶς ἐκλογὲς κρίνουν οἱ ἄκριτες ἐπιλογές
 
Η ΚΥΒΕΡΝΗΣΗ ΕΠΕΛΕΞΕ καὶ ἐπέβαλε τὴν πολὺ πρώιμη 
ἔναρξη τῆς προεκλογικῆς ἀντιμαχίας. Πόσοι ἀπὸ τοὺς πολίτες 
ἔχουν τὶς προϋποθέσεις νὰ ἀντιληφθοῦν τὶς συνέπειες γιὰ τὴν 
οἰκονομία καὶ τὴ λειτουργία τοῦ κράτους (ἑπομένως γιὰ τὴ ζωὴ 
τοῦ καθενός μας) ἀπὸ αὐτὴ τὴν ἐν ψυχρῷ καιροσκοπία; Πόσοι 
ἀπὸ τοὺς πολίτες εἶναι σὲ θέση νὰ κρίνουν τὸ ἐπίπεδο νοημοσύνης 



καὶ ἤθους τοῦ πρώιμου ἀλλὰ ἀφηνιασμένου λόγου μὲ τὸν ὁποῖο 
ξιφούλκησε προεκλογικὰ ἡ κυβέρνηση;

Σὲ ἄλλους καιρούς, ἐπαναστατικὴ ἦταν μιὰ πολιτικὴ 
ἰδεολογία ἂν ἐπιχειροῦσε νὰ ἀφυπνίσει τοὺς πολίτες στὴν ἐνεργὸ 
ἀπαίτηση τῶν δικαιωμάτων τους, στὸ ὅραμα τῆς κοινωνικῆς 
δικαιοσύνης, τῆς ἄμβλυνσης τῶν ταξικῶν διαφορῶν. Σήμερα 
τέτοια αἰτήματα τὰ ἔχει οἰκειοποιηθεῖ ἡ ρητορικὴ κενολογία τῆς 
κατεστημένης πολιτικῆς (ὅπου «σοσιαλιστικὲς» κυβερνήσεις 
διεκπεραιώνουν πρακτικὲς ἀχαλίνωτου καπιταλισμοῦ). 
Ἐπαναστατικὴ θὰ ἦταν σήμερα ἡ πολιτικὴ ἰδεολογία (καὶ 
πρακτική) ποὺ θὰ ἐπιχειροῦσε νὰ ἐνεργοποιήσει τὴ νοημοσύνη, 
τὴν κριτικὴ εὐαισθησία, τὴν ἀξιοπρέπεια τῶν πολιτῶν. Νὰ 
ἀφυπνίσει μιὰ κρίσιμη μάζα ψηφοφόρων στὴν ἱκανότητα νὰ 
ξεχωρίζουν τὴν πολιτικὴ ἀπὸ τὴν ἀγυρτεία.

Ἔχει παγιδευτεῖ ἡ ζωή μας «ἀνεπαισθήτως» στὴν ἀκρισία 
καὶ στὴ μικρόνοια. Τὸ βεβαιώνει ἡ κυκλοφοριακὴ ἐπιτυχία 
ἐφημερίδων ποὺ ὑπηρετοῦν δίχως προσχήματα τὴ διαπλοκή, ἡ 
θεαματικότητα καναλιῶν ἐξαγορασμένων ἀπὸ τὴν κυβέρνηση, τὸ 
γεγονὸς ὅτι πολιτικὲς μετριότητες οἱ δημοσκοπήσεις τὶς φέρουν 
πρῶτες στὶς προτιμήσεις τῶν ψηφοφόρων. Τὸ μαρτυρεῖ καὶ τὸ 
γεγονὸς ὅτι ἐμεῖς μὲ τὴν ψῆφο μας ἐνθαρρύνουμε τὸν νεποτισμὸ 
ποὺ κυριαρχεῖ στὴ Βουλὴ τῶν Ἑλλήνων.

Ὅλα δείχνουν μὲ τρόπο κραυγαλέο τὴν κοινωνικὴ πλειονότητα 
ἀνίκανη νὰ προβληματιστεῖ πολιτικά. Γι' αὐτὸ καὶ μπορεῖ ὁ 
κυβερνητικὸς ἐκπρόσωπος, μὲ χαμόγελο σαρδόνιας αὐταρέσκειας, 
νὰ ἀσελγεῖ στὴ νοημοσύνη, στὴν κρίση, στὴν ἱστορικὴ μνήμη τῶν 
πολιτῶν. Γι' αὐτὸ μπορεῖ καὶ ὁ πρωθυπουργός, ὕστερα ἀπὸ εἴκοσι 
χρόνια «σοσιαλιστικοῦ» ἀνασκολοπισμοῦ τῆς δημοκρατίας 
(στυγνοῦ κομματικοῦ κράτους, λογοκρισίας, προγραφῶν καὶ 
διωγμῶν), νὰ ἐπιλέγει ὡς ἄξονα τῆς προεκλογικῆς του 
συνθηματολογίας μιὰ λυσσαλέα ἐπίθεση ἐναντίον φαντασμάτων 
τῆς Δεξιᾶς. Πού, ἀκόμα κι ἂν ἐπιβίωναν σήμερα, θὰ μαρτυροῦσαν 
τὴν ἀποτυχία εἴκοσι χρόνων «σοσιαλισμοῦ».

Ὁ μικρόκοσμος τῆς ἀγορᾶς (ἐπαφὲς τῆς καθημερινῆς βιοτῆς 
καὶ χρείας) δείχνει νὰ ξέρει ἀπὸ τώρα ὅτι οἱ ἐρχόμενες ἐκλογὲς 



θὰ φέρουν ἀλλαγὴ στὸ πολιτικὸ σκηνικό (— ἐκτὸς ἂν καὶ πάλι ὁ 
«ἐξωτερικὸς παράγων» ἐπέμβει «ἀφανῶς»). Ἡ ἀλλαγὴ μοιάζει 
σίγουρη, ἀλλὰ τὸ κυρίως κοινωνικὸ πρόβλημα (πρόβλημα 
ἀνάκαμψης καὶ προοπτικῶν τῆς ἑλληνικῆς κοινωνίας) εἶναι ἀλλοῦ: 
στὴν ἐνδημούσα πιὰ λοιμικὴ τῆς ἀκρισίας καὶ μικρόνοιας.

Τὸ ἕνα τρίτο (περίπου) τοῦ ἐκλογικοῦ σώματος θὰ 
ἐπιβραβεύσει καὶ πάλι (εἶναι ἀπόλυτα βέβαιο) τὴν ἀλαζονικὴ 
ἰταμότητα τῆς κυβερνητικῆς ρητορείας, τὴν κακουργηματικὴ 
καταλήστευση (ἢ ἀνικανότητα ἀξιοποίησης) τῆς εὐρωπαϊκῆς 
βοήθείας, τὴ δίχως ταυτότητα καὶ στόχους ἐξωτερικὴ πολιτική. 
Καὶ ἕνας μείζων ἀριθμὸς ψηφοφόρων θὰ στραφεῖ ἐξίσου ἄκριτα 
πρὸς τὴ σημερινὴ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση. Ὄχι γιὰ νὰ 
ἀντιταχθεῖ συνειδητὰ στὸ κομματικὸ κράτος τοῦ εἰκοσάχρονου 
«προοδευτικοῦ» μηδενισμοῦ καὶ τῆς διαφθορᾶς, ὄχι γιὰ νὰ 
διασφαλιστεῖ μὲ τὴν ἐναλλαγὴ τῶν κομμάτων στὴν ἐξουσία ἡ κατ' 
ἐπίφασιν δημοκρατία μας. Ἀλλὰ μὲ φροῦδες ἐλπίδες νὰ 
ξαναστηθεῖ κράτος ἀπὸ ἕνα κόμμα δίχως ἰδεολογικὴ 
ραχοκοκαλιά, ἀνίκανο, εἴκοσι χρόνια τώρα, νὰ ἀρθρώσει πρόταση 
γιὰ τὴν κοινωνία καὶ τὴν πατρίδα — κόμμα ποὺ τὰ στελέχη του 
βλέπουν καὶ στὴν πιὸ καλόπιστη κριτικὴ μιὰν ἀπειλητικὴ 
ἀντιπαλότητα.

Ἀποδεδειγμένα ἡ κρίσιμη ἐκλογικὴ μάζα στὴν Ἑλλάδα 
σήμερα εἶναι ἀνίκανη νὰ προβληματιστεῖ πολιτικά. Τεκμηριώνει 
τὴ διαπίστωση ἡ ἀγχώδης προσπάθεια τῶν «κομμάτων ἐξουσίας» 
νὰ περιλάβουν στὰ ψηφοδέλτιά τους φαντεζίστικα ὀνόματα 
ἠθοποιῶν, ἀθλητῶν, τηλεπαρουσιαστῶν: Ἡ ἀκρισία καὶ ἡ 
μικρόνοια κατευθύνουν τὴν ψῆφο τῆς χαύνωσης σὲ αὐτὰ τὰ 
εἰδωλοποιημένα παράγωγα τοῦ παραισθησιογόνου θεάματος. Καὶ 
οἱ ὑπόλοιποι (οἱ «σοβαροί») ὑποψήφιοι ἐξευτελίζονται σὲ 
ταπεινωτικὲς προσπάθειες νὰ κερδίσουν τὴν εὔνοια τῆς 
τηλεοπτικῆς ἀθλιότητας ἢ νὰ τὴ μιμηθοῦν προκειμένου νὰ 
κερδίσουν σὲ δημοσιότητα.

Ἀνήκει στὴν ἁρμοδιότητα ψυχολόγων καὶ ψυχιάτρων νὰ 
ἑρμηνεύσουν γιατί ὁ Νεοέλληνας σήμερα ἔχει τόση ἀνάγκη νὰ 
ἀναγνωρίσει σὰν ἡγέτες του ἔστω καὶ πρόσωπα ὁλοφάνερης 



ἀσχετοσύνης ἢ μετριότητας, ἀρκεῖ νὰ τοῦ εἶναι οἰκεῖα τὰ ὀνόματα 
ἢ καὶ ἡ τηλεοπτικὴ εἰκόνα τῶν προσώπων. Πρόκειται γιὰ 
νοσταλγία ἀσυνείδητη τῆς χαμένης πιὰ μικρῆς κοινότητας, τῆς 
κοινωνίας τῶν προσωπικῶν σχέσεων; Πρόκειται γιὰ τυπικὸ 
σύνδρομο ὑπανάπτυξης: τοῦ βαθύτατα ἀνασφαλοῦς ἀνθρώπου 
ποὺ καταφεύγει στὴ φαντασιωτικὴ οἰκειότητα μὲ τηλεοπτικὲς 
δημοσιότητες ἢ μὲ γόνους πολιτικῶν ποὺ τοὺς θαύμαζε ἡ πατρικὴ 
αὐθεντία; Μήπως εἶναι, ἁπλὰ καὶ μόνο, μιὰ ροπὴ πρὸς τὴν 
ὑποτέλεια, ποὺ ἀπηχεῖ ἱστορικὰ ἀντανακλαστικὰ δουλοπρέπειας 
κολλήγων καὶ ραγιάδων;

Τὸ σίγουρο εἶναι ὅτι τὸ ἐκλογικὸ ἀποτέλεσμα καθορίζεται 
ἀπὸ ψηφοφόρους ποὺ δὲν μποροῦν (δὲν ἔχουν τὶς προϋποθέσεις) 
νὰ λειτουργήσουν ὡς πολίτες — ἀπὸ χειραγωγημένους ὀπαδοὺς 
διψασμένους γιὰ ὑποτέλεια. Τὸ ἀφιόνι εἰδικὰ τοῦ 
«φιλαθλητισμοῦ» (καλλιεργημένο μεθοδικὰ ἀπὸ τὴν ἐξουσία, μὲ 
καθημερινὴ πλύση ἐγκεφάλου τῶν μαζῶν καὶ ἀστρονομικὸ 
οἰκονομικὸ κόστος) δημιουργεῖ ἀνθρωπολογικὸ τύπο ποὺ βιώνει 
(ἄθελά του) κάθε εἴδους ἀναμέτρηση, ἐπιδίωξη, ἐπιλογὴ μὲ τὸν 
τρόπο τῆς ἄκριτης καὶ ἄλογης ψυχολογικῆς ἐμπλοκῆς στὶς 
ποδοσφαιρικὲς ἀντιπαλότητες.

Ὁ ψυχολογικὰ «ποδοσφαιροποιημένος» ψηφοφόρος δὲν ξέρει 
ὅτι ἔχει παραιτηθεῖ ἀπὸ τὴ νοημοσύνη καὶ τὴν κρίση του, ὅτι 
λειτουργεῖ μὲ ὅρους ἐνστικτωδῶν παρορμήσεων, ἀνάγκης νὰ 
ἀνήκει σὲ «ὁμαδάρα» ποὺ μόνο θριαμβεύει, νὰ ἔχει «ἀρχηγὸ» 
καὶ «μπροστάρη» ἱκανὸν νὰ ἐξασφαλίσει τὴ νίκη μὲ θεμιτὰ ἢ 
ἀθέμιτα μέσα. Εἶναι ἕτοιμος ὁ «ποδοσφαιροποιημένος» ὀπαδὸς 
νὰ εἰδωλοποιήσει τὴν πιὸ κραυγαλέα μετριότητα «ἡγέτη», ὅπως 
ἐξιδανικεύει καὶ προέδρους ΠΑΕ, ἔστω κι ἂν προέρχονται ἀπὸ 
τὸν ὑπόκοσμο.

Ἐπαναστατικὴ θὰ ἦταν σήμερα ἡ πολιτικὴ ἰδεολογία καὶ 
πρακτικὴ ποὺ θὰ συσπείρωνε τοὺς πολίτες σὲ πυρῆνες 
αὐτοάμυνας τῆς νοημοσύνης καὶ τῆς κριτικῆς τους ἱκανότητας. Μὲ 
στόχο νὰ ἀφυπνίσει μιὰ κρίσιμη γιὰ τὸ ἐκλογικὸ ἀποτέλεσμα 
μάζα ψηφοφόρων στὴν ἱκανότητα νὰ ξεχωρίζουν τὴν πολιτικὴ ἀπὸ 
τὴν ἀγυρτεία.



Κυριακὴ 30.11.2003

 

Ἡ ἀπαιδευσία ὡς πολιτικὴ παθογένεια
 
ΣΕ ΚΑΛΟΚΑΙΡΙΝΗ θαλάσσια διαδρομὴ μὲ κατάμεστο πλοῖο, 
ἔτυχε νὰ διαβάζω σὲ μιὰ γωνιὰ τὸ βιβλίο τοῦ Robert Kaplan 
Φαντάσματα τῶν Βαλκανίων. Ἔβγαζα πότε πότε καὶ τὸ μολύβι 
μου νὰ ὑπογραμμίσω φράσεις ὅπως:
 

Τὸ μοναδικὸ φασιστικὸ καθεστὼς ποὺ πέτυχε στὴν Ἑλλάδα 
ἦταν ἴσως αὐτὸ τοῦ Ἀνδρέα Παπανδρέου. Οἱ δικτατορίες τόσο 
τοῦ Μεταξᾶ ὅσο καὶ τῶν συνταγματαρχῶν δὲν κατάφεραν νὰ 
ἀποκτήσουν εὐρεία λαϊκὴ ὑποστήριξη. Ὁ Παπανδρέου τὸ 
πέτυχε.
 
Σὲ ἄλλη σελίδα ὑπογράμμισα:
 
Ὁ 20ὸς αἰώνας τελειώνει μὲ τὴν Ἑλλάδα νὰ ἔχει μείνει 
τρομακτικὰ πίσω, ἐξαιτίας τῆς ὀχτάχρονης ἐξουσίας ἑνὸς 
ἀνθρώπου ποὺ κατάστρεψε τὴν ἐθνικὴ οἰκονομία, ἔφερε τὴν 
ἀναρχία τῆς Μέσης Ἀνατολῆς στὸ κατώφλι τῆς χώρας, ἔπαιξε 
ἀνεύθυνα μὲ τὶς ἀρχὲς τῆς ἴδιας τῆς δημοκρατίας.
 
Ἀλλοῦ:
 
Ὁ Παπανδρέου θεωροῦσε τὴν ἀδέσμευτη κομμουνιστικὴ 
Γιουγκοσλαβία σὰν τὸ ἰδανικὸ γιὰ τὴν Ἑλλάδα πρότυπο. [...] 
Γιὰ τὸ καθεστὼς τοῦ Καντάφι δήλωνε ὅτι δὲν ἦταν 
στρατιωτικὴ δικτατορία, τὸ ἀντίθετο μάλιστα, πρόκειται γιὰ 
διακυβέρνηση κατὰ τὸ πρότυπο τῆς ἀρχαίας ἀθηναϊκῆς 
δημοκρατίας. [...] Ἐπαινοῦσε τὸν ἡγέτη τῆς Οὐγκάντας Ἴντι 
Ἀμὶν γιατὶ μάχεται ἐνάντια στὰ μητροπολιτικὰ κέντρα τῆς 



Δύσης. [...] Οἱ ἐσωτερικὲς λειτουργίες στὸ κόμμα τοῦ 
Παπανδρέου φανέρωναν ὁλοκληρωτισμό, ποὺ δὲν εἶχε 
προηγούμενο στὴν Ἑλλάδα πέρα ἀπὸ τὸ κομμουνιστικὸ 
ἀντάρτικο κίνημα. [...] Ὁ Παπανδρέου ἦταν τὸ γνησιότερο 
ἀπὸ τὰ φαντάσματα τῶν Βαλκανίων, ἕνας ἄντρας τῆς ἐποχῆς 
μας ποὺ κινιόταν στὰ βάθη τοῦ σκοτεινότερου βαλκανικοῦ 
παρελθόντος. [...] Ἡ ἐμπειρία τῆς γνωριμίας μὲ τὸν 
Παπανδρέου ἔμοιαζε σὰν χειραψία μὲ κάποια διασημότητα 
τοῦ ὑποκόσμου.
 
Καθισμένος ἀπέναντι, ἕνας περίπου συνομήλικός μου 

συνταξιδιώτης μὲ κοίταζε περίεργα νὰ ὑπογραμμίζω. Εἶχε δεῖ τὸν 
τίτλο τοῦ βιβλίου καὶ μὲ ρώτησε ἂν εἶναι ἐνδιαφέρον. Ἀπάντησα 
ὅτι τὸ βρίσκω καλογραμμένο, ἀλλὰ βασισμένο ὑπερβολικὰ στὴ 
ματιὰ τοῦ ρεπόρτερ. Ἔγινε πασίγνωστο στὴ διεθνὴ ἀγορὰ ὅταν ὁ 
πρόεδρος Κλίντον δήλωσε ὅτι αὐτὸ ἦταν τὸ βιβλίο ποὺ διάβαζε 
ὅλη τὴ νύχτα, προτοῦ δώσει τὸ πρωὶ τὴν ἐντολὴ νὰ ἀρχίσει ὁ 
βομβαρδισμὸς τῆς Σερβίας.

Ὁ συνταξιδιώτης μου παρακάλεσε νὰ ρίξει μιὰ ματιὰ στὸ 
ἀνάγνωσμά μου. Ἡ ματιὰ ἦταν ἀρκετὴ γιὰ νὰ τὸ πετάξει 
καταγανακτισμένος — προφανῶς εἶχε διαβάσει τὶς 
ὑπογραμμισμένες ἀπὸ μένα φράσεις. «Δὲν ξέρει τί τοῦ γίνεται», 
ἀποφάνθηκε γιὰ τὸν συγγραφέα. «Εἶναι ἀνθέλληνας, ὅπως οἱ 
περισσότεροι Ἀμερικάνοι, ἴσως καὶ πληρωμένος. Βρίζει φασίστα 
τὸν Ἀνδρέα Παπανδρέου, ποὺ ὅλη ἡ Ἑλλάδα τὸν λάτρεψε».

Δὲν ὑπῆρχε περιθώριο γιὰ συζήτηση, ἁπλῶς τοῦ ἀντέτεινα, 
σὰν νὰ χαριτολογοῦσα, ὅτι εἶναι γόνιμο νὰ ξέρει κανεὶς καὶ τὴν 
ἄποψη τὴν ἀντίθετη μὲ τὴ δική του. Ὅμως ἡ ἀντίδραση τοῦ 
ἄγνωστου συνταξιδιώτη ἀναζωπύρωσε μέσα μου τὴ χειροπιαστὴ 
αἴσθηση τῆς ματαιότητας τῶν εἰλικρινέστερων ἐπιθυμιῶν μας γιὰ 
ἀνθρώπινη συνεννόηση, ἀμερόληπτο διάλογο, ἀπροκατάληπτη 
κρίση. Μὲ τὸν συγκεκριμένο συνομιλητὴ καὶ μὲ μερικὲς 
ἑκατοντάδες χιλιάδες (ἢ ἑκατομμύρια) ἀνάλογου φρονήματος 
Νεοέλληνες θὰ ἦταν ἀδύνατο τὸ ἐγχείρημα νὰ κρίνουμε νηφάλια 
τὸν Ἀνδρέα Παπανδρέου, νὰ ἀποτιμήσουμε ψύχραιμα τί θετικὸ 



καὶ τί ἀρνητικὸ κληροδότημα κατέλιπε στὴ ζωή μας. Ἐξίσου 
ἀδύνατο θὰ ἦταν νὰ συμφωνήσουμε μὲ κάποιους ἄλλους 
συμπολίτες στὴν ἐκτίμηση γιὰ τὸν Κωνσταντίνο Καραμανλῆ καὶ μὲ 
κάποιους ἄλλους γιὰ τὸν Νίκο Ζαχαριάδη.

Δὲν ἔχει νόημα νὰ προσπαθεῖ κανεὶς νὰ καταδείξει σὲ ἕναν 
θρησκόληπτο τὴ θρησκοληψία του ἢ στὸν κομματικὰ στρατευμένον 
τὴν ἀχρήστευση τῆς λογικῆς καὶ τῆς κρίσης του. Δὲν ὑπάρχει 
περιθώριο συνεννόησης. Οἱ ἄνθρωποι πιστεύουμε ἀκράδαντα ὅτι 
εἶναι ἀπροκατάληπτες καὶ ἐλεύθερες οἱ ἐπιλογές μας, οἱ ἀπόψεις 
καὶ πεποιθήσεις μας, ὅτι ὑπερασπίζουμε «ἀρχές», «ἀξίες», 
«κοινωνικοὺς στόχους», «ἱστορικὲς πραγματικότητες». Δύσκολο 
πολύ, συχνὰ ἀδύνατο, νὰ διακρίνουμε αὐτὸ ποὺ ἀληθινὰ 
συμβαίνει: ὅτι εἴμαστε συχνὰ καὶ ἀσυνείδητα ὑποταγμένοι σὲ 
ὁρμέμφυτα ἐγωτικῆς αὐτοάμυνας, ὅτι οἱ «πεποιθήσεις» καὶ 
ἐπιλογές μας ὑπηρετοῦν ἐνστικτώδεις ἀπαιτήσεις γιὰ 
σπουδαιοφάνεια, ἐπιβολή, ναρκισσικὲς ψευδαισθήσεις. Δὲν ἔχουμε 
τὴν παιδεία καὶ καλλιέργεια ποὺ προϋποθέτουν οἱ ὑπεύθυνες 
πολιτικὲς ἐπιγνώσεις.

Γι' αὐτὸ ἔχει καταντήσει ἡ πολιτικὴ θλιβερὸ κουκλοθέατρο καὶ 
οἱ κυβερνῶντες συμπεριφέρονται σὰν νὰ εἴμαστε οἱ πολίτες 
παθολογικὰ ἠλίθιοι, κρετίνοι. Ἔχουν μέτρο καὶ ὁδηγὸ τῆς 
συμπεριφορᾶς τους ἀπέναντί μας τὰ ὅσα ἐμεῖς ἀντιπαρερχόμαστε 
σὰν ἀσήμαντες εἰδήσεις. Ἐννοῶ στατιστικὰ στοιχεῖα ὅπως αὐτὰ 
ποὺ δημοσίευε ἡ Καθημερινὴ τὶς προάλλες (10.9.2003) γιὰ τὸ 
μορφωτικό μας ἐπίπεδο στὴν Ἑλλάδα σήμερα: ὅτι τὸ 33,68% τῶν 
ἀτόμων ἡλικίας 20 ὣς 64 ἐτῶν δὲν ἔχουν τελειώσει οὔτε τὴν 
ὑποχρεωτικὴ σχολικὴ ἐκπαίδευση· ὅτι μόνο τὸ 44% ἔχουν 
ἀπολυτήριο λυκείου — τὸ 56% τοῦ ἑλλαδικοῦ πληθυσμοῦ 
στερεῖται ὁλοκληρωμένης ἐγκύκλιας παιδείας. Καὶ δυστυχῶς δὲν 
ἔχουν στατιστικὰ μετρηθεῖ οἱ λειτουργικῶς ἀναλφάβητοι.

Μόνο μὲ αὐτοὺς τοὺς τρομακτικοὺς ἀριθμοὺς μπορεῖ νὰ 
ἐξηγηθεῖ γιατί ὁ πρωθυπουργὸς σήμερα μᾶς μιλάει σὰν νὰ 
εἴμαστε δίχως μνήμη, κρίση καὶ λογική, γιατί τὸ κόμμα του, εἴκοσι 
χρόνια τώρα, ἀναζωπυρώνει τὸν ἐμφυλιοπολεμικὸ κρετινισμό, 
γιατί προσβάλλει ὁ πρωθυπουργὸς τὸ αἰσθητήριο τῆς κοινωνικῆς 



ἀξιοπρέπειας μοιράζοντας ὑπουργεῖα σὲ πρόσωπα προκλητικῆς 
μικρόνοιας καὶ ἀνικανότητας καὶ γιατί σὲ ἀνάλογες ἐπιλογὲς 
«στελεχῶν» τὸν μιμεῖται συνεπέστατα ὁ ἀρχηγὸς τῆς ἀξιωματικῆς 
ἀντιπολίτευσης.

Μόνο μὲ τὴν ἀδυσώπητη στατιστικὴ καταμέτρηση τοῦ 
ἐπιπέδου καλλιέργειας τῶν Νεοελλήνων σήμερα μπορεῖ νὰ 
ἑρμηνευθεῖ τὸ ἀποτροπιαστικὸ ἐπίπεδο χαμέρπειας καὶ ἰδιωτείας 
τῶν τηλεοπτικῶν καναλιῶν, ὁ ἀνατριχιαστικὸς μουσικὸς 
ἐκβαρβαρισμὸς κάθε σπιθαμῆς τοῦ ἑλλαδικοῦ χώρου, ἡ ραγδαία 
ἀποσάθρωση τῆς σύνταξης, γραμματικῆς καὶ φωνητικῆς ἐκφορᾶς 
τῆς γλώσσας καὶ μύρια ὅσα ἀνάλογα συμπτώματα καλπάζουσας 
κοινωνικῆς παρακμῆς. Μόνο μὲ δεδομένο τὸν ἐκφυλισμὸ τῆς 
κριτικῆς ἱκανότητας καὶ τῶν ἀντανακλαστικῶν ἀξιοπρέπειας τοῦ 
Νεοέλληνα γίνεται κατανοητὸ τὸ ποιοί πολιτικοὶ ἔρχονται πρῶτοι 
στὴν προτίμηση τῶν ψηφοφόρων, ποιές ἐφημερίδες πρῶτες σὲ 
κυκλοφορία, ποιές «πολιτικὲς» ἐκπομπὲς πρῶτες σὲ τηλεθέαση.

Δύσκολο νὰ προβληματιστεῖ ὀπαδὸς ἂν «ὁ Ἀνδρέας 
Παπανδρέου ἦταν τὸ γνησιότερο ἀπὸ τὰ φαντάσματα τῶν 
Βαλκανίων». Ἀκόμα δυσκολότερο νὰ καταλάβει ἡ ἀξιωματικὴ 
ἀντιπολίτευση ὅτι δίχως ραχοκοκαλιὰ κοινωνικοῦ ὁράματος, δίχως 
πρόταση ὄχι διαχειριστικῆς ἀλλὰ κοινωνικῆς ἀλλαγῆς, δὲν ἔχει 
ἐλπίδες νὰ κυβερνήσει τὸν τόπο. Ἔστω κι ἂν κατάφερνε (πραγμα 
πολὺ ἀμφίβολο) νὰ ἐκλεγεῖ (ἐπιτέλους κάποτε) στὴν ἐξουσία.

Κυριακὴ 28.9.2003

 

Ὁ πανικὸς θὰ ἀλλάξει τὸ σκηνικό
 
Η ΑΠΛΗ (ΡΕΑΛΙΣΤΙΚΗ) λογικὴ ἐπιτρέπει δύο (σὲ βάθος χρόνου) 
προβλέψεις:

Θὰ ἔρθει μέρα ποὺ οἱ ἄνθρωποι θὰ ὑποχρεωθοῦν ἐκ τῶν 
πραγμάτων νὰ ἀποκλείσουν τὴν κυκλοφορία καὶ στάθμευση 
ἰδιωτικῆς χρήσης αὐτοκινήτων μέσα σὲ κατοικημένες περιοχές. Θὰ 
ἔχουν ἄρτια δίκτυα συγκοινωνίας στὸ ἐσωτερικὸ τῶν πόλεων καὶ 
συνοικιῶν, ἀσφαλεῖς χώρους στάθμευσης τῶν ἰδιωτικῶν 



αὐτοκινήτων ἔξω ἀπὸ τὶς οἰκιστικὲς περιοχές. Καὶ θὰ ἀποδοθοῦν 
πάλι οἱ δρόμοι στοὺς ἀνθρώπους, θὰ ξαναβροῦν τὴν κοινωνική 
τους λειτουργικότητα.

Δεύτερη πρόβλεψη τῆς ἁπλῆς λογικῆς: Θὰ ἔρθει μέρα ποὺ οἱ 
ἄνθρωποι θὰ ἔχουν ὑποχρεωθεῖ ἐκ τῶν πραγμάτων νὰ ἀποκλείουν 
τὴν πληροφόρησή τους γιὰ τὰ γεγονότα τῆς ἐπικαιρότητας ἀπὸ 
τὴν τηλεόραση. Θὰ ἀποκλείουν γιὰ μετάδοση ἐπίκαιρης εἴδησης 
(ἢ καὶ γιὰ σχολιασμὸ τῆς εἴδησης) τὴν εἰκόνα. Θὰ ἐπανέλθουν 
ἴσως στὴ γραπτὴ πληροφόρηση, ποὺ δυσκολότερα φαλκιδεύεται 
μὲ τεχνάσματα ἐντυπωσιασμοῦ.

Ἡ ἔκφραση «θὰ ὑποχρεωθοῦν ἐκ τῶν πραγμάτων οἱ 
ἄνθρωποι» σημαίνει, πολὺ ἁπλά, ὅτι δὲν θὰ μποροῦν νὰ κάνουν 
ἀλλιῶς. Ὄχι ὅτι θὰ ἐξαρτηθοῦν αὐτὲς οἱ ἀλλαγὲς ἀπὸ τὴν καλὴ 
θέληση ἢ τὴν εὐφυΐα τῆς κοινωνικῆς πλειοψηφίας, οὔτε ὅτι 
κάποιος ταλαντοῦχος πολιτικὸς θὰ πείσει τὶς ἀνεγκέφαλες μάζες. 
Σημαίνει, ἁπλὰ καὶ μόνο, ὅτι θὰ λειτουργήσει κάποτε ὁ πανικὸς 
τῆς ἀπειλῆς. Ἰδιωτικὸ αὐτοκίνητο μέσα στὴν πόλη καὶ τηλεοπτικὴ 
πληροφόρηση θὰ ταυτίζονται μὲ ἄμεσο κίνδυνο γιὰ τὴ σωματικὴ 
ὑγεία καὶ τὴ διανοητικὴ ἰσορροπία. Κάτι χειρότερο ἀπὸ τὸν 
καρκίνο. Ἀσύγκριτα ἐπικινδυνωδέστερο ἀπὸ τὸ κάπνισμα.

Ἡ πραγματοποίηση τῆς πρώτης πρόβλεψης μοιάζει χρονικὰ 
ἐγγύτερη. Ἢδη ὑπάρχουν πόλεις ποὺ στὸ σύνολό τους ἢ στὸ 
διευρυμένο κέντρο τους τὸ ἰδιωτικὸ αὐτοκίνητο οὔτε κυκλοφορεῖ 
οὔτε σταθμεύει. Θὰ χρειαστοῦν δεκαετίες γιὰ νὰ γίνει κανόνας 
αὐτὸ ποὺ σήμερα εἶναι τολμηρὴ ἐξαίρεση. Καὶ ἴσως κάποιες 
γενιὲς γιὰ νὰ συμπεριλάβει ὁ κανόνας καὶ χῶρες τριτοκοσμικῆς 
παιδείας καὶ κατὰ κεφαλὴν καλλιέργειας, ὅπως ἡ Ἑλλάδα. Ὅπου 
ἀκόμα καὶ οἱ μικρότερες πόλεις, τὰ κεφαλοχώρια μας, ἔχουν 
ὑποταχθεῖ ὁλοκληρωτικὰ στὴ βασανιστικὴ τοῦ ἀνθρώπου 
κυριαρχία τῆς μηχανῆς — σωστὲς κολάσεις ἄναρχης στάθμευσης, 
ἀσύδοτης κυκλοφορίας ὀχημάτων, στοὺς ἀντίποδες κάθε ἔγνοιας 
γιὰ ποιότητα ζωῆς.

Ἡ πραγματοποίηση τῆς δεύτερης πρόβλεψης ἀπαιτεῖ 
μακρότερες (ἴσως καὶ οὐσιαστικότερης ὡρίμανσης) διεργασίες. 
Γιατὶ στὸ τηλεοπτικὸ θέαμα ἡ ἀπειλὴ διαγιγνώσκεται 



δυσκολότερα.
Πόσοι ἄνθρωποι σήμερα ἔχουν ἀρχίσει νὰ ὑποψιάζονται ἂν 

προγραμματικὰ μεθοδεύει ἡ τηλεοπτικὴ «πληροφόρηση» τὴν 
ἀπόσπαση τοῦ τηλεθεατῆ ἀπὸ τὴν πραγματικότητα, τὴ μετάθεσή 
του σὲ ψευδαισθητικὲς βεβαιότητες, σὲ φαντασιώδεις πεποιθήσεις; 
Κι ὅμως, οἱ περισσότεροι κάτι πρέπει νὰ ἔχουν ἀκούσει γιὰ 
κατασκευὲς πλασματικῶν ἐντυπώσεων καὶ ψευδέστατων εἰδήσεων 
μὲ σκηνοθετικὰ τρὶκ ἢ μὲ μοντάρισμα εἰκόνων. Κάτι πρέπει νὰ 
ἔχουν πληροφορηθεῖ γιὰ τοὺς ἀσυνείδητους ἐπηρεασμοὺς ποὺ 
ἀσκεῖ στὸν ψυχισμό μας καθεαυτὴν ἡ εἰκόνα. Γι' αὐτὸ καὶ δὲν 
ὑπάρχει δελτίο εἰδήσεων σὲ κρατικὸ κανάλι δίχως καθημερινὴ 
ἐμφάνιση τοῦ πρωθυπουργοῦ σὲ ἀνυπόφορα ἀνιαρὴ διάρκεια 
τηλεοπτικοῦ χρόνου. Καὶ γι' αὐτὸ ἐξευτελίζονται οἱ πολιτικοὶ νὰ 
ἐκλιπαροῦν λίγα λεπτὰ παρουσίας σὲ «παράθυρο», ἕρμαια 
τηλεπαρουσιαστῶν ἀπροσμέτρητης ἰταμότητας.

Σοβαροὶ καὶ πολύπειροι διπλωμάτες, λευκασμένοι στὴ σπουδὴ 
καὶ στὴν ἔρευνα ἐπιστήμονες, σεβάσμιοι ἐπίσκοποι ἀναλωμένοι 
στὴ διακονία τοῦ λαϊκοῦ σώματος καὶ πολλὲς ἀνάλογες 
προσωπικότητες τοῦ κοινωνικοῦ βίου ἐξαπατῶνται μὲ τὴν 
πρόσκληση νὰ μετάσχουν σὲ τηλεοπτικὲς ἐκπομπὲς προκειμένου 
νὰ «πληροφορηθεῖ» τὸ κοινὸ γιὰ θέμα σοβαρὸ τῆς δικῆς τους 
εἰδίκευσης καὶ πείρας. Ἀλλὰ ὁ τηλεοπτικὸς ἀστέρας ποὺ διευθύνει
τὴ συζήτηση δὲν ἐνδιαφέρεται οὔτε γιὰ τὸ θέμα οὔτε γιὰ τὴν 
πληροφόρηση τοῦ κοινοῦ — φυσικὰ οὔτε γιὰ τὴν ἀξιοπρέπεια τῶν 
καλεσμένων του. Τὰ «πικάντικα» παρεπόμενα τοῦ θέματος θέλει 
νὰ ἀναδείξει (ἢ νὰ τὰ πλαστουργήσει), τὸ παρασκήνιο, τὸ 
κουτσομπολιὸ τῶν διαδρόμων — νὰ στήσει ἀντιδικία, ἔνταση, 
καβγά. Γι' αὐτὸ καὶ μαζὶ μὲ τοὺς ἔγκυρους εἰδικοὺς (ποὺ δὲν 
προλαβαίνουν τίποτα νὰ ποῦν) καλεῖ καὶ κάποιες, μόνιμες στὴ 
μικρὴ ὀθόνη, ψυχοπαθολογικὲς ἢ σκαμπρόζικες περιπτώσεις ποὺ 
μονοπωλοῦν καὶ «δραματοποιοῦν» τὴ συζήτηση.

Αὐτὸ τὸ εἶδος βιασμοῦ τῆς νοημοσύνης τῶν τηλεθεατῶν καὶ 
διασυρμοῦ τῆς ποιότητας τὸ ἀντιλαμβάνεται σήμερα μιὰ 
ἀσήμαντη μειονότητα, ἐλάχιστη κοινωνικὴ μερίδα. Καὶ ἀκόμα 
λιγότεροι διαβλέπουν τὸν κίνδυνο ἀπὸ τὴν τηλεοπτικὴ ἐπιβολὴ στὸ 



κοινωνικὸ σύνολο ψευδαισθητικῶν κριτηρίων, σύγχυσης τοῦ 
πραγματικοῦ μὲ τὸ φαντασιῶδες, ἀδυναμίας τῶν ἀνθρώπων νὰ 
προβληματιστοῦν γιὰ τὴν ἴδια τὴ ζωή τους. Εἶναι σκόπιμη 
καλλιέργεια διχασμένης ἐκδοχῆς τῶν δεδομένων τῆς ἐμπειρίας, 
ἕνα εἶδος προγραμματικῆς σχιζοείδειας, ποὺ ἐγκυμονεῖ 
ἀνεξέλεγκτα κοινωνικὰ τερατογεννήματα.

Θὰ ἔρθει ἡ μέρα ποὺ θὰ ὑποχρεωθοῦν ἐκ τῶν πραγμάτων οἱ 
ἄνθρωποι νὰ ἀρνηθοῦν ριζοσπαστικὰ τὴν τηλεοπτικὴ 
πληροφόρηση. Ὅταν ἡ πόλωση τεχνητῶν ψευδαισθήσεων καὶ 
ἐμπειρικῆς πραγματικότητας θὰ ἔχει συγκεκριμενοποιηθεῖ σὲ ὅλο 
τὸ εὖρος της ὡς μήτρα τρομακτικῆς παθογένειας. Ὅταν ὁ 
χλευασμὸς τῆς λογικῆς, ἡ ἄρνηση τῆς προφάνειας γιὰ χάρη τῆς 
ἐπιθυμητῆς εἰκόνας, ἡ κατάλυση κάθε σύμβασης, τὰ 
ἀντανακλαστικὰ τῆς ἐπιθετικότητας καὶ τῆς βίας θὰ ἔχουν 
μεταβάλει τὴν καθημερινότητα σὲ μόνιμο (ὄχι περιπτωτικό, ὅπως 
σήμερα) ἐφιάλτη.

Πρὸς τὸ παρόν, ἡ μεγάλη κοινωνικὴ πλειοψηφία μένει στὸ 
στάδιο τῆς ἄκριτης κατάποσης τῶν πάντων, καὶ μόνο κάποιοι 
ἐλάχιστοι φτάνουν (τουλάχιστον) νὰ ἀποροῦν: γιὰ τὸ μορφωτικὸ 
ἐπίπεδο καὶ τοὺς δεῖκτες νοημοσύνης τῆς πλειονότητας τῶν 
τηλεπαρουσιαστῶν· γιὰ τὴν παθητικότητα τῆς ΕΣΗΕΑ μπροστὰ 
στὸν ἐξευτελισμὸ τοῦ δημοσιογραφικοῦ λειτουργήματος· γιὰ τὴν 
ὠμὴ ἀπάτη ποὺ εἶναι ὁ δῆθεν κριτικὸς πολιτικὸς σχολιασμὸς τῆς 
ἐπικαιρότητας. Μόλις καὶ ξεμυτίζει ἀπορία γιὰ τὴν «ἐγκυρότητα» 
τῶν μετρήσεων θεαματικότητας, γιὰ τὰ κριτήρια ἱεράρχησης τῶν 
εἰδήσεων, γιὰ τὴ μονιμότητα τῶν ἴδιων πάντοτε καλεσμένων 
σχολιαστῶν κάθε πτυχῆς τοῦ ἐπιστητοῦ — οἱ ἴδιοι «καλλιτέχνες», 
οἱ ἴδιοι ἀπαραιτήτως κομματικοὶ καὶ βουλευτές, οἱ ἴδιοι δυὸ τρεῖς 
θλιβεροὶ ἐπίσκοποι, οἱ ἴδιοι καβγατζῆδες χυδαιολόγοι τῆς 
παραδημοσιογραφίας, οἱ ἴδιες ψυχοπαθολογικὲς γραφικὲς 
φιγοῦρες.

Θὰ ἔρθει ἡ ὥρα ποὺ ὁ πανικὸς τῆς ἀπειλῆς θὰ ἀλλάξει 
σαρωτικὰ τὸ σκηνικό.

Κυριακὴ 16.11.2003

 



Ἐφιάλτης ἡ αἰσιοδοξία
 
ΥΠΟΨΙΑΖΟΜΑΙ ὅτι σὲ κοινωνίες (ἢ περιόδους) παρακμῆς (ὅταν ἡ 
κατὰ κεφαλὴν καλλιέργεια μειώνεται δραματικά) οἱ ἄνθρωποι 
χρησιμοποιοῦν ἐλάχιστα τὴ λέξη ἐλπίδα καὶ πληθωρικὰ τὴ λέξη 
αἰσιοδοξία.

Ἡ ἐλπίδα προϋποθέτει λογικὴ σκέψη καὶ κρίση ἢ ἐμπειρικὰ 
δικαιωμένη ἐμπιστοσύνη, δηλώνει δηλαδὴ ρεαλισμό. Ἡ αἰσιοδοξία 
εἶναι βεβαιότητα σαφῶς αὐθαίρετη (ἐνάντια στὰ πραγματικὰ 
δεδομένα) γιὰ εὐνοϊκὴ καὶ αἴσια ἐξέλιξη συνθηκῶν καὶ 
καταστάσεων. Εἶναι ἄλογη ψυχολογικὴ ἐπιλογή. Γι' αὐτὸ καὶ 
ἐκφέρεται συνήθως ἡ αἰσιοδοξία ὡς ἐπαγγελία («Θέλω νὰ εἶμαι 
αἰσιόδοξος») ἢ ὡς καθῆκον («Πρέπει νὰ εἴμαστε αἰσιόδοξοι») — 
ὄχι ὡς λογικὸς συμπερασμός.

Στοὺς περισσότερους ποὺ ἐπαγγέλλονται «αἰσιοδοξία» εἶναι 
ἀμέσως φανερὴ ἡ ἀδυναμία ἢ ἡ ἄρνηση νὰ δοῦν καταπρόσωπο 
τὴν πραγματικότητα — δὲν τὴν ἀντέχουν, τοὺς κουράζει ἢ τοὺς 
φοβίζει. Ἡ ἐπιλογὴ ψευδαισθήσεων γίνεται ἀθέλητα, εἶναι ἡ 
αὐθόρμητη ἀντίδραση τοῦ ψυχισμοῦ τους.

Ὑποκατάστατο λογικῶν ἐπιχειρημάτων γιὰ τὸν αἰσιόδοξο 
ἐξωραϊσμὸ τῆς πραγματικότητας εἶναι ἡ ἀόριστη ἐπίκληση τοῦ 
παρελθόντος ἢ ἡ ἀφηρημένη γενίκευση: «Πάντα ἔτσι γινόταν», 
«Περάσαμε καὶ στὸ παρελθὸν χειρότερα», «Εἶναι διεθνῆ τὰ 
φαινόμενα», «Ἔτσι γίνεται παντοῦ». Μὲ τέτοιες ἐξηγήσεις οἱ 
ἄνθρωποι κατορθώνουμε νὰ αἰσιοδοξοῦμε: Παρακάμπτουμε τὴ 
δεδομένη πραγματικότητα καὶ τὴν ἀνάληψη προσωπικῶν εὐθυνῶν 
ποὺ ἡ πραγματικότητα ἐνδεχομένως ἀπαιτεῖ.

Αὐθόρμητη ψυχολογικὴ ἐπιλογὴ εἶναι καὶ ἡ μετάθεση τῶν 
εὐθυνῶν. Δὲν ἐξασφαλίζει αἰσιοδοξία, ἀλλὰ τουλάχιστον μᾶς 
συμφιλιώνει μὲ τὴ δυσάρεστη πραγματικότητα. Δικαιολογοῦμε τὴν 
ἀδράνεια σὰν ἀναμονὴ καθοδήγησής μας γιὰ τὸ πρακτέο: 
Θέλουμε κάποιος νὰ μᾶς ὑποδείξει τί πρέπει ἢ τί θὰ μπορούσαμε 
νὰ κάνουμε ἀτομικά, πῶς νὰ ἀντιδράσουμε στὰ παρακμιακὰ 
συμπτώματα, πῶς νὰ ἀντιμετωπίσουμε (ἐμεῖς οἱ ἀδύναμες 
μονάδες) τὰ πελώρια προβλήματα τοῦ συλλογικοῦ βίου. Τὸ 



σταθερὰ ἐπαναλαμβανόμενο παράπονο στὶς περιπτώσεις αὐτὲς 
εἶναι: «Χορτάσαμε ἀπὸ ἀπαισιόδοξες διαπιστώσεις, ὑποδεῖξτε 
μας λύσεις, δῶστε μας συγκεκριμένη ἐλπίδα μέσα ἀπὸ 
συγκεκριμένους ἐντοπισμοὺς τοῦ ἀτομικοῦ μας χρέους».

 
Εἶναι σημαντικὸ γιὰ τὴ ζωή μας (τὴν προσωπικὴ καὶ τὴ 
συλλογική) νὰ διερευνοῦμε πόσο ἀντέχουμε τὴν πραγματικότητα 
ἢ πόσο παρασυρόμαστε σὲ βολικὲς ψευδαισθήσεις.

Ἡ ἀνάγκη αἰσιοδοξίας εἶναι ψυχολογικὴ ἀπαίτηση ἀσυνείδητη 
(καὶ γι' αὐτὸ παντοδύναμη). Μπορεῖ νὰ ἐκβάλλουν ἐκεῖ 
ἀνεπίγνωστες ἀνασφάλειες ἢ καὶ φοβίες, ἄρνηση τῆς ἐνηλικίωσης 
καὶ τῆς διακινδύνευσης, ἀτολμία γιὰ πρωτοβουλίες καὶ 
ἀποφάσεις, ἐκζήτηση ὀργανωτικῶν σχημάτων ἢ «ἔγκυρων» 
προσώπων ποὺ θὰ ὑποκαταστήσουν τὴ μητρικὴ ἢ πατρικὴ 
προστασία. Δύσκολο ἑπομένως (σχεδὸν ἀδύνατο) νὰ ὑποδείξει 
κανεὶς σὲ «αἰσιόδοξους» τὶς ἐνδεχόμενες παγίδες ἐκμετάλλευσης 
τῆς αἰσιοδοξίας τους — παγίδες πλήθουσες καὶ ἄκρως 
ἐξωραϊσμένες σήμερα.

Ἀριστοτέχνες τῆς παγίδευσης: οἱ ἐπαγγελματίες τῆς πολιτικῆς.
Ἔχουν ὑποκαταστήσει ὁλοκληρωτικὰ τὴν πολιτικὴ μὲ μιὰν 
ἀπίστευτα ἐξελιγμένη τεχνικὴ (σχεδὸν ἐπιστήμη) παραγωγῆς καὶ 
ἐπιβολῆς ψευδαισθητικῶν ἐντυπώσεων. Μεθοδεύουν μὲ ἰδιοφυεῖς 
ἀλχημεῖες δεῖκτες καὶ μεγέθη τῆς οἰκονομίας. Μετασκευάζουν τὰ 
δημόσια ἔργα σὲ εἰκονικὴ πραγματικότητα μὲ γοητευτικὴ 
ἀσάφεια ἐπαγγελιῶν καὶ κατασκευῶν. Θριαμβολογοῦν γιὰ 
παταγώδεις ἀποτυχίες, κομπάζουν γιὰ δείγματα δραματικῆς 
ἀνικανότητας. Ψευδολογοῦν ἀσύστολα, ἐξαγοράζουν τὸν λιβανωτὸ 
τῆς «πληροφόρησης», πνίγουν ἢ διαβάλλουν τὴν κριτική. Κι ἔτσι 
τρέφουν χορταστικὰ τὴν ψυχολογικὴ ἀνάγκη τῆς μάζας γιὰ 
«αἰσιοδοξία», γιὰ φυγὴ ἀπὸ τὴν παρακμιακὴ πραγματικότητα: 
«Ἀνήκουμε στὸ κλὰμπ τῶν ἰσχυρῶν τῆς Εὐρώπης, 
συναλλασσόμαστε μὲ τὸ νόμισμά τους, τὸ κύρος τῆς χώρας μας 
εἶναι ἐξαιρετικὰ ὑψηλό». Τέτοια λένε, καὶ οἱ ἐθελοτυφλοῦντες 
αἰσιοδοξοῦν.

Τὸ ἀνάλογο καὶ μὲ τοὺς ἐπαγγελματίες (θύτες-θύματα) τῶν 



ἰδεολογιῶν. Ἐκεῖ οἱ συσκευασίες τῆς αἰσιοδοξίας εἶναι ἀκόμα πιὸ 
πειστικές. Ἴσως ἐπειδὴ οἱ ἰδεολογίες πλασάρουν στὴν ἀγορὰ 
ψευδαισθητικὰ ὑποκατάστατα ὄχι τόσο τῆς τρέχουσας ὅσο τῆς 
μελλούμενης πραγματικότητας. Προσφέρουν ἐπιπλέον ἔνταξη σὲ 
σχήματα ὀργανωτικά, ὅπου ἡ αἰσιοδοξία προϋποτίθεται ὡς πίστη 
στὶς «ἀρχὲς» καὶ δραστήρια στράτευση, ἐνῶ κατατίθεται καὶ ἡ 
ἀτομικὴ εὐθύνη στὸν βωμὸ τῆς αὐθεντίας τοῦ ἱεραρχημένου 
σχήματος. Ἄλλοι ἀποφασίζουν, οἱ λίγοι, αὐτοὶ ποὺ «ξέρουν». Οἱ 
πολλοὶ μόνο πειθαρχοῦν, βολικὰ ἀνεύθυνοι καὶ ἡδονικὰ 
αἰσιόδοξοι.

 
Κοντολογίς: Ἡ προσωπικὴ ἐγρήγορση καὶ ὀξυδέρκεια τῶν 
ἐπιγνώσεων τῆς παρακμῆς δὲν ἔχει νὰ κάνει μὲ ψυχολογικὲς 
καταστάσεις ἀπαισιοδοξίας, γι' αὐτὸ καὶ δὲν ἀντισταθμίζεται μὲ 
παραισθησιογόνα αἰσιοδοξίας. Ἔστω καὶ τίποτα νὰ μὴν ἀλλάξει 
στὴ διάρκεια τοῦ ἀτομικοῦ μας βίου (χρειάζονται γενιὲς γιὰ νὰ 
ὁλοκληρώσει τὸν κύκλο της ἡ παρακμὴ καὶ νὰ καταλήξει ἢ στὴν 
ἀνάκαμψη ἢ στὴν ἱστορικὴ ἐξαφάνιση μιᾶς συλλογικῆς 
ἰδιαιτερότητας), εἶναι κέρδος ζωῆς ἡ παραδοχὴ τῆς 
πραγματικότητας, ἡ συνειδητὴ ἀντίσταση στὴ ρεαλιστικὰ 
πιστοποιημένη παρακμή.

Κέρδος ζωῆς, κέρδος ποιότητας «νὰ φυλάγεις Θερμοπύλες» 
ὅταν ξέρεις καλὰ πὼς ὁ Ἐφιάλτης εἶναι ἐδῶ καὶ οἱ Μῆδοι 
ἐπιτέλους θὰ διαβοῦνε. Κέρδος ζωῆς, πλοῦτος ποιότητας: ἐκεῖ 
ἐπιμένει ἡ σοφία τοῦ Καβάφη, ὄχι στὸ πιθανὸ «νταηλίκι» ἢ στὴν 
ἄσκοπη θυσία ὅσων ἐμμένουν στὸ χρέος:
[...]

δίκαιοι κ' ἴσιοι σ' ὅλες των τὲς πράξεις,

ἀλλὰ μὲ λύπη κιόλας κ' εὐσπλαχνία·

γενναῖοι ὁσάκις εἶναι πλούσιοι, κι ὅταν

εἶναι πτωχοί, πάλ' εἰς μικρὸν γενναῖοι,

πάλι συντρέχοντες ὅσο μποροῦνε·



πάντοτε τὴν ἀλήθεια ὁμιλοῦντες,

πλὴν χωρὶς μῖσος γιὰ τοὺς ψευδομένους.

[...]

Εἶναι μέτρο πολιτικοῦ ρεαλισμοῦ νὰ φυλάγεις Θερμοπύλες 
ἀνυποχώρητος στὸν Ἐφιάλτη τῆς αἰσιοδοξίας.

Κυριακὴ 12.1.2003

 
 



Β΄
Ἡ βία τῶν βεβαιοτήτων

 
ΜΑΘΑΜΕ ΤΗ ΣΥΓΚΡΟΤΗΣΗ τῶν ἀτόμων τῆς ὕλης, τὴ δομὴ τοῦ 
DNA, τὴ σύνθεση τοῦ φωτός, τὰ μυστικὰ τῶν ἀπώτατων γαλαξιῶν.
Καὶ δὲν ξέρουμε νὰ ἐξηγήσουμε γιατί συνεχίζουμε τοὺς πολέμους, 
σὰν νὰ μὴν ἔχουμε βγεῖ ἀκόμα ἀπὸ τὴ ζούγκλα — γιατί 
μακελλεύουμε ἀθώους καὶ ἀνήμπορους, γιατί βυθίζουμε 
συνανθρώπους μας στὴ φρίκη, στὴν ἀπόγνωση.

Κάθε τόσο κάποιος ἡγέτης, πολιτικὸς ἢ στρατηλάτης, κάποια 
ἰδεολογία ἢ θρησκεία μὲ ἀγκυλωμένους στὸ πεῖσμα ὀπαδοὺς 
ἀποφασίζουν νὰ διορθώσουν τὸν κόσμο ἢ καὶ νὰ τὸν 
ξαναφτιάξουν ἀπὸ τὴν ἀρχή. Αὐτοὶ ξέρουν μὲ ἀκρίβεια τὶς 
ἐπιταγὲς τοῦ Θεοῦ καὶ τῆς Ἱστορίας, ξέρουν ποιό εἶναι τὸ καλὸ 
καὶ ποιό τὸ κακό, ποιό τὸ δίκαιο, ποιό τὸ ἄδικο, ποιό τὸ κοινὸ 
συμφέρον, ἡ συνταγὴ τῆς «γενικῆς εὐτυχίας». Καί, ἐπειδὴ 
«ξέρουν», εἶναι ἀδίστακτοι. Ἐπιστρατεύουν κάθε μορφὴ φρίκης 
καὶ θηριωδίας γιὰ νὰ ὑπηρετήσουν τὴν «ἀλήθεια» ποὺ κατέχουν, 
τὴν «ἱερότητα» τῶν στόχων τους.

Ἀκόμα σήμερα, τολμοῦν πρωτοκορυφαῖοι κομμουνιστικῶν 
κομμάτων (τῶν «ὀρθόδοξων», τῶν συντηρημένων πιὰ στὴ φορμόλη
τοῦ ψυχοπαθολογικοῦ ἀταβισμοῦ) νὰ ρητορεύουν ἐνάντια στὴ βία, 
στὴ σφαγὴ ἀθώων. Προφανῶς ἔχουν λησμονήσει πόσα 
ἑκατομμύρια Ρῶσοι κουλάκοι τῆς φτωχολογιᾶς, μετρημένα 
ἑκατομμύρια, σφάχτηκαν ἀνελέητα γιὰ νὰ ἐφαρμόσει ὁ Στάλιν τὴ 
Νέα Ἀγροτικὴ Πολιτική του. Καὶ πόσα ἑκατομμύρια 
«ἀπείθαρχους» ὑποτελεῖς εἶχε μακελλέψει πιὸ πρὶν ὁ Λένιν γιὰ 
νὰ πραγματώσει τὴ Νέα Οἰκονομικὴ Πολιτική του. Πόσοι 
«διαφωνοῦντες» μὲ τὴν ἀνθρωποσωτήρια «ὀχτωβριανὴ 
ἐπανάσταση» ἀστοί, διανοούμενοι, καλλιτέχνες ἔπρεπε νὰ 
ἐκτελεστοῦν ἢ νὰ χαθοῦν στὴν κόλαση τῶν γκουλάγκ, ἔχοντας 
ἀτιμαστεῖ σὲ παρωδίες δίκης, γιὰ νὰ γίνει πραγματικότητα τὸ 
«ἱερὸ» μαρξιστικὸ ὅραμα τῆς «ἀταξικῆς κοινωνίας». Κόπτονται 
γιὰ τὴν εἰρήνη οἱ πιστοὶ τοῦ Μάρξ, τῆς «Ἀριστερᾶς καὶ τῆς 



προόδου», ξεχνώντας τὴ στυγνὴ λογικὴ τοῦ μεγάλου Μπροστάρη 
ὅτι «ἡ βία εἶναι μαμὴ τῆς Ἱστορίας».

Εἴτε ἰδεολογικὸ εἴτε θρησκευτικὸ τὸ ἐγχείρημα νὰ 
μεταμορφωθεῖ ἡ γῆ σὲ παράδεισο, κόλαση παράγει πάντοτε, 
βασανισμὸ ἀνθρώπων καὶ ἀπόγνωση. Ἡ ἰδεολογία ἢ ἡ θρησκεία 
εἶναι μόνο τὸ πρόσχημα. Στὴν πραγματικότητα, ἡ φύση τοῦ 
ἀνθρώπου, τὸ ἀδυσώπητο ἔνστικτο τῆς αὐτοσυντήρησης, τῆς 
ἀνάγκης γιὰ ἐπιβολὴ καὶ κυριαρχία, ἀπαιτεῖ θωρακισμένη 
σιγουριά. Καὶ σιγουριὰ ἐξασφαλίζουν οἱ ξεκάθαρες διαχωριστικὲς 
γραμμές: ποῦ εἶναι τὸ καλὸ καὶ ποῦ τὸ κακό, ποιά ἡ ἀλήθεια καὶ 
ποιό τὸ ψέμα, ποιοί εἶναι ἀπὸ τὴ μεριὰ τοῦ καλοῦ καὶ τῆς 
ἀλήθειας (δικοί μας) καὶ ποιοί μὲ τὸ κακὸ καὶ τὸ ψέμα (οἱ ἐχθροί 
μας).

Θὰ σκανδαλιστοῦν οἱ ἁγνῶν, ἁγνότατων, προθέσεων 
διαδηλωτὲς τῶν τελευταίων ἡμερῶν ἂν τοὺς θυμίσω ὅτι τὸ πάθος 
ποὺ ἐκτονώνουν μὲ κραυγὲς ἐνάντια στὸν «χασάπη Μποὺς» καὶ 
στοὺς «φονιάδες τῶν λαῶν Ἀμερικάνους» ἁπλῶς ἀναπαράγει ὅ,τι 
ἀκριβῶς καταδικάζουν. Ὅπως ὁ πρόεδρος τῶν ΗΠΑ καὶ οἱ 
μικρονοϊκοὶ φονταμενταλιστὲς ἐμπνευστές του, ἔτσι καὶ οἱ ἀνὰ τὸν 
κόσμο παθιασμένοι διαδηλωτὲς ποὺ τὸν βλαστημᾶνε ξέρουν (καὶ 
οἱ μὲν καὶ οἱ δὲ μὲ βεβαιότητα) τὸ «σωστό», τὸ «δέον», τὴν 
«ἀλήθεια». Καίγοντας στοὺς δρόμους ὁμοιώματα τοῦ Μποὺς καὶ 
ἀμερικάνικες σημαῖες διαδηλώνουν οἱ διαδηλωτὲς πώς, ἂν τὸ 
μποροῦσαν, θὰ ἔκαιγαν κι αὐτοὶ τοὺς «κακοὺς» μὲ τὴ δύναμη 
πυρὸς ποὺ οἱ «κακοὶ» διαθέτουν.

Προλαβαίνω τὴν ὀργή: Ὄχι, δὲν ἐξομοιώνω αὐτοὺς ποὺ 
μακελλεύουν γυναικόπαιδα μὲ αὐτοὺς ποὺ διαμαρτύρονται γιὰ τὸ 
ἔγκλημα. Ὄχι. Ὅμως τολμῶ νὰ διερωτῶμαι μήπως στὴν 
ἐξομοίωση σαφῶς παραπέμπει ἡ ἀναγωγὴ στὰ κίνητρα. Μήπως 
στὴν ἀναγνώριση τῆς ὁμοιότητας τῶν κινήτρων θὰ μποροῦσε νὰ 
ἀνιχνευθεῖ ἡ μόνη πιθανότητα ἐξόδου ἀπὸ τὸ ἀδιέξοδο τῆς βίας 
καὶ τοῦ πολέμου. Στὰ λησμονημένα (ἀπὸ τοὺς φονταμενταλιστές, 
καὶ ὄχι μόνο) τῆς χριστιανικῆς παράδοσης εἶναι καὶ ἡ ἐξομοίωση 
τοῦ φόνου μὲ μόνη τὴν ὀργισμένη λοιδόρηση τοῦ ἄλλου — μόνο μὲ
τὸ νὰ βρίσεις τὸν ἄλλον «ἠλίθιο» ἢ «τιποτένιο».



Ὅσες ἀντιπολεμικὲς διαδηλώσεις κι ἂν γίνουν στὸν πλανήτη, 
ὅσα εἰρηνιστικὰ κηρύγματα κι ἂν τὸν κατακλύσουν, ὅσο κι ἂν 
κυριαρχήσει ἡ χριστιανικὴ διδαχὴ νὰ ἀγαπᾶμε τοὺς ἐχθρούς μας, 
πόλεμοι θὰ γίνονται πάντα, πάντα μὲ φρικώδεις σφαγὲς ἀθώων 
καὶ συνακόλουθες κολάσεις πείνας, ὀδύνης, ἐξαθλίωσης. Ὅσο ἡ 
φύση τῶν ἀνθρώπων εἶναι αὐτὴ ποὺ εἶναι, καθὼς σοφὰ καὶ 
ἄτεγκτα διέγνωσε ὁ Θουκυδίδης.

Ἡ ἔξοδος ἀπὸ τὸ παγιωμένο στὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία 
ἀδιέξοδο τῆς βίας καὶ τῶν πολέμων μοιάζει νὰ εἶναι μόνο μύχιο 
προσωπικὸ κατόρθωμα. Κατόρθωμα ἐλευθερίας ἀπὸ τὸ ἔνστικτο, 
ἀπὸ τὶς σκληρυμένες θωρακίσεις τῆς ἐγωκεντρικῆς ἀπληστίας γιὰ 
βεβαιότητες, κύρος, ἐξουσία. Πραγματικὸς εἰρηνιστής, ποὺ 
μάχεται τὸν πόλεμο καὶ κάθε ἀμάχη, ὑποθέτω πὼς εἶναι μόνο 
ὅποιος ἀποδέχεται ὅτι δὲν ξέρει τὴν ἀλήθεια, δὲν τὴν κατέχει, δὲν 
εἶναι σίγουρος γιὰ «ἀντικειμενικότητες» καλοῦ καὶ κακοῦ. 
Ψάχνει, παραιτημένος ἀπὸ κάθε ἀπαίτηση βεβαιότητας. Μπορεῖ 
νὰ ἀντλεῖ ἀπὸ κάποια ἐμπειρικὴ μεταφυσικὴ παράδοση ἢ 
φιλοσοφία τὸ μέτρο, τὸ κριτήριο τῆς διάκρισης τοῦ πραγματικοῦ 
ἀπὸ τὸ φαντασιῶδες, τῆς γνησιότητας ἀπὸ τὴν ἀλλοτρίωση. Ἀλλὰ 
ἡ ἴδια ἡ διάκριση εἶναι τὸ συνεχὲς ἄθλημά του, ἡ καθημερινὴ 
ἐλεύθερη διακινδύνευσή του.

«Τὸ νὰ βρεῖς ἀληθινὰ τὸν Θεὸ εἶναι νὰ τὸν ἀναζητεῖς 
ἀδιάκοπα, νὰ μὴν κορεσθεῖ ποτὲ ἡ ἐπιθυμία σου», λέει ὁ 
Γρηγόριος Νύσσης. Καὶ ὁ Ἰσαὰκ ὁ Σύρος μιλάει γιὰ τὸ εἶδος τῆς 
ἄγνοιας ποὺ εἶναι «ὑπερτέρα πάσης γνώσεως». Αὐτὴ ἡ 
συναρπαστικὴ παραίτηση ἀπὸ τὴν ἐξουσιαστικὴ βεβαιότητα, ἡ 
ταπεινὴ ἀποδοχὴ τῆς ἄγνοιας, εἶναι μιὰ ἄλλη «γνώση» — ὁ 
Ἐλύτης τὴν ὅρισε μὲ ἄκρα εὐθυβολία: «Λάμπει μέσα μου κεῖνο 
ποὺ ἀγνοῶ. Μὰ ὡστόσο λάμπει»!

Ἐπίκαιρη ἡ πρόκληση: Νὰ σπουδάσουμε τὴν ὁμοιότητα τῶν 
βεβαιοτήτων τοῦ Μποὺς μὲ τὶς βεβαιότητες τοῦ κάθε 
φονταμενταλισμοῦ: ἀπὸ τὸν Λευκὸ Οἶκο ὣς τὴ Μονὴ Ἐσφιγμένου 
καὶ ἀπὸ τοὺς Ταλιμπὰν ὣς τὴν κροκοδείλια μαρξιστικὴ 
ὑποκρισία. Μήπως καὶ κερδίσουμε κάποιες ρωγμὲς στὶς μύχιες 
θωρακισμένες «πεποιθήσεις» μας.



Κυριακὴ 6.4.2003

 

Ἀμερικανικὴ ἡ μήτρα τοῦ φονταμενταλισμοῦ
 
ΔΙΑΒΑΖΟΥΜΕ ΣΤΟΝ ΤΥΠΟ (καὶ στὸν ἑλληνικό) γιὰ τὸ 
θρησκευτικὸ ὑπόβαθρο τῆς πολιτικῆς τῶν ΗΠΑ σήμερα: Ὁ 
πρόεδρος, Τζὼρτζ Μποὺς ὁ νεότερος, εἶναι ἐκφραστὴς ἀντιλήψεων 
καὶ ὁραμάτων τῆς ἀμερικανικῆς κοινωνίας πρωτίστως 
θρησκευτικῶν. Θρησκευτικὲς ἀρχὲς καὶ ἐπιδιώξεις ἐπενδύονται 
στὴν πολιτικὴ πρακτική.

Καυχᾶται ὁ ἴδιος ὁ πρόεδρος ὅτι ἀνήκει στοὺς 
«ἀναγεννημένους» (born-again) Χριστιανούς. Ἡ «ἀναγέννηση» 
καὶ ριζικὴ «μεταστροφή» του (conversion) τὸν ἔσωσε ἀπὸ τὸν 
ἀλκοολισμὸ καὶ τὸν ἔκλυτο βίο. Μὲ τὴν ἐκλογή του ἡ ἰσχυρὴ 
κοινωνικὴ μερίδα τῶν «Εὐαγγελιστῶν», καὶ εἰδικὰ τῶν 
«φονταμενταλιστῶν», πῆρε τὴ ρεβὰνς μετὰ τὰ σεξουαλικὰ 
ἔκτροπα τοῦ προηγούμενου προέδρου, Κλίντον.

Ὅπως εἶναι γνωστό, fundamental στὰ ἀγγλικὰ σημαίνει τὸ 
θεμελιῶδες, τὸ πρωταρχικὸ καὶ οὐσιῶδες μιᾶς ἄποψης ἢ θεωρίας. 
Προτοῦ νὰ γίνει πασίγνωστος στὶς μέρες μας ὁ φονταμενταλισμὸς 
μὲ ἀφορμὴ τοὺς Μουσουλμάνους, οἱ Προτεστάντες στὴν Ἀμερική, 
ἀπὸ τὸν 19ο κιόλας αἰώνα, περιέφεραν μὲ καύχηση αὐτὸ τὸ 
ὄνομα: φονταμενταλισμὸς σήμαινε τὴν ἐμμονή, μὲ ἀπόλυτη 
συνέπεια, στὶς θεμελιώδεις καὶ βασικὲς ἀρχὲς τοῦ χριστιανικοῦ 
εὐαγγελίου.

Αὐτὴ ἡ φιλοδοξία καὶ καύχηση σχηματοποιήθηκε σὲ κοινωνικὸ 
μόρφωμα ἢ ρεῦμα ὡς ἀντίδραση σὲ τάσεις «ἐκμοντερνισμοῦ» τοῦ 
Χριστιανισμοῦ καὶ τῆς πουριτανικῆς (ἀπὸ καταγωγή) 
ἀμερικανικῆς κοινωνίας. Μὴν ξεχνᾶμε ὅτι ἡ ἀμερικανικὴ κοινωνία 
συγκροτήθηκε, ἀφετηριακά, κυρίως ἀπὸ ἀκραίους πουριτανοὺς 
φυγάδες Ἀγγλοσάξονες. Αὐτοὶ πρῶτοι καὶ ὀργανωμένα 
ἐγκατέλειψαν τὴν Εὐρώπη μὲ τὸ ὅραμα νὰ ἀναδείξουν τὴν 
Ἀμερικὴ σὲ καινούργια «γῆ τῆς ἐπαγγελίας», νὰ ἀποτελέσουν οἱ 
ἴδιοι τὸν «νέο Ἰσραὴλ τοῦ Θεοῦ», νὰ πραγματοποιήσουν ἄμεσα τὴ



«Βασιλεία τοῦ Θεοῦ». Ταύτισαν τὴν ἐμπιστοσύνη στὸν Θεὸ μὲ τὴν 
ἰσχὺ τοῦ χρήματος («In God we trust» γράφει ἐπάνω κάθε 
χαρτονόμισμα δολαρίου), τὴν Ἠθικὴ μὲ τὴν οἰκονομικὰ ἀποδοτικὴ 
ἐργασία (Work Ethics), τὴ θρησκευτικότητα μὲ τὴν ἀτομικὴ 
κατοχύρωση καὶ τὴν κοινωνικὴ εὐημερία (Civil Religion).

Τέτοιες ἐπιδιώξεις ἢ καὶ κατακτήσεις θεωρήθηκε ὅτι 
ὑπονομεύονται ἀπὸ τὸν «μοντερνισμό»: τὶς νεωτερικὲς 
ἐπιστημονικὲς μεθόδους καὶ ἀντιλήψεις, τὴν ἱστορικοφιλολογικὴ 
ἑρμηνεία τῆς Βίβλου, τὶς φιλελεύθερες κοινωνικοπολιτικὲς 
θεωρίες. (Συμβολικὴ ἔκφραση τοῦ μοντερνισμοῦ θεωρήθηκε ἡ 
θεωρία τοῦ Δαρβίνου — ὣς σήμερα ἀκόμα πρέπει νὰ ὑπάρχουν 
πολιτεῖες τῶν ΗΠΑ ποὺ ἀπαγορεύουν μὲ νόμο τὴ διδασκαλία τῆς 
Ἐξελικτικῆς Θεωρίας στὰ σχολεῖα.)

Ἀντίδραση στὸν «μοντερνισμὸ» ἦταν ἡ ἐνθουσιώδης 
«ἐπιστροφὴ στὰ θεμέλια» τῆς πίστης, ἡ φανατικὴ προσκόλληση 
στὶς ἐντολὲς τῆς Βίβλου. Βασικὴ πίστη τῶν φονταμενταλιστῶν 
εἶναι ἡ «θεοπνευστία» τῆς Βίβλου: ἡ Βίβλος ὑπαγορεύτηκε στοὺς 
συγγραφεῖς της ἀπὸ τὸν Θεό, εἶναι θεόπνευστη κατὰ γράμμα, 
μέχρι καὶ στὰ σημεῖα στίξεως. Ἔτσι κατέχουν οἱ 
φονταμενταλιστὲς τὴν «ἀντικειμενικὴ» ἀλήθεια, τὴν ἀλάθητη 
διατύπωση τῆς ἀλήθειας. Καὶ ἡ ἀλήθεια δὲν εἶναι «θεωρία», 
δόγματα, ἀφηρημένες ἰδέες. Εἶναι πολὺ συγκεκριμένες ἐντολές, 
κώδικας ἠθικῆς συμπεριφορᾶς, ἀκριβέστατος ἐντοπισμὸς τοῦ 
«καλοῦ» καὶ τοῦ «κακοῦ», μέτρο γιὰ νὰ μετράει ὁ ἄνθρωπος τὴ 
βεβαιότητα τῆς ἀτομικῆς του σωτηρίας.

Χιλιάδες ἢ καὶ ἑκατομμύρια ἀνθρώπων, χάρη στὴν 
«ἀναγέννηση» καὶ «μεταστροφή» τους, ἔζησαν ἢ ζοῦν τὴ μία καὶ 
μοναδικὴ ζωή τους στὴ φυτικὴ «εὐτυχία» τῆς ἀπόλυτης 
ψυχολογικῆς σιγουριᾶς ὅτι κατέχουν τὴν ἀλήθεια, τὴν ἀρετή, τὴν 
αἰώνια σωτηρία. Ἡδονίζονται μὲ νομικὲς ὁριοθετήσεις τοῦ 
ναρκισσισμοῦ τους, ἐξειδικευμένη περιπτωσιολογία διαβάθμισης 
φαντασιωδῶν ἐνοχῶν ἢ ἀρετῶν. Ἔχουν ἀναπτύξει ψυχικοὺς 
μηχανισμοὺς ποὺ ἐξωραΐζουν σὰν «θυσία» καὶ «αὐταπάρνηση» 
τὴν κόλαση ἀδυσώπητου ἄγχους, ἀπωθημένων ἐπιθυμιῶν, φόβου 
γιὰ τὴν ἐνηλικίωση, γιὰ τὴν εὐθύνη τῆς ἐλευθερίας. Ταυτίζουν 



«ἡρωικὰ» τὴ θρησκεία μὲ τὸν τρόμο τῆς ἁμαρτίας, τὴν ἀρετὴ μὲ 
τὴν ἀπέχθεια γιὰ τὸ ἴδιο τους τὸ κορμί. Ἡ οἰκογένεια, τὸ κράτος, 
οἱ κοινωνικὲς δομὲς καὶ οἱ θεσμοὶ εἶναι ὅλα ὑποταγμένα στὴ 
νευρωτικὴ μονομανία νὰ νικηθεῖ τὸ «κακό», νὰ θωρακιστεῖ τὸ ἐγώ 
τους μὲ τὴ βεβαιότητα τῆς «αἰώνιας σωτηρίας».

Πρέπει νὰ ἀκούσει κανεὶς «Εὐαγγελιστὲς» ἱεροκήρυκες στὴν 
ἀμερικανικὴ τηλεόραση, συνήθως Κυριακὴ πρωί, κορυφαίους τοῦ 
φονταμενταλισμοῦ (— κάποιοι ἀπὸ αὐτοὺς ἀναφέρονται στὸν 
Τύπο ὡς προσωπικοὶ φίλοι τοῦ προέδρου Μπούς). Ἀκόμα καὶ ὁ 
μέσης νοημοσύνης τηλεθεατὴς μένει ἐνεὸς μὲ τὶς παιδαριώδεις 
ἀφέλειες, τὰ δογματικὰ κλισέ, τὴ μικρόνοια τῶν «ἐπιχειρημάτων», 
τὴ βάναυση ἀχρήστευση τῆς λογικῆς καὶ τῆς κριτικῆς σκέψης. Καὶ 
ὅλος αὐτὸς ὁ κρετινισμὸς κανοναρχεῖ τὴ συναισθηματικὴ ἔξαρση, 
τὴ γλυκερὴ συγκινησιακὴ φόρτιση: ἐπιστρατεύονται ψυχολογικὰ 
τερτίπια ὑποβολῆς, θεατρινίστικες χειρονομίες, ὕφος μελό, 
τεχνητοὶ συνεπαρμοί.

Διερωτᾶται κανεὶς πῶς γίνεται νὰ γεννάει καὶ νὰ συντηρεῖ 
τέτοιον πρωτογονισμὸ μιὰ κοινωνία μὲ κορυφαῖα, στὸν διεθνὴ 
στίβο, ἐπιτεύγματα ἐπιστημονικῆς καὶ τεχνολογικῆς πρωτοπορίας. 
Ποιό πρέπει νὰ εἶναι τὸ ποσοστὸ τῶν διανοητικὰ ἀνεξέλικτων 
στὴν κοινωνία τῶν ΗΠΑ, τῶν ἀτόμων ἐξαιρετικὰ μειωμένης 
καλλιέργειας, τῶν καθαρὰ ψυχοπαθολογικῶν περιπτώσεων. Τὴν 
ὥρα ποὺ ρητορεύει ὁ φονταμενταλιστὴς ἱεροκήρυκας, πλῆθος 
τηλεθεατῶν καταθέτουν στὴν ἐκπομπὴ χιλιάδες δολαρίων γιὰ νὰ 
ἐνισχυθεῖ ἡ μάχη ἐνάντια στὸ «κακό», ἡ μάχη γιὰ τὸν θρίαμβο τοῦ
«καλοῦ» καὶ τῆς «ἀλήθειας»!

Ὅταν λογαριάσει κανεὶς σοβαρὰ αὐτὴ τὴ θρησκευτικὴ πτυχὴ 
τῆς κοινωνίας τῶν ΗΠΑ, ἀπαντάει σὲ πολλὰ ἐρωτήματα: Πῶς καὶ 
γιατί ἄνθρωποι μετριότατων διανοητικῶν ἱκανοτήτων ψηφίζονται 
πρόεδροι αὐτῆς τῆς ὑπερδύναμης. Πῶς καὶ γιατί μιὰ τόσο 
«προοδευμένη» κοινωνία καταπίνει μὲ κάθε ἄνεση τὶς πιὸ 
κραυγαλέες ψευδολογίες γιὰ τὴ δολοφονία τῶν Κέννεντυ, γιὰ τοὺς 
κινδύνους ποὺ διατρέχουν οἱ ΗΠΑ ἀπὸ τὸ Ἰράκ, γιὰ τὴν ἀνάγκη 
«ἀνθρωπιστικοῦ» μακελλέματος τῆς Σερβίας, γιὰ τὴν «ἠθικὴ 
ὑποχρέωση» νὰ ὑποτάσσεται ὁ πρόεδρος καὶ ὁ ἐξουσιαστικὸς 



μηχανισμὸς τῶν ΗΠΑ στὴν πολιτικὴ τοῦ Σαρόν. Πῶς καὶ γιατί ἡ 
ἀμερικανικὴ κοινὴ γνώμη δαιμονοποιεῖ μὲ τόση εὐκολία (καὶ 
ἐπιλεκτικὴ αὐθαιρεσία) λαοὺς καὶ ἡγέτες, ὑποψήφια θύματα 
στυγερῶν ὁλοκαυτωμάτων.

Ὁ θρησκευτικὸς φονταμενταλισμὸς εἶναι μόνο ἕνα ἀπὸ τὰ 
χαρακτηριστικὰ τῆς κοινωνίας ποὺ ὑπογραμμίζουν ἐμφατικὰ τὴν 
ἱστορικὴ εὐθύνη τῆς Εὐρώπης σήμερα. Εὐθύνη γιὰ τὴ διάσωση 
σεβασμοῦ, σὲ διεθνὲς ἐπίπεδο, τῶν πολιτικῶν κατακτήσεων τῆς 
νεωτερικότητας.

Κυριακὴ 9.3.2003

 

Θρησκευτικότητα τῶν ἐνστίκτων
 
ΔΙΑΚΟΣΙΟΙ ΤΗΛΕΟΠΤΙΚΟΙ σταθμοὶ στὶς ΗΠΑ καὶ περίπου χίλιοι 
διακόσιοι ραδιοφωνικοὶ εἶναι ἰδιοκτησία «Εὐαγγελιστῶν» 
ἱεροκηρύκων. Χαρακτηρίζονται «ἠλεκτρονικὲς ἐκκλησίες» καὶ 
πρόκειται, κατὰ κανόνα, γιὰ σέκτες φονταμενταλιστῶν, 
ὀργανωμένες σὰν ἐμπορικὲς ἐπιχειρήσεις (ἀπαλλασσόμενες ἀπὸ 
κάθε φορολογία). Ὁ ὅρος «Εὐαγγελιστὲς» καλύπτει παραλλαγὲς 
καὶ ἰδιαιτερότητες «ὁμολογιῶν» ὅπως οἱ Μεθοδιστές, οἱ 
Βαπτιστές, οἱ Ἀναβαπτιστές, οἱ Πεντηκοστιανοί, οἱ Ἀποστολικοὶ ἢ 
ἄλλα ἰδιότυπα ἐφευρήματα «ἑρμηνείας» τοῦ Χριστιανισμοῦ.

Μόνο τὸ συγκρότημα Robertson (Christian Broadcasting 
Network – CBN), μὲ τέσσερα κανάλια καλωδιακῆς τηλεόρασης 
καὶ τριάντα ραδιοφωνικοὺς σταθμούς, ἐκπέμπει σὲ εἴκοσι 
ἑκατομμύρια νοικοκυριά. Ἀκόμα ἰσχυρότερος ὁ ὅμιλος 
ἐπιχειρήσεων τοῦ ἱεροκήρυκα Swaggart (Swaggart Ministries) 
φτάνει σὲ τριάντα ἑκατομμύρια σπίτια, ἀποφέρει ἑκατὸν σαράντα 
ἑκατομμύρια δολάρια τὸ χρόνο, καὶ συνηθισμένη ἡμερήσια 
ἀνταπόκριση τοῦ κοινοῦ (σὲ τηλεοπτικὲς ἐκκλήσεις γιὰ 
χρηματοδότηση τῆς «μάχης ἐνάντια στὶς δυνάμεις τοῦ κακοῦ») 
εἶναι τετρακόσιες χιλιάδες δολάρια. Εἰσπρακτικὸ ρεκὸρ φαίνεται 
ὅτι κατέχει ὁ Oral Roberts, ποὺ ἐξαγγέλλει ἀπὸ τὴ μικρὴ ὀθόνη σὲ 
κατάσταση ὑστερίας: «Ἂν δὲν μαζέψω ὀκτὼ ἑκατομμύρια 



δολάρια, ὁ Θεὸς θὰ μὲ καλέσει κοντά του!» Καὶ τὰ χρήματα 
καταφθάνουν ἀφειδῶς ἀπὸ κάθε γωνιὰ τῆς Ἀμερικῆς.

Σαράντα ἑκατομμύρια Ἀμερικανῶν σήμερα δηλώνουν «ἀνα-
γεννημένοι» (born-again) ἀπὸ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα (ὅπως καὶ ὁ 
πρόεδρος Μπούς). Ἡ θρησκοληψία μοιάζει κοινωνικὸ δεδομένο 
τόσο κυρίαρχο ὅσο καὶ ἡ παχυσαρκία. Μαζικὲς ὀργανώσεις σὲ 
ὁλόκληρη τὴ χώρα (ὅπως ἡ Χριστιανικὴ Συμμαχία, μὲ δέκα 
ἑκατομμύρια μέλη) ἔχουν ἀναλάβει τὴ φανατισμένη ὑπεράσπιση 
τῶν «ἀμερικανικῶν ἀξιῶν»: τῆς πίστης στὴν κατὰ γράμμα 
θεοπνευστία τῆς Βίβλου, στὸν καθολικὰ ὑποχρεωτικὸ χαρακτήρα 
τῆς παλαιοδιαθηκικῆς ἠθικῆς, στὴν ἀπαίτηση ὁ πρόεδρος τῶν 
ΗΠΑ νὰ εἶναι ἀποδεδειγμένα συνεπὴς Χριστιανός, ὑποχρεωτικὴ ἡ 
καθημερινὴ προσευχὴ στὰ σχολεῖα, παράνομη ἡ ἔκτρωση, ἡ 
πορνογραφία, ἡ διδασκαλία τῆς θεωρίας τοῦ Δαρβίνου.

Στὰ φονταμενταλιστικὰ κινήματα τῶν «Εὐαγγελιστῶν» 
κυριαρχεῖ κηρυγματικὸς λόγος ἁπλοϊκός, ἀφελής, συχνὰ 
παιδαριώδης, στὴν κυριολεξία μικρονοϊκός. Ὅμως ἐκφέρεται μὲ 
μελετημένη σκηνοθεσία: κραυγαλέες συναισθηματικὲς ἐξάρσεις, 
ψυχολογικὰ τεχνάσματα ὑποβολῆς, θεατρικὲς ἐπιδείξεις 
βεβαιότητας. Οἱ ἀκροατὲς μετέχουν στὴν παράσταση: σὲ πολλὲς 
περιπτώσεις ξεσπᾶνε σὲ ὑστερικὲς κραυγές, σὲ περίεργους 
βρυχηθμούς, κλαῖνε, σφιχταγκαλιάζονται, ὑψώνουν τὰ χέρια μὲ 
κορμιὰ τεντωμένα, ἐκστασιάζονται, οὐρλιάζουν ἀκατάληπτα 
λόγια, σέρνονται χάμω, λιποθυμοῦν.

Ἀπὸ τὶς κεντρικὲς ἐμμονές τους εἶναι νὰ ὑποστηριχθεῖ μὲ κάθε 
θυσία τὸ κράτος τοῦ Ἰσραὴλ καὶ ὁ Σιωνισμός, γιατὶ ἔτσι 
ἑρμηνεύουν ὅτι ἀπαιτεῖ ἡ Βίβλος καὶ μόνο ἔτσι θὰ ἐπιταχυνθεῖ ὁ 
ἐρχομὸς τῆς Δευτέρας Παρουσίας τοῦ Χριστοῦ. Εἶναι βέβαιοι οἱ 
ἀμερικανοὶ φονταμενταλιστὲς ὅτι ζοῦμε κιόλας στὰ ἔσχατα τῆς 
Ἱστορίας, ὁ Ἀντίχριστος, μὲ τὴ σφραγίδα τοῦ 666, ἐλέγχει 
προϊόντα ἀλλὰ καὶ διεθνεῖς ὀργανισμοὺς καὶ εἶναι πιὰ ἐπεῖγον νὰ 
κατατροπωθοῦν οἱ δυνάμεις τοῦ κακοῦ, ἔστω καὶ μὲ τὴν πυρηνικὴ 
δύναμη τῶν ΗΠΑ. Ἔτσι κι ἀλλιῶς, ἀπὸ τὴν πυρηνικὴ σύγκρουση 
θὰ ἐπιζήσουν οἱ «ἀνα-γεννημένοι» Χριστιανοί, οἱ μαχητὲς τῆς 
ἠθικῆς, οἱ γαλαντόμοι χρηματοδότες τῆς «στρατιᾶς τοῦ καλοῦ».



Πληρέστερη πληροφόρηση γιὰ τὸν ἀμερικανικὸ 
φονταμενταλισμὸ σήμερα προσφέρει, μὲ εἰδικὸ ἀφιέρωμα, τὸ 
τελευταῖο τεῦχος τοῦ περιοδικοῦ Ἄρδην (ἀρ. 42, Ἰούνιος 2003). 
Ὑπάρχει ἀκριβὴς ἀναφορὰ στὶς πηγὲς τοῦ πληροφοριακοῦ ὑλικοῦ 
καὶ διασάφηση τῶν πολιτικῶν ἐπιπτώσεων, ἰδιαίτερα τῆς 
διαπλοκῆς τοῦ ἀμερικανικοῦ φονταμενταλισμοῦ μὲ τὸν διεθνὴ 
Σιωνισμό. Γιὰ τὴν ἐδῶ ἐπιφυλλίδα ἡ ἀφορμὴ εἶναι γόνιμη 
προκειμένου νὰ συναχθεῖ ἐρώτημα ἐπικαιρικό, ἀνθρωπογνωσίας 
σημαντικό: Ἂν καὶ κατὰ πόσο ἡ θρησκευτικότητα καθορίζεται 
ἀπὸ ὁρμὲς φυσικῆς-βιολογικῆς ἀναγκαιότητας καὶ μὲ ποιές 
προϋποθέσεις ἀποδεσμεύεται ἀπὸ τὸ ἔνστικτο ἡ μεταφυσικὴ 
ἀναζήτηση ὅταν λειτουργεῖ ὡς ἄξονας συγκρότησης πολιτισμῶν.

Δυσανάβατο θέμα, ἀλλὰ καὶ μόνο ἂν συνειδητοποιηθεῖ, τὸ 
κέρδος μεγάλο. Ὁρμέμφυτη καὶ ἐνστικτώδης ἀνάγκη ἡ 
θρησκευτικότητα, ἴσως πιὸ δυναστευτικὴ καὶ ἀπὸ τὴν ἀδυσώπητη 
ὁρμὴ τῆς διαιώνισης, ἀφοῦ τόσο συχνὰ ἡ σεξουαλικότητα 
ἀκυρώνεται ἀπὸ τὴ θρησκευτικὴ ἀνάγκη. Εἶναι ἡ προτεραιότητα 
τοῦ ἐνστίκτου τῆς αὐτοσυντήρησης ποὺ ἀπαιτεῖ τὴ θωράκιση τοῦ 
ἐγώ. Ἀπαιτεῖ ἀκλόνητες βεβαιότητες, ἄρα «πεποιθήσεις» μὲ 
κύρος μεταφυσικό, κατοχυρωμένες σὰν αὐθεντία τεκμαρτῆς 
«ἀποκάλυψης». Ὅσο πιὸ βασανιστικὲς ἀνασφάλειες ἔχει τὸ 
ἄτομο, τόσο πιὸ φανατισμένα ἀγκιστρώνεται στὶς θρησκευτικές 
του «πεποιθήσεις».

Ταυτόχρονα, τὸ ἔνστικτο ἀπαιτεῖ κανονιστικὲς ἀρχὲς 
ἀπόλυτου κύρους, ἠθικὸ νόμο δοσμένον ἀπὸ τὸν Θεό, ἔτσι ὥστε ἡ 
τήρησή του νὰ ἐξασφαλίζει στὸ ἐγὼ τὴ νομικὰ τεκμηριωμένη 
σιγουριὰ ὅτι θὰ «σωθεῖ» ὁπωσδήποτε, θὰ ζήσει στοὺς αἰῶνες τῶν 
αἰώνων. Φανατισμένη, λοιπόν, προσκόλληση στὸ γράμμα τῆς 
διατύπωσης θρησκευτικῶν «πεποιθήσεων» καὶ σχολαστικὴ 
πιστότητα τήρησης κωδικοποιημένων ἐντολῶν ἠθικῆς εἶναι τὰ δύο 
ἐχέγγυα ἱκανοποίησης τῆς βιολογικῆς ἐνστικτώδους 
θρησκευτικότητας — τῆς ὁρμῆς γιὰ αὐτασφάλιση, κυριαρχία, 
ἐπιβολή, ἀπώθηση τοῦ φόβου τοῦ θανάτου.

Μοναδικὸ πεδίο ἐνδεχόμενης ἐλευθερίας ἀπὸ τὶς 
ἀναγκαιότητες τῆς φύσης εἶναι μόνο ἡ σχέση: τὸ ἄθλημα 



αὐθυπέρβασης καὶ αὐτοπροσφορᾶς προκειμένου νὰ κοινωνεῖται ἡ 
ζωή. Οἱ λογικὲς σχέσεις κοινωνίας διαφοροποιοῦν τὸν ἄνθρωπο 
ἀπὸ τὰ ἄλογα ζῶα καὶ ἡ μεταφυσικὴ γεννάει πολιτισμὸ ὅταν 
ἐκφράζει τὴν προτεραιότητα ὄχι τῆς ἀτομοκεντρικῆς 
θρησκευτικότητας ἀλλὰ τῶν σχέσεων κοινωνίας. «Ἐκκλησία τοῦ 
δήμου» καὶ «Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ» ἦταν ὁ στίβος γιὰ τὴν 
πραγμάτωση καὶ φανέρωση τῆς ὑπαρκτικῆς ἀλήθειας: τῆς ζωῆς 
ἐλεύθερης ἀπὸ τὶς ἀπρόσωπες, τυφλὲς ἀναγκαιότητες «σωτηρίας» 
τοῦ ἐγώ.

Σήμερα, στὴ θέση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἀθλήματος μοιάζει νὰ 
θριαμβεύει ἡ ἐνστικτώδης ὁρμέμφυτη θρησκευτικότητα 
θεσμοποιημένη σὲ ἐξουσιαστικοὺς ἱδρυματικοὺς «-ισμούς»: 
Ρωμαιοκαθολικισμό, Προτεσταντισμό, Ὀρθοδοξισμό. Καὶ ὅποιος 
θέλει ἁπτὸ δεῖγμα θρησκειοποίησης τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
γεγονότος ἂς ἀκροᾶται ἐπιμελῶς, ἔστω γιὰ λίγες μέρες, τὸν 
Ραδιοφωνικὸ Σταθμὸ τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος.

Κυριακὴ 22.6.2003

 

Ἡ αὐθαιρεσία χρειάζεται τὴν τρομοκρατία
 
ΚΑΘΕ ΠΑΡΑΧΡΗΣΗ τῆς ἐξουσίας, τυραννία, ἀπολυταρχία, 
ὁλοκληρωτισμός, χρειάζεται νὰ ἐπισείει, γιὰ τὴ δικαίωσή της, τὸ 
φόβητρο κάποιου ἀπειλητικοῦ ἀντιπάλου. Ἡ ἀπειλὴ κάνει εὔλογη 
ἢ δευτερεύουσα τὴν παράχρηση, εἶναι τὸ πρόσχημα τῆς 
«ἀνάγκης» γιὰ ἰταμότητα καὶ αὐθαιρεσία.

Ὁ ναζισμὸς χρειαζόταν τοὺς Ἑβραίους, ὁ φασισμὸς τὸν 
κομμουνισμό, ὁ κομμουνισμὸς τὴν ἰμπεριαλιστικὴ στρατηγικὴ τοῦ 
καπιταλισμοῦ, ὁ καπιταλισμὸς τὸν «κομμουνιστικὸ κίνδυνο». 
Σήμερα οἱ ἀξιώσεις πλανητικῆς κυριαρχίας τῶν ΗΠΑ χρειάζονται 
τὸ φόβητρο τῆς «τρομοκρατίας». Ὅπως καὶ τὸ κράτος τοῦ 
Ἰσραὴλ χρειάζεται ἐνεργὸ τὴν ἀπειλὴ τοῦ ἀντισημιτισμοῦ γιὰ νὰ 
ἐπεκτείνει καὶ νὰ ἑδραιώσει τὶς κατακτήσεις του — χρειάζεται νὰ 
ἐπισείει συνεχῶς τὸ φόβητρο ἑνὸς νέου «ὁλοκαυτώματος».

(Ἀκόμα καὶ στὶς εὐτράπελες διαστάσεις τοῦ ἑλλαδικοῦ 



ἐπαρχιωτισμοῦ, ἡ «σοσιαλιστικὴ» φενάκη τῆς «ἀλλαγῆς» ἢ τοῦ 
«ἐκσυγχρονισμοῦ», τριάντα χρόνια τώρα, ποντάρει μονότονα καὶ 
πληκτικὰ στὸ σκιάχτρο τῆς ἐμφυλιοπολεμικῆς Δεξιᾶς.)

Αὐτὴ ἡ «λογικὴ» τοῦ ἐκφοβισμοῦ τῶν ἀφελῶν, τῆς 
ἐξαπάτησης τῶν εὐπίστων, ὣς ποῦ μπορεῖ νὰ φτάσει; 
Ἀποδεδειγμένα, ὣς καὶ τὴν ἀναστολὴ συνταγματικὰ 
κατοχυρωμένων ἐλευθεριῶν, τὸν νομιμοφανὴ περιορισμὸ 
θεμελιωδῶν δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ σχετικὰ πρόσφατη 
πείρα τοῦ Ψυχροῦ Πολέμου ἔδειξε μὲ πόση εὐκολία κοινωνίες 
πρωτοπόρες στὴν προάσπιση τῆς δημοκρατίας καταστρατηγοῦν 
βάναυσα τὰ ἰδανικά τους. Συγκροτοῦσαν τὸ «στρατόπεδο τῆς 
ἐλευθερίας» οἱ κοινωνίες αὐτές, κι ὅμως, μπροστὰ στὸ φάσμα τοῦ 
μαρξιστικοῦ ὁλοκληρωτισμοῦ, ὀργάνωσαν ἢ στήριξαν ἄθλια 
δικτατορικὰ καθεστῶτα, κυβερνήσεις βίας καὶ διαφθορᾶς, 
ἀδιαφόρησαν γιὰ ἐκτελέσεις καὶ βασανισμοὺς χιλιάδων ἀθώων.

Οἱ ἴδιες αὐτὲς πρωτοπόρες στὴ δημοκρατία κοινωνίες 
ἀνέχθηκαν νὰ ζήσουν γιὰ χρόνια μέσα στὸν ἐφιάλτη τοῦ 
Μακαρθισμοῦ, κατάπιαν ἀδιαμαρτύρητα τὴ μικρονοϊκὴ 
προπαγάνδα ποὺ ἐξωράιζε τὸν πόλεμο τοῦ Βιετνὰμ ἢ ἑρμήνευε 
μὲ κρετινικὰ σενάρια τὶς δολοφονίες τῶν Κέννεντυ καὶ τοῦ 
Μάρτιν-Λοῦθερ Κίνγκ. Συνεχίζουν ὣς σήμερα, οἱ ἴδιες αὐτὲς 
κοινωνίες, νὰ παραβλέπουν τὰ πελώρια ψεύδη γιὰ ὅπλα μαζικῆς 
καταστροφῆς ποὺ διέθετε τὸ Ἰρὰκ ἢ γιὰ τοὺς «ἀνθρωπιστικοὺς 
λόγους» ποὺ ὑπαγόρευαν τὸ μακέλλεμα τοῦ σερβικοῦ λαοῦ.

Ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ συμπεριφορὰ καὶ τὶς καθημερινὲς σχέσεις ὣς 
τὶς ἑδραιωμένες τυραννίες, τὸν καλοστημένο αὐταρχισμό, τὴ 
θεσμοποιημένη ἰταμότητα, πάντοτε κάποιο φόβητρο 
ἐπιστρατεύεται γιὰ νὰ δικαιολογήσει τὴν ἀνθρώπινη 
βαναυσότητα. Κάποια «ἀπειλὴ» ὑπάρχει, καὶ γιὰ νὰ τὴν 
ἀναχαιτίσουμε ἀξίζει κάτι νὰ θυσιάσουμε ἀπὸ τὴν ἐλευθερία καὶ 
τὴ νοημοσύνη μας. Ὅσοι ἀντιλαμβάνονται τὴν ἀπάτη, σίγουρα 
ἔχουν χρέος νὰ τὴν καταγγέλλουν, νὰ ξεγυμνώνουν τὰ 
προσχήματα. Εἶναι χρέος ἀντίστασης στὴν ἀλλοτρίωση, στὸν 
εὐνουχισμό, στὴν ἀποχαύνωση. Ἀλλὰ εἶναι καὶ ρίσκο. 
Ἀνεπαίσθητα καὶ ἡδονικὰ γλιστράει κανεὶς στὸν ρόλο αὐτόκλητου 



εἰσαγγελέα, ἀρχίζει νὰ ψάχνει παντοῦ γιὰ συνωμοσίες καὶ 
πλεκτάνες, γιὰ «σκοτεινὲς δυνάμεις», δόλιες σκοπιμότητες.

Κριτικὴ ἐγρήγορση καὶ εὐτολμία ἀπὸ τὴ μιά, σύνεση καὶ 
νηφαλιότητα ἀπὸ τὴν ἄλλη. Εἶναι ἡ δίκοπη προϋπόθεση 
προκειμένου νὰ ξεχωρίσουμε ποῦ τελειώνει ἡ ἀπανθρωπία καὶ 
φρίκη τῆς «τρομοκρατίας», ποῦ ἀρχίζει ἡ ἀνίερη πολιτική της 
ἐκμετάλλευση. Ἐπικίνδυνα ὀλισθηρὸ τὸ ἔδαφος ἂν κριτικὰ 
διερωτηθοῦμε ποιός ἀπὸ τοὺς δύο παράγοντες προηγεῖται ὡς 
αἰτιώδης ἀρχή: ἡ τρομοκρατικὴ ἐνέργεια ἢ ἡ σκοπιμότητα τῆς 
πολιτικῆς της ἐκμετάλλευσης. Ὅλα δείχνουν ὅτι δίχως τὴν 
ἐφιαλτικὴ τραγωδία τῆς 11ης Σεπτεμβρίου 2001 τὸ ἀμερικανικὸ 
Κογκρέσο καὶ ἡ ἀμερικανικὴ κοινὴ γνώμη θὰ ἦταν ἀδύνατο νὰ 
συναινέσουν γιὰ πόλεμο στὸ Ἀφγανιστὰν καὶ ἐπέμβαση στὸ Ἰράκ. 
Ὅμως ἡ Ἀλ Κάιντα ἐπιβιώνει ἐνεργὰ παρὰ τὴν ἰσοπέδωση τοῦ 
Ἀφγανιστάν, καὶ τὸ μύθευμα γιὰ τὸ ὁπλοστάσιο τοῦ Ἰρὰκ («ποὺ 
ἀπειλεῖ ἀκόμα καὶ τὶς ΗΠΑ») κατέρρευσε. Ἡ τραγωδία τῆς 11ης 
Σεπτεμβρίου μένει ἀδικαίωτη, Κογκρέσο καὶ ἀμερικανικὴ 
κοινωνία μοιάζει νὰ ἐξαπατήθηκαν, ὁ αἰτιώδης παράγων τῆς 
φρίκης συγκεχυμένος.

Ἴσως ρεαλιστικὴ ὁδὸς ἑρμηνείας εἶναι νὰ συμπεράνουμε ἀπὸ 
τὰ ἀποτελέσματα τὴν αἰτία: Ποιός περισσότερο ὠφελήθηκε ἀπὸ 
τὴν τρομοκρατικὴ ἐνέργεια τῆς 11ης Σεπτεμβρίου 2001; Σίγουρα 
ὄχι οἱ Παλαιστίνιοι καὶ καθόλου ὁ μουσουλμανικὸς κόσμος. Ὅμως 
ἔγινε στρατηγικὰ εὐκρινέστερος ὁ ἔλεγχος 
πετρελαιοπαραγωγικῶν περιοχῶν. Καὶ στὸ πεδίο τῶν 
ἐντυπώσεων τὰ ἀποτελέσματα εἶναι θριαμβικά: Ὁ ἰσλαμικὸς 
φονταμενταλισμός, ἀπὸ πρόβλημα καὶ κίνδυνος γιὰ τὸ κράτος τοῦ 
Ἰσραήλ, ἔγινε μιὰ παγκόσμια ἀπειλή, φόβητρο γιὰ ὅλα τὰ ἔθνη. Ἡ
διεθνὴς τρομοκρατία ταυτίστηκε μὲ συγκεκριμένο θρήσκευμα καὶ 
ἡ ἀντίσταση στὴν τρομοκρατία μὲ συγκεκριμένη πολιτική: αὐτὴν 
τῶν Σαρὸν καὶ Μπούς. Ὅποιος τάσσεται ἐναντίον τῆς πολιτικῆς 
τοῦ Ἰσραὴλ εἶναι αὐτόματα μὲ τὸ μέρος τῆς τρομοκρατίας, εἶναι 
ἐχθρὸς τῶν ΗΠΑ, ἀντίπαλος τῆς πολιτισμένης ἀνθρωπότητας.

Τὴν ἑρμηνευτικὴ αὐτὴ ὀπτικὴ ἐνισχύει καὶ ἡ μεθοδευμένα 
περιορισμένη πληροφόρηση γιὰ τὸ γεγονὸς τῆς 11ης Σεπτεμβρίου. 



Τὰ ἐπίσημα σενάρια εἶναι τόσο ἀφαιρετικὰ καὶ διάτρητα ὅσο καὶ 
ἐκεῖνα γιὰ τὶς δολοφονίες τῶν Κέννεντυ. Δὲν ξαναμίλησε κανεὶς 
γιὰ τὴν ἠθελημένη συντριβὴ ἀεροπλάνου καὶ στὸ Πεντάγωνο, οὔτε 
καὶ γιὰ τὸν ἐκεῖ ἀριθμὸ θυμάτων. Ὅσο γιὰ τὰ θύματα στοὺς 
«δίδυμους πύργους», οἱ καταμετρήσεις ἐμφανίστηκαν 
ἀναξιόπιστες, μὲ τοὺς ἀριθμοὺς νὰ μειώνονται ἐντυπωσιακὰ καὶ 
συνεχῶς.

Ἀλλὰ τὸ ἐντυπωσιακότερο δεδομένο ποὺ παρακάμφθηκε εἶναι 
ἡ διαφορὰ ἀνάμεσα στὴν τραγωδία τῆς Νέας Ὑόρκης καὶ σὲ 
ὁποιαδήποτε ἄλλη τρομοκρατικὴ ἐπίθεση τῆς Ἀλ Κάιντα — 
διαφορὰ σχεδὸν ἀπαγορευτικὴ συσχετισμῶν. Ἐμφατικὴ διαφορὰ 
προϋποθέσεων καὶ μηχανισμῶν ὀργάνωσης, μεθόδων, 
προετοιμασίας, δικτύωσης προσώπων, ἐπιτελικοῦ συντονισμοῦ. Ἂν 
οἰκειοποιήθηκε τὸ χτύπημα ἡ Ἀλ Κάιντα, ἴσως νὰ ὀφείλεται μόνο 
στὸ ὅτι τῆς προσφέρθηκε «στὸ πιάτο» ἡ αἴγλη μιᾶς τόσο 
ἐντυπωσιακῆς «ἐπιτυχίας».

Παραπληροφόρηση, προπαγάνδα, κατασκευὴ συλλογικῶν 
ψευδαισθήσεων: οἱ τρομακτικὲς δυνατότητες τῆς 
«ἐπικοινωνιακῆς» τεχνολογίας ὅλες στὰ χέρια τῆς πολιτικὰ 
ἀνεξέλεγκτης πιὰ ἐξουσίας. Τὸ μόνο ποὺ ἀπομένει στὸν πολίτη 
εἶναι ἡ κριτική του ἱκανότητα, ἡ κριτική του σκέψη. Γιὰ νὰ σώσει 
τὴν αὐτοσυνείδητη ἑτερότητα καὶ ἀξιοπρέπεια τῆς λογικῆς του 
ὕπαρξης.

Κυριακὴ 14.12.2003

 

Ἐξ ὄνυχος τὴν ἀπανθρωπία
 
ΤΟΥΛΑΧΙΣΤΟΝ νὰ ξέρουμε τὰ ὅρια: νὰ εἶναι ξεκάθαρος ὁ 
διαχωρισμὸς ἀνάμεσα στὸν πολιτισμὸ καὶ στὴ βαρβαρότητα, στὴν 
ἐλευθερία καὶ στὴν τυραννία, στὴν ἀνθρωπιὰ καὶ στὴν 
ἀπανθρωπία.

Ἂν εἶναι τιμητικὸ προνόμιο ἡ δυνατότητα δημόσιου λόγου, 
εἶναι γιατὶ τὸν καταξιώνει ἡ εὐθύνη. Εὐθύνη νὰ ἐνισχύει ὁ λόγος 
τὶς γρηγοροῦσες συνειδήσεις στὴν ἐπίγνωση τῶν ὁρίων. Νὰ μὴ 



συγχέεται σκόπιμα ὁ πολιτισμὸς μὲ τὴ βαρβαρότητα, ἡ ἐλευθερία 
μὲ τὴν τυραννία, ἡ ἀνθρωπιὰ μὲ τὴν ἀπανθρωπία. Ἔχει νόημα ὁ 
δημόσιος λόγος ὅταν ἐπωμίζεται τὴν εὐθύνη γιὰ τὴ διαστολὴ τῆς 
γνησιότητας ἀπὸ τὴν ἀπάτη.

Ἡ περίπτωση τοῦ καθηγητῆ Εὐγένιου Ἀγγελόπουλου (ἡ 
μεταχείρισή του ἀπὸ τὶς ἀμερικανικὲς Ἀρχὲς ἀσφαλείας, 
πρόσφατα, στὸ ἀεροδρόμιο τῆς Νέας Ὑόρκης) πρέπει νὰ 
καταγραφεῖ στὴ συνείδηση τοῦ καθενός μας μὲ ξεκάθαρη 
σημασία: Παραπέμπει σὲ κρατικὴ θεσμικὴ ὀργάνωση καὶ 
συμπεριφορὰ σαφῶς ὁριοθετημένη καὶ μὲ συγκεκριμένο ὄνομα: 
νεοναζιστική.

Ἡ ἀπερίφραστη καταγγελία δὲν σημαίνει ἀντιαμερικανισμό, 
οὔτε ὁπωσδήποτε ἰδεολογικὲς προκαταλήψεις — μαρξιστικές, 
ἀντικαπιταλιστικὲς ἢ ὅποιες ἄλλες. Ἀλίμονο ἂν χαρίσουμε σὲ 
ὑπέρμαχους τῆς μονοτροπίας καὶ τῶν παρωπίδων τὴν εὐθύνη 
διαστολῆς τοῦ πολιτικοῦ πολιτισμοῦ ποὺ ἐκπροσώπησαν ὁ 
Οὐάσινγκτον, ὁ Τζέφφερσον, ὁ Λίνκολν ἀπὸ τὴν κρατικὴ ὀργάνωση 
καὶ συμπεριφορὰ ποὺ ἀποκαλύφθηκε στὴν περίπτωση Εὐγένιου 
Ἀγγελόπουλου.

Οὔτε ἔχει τὴν πρώτη σημασία, τολμῶ νὰ πιστεύω, ἡ 
παραβίαση τῶν ἀτομικῶν δικαιωμάτων τοῦ συγκεκριμένου 
καθηγητῆ. Ἂν ἐξαντλήσουμε τὴ βαρύτητα τοῦ συμπτώματος στὶς 
νομικές του παραμέτρους, ἀποδυναμώνουμε τὴν ἀποκαλυπτικὴ 
σημασία ποὺ ἔχει γιὰ τὴ συνειδητοποίηση τῆς διαφορᾶς (σὲ 
σημερινὲς συνθῆκες) τοῦ πολιτισμοῦ ἀπὸ τὴ βαρβαρότητα. Ξέρει 
ὅλα τὰ συλλογιστικὰ τερτίπια ὁ νομικισμὸς πάντοτε γιὰ νὰ 
ἐξωραΐζει τὴν ἀπανθρωπία τῶν μέσων ἐπικαλούμενος τὴν 
«ἱερότητα» τοῦ σκοποῦ.

Τὰ ἀνθρώπινα δικαιώματα, γιὰ τὰ ὁποῖα ὑποκριτικότατα 
κόπτεται ἡ ἐπίσημη κρατικὴ ρητορεία τῶν ΗΠΑ, παραβιάζονται 
βάναυσα σὲ κάθε «ἀνθρωπιστικὴ» (μὲ χιλιάδες θύματα ἀμάχων) 
ἐπέμβαση τῶν Ἀμερικανῶν σὲ πολλὲς χῶρες. Καὶ ὑπάρχει 
πάντοτε μιὰ νομικίστικη δικαιολογία γιὰ τὸ ἔγκλημα, ποὺ 
Κογκρέσο, Γερουσία καὶ κοινὴ γνώμη τὴν ἀποδέχονται μὲ 
ἐκπλήσσουσα εὐκολία καὶ ἀφέλεια.



Τὴν περίπτωση Εὐγένιου Ἀγγελόπουλου ὀφείλουμε νὰ τὴ 
συνειδητοποιήσουμε ὡς ἀπειλὴ ποὺ ἀφορᾶ ὅλους μας, τὸν 
προσωπικὸ βίο τοῦ καθενός μας. Δὲν εἶναι ἀνάγκη νὰ γνώριζε 
κανεὶς στὸ παρελθὸν κάποιον ὑπόδικο σήμερα γιὰ τρομοκρατία ἢ 
νὰ εἶχε ἀναμειχθεῖ σὲ ἀντιδικτατορικὲς ὀργανώσεις. Μιὰ ἐλάχιστη 
ἀπροσεξία, γιὰ παράδειγμα στὴν ἡμερομηνία λήξης τοῦ 
διαβατηρίου, ἀρκεῖ ὄχι γιὰ νὰ ὑποχρεωθεῖ ἁπλῶς νὰ 
ἐγκαταλείψει ἀμέσως τὶς ΗΠΑ, ἀλλὰ γιὰ νὰ κρατηθεῖ μὲ 
χειροπέδες καὶ ἁλυσίδες στὰ πόδια (δίχως καμία δυνατότητα 
ἐπικοινωνίας μὲ δικηγόρο, μὲ τὸ προξενεῖο τῆς χώρας του ἢ μὲ 
ὁποιονδήποτε) ὣς τὴν ἡμέρα ποὺ θὰ τοῦ βροῦν πτήση ἐπιστροφῆς.

Αὐτὸ ποὺ τρομάζει εἶναι ἡ ἐπίδειξη ἀγέρωχου ἡγεμονισμοῦ, 
αὐθαιρεσίας ποὺ δὲν λογοδοτεῖ σὲ κανέναν καὶ γιὰ τίποτα. Ὄχι 
μόνο ὅταν συντρίβει καὶ ἐξουθενώνει τὴν ἀξιοπρέπεια ἑνὸς 
ἀνθρώπου στὸ ἀεροδρόμιο ἄφιξής του στὶς ΗΠΑ. Ἡ ἀχαλίνωτη 
ὑπεροψία τοῦ ἡγεμονισμοῦ δὲν λογαριάζει οὔτε ἀποφάσεις τοῦ 
Συμβουλίου Ἀσφαλείας οὔτε τὶς ἐκθέσεις ἐπιθεωρητῶν τοῦ ΟΗΕ 
οὔτε διακηρύξεις τῶν χωρῶν-μελῶν τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ἕνωσης ἄν 
ἔχει ἀποφασίσει νὰ ἐξοντώσει ἕναν λαὸ γιὰ νὰ καρπωθεῖ τὶς 
πλουτοφόρες ἐνεργειακές του πηγές. Εἶναι ἡ μοναδικὴ 
ὑπερδύναμη, μὲ σαφὴ ὑπεροπλία ἔναντι ὁποιουδήποτε πιθανοῦ 
ἀντιπάλου — μπορεῖ νὰ ἐπέμβει, ὅπου οἱ ἡγήτορές της 
ἀποφασίσουν, μὲ πραγματικὴ κόλαση δολοφόνου πολεμικῆς 
ἰσχύος.

Μιλᾶμε γιὰ νεοναζισμό, ἀλλὰ δὲν ξέρω ἂν τὸ χιτλερικὸ 
καθεστὼς τῆς Γερμανίας, πρὶν ἐξαπολύσει τὸν ἐφιάλτη τοῦ 
πολέμου, εἶχε ποτὲ περιφρονήσει τόσο ἀπροκάλυπτα 
συγκεκριμένες ἀποφάσεις τῆς τότε Κοινωνίας τῶν Ἐθνῶν ἢ ἂν 
εἶχε συμπεριφερθεῖ, σὲ ἐλέγχους ἀλλοδαπῶν στὰ σύνορα, μὲ 
μεθόδους ἀνάλογες τῆς νεοϋορκέζικης θηριωδίας. Τὸ τραγικὸ 
εἶναι ὅτι οἱ βιαιότητες καὶ αὐθαιρεσίες ποὺ εἶχαν τότε ἐμφανιστεῖ 
(ἐναντίον τῶν ἀντιφρονούντων, τῶν Ἑβραίων, τῶν ἰδεολόγων τῆς 
Ἀριστερᾶς) δὲν ἀξιολογήθηκαν ἀπὸ τὴν εὐρωπαϊκὴ συνείδηση ὡς 
πρὸς τὸ τί κυοφοροῦσαν — ὡς σημάδια ἐπερχόμενης φρίκης.

Λειτούργησε ἐπαναπαυτικά, στὴν περίπτωση τῆς πρώτης 



ἐμφάνισης τοῦ ναζισμοῦ, καὶ ἡ αἴγλη τῆς γερμανικῆς κουλτούρας: 
Κανένας δὲν μποροῦσε νὰ διανοηθεῖ ὅτι ἡ χώρα τοῦ Μπὰχ καὶ 
τοῦ Χαίλντερλιν, τοῦ Κὰντ καὶ τοῦ Χέγκελ, τοῦ Μπετόβεν καὶ τοῦ 
Γκαῖτε, ἡ χώρα μὲ τὰ φημισμένα σὲ ὅλον τὸν κόσμο πανεπιστήμια 
καὶ τὴν ὑψηλότερη ἴσως τότε κατὰ κεφαλὴν καλλιέργεια, θὰ 
κυοφοροῦσε θαλάμους ἀερίων, ὁλοκληρωτικὸ κράτος, παρανοϊκὲς 
ἀξιώσεις παγκόσμιας ἡγεμονίας.

Ἴσως ἀνάλογες ἐπαναπαυτικὲς προκαταλήψεις νὰ 
λειτουργοῦν καὶ σήμερα: Περιστατικὰ ὅπως αὐτὸ μὲ τὸν καθηγητὴ
Εὐγένιο Ἀγγελόπουλο ἢ δηλώσεις θρασύτατου ἡγεμονισμοῦ ἀπὸ 
κορυφαίους τῶν ΗΠΑ ἢ οἱ ἀδίστακτοι σφαγιασμοὶ ἀμάχων μὲ ἀπὸ
ἀέρος ἐπεμβάσεις στὴ Σερβία, στὸ Ἰράκ, στὸ Ἀφγανιστάν, εἶναι 
συμπτώματα ποὺ τὰ παραθεωροῦμε οἱ ἀφελεῖς μένοντας στὸν 
θαυμασμό μας γιὰ τὸ Χάρβαρντ, τὸ Πρίνστον, τὸ Μπέρκλεϋ, τὴν 
Ἀμερικὴ τῶν θαυμαστῶν ἐρευνητικῶν κέντρων, τῶν ἐπιστημονικῶν 
καὶ τεχνολογικῶν ἐπιτευγμάτων.

Ὁ ναζισμὸς βλάστησε στὴν καρδιὰ τῆς Εὐρώπης παρὰ τὴν 
ἱστορία καὶ τὶς κοινωνικὲς κατακτήσεις τῶν Εὐρωπαίων, τὴν 
τεταμένη εὐαισθησία τους γιὰ τὸν σεβασμὸ τῆς ἐλευθερίας καὶ τῆς
ἀνθρωπιᾶς. Τὶς νεωτερικὲς εὐρωπαϊκὲς κοινωνίες δὲν τὶς 
συγκρότησε τὸ κυνήγι τῆς «εὐκαιρίας», τὸ χρῆμα ὡς μέτρο 
καθορισμοῦ κάθε ἀξίας, ἡ ἀπόλυτη κυριαρχία τῆς ἐλεύθερης 
ἀγορᾶς, ἡ μειονεξία τοῦ μετανάστη τοῦ ἐκπατρισμένου γιὰ 
πλουτισμό. Ἡ ἐπίγνωση τῶν διαφορῶν ποὺ χωρίζουν καισαρικὰ 
τὶς εὐρωπαϊκὲς ἀπὸ τὴν ἀμερικανικὴ κοινωνία φωτίζουν τὴν 
τεράστια εὐθύνη τῆς Εὐρώπης γιὰ τὰ σημάδια ἀχαλίνωτου καὶ 
ὑπεροπτικοῦ ἡγεμονισμοῦ ποὺ πληθαίνουν ἐκεῖθεν τοῦ 
Ἀτλαντικοῦ.

Κυριακὴ 2.3.2003

 

Αὐτὸ ποὺ μισοῦμε πράττουμε
 
ΣΥΧΝΟ ΤΟ ΣΥΜΠΤΩΜΑ, ἴσως ἰδίωμα τῆς φύσης τοῦ ἀνθρώπου: 
Ἀναπαράγουμε αὐτὸ ποὺ ἐχθρευόμαστε, ἀντιγράφουμε αὐτὸ ποὺ 



ἀπορρίπτουμε, αὐτὸ ποὺ πολεμᾶμε.
Οἱ πιὸ ἀποτρόπαιες μορφὲς φασισμοῦ προέκυψαν στὸ 

στρατόπεδο τῶν ὠμοσμένων ἀντιπάλων του: στὸ ἐσωτερικὸ τῶν 
κομμουνιστικῶν κομμάτων, ὀρθόδοξων καὶ σχισματικῶν. 
Ὁλοκληρωτισμὸς τυφλῆς ὑποταγῆς στὴν ἡγεσία, χειραγώγηση τῶν 
συνειδήσεων, ἐξόντωση τῶν ἀντιφρονούντων, φίμωση τῆς κριτικῆς, 
εὐνουχισμὸς τῆς νοημοσύνης, παιδαριώδης μανιχαϊσμός, 
ἐθελόδουλες συμπεριφορές. Ἐκεῖ ὅπου μισητὸς ἐχθρὸς καὶ 
ἀντίπαλος ἦταν, ὑποτίθεται, ἡ ἀπανθρωπία τῆς ἀδικίας καὶ τῆς 
ἀνισότητας, ἡ αὐθαιρεσία τῆς ἐξουσίας, ἡ καταπίεση καὶ 
ἐκμετάλλευση ἀνθρώπου ἀπὸ ἄνθρωπο.

Τὰ ἴδια καὶ μὲ τὸν Χριστιανισμό: Κάτω ἀπὸ τὴ σκέπη του 
ἐφιαλτικὰ παραβλαστήματα ἀρχομανίας, ἀλάθητες καθέδρες, 
ἀπαιτήσεις πρωτείων, ὁλοκληρωτικὲς μέθοδοι ἐλέγχου τῶν 
συνειδήσεων, νομιμοποιημένα βασανιστήρια, ἐθελούσια ὑποτέλεια 
καὶ παραίτηση ἀπὸ τὴν ἐλευθερία, ἀπὸ τὶς εὐθύνες τῆς 
ἐνηλικίωσης. Ἐκεῖ ὅπου ἐχθρὸς καὶ ἀντίπαλος κηρύχθηκε ἀπὸ τὴν 
πρώτη στιγμὴ ὁ ἐγωκεντρισμός, ἡ οἴηση, ἡ ναρκισσικὴ 
αὐταρέσκεια, ἡ πλεονεξία, ἡ ἀδιαφορία γιὰ τὸν συνάνθρωπο, ἡ 
ζήλια, τὸ μίσος, ἡ ἐξουσιαστικὴ ἐπιβολή, ὁ νομικισμός, ἡ 
εἰδωλοποίηση τῆς ἀρετῆς.

Τρίτο σύμπτωμα, ξεχωριστὰ ἐπίκαιρο σήμερα: Οἱ ἄνθρωποι 
καταριόμαστε τὴ βία, ἀναθεματίζουμε τὸν παραλογισμό της, 
καταδικάζουμε τὴ σφαγὴ τῶν ἀθώων, ποὺ τὴν ὀνομάσαμε 
«τρομοκρατία». Ὅμως ἡγέτες κρατῶν καὶ «ὑπερδυνάμεων» 
ἔχουν βαλθεῖ νὰ πολεμᾶνε τὴν τρομοκρατία μὲ τὴ λογικὴ καὶ τὶς 
μεθόδους τῆς τρομοκρατίας. Ἀναπαράγουν αὐτὸ ποὺ θέλουν νὰ 
ξορκίσουν, ἀντιγράφουν αὐτὸ ποὺ μετὰ βδελυγμίας καταδικάζουν.

Χρεοκοπία τῆς λογικῆς, τῆς πίστης στὸν ὀρθολογισμὸ ποὺ 
θεμελιώνει τὸν πολιτισμό μας σήμερα. Ἀρνοῦνται οἱ ἰσχυροί, ἔστω 
καὶ νὰ ἀκούσουν, αὐτὸ ποὺ ὁ κοινὸς νοῦς καταλαβαίνει καὶ 
βεβαιώνει: ὅτι ἡ βία ποὺ χρησιμοποιεῖ ὁ ἀπελπισμένος δὲν 
τιθασεύεται μὲ περισσότερη, πιὸ ὀργανωμένη βία. Ὁ κύκλος θὰ 
γίνει φαῦλος καὶ θύματα μόνο οἱ ἀθῶοι. Γιὰ νὰ ἀναχαιτιστεῖ ἡ 
τρομοκρατία πρέπει οἱ ἀπελπισμένοι νὰ ξαναβροῦν ἐλπίδα, νὰ 



ἔχει ἡ ζωή τους προοπτικὴ καὶ νόημα. Αὐτὴ ἡ ἁπλὴ ἀλήθεια εἶναι 
στὰ χείλη τῶν ἁπλῶν ἀνθρώπων σὲ κάθε γωνιὰ τῆς Γῆς. Ἔχει 
περάσει καὶ σὲ γραφίδες μεγάλου κύρους, τὴν κηρύσσουν 
διασημότητες μὲ διεθνὴ ἐμβέλεια. Ἀλλὰ οὔτε οἱ ταπεινοὶ οὔτε οἱ 
σπουδαῖοι εἰσακούονται. Ὁ κύκλος τῆς βίας, σύνδρομο ἀκραίου 
παραλογισμοῦ, συνεχίζεται τυφλά.

Ἀπὸ τὴ φρίκη τῆς ὠμῆς βίας πιὸ ἐξουθενωτικὴ καὶ πιὸ 
ἀπάνθρωπη εἶναι ἡ τρομοκρατία τῆς αὐθαιρεσίας. Γεννάει τρόμο 
καὶ ἀπελπισμὸ ἡ δύναμη τοῦ ἰσχυροῦ νὰ ἀποσιωπᾶ τὰ 
πραγματικῶς συμβαίνοντα, νὰ παραχαράσσει τὴν πληροφόρηση, 
νὰ πλαστογραφεῖ τὴν Ἱστορία. Γεννάει βία ὁ ἀπελπισμὸς τοῦ 
ἀπελπισμένου, ὄχι τόσο ὅταν ὁ ἀντίπαλος εἶναι ὁπλικὰ ὑπέρτερος 
καὶ συντρίβει τὸν ἀδύναμο, ὅσο ὅταν τὸ δίκιο τοῦ θύματος 
θάβεται στὴ σιωπή. Ὅταν τὸ θύμα σπιλώνεται, ὁ ἀγώνας του 
συκοφαντεῖται, τὸ ὄνομά του ταπεινώνεται. Γίνεται τρομοκράτης 
ὁ προγραμμένος νὰ ἐξοντωθεῖ ἀτιμωτικά, ὄχι γιὰ ἀνομήματα, 
ἀλλὰ μόνο γιατὶ γεννήθηκε Ἑβραῖος (ἄλλοτε) ἢ (σήμερα) 
Κοῦρδος, Σέρβος, Παλαιστίνιος, Ἀφγανός, Ἰρακινός. Καὶ αὐτὸ —
τὸ ποιός λαὸς θὰ ζήσει, ποιός θὰ μακελλευτεῖ— τὸ ἀποφασίζει ὁ 
ἐπικαιρικὰ καὶ ἐφήμερα ἰσχυρός. Αὐτὸς ποὺ ἔχει τὴ δύναμη νὰ 
ὀργανώνει κρεματόρια ἢ γκουλὰγκ ἢ βομβαρδισμοὺς μὲ βόμβες 
φωσφόρου καὶ ἀπεμπλουτισμένου οὐρανίου ἢ νὰ ἰσοπεδώνει 
πόλεις μὲ μπουλντόζες.

Τὸ ἐφιαλτικὸ ἀνθρωπολογικὸ παράδοξο εἶναι ὅτι ὁ χθεσινὸς 
ἀποδιοπομπαῖος καὶ φρικτὰ βασανισμένος μεταμορφώνεται τὴν 
ἐπαύριο σὲ σαδιστὴ αὐτουργὸ τῶν ἴδιων κακουργημάτων ποὺ τὰ 
σημάδια τους ἔχει ἀκόμα στὸ κορμί του. Καὶ ἀναπαράγει τὰ 
κακουργήματα ὄχι γιὰ νὰ ἐκδικηθεῖ αὐτοὺς ποὺ τὸν μακέλλεψαν, 
ἀλλὰ γιὰ νὰ συντρίψει τὸν πρῶτο ἀδύναμο ἀντίπαλο ποὺ τολμάει 
νὰ ἀντισταθεῖ ὅταν τοῦ ἁρπάζουν τὴ γῆ του.

Μὴν ξεχνᾶμε: Εἶχαν περάσει μόλις τρία ἢ τέσσερα χρόνια ἀπὸ 
τὴ φρίκη τοῦ «ὁλοκαυτώματος» — τὴν «τελικὴ λύση» ποὺ 
ἐπινόησαν οἱ Ναζὶ γιὰ τὸ «Ἑβραϊκὸ Ζήτημα». Μόλις τρία ἢ 
τέσσερα χρόνια, ὅταν αὐτοὶ ποὺ ἐπέζησαν ἀπὸ τὴν ἐφιαλτικὴ 
θηριωδία ἢ οἱ ὁμόθρησκοί τους καὶ ὁμόφυλοι ἄρχισαν τὴν 



ἐπιχείρηση βίαιου ἐκτοπισμοῦ τῶν Παλαιστινίων ἀπὸ τὰ χωριά 
τους, ἀπὸ τὸ βιός τους, ἀπὸ τοὺς τάφους τῶν προγόνων τους. 
Ὑποχρεώνονταν οἱ γηγενεῖς νὰ ἐγκαταλείψουν μέσα σὲ λίγες ὧρες 
τὰ πάντα, γιὰ νὰ ζήσουν τὴν ὑπόλοιπη ζωή τους σὲ ἄθλια 
στρατόπεδα προσφύγων, ποὺ ὣς σήμερα ἀκόμα βομβαρδίζονται 
ἀνελέητα σὰν φυτώρια τρομοκρατίας. Οἱ ὀθόνες τῆς τηλεόρασης 
ἔχουν μεταφέρει σὲ κάθε γωνιὰ τοῦ πλανήτη τὴν εἰκόνα τῆς 
συνεχιζόμενης μεθοδικῆς ἐπιδίωξης γιὰ «τελικὴ λύση» τοῦ 
Παλαιστινιακοῦ Προβλήματος: μπουλντόζες τῶν κάποτε θυμάτων 
τοῦ «ὁλοκαυτώματος» νὰ ἰσοπεδώνουν ὁλόκληρες πόλεις τῶν 
Παλαιστινίων· ἢ στρατιῶτες ἰσραηλινούς, παιδιὰ ἐκείνων τῶν 
θυμάτων, νὰ τσακίζουν στὸ γόνατο σὰν ξερόκλαδα τὰ χέρια 
σκολιαρόπαιδων τῆς Παλαιστίνης ποὺ τοὺς πετροβολοῦσαν.

Ὅμως ἀπὸ τὴν παντοδύναμη μηχανὴ προπαγάνδας τῶν 
ἰσχυρῶν τῆς Γῆς στιγματίζονται σὰν τρομοκράτες μόνο οἱ 
ἀδύναμοι ποὺ πετροβολοῦν, ὄχι τὰ τὰνκς ποὺ πετροβολοῦνται. Οἱ 
ἀδύναμοι, ποὺ ἔχουν μόνο τὸ κορμί τους καὶ τὸ κάνουν βόμβα 
ἀπελπισμένης οἰμωγῆς. Σκοτώνουν ἀνυποψίαστους ἀθώους, ὅπως 
ἀθώους σκοτώνουν καὶ οἱ μπουλντόζες ξεθεμελιώνοντας σπίτια ἢ 
τὰ ἀεροπλάνα βομβαρδίζοντας στρατόπεδα τῆς προσφυγιᾶς. Στὸν 
φαῦλο κύκλο τῆς βίας δίκιο καὶ ἄδικο ὑπάρχει καὶ ἀπὸ τὶς δύο 
πλευρές, ψάχνοντας νὰ μετρήσουμε ποσοστὰ δὲν σταματᾶμε τὴ 
βία. Ἡ λογικὴ τοῦ κοινοῦ νοῦ ἐπιμένει: Ἡ βία θὰ ἀναχαιτιστεῖ 
μόνο ὅταν ὁ ἀπελπισμένος ξαναβρεῖ ἐλπίδα.

Παράλληλα διαπιστώνει ὁ ἀπροκατάληπτος νοῦς: Ἀπὸ τὴ 
στιγμὴ ποὺ κατέρρευσε τὸ ἀντίπαλο δέος, ἡ μοναδικὴ πιὰ 
ὑπερδύναμη στὸν πλανήτη διεθνοποίησε δίχως ἀναστολὲς τὸν 
φαῦλο κύκλο τῆς τρομοκρατίας. Ἄρχισε μὲ κατάφωρες 
παραβιάσεις τοῦ Διεθνοῦς Δικαίου ἐπικαλούμενη λόγους 
«ἀνθρωπιστικοὺς» καὶ συνέχισε μὲ τυφλὰ χτυπήματα 
μανιασμένης ὀργῆς μόλις δέχτηκε ἡ ἴδια ἡ ὑπερδύναμη τὴν 
ἐφιαλτικὴ γεύση τῆς βίας στὸ «κορμί» της.

Χάρη στὴ λογικὰ ἀνερμήνευτη πολιτικὴ τῶν ΗΠΑ, ἡ 
ἀμφίστομη τρομοκρατία Ἰσραηλινῶν καὶ Παλαιστινίων 
διεθνοποιεῖται καὶ μεταφέρεται σὲ κάθε γωνιὰ τοῦ πλανήτη. Οἱ 



φωνὲς τῆς λογικῆς φιμώνονται.
Κυριακὴ 7.12.2003

 

Ἀνεξέλεγκτη διαχείριση τοῦ πλανήτη
 
ΟΤΑΝ ΤΗΝ ΤΥΧΗ τῆς Βαγδάτης σήμερα τὴν εἶχε πρὶν ἀπὸ 
τέσσερα χρόνια τὸ Βελιγράδι, ἡ Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση συναινοῦσε 
παθιασμένα καὶ συνεργοῦσε ἔμπρακτα. Οἱ πολιτικές της δυνάμεις, 
ὁ ἔγκριτος Τύπος, ἡ «προοδευτικὴ» διανόηση ἀλλὰ καὶ ὁ 
«ἀνθρωπάκος τοῦ δρόμου» λυσσομανοῦσαν ὅλοι στὸ ἄκουσμα καὶ 
μόνο τῆς λέξης «Σέρβος» ἢ «Σερβία». Ἡ νομιμοποίηση τῆς 
φρίκης ἀπὸ τὸ Συμβούλιο Ἀσφαλείας ἦταν τότε αὐτονόητη: ἡ 
Δύση, ὅταν ὁμοφρονεῖ, ἐλέγχει ἀναντίρρητα τὸν διεθνὴ ὀργανισμό.

Οἱ ἀνθρώπινες ἁλυσίδες πάνω στὶς γέφυρες, στὸ Βελιγράδι ἢ 
στὸ Νόβι Σάντ, Σέρβοι ποὺ πρότειναν τὸ στῆθος τους σὰν στόχο 
βολῆς, δὲν συγκινοῦσαν τὶς «προηγμένες» δυτικοευρωπαϊκὲς 
κοινωνίες. Οἱ λαοθάλασσες τῶν συλλαλητηρίων ἐνάντια στὸν 
Μιλόσεβιτς, μὲ ἐπικεφαλῆς τὴν ταπεινὴ ἀσκητικὴ φιγούρα τοῦ 
σέρβου πατριάρχη, δὲν ἀξιώνονταν οὔτε στὰ «ψιλὰ» τῶν 
ἐφημερίδων μιὰν ἐλάχιστη μνεία.

Τὸ προηγούμενο τῆς Σερβίας διδάσκει νὰ μὴν 
ἐνθουσιαζόμαστε τόσο πολὺ μὲ τὸν διεθνὴ ξεσηκωμὸ ποὺ 
προκάλεσε τώρα ἡ ἀμερικανοβρετανικὴ ἐπέμβαση στὸ Ἰράκ. 
Συμπτωματικὴ καὶ τυχαία ἴσως ἡ εὐαισθητοποίηση τῆς κοινῆς 
γνώμης σὲ τόσες χῶρες, συμπτώματα κραυγαλέας λογικῆς καὶ 
ἠθικῆς ἀσυνέπειας τὰ συλλαλητήρια καὶ οἱ πορεῖες, σκέτος 
παραλογισμὸς οἱ συγκρούσεις (κάπου αἱματηρές) μὲ τὶς τοπικὲς 
ἀστυνομίες.

Δὲν διανοήθηκε κανένας «φορέας» ἀπὸ τοὺς διοργανωτὲς τῶν 
συλλαλητηρίων νὰ καλέσει τὰ πλήθη σὲ σαμποτὰζ τῶν 
ἀμερικανικῶν προϊόντων — γιατί ἄραγε; Τὰ σκολιαρόπαιδα ποὺ 
ξεχύθηκαν στοὺς δρόμους ξορκίζοντας τὸν πόλεμο (ἄμεση ἀπειλὴ 
τῆς αὐτονόητης εὐζωίας τους) θὰ ἦταν ἄραγε διατεθειμένα νὰ 
στερηθοῦν γιὰ λίγο καιρὸ τὰ ἀμερικάνικα ροῦχα, παπούτσια, 



ἐδέσματα, τραγούδια καὶ μελωδήματα, ταινίες καὶ σίριαλ, ποὺ 
συνιστοῦν τὸν τρόπο τῆς ζωῆς τους σήμερα;

Ὄχι ὅτι κάτι θά 'βγαινε μὲ τὸ σαμποτάζ, ὅτι θὰ εἶχε ἔστω καὶ 
ἐλάχιστα διαφορετικὸ ἀποτέλεσμα ἀπὸ τὶς ἐξ ὁρισμοῦ 
ἀτελέσφορες διαδηλώσεις καὶ πορεῖες. Ἁπλῶς θὰ συμβόλιζε μιὰ 
κάποια στοιχειώδη ἑτοιμότητα θυσίας, συλλογικὴ καὶ 
κοινωνούμενη ἑτοιμότητα. Νὰ ἀμβλυνθεῖ τὸ νηπιῶδες ἐπίπεδο τῆς 
ψυχολογικῆς ἐκτόνωσης, ὁ πρωτογονισμὸς τῆς αὐτοϊκανοποίησης 
νὰ βγάλουμε τὸ ἄχτι τῆς στιγμῆς κραυγάζοντας συνθήματα, 
χοροπηδώντας ξέφρενα καὶ καίγοντας σημαῖες. Τὰ ἴδια ὅπως καὶ 
στὸ ποδόσφαιρο.

Μοιάζει λίγοι νὰ καταλαβαίνουν τὰ πρωτόγνωρα προβλήματα 
ποὺ ἐμφανίζει ἡ μεταψυχροπολεμικὴ ἐξέλιξη τοῦ κόσμου μας. Τὰ 
ἐπιτεύγματα τῆς πολεμικῆς τεχνολογίας ἔχουν δημιουργήσει 
τερατώδεις δυνατότητες ἀνθρωποσφαγῆς καὶ καταστροφῶν τῆς 
φύσης. Αὐτὲς τὶς δυνατότητες τὶς διαχειρίζονται παράγοντες 
ἀπροσδιόριστοι καὶ ἀνεξέλεγκτοι, ἄγνωστα κέντρα ἀποφάσεων. 
Πίσω ἀπὸ τὴν ἐξωφρενικὴ βιασύνη νὰ μακελλευτεῖ τὸ Ἰρὰκ εἶναι 
τὰ συμφέροντα ἑταιρειῶν πετρελαίου; Εἶναι δεσμεύσεις ποὺ 
ἐπιτρέπουν νὰ ὑπαγορεύει πολιτικὴ στὸν Μποὺς ὁ Σαρόν; Εἶναι 
ἀντίδραση στὸ γεγονὸς ὅτι ἀπὸ τὶς 6.11.2000 τὸ Ἰρὰκ πουλάει 
πετρέλαιο μόνο ἔναντι εὐρώ, ἀποκλείοντας τὸ δολάριο; Δὲν θὰ 
μάθουμε ποτὲ τὶς πραγματικὲς αἰτίες τῆς κατεσπευσμένης 
ἐπίθεσης, ποτὲ τὶς πραγματικὲς αἰτίες τῆς γαλλογερμανικῆς 
ἀντίδρασης.

Πολιτικὸς ἔλεγχος τῆς τερατώδους πολεμικῆς μηχανῆς δὲν 
ὑπάρχει. Τὴν εὐθύνη τῶν ἀποφάσεων γιὰ τὸ ποιός θὰ μακελλευτεῖ
καὶ γιὰ ποιανοῦ τὸ ὄφελος φαίνεται νὰ τὴν ἀναλαμβάνει μιὰ 
ὁμάδα ἐλάχιστων ἀνθρώπων στὶς ΗΠΑ, ποὺ εἶναι ὅλοι τους 
διορισμένοι ἀπὸ τὸν πρόεδρο. Ἄγνωστο ἂν εἶναι οἱ ἴδιοι ποὺ 
παίρνουν καὶ τὶς ἀποφάσεις. Ἄγνωστο, γιὰ τὸν σημερινὸ εἰδικὰ 
πρόεδρο, ἂν εἶναι (τουλάχιστον αὐτός) καὶ πραγματικὰ 
ἐκλεγμένος ἀπὸ τὸν λαό, (ὕστερα ἀπὸ τὰ μηχανεύματα στὴ 
Φλόριντα ὅπου τελικὰ «κρίθηκε» ἡ τελευταία ἐκλογικὴ 
ἀναμέτρηση γιὰ τὴν προεδρία).



Τὸ πολυυμνημένο «παράδειγμα» τῆς Νεωτερικότητας 
καταρρέει ραγδαῖα, ἡ Δύση κατεδαφίζει ξέφρενη τὰ ἐκπληκτικὰ 
νεωτερικά της ἐπιτεύγματα. Ἡ πίστη στὸν ὀρθολογισμό, σὰν σὲ 
θεμελιώδη κώδικα συνεννόησης ἀτόμων καὶ λαῶν, δίνει τὴ θέση 
της σὲ μιὰ τρομακτικὴ μικρόνοια ἐπιχειρημάτων καὶ 
συμπεριφορῶν. Ἐξευτελίζονται ἐσκεμμένα οἱ θεσμοὶ τῆς διεθνοῦς 
συνεννόησης καὶ συνεργασίας. Ἀξιωματοῦχοι τῆς Ὑπερδύναμης 
καὶ τοῦ ΝΑΤΟ χλευάζουν τὸ Διεθνὲς Δίκαιο ἀπροσχημάτιστα. Τὰ 
ἀνθρώπινα δικαιώματα ἰσχύουν ἐπιλεκτικά, γιὰ λαοὺς 
περιούσιους, ἀποκλείεται νὰ τὰ διεκδικήσουν οἱ Παλαιστίνιοι, οἱ 
Κοῦρδοι, οἱ Σέρβοι, οἱ Ἕλληνες τῆς βόρειας Κύπρου ἢ τῆς βόρειας
Ἠπείρου. Τὸ μακέλλεμα τοῦ Ἰρὰκ γίνεται γιὰ τὴν 
«ἀποκατάσταση τῆς ἐλευθερίας» τοῦ ἰρακινοῦ λαοῦ, εἶναι 
«σταυροφορία γιὰ τὴ δημοκρατία».

Κάποιοι περιθωριακοὶ κραύγαζαν, ἐδῶ καὶ χρόνια, ὅτι ἡ 
φυσιοκρατία τοῦ Διαφωτισμοῦ καὶ ἡ ἡδονιστικὴ χρησιμοθηρία δὲν 
εἶναι θεμέλια ἐπαρκῆ γιὰ τὶς πραγματικὰ πολύτιμες στοχεύσεις 
(κοινωνικὲς καὶ πολιτικές) τῆς Νεωτερικότητας. Καὶ εἰσέπρατταν 
τὴ ρετσινιὰ τοῦ «σκοταδιστῆ», τοῦ «ἀντιδυτικοῦ». Τουλάχιστον 
τώρα, ποὺ ἡ σαθρότητα τῶν θεμελίων τοῦ νεωτερικοῦ 
«παραδείγματος» μεταφράζεται σὲ ἄμεση ψηλαφητὴ ἀπειλὴ 
καινούργιου Μεσαίωνα, ἂς προσπαθήσουμε νὰ σοβαρευτοῦμε. 
Μὴν ξιπαζόμαστε μὲ ἐπιπόλαιες ψυχολογικὲς ἐκτονώσεις: 
ἀντιπολεμικὲς πορεῖες καὶ διαδηλώσεις, ἀφορμὲς νὰ ψαρέψουν 
ψήφους ἐκ συναρπαγῆς τὰ θλιβερὰ κομματικὰ ἀπολειφάδια 
ἄλλοτε πανίσχυρων ἰδεολογικῶν παραισθησιογόνων.

Μιὰ ἀληθινὰ πρωτοποριακὴ εὐρωπαϊκὴ διανόηση πρέπει νὰ 
τολμήσει νὰ ξανασυλλαβίσει ἀπὸ τὴν ἀρχὴ τὸν προσανατολισμὸ 
τῆς ἑνωμένης Εὐρώπης. Νὰ φωτίσει τὶς αἰτίες τῆς κατάρρευσης 
τῶν ὁραμάτων καὶ κατακτήσεων, τῆς παλίρροιας τοῦ σαδιστικοῦ 
ἠθικισμοῦ, τῆς μικρονοϊκῆς ὑποκρισίας, τῆς βαρβαρικῆς 
(φονταμενταλιστικῆς) θρησκευτικότητας.

Κυριακὴ 30.3.2003

 



Καὶ πάλι ὁ φονταμενταλισμός
 
Κύριε Γιανναρᾶ, τί ἀκριβῶς συνέβη στὸ Ἰράκ; Μερικοὶ μιλοῦν 
γιὰ συμφέροντα, ἄλλοι γιὰ ἐπεκτατικὲς τάσεις μιᾶς ἠπείρου 
ποὺ θέλει, σὰν ἔφηβος, νὰ νιώσει τὴν παντοδυναμία της καὶ 
ἄλλοι γιὰ ἕναν θρησκευτικὸ πόλεμο. Ἐσεῖς τί λέτε;

Πιστεύω πὼς αὐτὴ τὴν ὥρα κανένας μας δὲν μπορεῖ νὰ ξέρει τὰ 
πραγματικὰ αἴτια τοῦ πολέμου στὸ Ἰρὰκ ἢ ποιά ποικιλία 
παραγόντων λειτούργησε σὰν ἔναυσμα. Ὀρέγονται τὰ ἰρακινὰ 
πετρέλαια οἱ ἀμερικανικὲς ἑταιρεῖες; Εἶναι οἱ κοσμοκρατορικὲς 
τάσεις μιὰ «φυσικὴ» ἀναπόδραστη λειτουργία τῶν μηχανισμῶν 
τῆς μοναδικῆς πιὰ ὑπερδύναμης; Συνδέεται ἡ ἀμερικανικὴ 
ἐπίθεση στὸ Ἰρὰκ μὲ τὸ γεγονὸς ὅτι ὁ Σαρὸν ὑπαγορεύει πολιτικὴ 
στὸν Μπούς, ὅτι ἡ ἐξωτερικὴ πολιτικὴ τῆς ὑπερδύναμης εἶναι 
συνεπέστατα πειθαρχημένη στὶς ἀπαιτήσεις τοῦ κρατιδίου τοῦ 
Ἰσραήλ; Εἴμαστε κυριολεκτικὰ στὸ σκοτάδι, ἀδύνατο νὰ ξέρουμε 
ποιοί ἀποφάσισαν καὶ γιατί ἀποφάσισαν αὐτὸν τὸν πόλεμο. 
Σίγουρα δὲν εἶναι ἡ κοινωνία τῶν ΗΠΑ ποὺ πῆρε τὶς ἀποφάσεις 
—οἱ συνεργάτες τοῦ προέδρου Μποὺς δὲν ἔχουν ἐκλεγεῖ ἀπὸ τὸν 
λαό, ἀκόμα καὶ γιὰ τὸν Μποὺς ὑπάρχουν σοβαρὰ ἐρωτηματικὰ ἂν 
εἶναι πραγματικὰ ἐκλεγμένος—, θυμηθεῖτε πῶς κρίθηκε ἡ 
προεδρικὴ ἐκλογὴ στὴ Φλόριντα. Νομίζω ὅτι ἡ κοινωνία τῶν ΗΠΑ 
εἶναι τελείως ἄσχετη μὲ τὶς μεγαλοϊδεατικὲς ἐξαγγελίες τοῦ 
Μποὺς περὶ δημιουργίας δημοκρατικοῦ μουσουλμανικοῦ τόξου 
ἀπὸ τὸ Μαρόκο ὣς τὴ Σαουδικὴ Ἀραβία.
Πολλοὶ παρομοιάζουν τὸν Μποὺς μὲ τὸν Χίτλερ καὶ τὸν καιρὸ 
ποὺ ζοῦμε μὲ τὸ 1938.

Δὲν θὰ ἤμουν εἰλικρινὴς ἂν ἀρνιόμουν ὅτι ἡ διεθνὴς συμπεριφορὰ 
τῶν ΗΠΑ σήμερα θυμίζει σὲ πολλὰ τὴν ἀλαζονεία τῆς ναζιστικῆς 
Γερμανίας. Ἡ φαινομενικότητα τῶν συμπτωμάτων συνηγορεῖ στὴ 
σύγκριση: ἡ ἴδια ὑπερφίαλη περιφρόνηση τῶν διεθνῶν θεσμῶν καὶ 
τοῦ Διεθνοῦς Δικαίου. Δίνεται πραγματικὰ ἡ ἐντύπωση ὅτι ζοῦμε 
φαινόμενα ναζισμοῦ.



Χωρᾶ κάτι τέτοιο στὴν ἐποχή μας;

Ὅλα χωροῦν, σὲ κάθε ἐποχή. Μὴν ξεχνᾶτε ὅτι σχεδὸν μαζὶ μὲ τὰ 
ἰλιγγιώδη ἐπιτεύγματα τῆς κλασικῆς Ἑλλάδας, ποὺ παραμένουν 
ἔκπληξη γιὰ τὴν πανανθρώπινη συνείδηση, βιώθηκε καὶ ὁ 
παραλογισμὸς τοῦ Πελοποννησιακοῦ Πολέμου, ἡ φρίκη τῆς 
σφαγῆς, τῆς θηριωδίας. Περιγράφει συναρπαστικὰ αὐτὸν τὸν 
παραλογισμὸ ὁ Θουκυδίδης καὶ ἀποφαίνεται μὲ ἀκραῖο ρεαλισμὸ 
ἀνθρωπογνωσίας: «Ἔτσι θὰ γίνεται πάντοτε, ὅσο ἡ φύση τοῦ 
ἀνθρώπου θὰ εἶναι αὐτὴ ποὺ εἶναι». Ποιός περίμενε ἀπὸ τὴ 
Γερμανία τοῦ Χέγκελ καὶ τοῦ Κάντ, τοῦ Γκαῖτε καὶ τοῦ 
Χαίλντερλιν, τοῦ Μπὰχ καὶ τοῦ Μπετόβεν νὰ γεννήσει τὸ Νταχάου 
καὶ τὸ Ἄουσβιτς, τὴν ὑστερικὴ λατρεία τοῦ λαοῦ γιὰ τὸν Χίτλερ; 
Κάτι ἀνάλογο μοιάζει νὰ συμβαίνει καὶ σήμερα: ἡ Ἀμερικὴ τοῦ 
Χάρβαρντ, τοῦ Γέιλ, τοῦ Μπέρκλεϋ, τῶν ἐκπληκτικῶν ἐρευνητικῶν 
κέντρων, ἡ Ἀμερικὴ τῆς ἐπιστημονικῆς καὶ τεχνολογικῆς 
πρωτοπορίας, αὐτὴ ἡ Ἀμερική, νὰ μακελλεύει ἐν ψυχρῷ τοὺς 
Σέρβους, τοὺς Ἀφγανοὺς καὶ τώρα τοὺς Ἰρακινούς. Ὅταν βλέπει 
κανεὶς τὸν πρόεδρο Μποὺς στὴν τηλεόραση —τί λέει, πῶς μιλάει, 
πῶς περπατάει, ποιές ἐκφράσεις παίρνει τὸ πρόσωπό του—, 
ἀπορεῖ καὶ ἐξίσταται πῶς εἶναι δυνατὸν ἡ κοινωνία τῆς 
ἐκπληκτικῆς πρωτοπορίας νὰ γεννάει τέτοιου ἐπιπέδου ἡγετικὴ 
ἐκπροσώπηση, νὰ «χάβει» τόσο ἀφελεῖς ἐξηγήσεις γιὰ τὸ 
μακέλλεμα ὁλόκληρων λαῶν.
Τὶς «χάβει» γιατὶ ὑπάρχει ἡ αἴσθηση τῆς ἐκδίκησης γιὰ τὴν 11η
Σεπτεμβρίου. Ὄχι;

Νὰ ἐκδικηθοῦν ποιόν; Ἀφοῦ δὲν ἔχουμε καμία τεκμηρίωση ποιοί 
ἦταν οἱ αὐτουργοὶ τῆς φρίκης. Ἡ ἡγεσία τῶν ΗΠΑ ἀποφάνθηκε, 
μὲ αὐθαιρεσία ποὺ γεννάει τρόμο, δίχως τὴν παραμικρὴ ἀπόδειξη, 
ὅτι πίσω ἀπὸ τὴν 11η Σεπτεμβρίου εἶναι ὁ Μπὶν Λάντεν, τὸ 
Ἀφγανιστάν, ἡ Ἀλ Κάιντα. Ὡσὰν νὰ ἦταν ποτὲ δυνατὸν οἱ 
φανατικοὶ αὐτόχειρες τοῦ Ἰσλὰμ νὰ κατορθώσουν τέτοια 
ἀσύλληπτη τελειότητα ὀργάνωσης, τέτοια ἀποτελεσματικὴ 
μεθοδικότητα. Καὶ ὁ λαὸς πείθεται. Ὅπως πείθεται καὶ τώρα ὅτι 
οἱ ΗΠΑ κινδυνεύουν ἀπὸ τὸ Ἰράκ, ἀπὸ τὰ ἰρακινὰ ὅπλα μαζικῆς 



καταστροφῆς, τὰ ὁποῖα πουθενὰ δὲν βρέθηκαν. Δυστυχῶς, οἱ 
λειτουργικῶς ἀναλφάβητοι πολίτες εἶναι ἐκπληκτικὸ ποσοστὸ τῆς 
ἀμερικανικῆς κοινωνίας, ἀλλὰ καὶ οἱ ἀπόφοιτοι τῆς μέσης 
παιδείας συχνότατα ἀδυνατοῦν νὰ κατανοήσουν ἕνα ἄρθρο 
ἐφημερίδας. Ἡ ὑποβαθμισμένη πληροφόρηση, ἡ ἐξαθλίωση 
μεγάλων μαζῶν ἢ ἡ παχυσαρκία καὶ ὁ παραισθησιογόνος 
καταναλωτισμὸς βυθίζουν τὴν κοινωνία τῶν ΗΠΑ σὲ ἔκδηλη 
μικρόνοια, ἀκρισία, πλαδαρότητα καὶ ἀποχαύνωση. Ποιοί νὰ 
ἀντιδράσουν σὲ μιὰ ἐξωφρενικὴ πολιτικὴ ποὺ προσέδωσε στὸν 
ἀντιαμερικανισμὸ δυναμικὴ παγκοσμιοποίησης;
Ὑπάρχει περιθώριο ἀντίδρασης; Μποροῦμε νὰ ἀντιδράσουμε;

Στὸ παρακμιακὸ ἀμερικανικὸ μοντέλο, ναί. Νομίζω ὅτι στὴν 
παρούσα ἱστορικὴ στιγμὴ ἡ δυνατότητα τῆς δικῆς μας ἀντίδρασης 
διαγράφεται μὲ σαφήνεια: εἶναι ἡ αὔξηση τῆς κατὰ κεφαλὴν 
καλλιέργειας, μὲ κάθε θυσία. Στὴν ἰσοπεδωτικὴ ὁμοιομορφία τοῦ 
καταναλωτισμοῦ καὶ τῆς τηλεοπτικῆς ἐξαθλίωσης νὰ ἀντιτάξουμε 
παιδεία, ἐκπαιδευτικοὺς θεσμοὺς ὑψηλῶν ἀπαιτήσεων, ὀργασμὸ 
βιβλιοπαραγωγῆς, μεθοδικὴ καλλιέργεια τῆς κριτικῆς σκέψης. Ἡ 
κατὰ κεφαλὴν καλλιέργεια νὰ ἀποτελέσει κεντρικὴ πολιτικὴ 
προτεραιότητα. Πρὶν καὶ ἀπὸ τὴν οἰκονομία ἢ τὴν ἄμυνα. Εἶναι 
πολιτικὸ πρόβλημα ἡ ἀντίσταση στὴν παγκοσμιοποιημένη 
ὁμοιόμορφη κουλτούρα.
Τὴν ἀμερικανικὴ κουλτούρα.

Ἀκριβῶς. Ἔβλεπα πρὸ καιροῦ στὴν τηλεόραση ἕναν πρώην 
ὑπουργὸ Ἄμυνας τῶν ΗΠΑ ποὺ καυχιόταν ὅτι τὸ 80% τῆς 
παγκόσμιας κουλτούρας, ὅπως ἔλεγε, τὸ παράγει ἡ χώρα του: 
μουσική, ταινίες, τηλεοπτικὲς σειρές, μόδα, τρόπο διατροφῆς. Καὶ 
διερωτᾶται κανείς: Οἱ εὐρωπαϊκὲς κοινωνίες δὲν ἀνησυχοῦν; Ἡ 
Εὐρώπη, μὲ τὶς θαυμαστὲς κοινωνικὲς κατακτήσεις, τὴν ἱστορία 
καὶ παράδοσή της στὴν ἀνθρώπινη καλλιέργεια καὶ παιδεία, γιατί 
ὑποτάσσεται ἀμαχητὶ στὸ οἰκονομικὸ καὶ ἐκπαιδευτικὸ μοντέλο 
τῆς ἀμερικανικῆς κοινωνίας, μιᾶς κοινωνίας μεταναστῶν, 
κοινωνίας τῆς «εὐκαιρίας», ὅπου τὰ πάντα μετρῶνται μόνο μὲ τὸ 



χρῆμα καὶ κάθε ποιότητα ἀξιολογεῖται μόνο χρησιμοθηρικά; Δὲν 
ὑπάρχει πιὸ τραγικὴ ἱστορικὴ χρεοκοπία γιὰ τὴν Εὐρώπη ἀπὸ τὴν 
προσπάθεια τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ἕνωσης νὰ μεταρρυθμίσει τὰ 
εὐρωπαϊκὰ πανεπιστήμια προκειμένου νὰ ἐξομοιωθοῦν μὲ τὸ 
ἀμερικανικὸ μοντέλο.
Κύριε Γιανναρᾶ, ποῦ πάει τὸ πράγμα;

Πηγαίνει σὲ κάτι σὰν ἀνθρωπολογικὴ ἀλλοίωση, σὲ ἕναν 
καινούργιο ἀνθρωπολογικὸ τύπο, ποὺ μοιάζει νὰ διαμορφώνεται 
ἀπὸ τὸ ἀμερικανικὸ πρότυπο. Τὸν ἄνθρωπο ποὺ δὲν ἔχει πιὰ 
κριτήρια ποιότητας τῆς ζωῆς, δὲν ξέρει νὰ χαρεῖ τὴ μία καὶ 
μοναδικὴ ζωή του, τὴν ξοδεύει σὲ ἕναν ἀνελέητο μόχθο μὲ τὸν 
ὁποῖον ἐξαγοράζει τὴ μεγιστοποίηση τῆς καταναλωτικῆς του 
εὐχέρειας. Πνίγει τὶς εὐαισθησίες του μέσα στὴν ἀθλιότητα τῆς 
τηλεοπτικῆς σαχλαμάρας, τοῦ κρετινισμοῦ τῶν σίριαλ. Ὁ 
ἀνθρωπολογικὸς τύπος ποὺ παράγει συνεχῶς ὅλο καὶ 
περισσότερη κοινωνικὴ βία, ποὺ ψηφίζει στὶς ἐκλογὲς μὲ τὰ ἴδια 
συμπλεγματικὰ ὁρμέμφυτα μὲ τὰ ὁποῖα ἐπιλέγει καὶ μιὰ 
ποδοσφαιρικὴ ὁμάδα. Ὁ ἀνέραστος ἄνθρωπος ποὺ ξέρει μόνο νὰ 
ἐμπορεύεται τὴ σχέση, νὰ ἀγοράζει τὴν ἐμπορευματοποιημένη 
ἡδονή.
Μιλήσατε πρὶν γιὰ τηλεόραση. Παρακολουθήσατε τηλεοπτικὰ 
τοὺς πολέμους; (Γνέφει καταφατικά.) Σᾶς φαίνεται λογικὸ νὰ 
καθόμαστε στὸν καναπέ μας καὶ νὰ παρακολουθοῦμε 
βομβαρδισμούς;

Μὲ τὴ λογικὴ τῶν ἐνστίκτων, ναί, εἶναι λογικό. Οἱ εἰκόνες τῶν 
σφαγῶν καὶ τῆς φρίκης μᾶς δίνουν τὴν ἡδονικὴ ἀνατριχίλα τοῦ 
προνομιούχου, τοῦ εὐνοημένου, τοῦ κερδισμένου. Δὲν ξέρω νὰ πῶ 
πῶς λειτουργεῖ ἡ διαστροφὴ τοῦ ἐνστίκτου τῆς αὐτοσυντήρησης, 
ἀλλὰ εἶναι γεγονὸς ὅτι ἡ φρίκη «πουλάει», ἔχει μέγιστη 
θεαματικότητα. Ὁ πόλεμος, τὸ ἔγκλημα, ὁ γκανγκστερισμός, τὸ 
αἷμα, ὁ ξυλοδαρμός, ἡ βαναυσότητα εἶναι τὰ σταθερὰ μοτίβα τοῦ 
ἐμπορικοῦ ἀμερικανικοῦ κινηματογράφου ποὺ κατακλύζει κάθε 
βράδυ τὶς τηλεοράσεις σὲ κάθε γωνιὰ τῆς Γῆς. Ἡδονίζει τὸν 



ἄνθρωπο ἡ φρίκη.
Γιατί;

Δὲν ξέρω. Ἴσως ἔχει δίκιο ὁ Θουκυδίδης — ἴσως ἔτσι εἶναι 
φτιαγμένη ἡ φύση μας. Ἀλλὰ γι' αὐτὸ ὀργανώνονται οἱ ἄνθρωποι 
σὲ σχέσεις κοινωνίας καὶ βάζουν ὅρια, μέτρα, νόμους, ποὺ 
χαλιναγωγοῦν τὴν κτηνώδη φύση. Μιὰ κοινωνία δημιουργεῖ 
δίκαιο, θεσμούς, προϋποθέσεις προστασίας τῶν διαπροσωπικῶν 
σχέσεων ἀπὸ τὴν ἀλογία τοῦ ἐγωκεντρισμοῦ. Ἀμύνεται ἀπέναντι 
σὲ ὅσους ὑπονομεύουν τὴν ἀνθρωπιὰ τοῦ ἀνθρώπου, τὴν 
ἀξιοπρέπειά του, τὴν ποιότητα τῆς ζωῆς του. Ἡ ἀμερικανικὴ 
κουλτούρα σήμερα ἐμπορεύεται σὲ διεθνὴ κλίμακα τὴν 
ψυχοπαθολογία τοῦ ἀνθρώπου, πουλάει σὰν ἡδονικὸ θέαμα τὴ 
μεταβολὴ τῆς κοινωνίας σὲ ζούγκλα.
Οἱ ἄνθρωποι τῆς Μέσης Ἀνατολῆς σὲ τί κατάσταση πιστεύετε 
ὅτι βρίσκονται; Εἶναι ἀπελπισμένοι; Φονταμενταλιστές; 
Ἐπικίνδυνοι;

Μοιάζουν ἄνθρωποι ἀδύναμοι, τραγικὰ εὐάλωτοι, ψυχολογικὰ 
ἕτοιμοι νὰ ὑποκαταστήσουν τὴν ἐμπειρικὴ ἀλήθεια μὲ τὴν 
ἰδεολογικὴ ψευδαίσθηση. Γι' αὐτὸ καὶ ἀλλοτριώνουν τὴ θρησκεία 
σὲ «φονταμενταλισμό», μπερδεύουν τὴ μεταφυσικὴ μὲ τὰ 
συναισθήματα. Ὅλες οἱ θρησκεῖες ἔχουν τὴ φονταμενταλιστικὴ 
ψυχοπαθολογία τους — ἐδῶ καὶ οἱ χούλιγκαν μπερδεύουν τὴν 
ἀγάπη γιὰ τὴν ὁμάδα τους μὲ τὴ θρησκεία, κατεβαίνουν στὰ 
γήπεδα ἕτοιμοι νὰ χτυπηθοῦν καὶ νὰ πεθάνουν γιὰ τὴν ὁμάδα 
τους! Δὲν μπορῶ νὰ τὸ πῶ μὲ βεβαιότητα, ἀλλὰ φοβᾶμαι ὅτι 
εἰδικὰ τὸ Ἰσλὰμ εὐνοεῖ περισσότερο ἀπὸ ἄλλες θρησκεῖες τέτοιες 
ἀκραῖες συμπεριφορές.
Γιατί λέγεται ὅτι ὁ Μουσουλμανισμὸς ὑπολείπεται τῶν ἄλλων 
θρησκειῶν;

Ἴσως ἐπειδὴ μοιάζει μὲ θρησκεία χωρὶς μεταφυσική — τὸ 
Κοράνιο εἶναι μόνο ἕνα βιβλίο κανόνων συμπεριφορᾶς στὸν 
καθημερινὸ βίο, σὺν κάποιες ἐπαγγελίες γιὰ τὴ μετὰ τὸν θάνατο 



ζωὴ κυριολεκτικὰ παιδαριώδεις. Κατὰ τοῦτο ὁ Ἰσλαμισμὸς 
βρίσκεται πολὺ κοντὰ —ἔχει βασικὲς ὁμοιότητες— μὲ τὸ 
χριστιανικὸ φονταμενταλισμὸ τῶν «Εὐαγγελιστῶν» στὶς ΗΠΑ. Καὶ 
ἐκεῖ ἴδια ἀπουσία μεταφυσικῆς, ἴδια ἐμμονὴ σὲ ἕναν παιδαριώδη 
ἠθικισμό.
Ὁ φονταμενταλισμὸς ἀπὸ ποῦ πιστεύετε ὅτι ξεκίνησε;

Ὄχι ἐγὼ τί πιστεύω, εἶναι ἱστορικὰ δεδομένο ὅτι ξεκίνησε ἀπὸ τὴν
Ἀμερικὴ τοῦ 19ου αἰώνα. Οἱ πουριτανικὲς σέκτες τῶν 
«Εὐαγγελιστῶν» θορυβήθηκαν τότε ὑπέρμετρα ἀπὸ τὶς 
ἐπιστημονικὲς θεωρίες ποὺ ἀντιμάχονταν κάποιες ἑρμηνεῖες τῆς 
Βίβλου ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὶς μοντέρνες ἰδέες γιὰ τὴν κοινωνία καὶ τὴν 
πολιτική. Ἄρχισαν, λοιπόν, νὰ κηρύττουν οἱ «Εὐαγγελιστὲς» τὴν 
ἀνάγκη ἐπιστροφῆς στὰ θεμέλια (fundamenta) τῆς χριστιανικῆς 
πίστης καὶ νὰ καυχῶνται γιὰ τὴ φανατικὴ ὑπεράσπισή τους, ποὺ 
τὴ μονοπωλοῦσαν. Ὣς σήμερα ἀκόμα ὑπάρχουν πολιτεῖες (states) 
στὴν Ἀμερικὴ ὅπου οἱ φονταμενταλιστὲς ἔχουν ἐπιβάλει τὴν 
ἀπαγόρευση διδασκαλίας στὰ σχολεῖα τῆς θεωρίας τοῦ Δαρβίνου! 
Σὲ μιὰ τέτοια σέκτα ἀνήκει καὶ ὁ πρόεδρος Μπούς — πρόκειται 
γιὰ θρησκευτικότητα ἀπίστευτης μικρόνοιας. Φοβᾶμαι ὅτι στὴν 
Εὐρώπη δὲν ἔχουμε ἀντιληφθεῖ πόσο ἐπικίνδυνο εἶναι αὐτὸ τὸ 
φονταμενταλιστικὸ κλίμα.
Ἀνησυχεῖτε;

Ποιός δὲν ἀνησυχεῖ ὅταν ἔχει ἐπίγνωση ὅτι ἡ παράνοια 
διαχειρίζεται τρομακτικὴ ἐξουσία; Βέβαια, ἡ μαστορικὴ ποὺ 
τυχαίνει νὰ ἀσκῶ ἀπαιτεῖ νὰ διακρίνω τὶς κοινὲς ρίζες 
διαφορετικῶν φαινομενικὰ συμπτωμάτων. Νὰ μπορῶ νὰ 
καταδείξω ὅτι ὁ φονταμενταλισμὸς τοῦ προέδρου Μποὺς δὲν 
διαφέρει ἀπὸ τὸν φονταμενταλισμὸ τῶν Ταλιμπὰν ἢ τῆς δικῆς μας 
Μονῆς Ἐσφιγμένου. Καὶ οἱ ἠθικολογικὲς παιδαριωδίες τῶν 
ἀμερικανῶν «Εὐαγγελιστῶν» εἶναι πολὺ συγγενικὲς μὲ τὴ 
συναισθηματικὴ φλυαρία τοῦ Ραδιοφωνικοῦ Σταθμοῦ τῆς 
Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος. Αὐτὲς οἱ διαγνώσεις κομίζουν πολλὴ 
ἀνησυχία, ἀλλὰ εἶναι καὶ προκλήσεις ἀντίστασης.



Μέρος τῆς ἀντίστασης θὰ μποροῦσε νὰ εἶναι τὸ αἴτιο τῆς 
στροφῆς πρὸς τὴ θρησκεία παγκοσμίως;

Εἶναι πιστοποιημένη αὐτὴ ἡ στροφή; Προσωπικὰ νομίζω ὅτι αὐτὸ 
ποὺ συμβαίνει στὶς ἡμέρες μας εἶναι μᾶλλον μιὰ στροφὴ πρὸς τὴν 
ψυχολογικὴ θρησκευτικότητα ἢ καὶ τὴ θρησκοληψία. Οἱ μεγάλες 
κοινωνικὲς ἰδεολογίες ἔχουν χρεοκοπήσει παταγωδῶς, ἐνῶ οἱ 
ἄνθρωποι συνεχίζουν νὰ ἔχουν ἀνάγκη ἀπὸ βεβαιότητες καὶ 
ἀναζητοῦν αὐτὴ τὴν ψυχολογικὴ σιγουριὰ στὶς θρησκεῖες. Ὅμως 
ὑπάρχει μιὰ δραματικὴ ὑποχώρηση τῆς μεταφυσικῆς — ἡ 
φιλοσοφία, ἐδῶ καὶ τριάντα χρόνια, εἶναι σχεδὸν αὐτονόητα 
μηδενιστική. Ἀφελέστατα μηδενιστική, παρακάμπτει τὰ 
ὀντολογικὰ ἐρωτήματα καταφεύγοντας στὸ δογματισμὸ τῆς 
«τυχαιότητας» ἢ τῆς a priori ἀλογίας τῆς ὕπαρξης.
Εἶναι σκληρὸς ὁ μηδενισμός. Πάντα ἀναρωτιόμουν πῶς 
μερικοὶ τὸν βρίσκουν «βολικό».

Νομίζω ὅτι κυριαρχεῖ ἕνας μηδενισμὸς ποὺ βολεύει πολὺ τὸν 
ψυχισμό μας, τοῦ ἐπιτρέπει νὰ παραιτεῖται ἀπὸ τὴν ἀναμέτρηση 
μὲ σκληρὰ ἐρωτήματα. Ὁ τελευταῖος μεγάλος φιλόσοφος τῆς 
Εὐρώπης ἦταν, κατὰ τὴν ταπεινή μου γνώμη, ὁ Χάιντεγγερ καὶ 
ἦταν μηδενιστής, ἀλλὰ ἡ φιλοσοφία του εἶναι μιὰ συναρπαστικὴ 
πάλη γιὰ τὸν ἐντοπισμὸ νοήματος ἢ μὴ νοήματος τῆς ὕπαρξης καὶ 
τοῦ ὑπαρκτοῦ. Εἶναι κατάκτηση τοῦ ἀνθρώπου τὸ νὰ θέτει 
ἐρωτήματα.
Ἂν δὲν μποροῦν νὰ ἀπαντηθοῦν ὅμως;

Μπορεῖ ποτὲ νὰ ἀπαντηθεῖ μὲ ὁριστικὲς καὶ τελεσίδικες 
διατυπώσεις τὸ ἐρώτημα «Τί εἶναι ὁ ἔρωτας» ἢ «Τί εἶναι ἡ 
μητρικὴ ἀγάπη»; Οἱ ἀπαντήσεις κερδίζονται ἢ χάνονται στὸ πεδίο 
τῆς προσωπικῆς ἐμπειρίας ποὺ χαρίζει μιὰ γνώση ἀνυπότακτη σὲ 
ὁποιαδήποτε γλωσσικὴ διατύπωση. Ἡ γνώση τοῦ κάλλους, τοῦ 
ἔρωτα, τοῦ Θεοῦ εἶναι ἄθλημα ἐμπειρίας σχέσης, ὄχι κατανόηση 
ὁρισμῶν καὶ νοημάτων.
Καὶ τὸ νόημα τῆς ζωῆς; Τὸ νόημα τῶν πραγμάτων;



Τὸ νόημα τῶν πραγμάτων, τὸ νόημα τῆς ὕπαρξης καὶ τῶν 
ὑπαρκτῶν, δὲν θὰ τὸ συναγάγω ὡς λύση μιᾶς μαθηματικῆς 
ἄσκησης. Θὰ τὸ κερδίσω, ἂν τὸ κερδίσω, ὡς καρπὸ τοῦ ἀθλήματος 
μιᾶς σχέσης, ὡς ἐμπειρικὴ βεβαιότητα. Λέει ὁ Ἐλύτης «Λάμπει 
μέσα μου κεῖνο ποὺ ἀγνοῶ. Μὰ ὡστόσο λάμπει»! Αὐτὸς ὁ στίχος 
συνοψίζει μιὰ μαρτυρία ποὺ στὴν ἑλληνικὴ παράδοση ξεκινάει 
ἀπὸ τὸν Ἡράκλειτο καὶ φτάνει στὸν Γρηγόριο Παλαμᾶ, στὸν 14ο 
αἰώνα.
Σᾶς διαβεβαιῶ πὼς γύρω μου βλέπω μπόλικο μηδενισμὸ καὶ 
μπόλικη ἀνάγκη νὰ βρεθεῖ κάποιο νόημα καὶ νὰ τὸν 
ἀνατρέψει. Μπορεῖ νὰ ἔγιναν διαδηλώσεις γιὰ τὸν πόλεμο στὸ 
Ἰράκ, ἀλλὰ νομίζω ὅτι ὑπῆρχε μιὰ αἴσθηση ματαιότητας ὅτι 
δὲν θὰ ἀλλάξει τίποτα.

Καὶ βέβαια δὲν θὰ ἀλλάξει τίποτα μὲ τὶς διαδηλώσεις, ἁπλῶς 
ἐκτονωνόμαστε ψυχολογικά. Ὅταν φωνάζουμε στοὺς δρόμους 
«Φονιάδες τῶν λαῶν, Ἀμερικάνοι!» καὶ καῖμε ὁμοιώματα τοῦ 
Μπούς, ἁπλῶς δηλώνουμε πὼς ἂν διαθέταμε τὴ δύναμη θὰ 
ἀπαντούσαμε στὴ βία μὲ ἴδια βία. Ἀπὸ τὸν φαῦλο κύκλο θὰ 
βγοῦμε μόνο ἂν παραιτηθοῦμε ἀπὸ βεβαιότητες — τί εἶναι 
ἀλήθεια καὶ τί ψέμα, τί καλὸ καὶ τί κακό. Ἂν κάτι μὲ συναρπάζει 
στὴν ὀρθόδοξη ἐκκλησιαστικὴ παράδοση εἶναι αὐτὴ ἡ παραίτηση 
ἀπὸ ἰδεολογικὲς καὶ ψυχολογικὲς βεβαιότητες. Αὐτὴ ἡ παράδοση 
μιλάει γιὰ τὴν ἄγνοια, ποὺ εἶναι «ὑπερτέρα πάσης γνώσεως». 
Βεβαιώνει ὅτι ὁ θάνατος «πατεῖται θανάτῳ»: μόνο μὲ τὴν 
ἐρωτικὴ αὐτοπαραίτηση νικιέται ὁ θάνατος.
Αὐτὴ ὅμως δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι καὶ ἡ σκέψη ἑνὸς καμικάζι σὲ 
ἀποστολὴ αὐτοκτονίας;

Νομίζω ὅτι πρόκειται γιὰ ἄλλο γεγονός, γιὰ κατάσταση 
θρησκευτικῆς ἰδεοληψίας. Ἡ ἐρωτικὴ αὐθυπέρβαση δὲν σκοτώνει 
ἀνθρώπους — ἔστω καὶ ἐχθρούς. Ἄλλο πράγμα ἡ αὐτοθυσία τοῦ 
ἐρωτευμένου καὶ ἄλλο τῆς μέθης τοῦ φανατικοῦ.
Κύριε Γιανναρᾶ, ἡ πίστη, ἡ ἐκκλησία, εἶναι καλὸ πράγμα;



Τί σημαίνει καλό πράγμα; Ἡ μουσική, ἡ ζωγραφική, ἡ ποίηση, ὁ 
ἔρωτας εἶναι καλό πράγμα; Τότε εἶναι καὶ ἡ ἐκκλησία. Τί θὰ πεῖ 
«ἐκκλησία»; Θὰ πεῖ σύναξη, συναγωγή, σῶμα κοινωνίας. Ἡ 
ἐκκλησία εἶναι σύναξη σὲ ἕνα δεῖπνο. Τὸ δεῖπνο λειτουργεῖ μὲ τὸν 
τρόπο τῆς ἀρχαιοελληνικῆς τραγωδιακῆς δραματουργίας καὶ μὲ 
μιὰ ποίηση ἀνυπέρβλητη, μιὰ μουσικὴ ποὺ κοινωνεῖται ἀντὶ νὰ 
καταναλώνεται, μιὰ ζωγραφικὴ ποὺ παραπέμπει στὴν ἀμεσότητα 
τῆς προσωπικῆς σχέσης. Ἂν ὅλα αὐτὰ «θρησκειοποιηθοῦν», ὅπως 
συμβαίνει στὶς ἡμέρες μας, τότε ὅλα ἀλλοτριώνονται σὲ 
εὐφρόσυνες ψυχολογικὲς ἱκανοποιήσεις τοῦ ἐγωκεντρισμοῦ μας.
Ἀπὸ ποῦ ἀντλεῖτε αἰσιοδοξία;

Εἶστε βέβαιη γιὰ τὴν αἰσιοδοξία μου; Φοβᾶμαι τὶς λέξεις 
«αἰσιοδοξία» καὶ «ἀπαισιοδοξία», γιατὶ ἀπηχοῦν ψυχολογήματα.
Ἐλπίδα;

Ἐλπίδα! Αὐτὴ ἡ λέξη μοῦ ἀρέσει. Ἀντλῶ ἐλπίδα ἀπὸ τὴ σεμνὴ καὶ 
κρυμμένη ποιότητα ποὺ συνεχῶς ἀνακαλύπτω γύρω μου. Οἱ 
ἄνθρωποι συνεχίζουν νὰ ἐρωτεύονται, νὰ γράφουν ποίηση, νὰ 
χτίζουν φιλίες, νὰ δημιουργοῦν ὀμορφιά. Ἔστω κάποιοι ἐλάχιστοι, 
ἀλλὰ συνεχίζουν.

Σάββατο 10.5.2003

Συνέντευξη μὲ τὴν Ἀριὰν Λαζαρίδη

στὸ περιοδικὸ «The-S-Magazine»

 



Γ΄
 

Ἡ διαφθορὰ ὡς δικαίωμα
 
ΣΤΗΝ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΓΛΩΣΣΑ ἔχουμε δύο λέξεις γιὰ νὰ 
σημάνουμε τὰ ἀντι-κείμενα τῆς ἐμπειρικῆς μας πιστοποίησης: τὴ 
λέξη «πράγματα» καὶ τὴ λέξη «χρήματα».

«Πράγματα» εἶναι τὰ παράγωγα τοῦ πράττειν, τὰ 
ἀποτελέσματα μιᾶς ποιητικῆς ἐνέργειας, τὰ πεπραγμένα ἑνὸς 
δημιουργοῦ προσώπου. «Χρήματα» εἶναι ἐκεῖνα ἀπὸ τὰ 
πράγματα ποὺ καθορίζονται κυρίως ἀπὸ τὴ χρήση τους, 
ἐξυπηρετοῦν χρηστικὲς ἀνάγκες, εἶναι χρήσιμα στὴν πρακτικὴ τοῦ 
βίου. Τὰ πράγματα ἐνδέχεται νὰ διασώζουν τὴν ἑτερότητα 
(μοναδικότητα καὶ ἀνομοιότητα) ἑνὸς προσωπικοῦ δημιουργικοῦ 
λόγου, νὰ παραπέμπουν στὸ πρόσωπο τοῦ δημιουργοῦ τους (ὅπως
ἡ ζωγραφιὰ στὸν ζωγράφο καὶ τὸ ποίημα στὸν ποιητή). Τὰ 
χρήματα ταυτίζονται ἁπλῶς μὲ τὴ χρηστική τους σκοπιμότητα, 
παραπέμπουν στὴν ἴδια γιὰ ὅλους ὠφέλιμη διευκόλυνση.

Ἔχουμε καὶ μιὰ τρίτη λέξη στὰ ἑλληνικά: τὴ λέξη 
«νομίσματα». Εἶναι ἐκεῖνα ἀπὸ τὰ χρήματα ποὺ τὴ χρήση τους 
τὴν καθορίζουμε ἐμεῖς (κάθε ἀνθρώπινη κοινωνία) μὲ κοινὴ 
συμφωνία-σύμβαση. Ἀντιπροσωπεύουν τὴ σύμβαση (τὸν δικό μας 
«νόμο»), δὲν ἔχουν δική τους «φύση-οὐσία», γι' αὐτὸ καὶ τὰ λέμε 
«νομίσματα»: εἶναι τὰ νομιζόμενα, «ὅτι οὐ φύσει, ἀλλὰ νόμῳ 
κεῖνται», καθὼς ὅρισε ὁ Ἀριστοτέλης.

Μὲ τὰ νομίσματα κατορθώνουμε οἱ ἄνθρωποι νὰ «ἰσάζωμεν» 
τὶς ἀνταλλακτικές μας σχέσεις, νὰ κοινωνοῦμε τὶς ἀνάγκες μας 
«κατὰ λόγον», μὲ τρόπο λογικό: τὸν τρόπο τῆς συμπαντικῆς 
ἁρμονίας καὶ κοσμιότητας. Στόχος εἶναι οἱ ἁρμονικές, κόσμιες 
σχέσεις μας (στόχος ὑπαρκτικῆς ἀλήθειας καὶ γνησιότητας τόσο 
γιὰ τοὺς ἀρχαίους Ἕλληνες ὅσο —ὡς ἐλευθερία ἀγάπης— καὶ 
γιὰ τοὺς Χριστιανούς). Τὸ νόμισμα εἶναι ἁπλῶς τὸ μέσο, τὸ 
ἐργαλεῖο ποὺ ὑπηρετεῖ τὴ λογικότητα τῶν σχέσεών μας. Γι' αὐτὸ 



καὶ μοιάζει ἀδιανόητο (τουλάχιστον γιὰ τὸν Ἀριστοτέλη) νὰ 
αὐτονομεῖται τὸ νόμισμα, νὰ λειτουργεῖ ἄσχετα ἀπὸ τὶς σχέσεις, 
γιὰ παράδειγμα νὰ αὐτοπολλαπλασιάζεται μὲ τὸν «τόκο»: ὁ 
τόκος, τὸ νὰ «τίκτει» τὸ νόμισμα, «παρὰ φύσιν τῶν χρηματισμῶν 
ἐστι».

Τὰ «πράγματα» προσφέρονται στὴ σχέση, τὰ «χρήματα» καὶ 
τὰ «νομίσματα» στὴ χρήση ποὺ ὑπηρετεῖ τὴ σχέση (ὅταν 
ἀποβλέπει ἡ χρήση στὴν «κοινωνία τῆς χρείας»). Ὅμως σήμερα 
ζοῦμε σὲ κοινὸ τρόπο βίου (δηλαδὴ πολιτισμό) ποὺ μειώνει 
συνεχῶς τὸ πεδίο τῶν σχέσεων, τὸ ἐνδιαφέρον ἢ τὴν ἀνάγκη τῆς 
σχέσης, γιὰ χάρη τῆς προτεραιότητας τῶν χρήσεων. Στὸν 
πολιτισμό μας ἡ χρήση αὐτονομεῖται ἀπὸ τὴ σχέση, τείνει νὰ 
ὑποκαταστήσει τὴν κοινωνία τῆς χρείας μὲ παράλληλες ἄπληστες 
χρήσεις. Διαμορφώνει ἀνεπαίσθητα τὸν ψυχισμό μας αὐτὸς ὁ 
πολιτισμός, μᾶς μπολιάζει μὲ ἀντανακλαστικὰ κυρίως 
χρησιμοθηρικά, μὲ προϊούσα ἀνικανότητα σχέσης, ἀνέραστη 
συμπεριφορά.

Δὲν φταῖνε οἱ ἄνθρωποι σήμερα ὅταν δὲν μποροῦν νὰ 
ἐρωτευθοῦν, ὅταν ταυτίζουν τὸν ἔρωτα μόνο μὲ τὴ χρήση τοῦ 
ἄλλου. Δὲν φταῖνε, γιατὶ δὲν ἀσκήθηκαν ποτὲ στὴ σχέση, δὲν 
ξέρουν νὰ σχετίζονται, κάθε ἐπιθυμία τους ἐκπληρώνεται 
πατώντας ἕνα κουμπί. Δὲν ἔμαθαν νὰ μοιράζονται τὸ θέλημά 
τους, νὰ βγαίνουν ἀπὸ τὸ ἐγώ τους. Ξέρουν μόνο τὴ χρήση, ὄχι τὴ 
σχέση, μόνο τὰ χρήματα, ὄχι τὰ πράγματα.

Ἀλλά, ἐνῶ αὐτὸς εἶναι ὁ τρόπος τοῦ βίου καὶ πολιτισμοῦ μας, 
μεμψιμοιροῦμε ὅλοι καὶ διαμαρτυρόμαστε γιὰ τὴ «διαπλοκὴ» τῆς 
πολιτικῆς μὲ τὸ χρῆμα. Καταγγέλλουμε τὴ διαπλοκή, χωρὶς νὰ 
διευκρινίζουμε μὲ ποιά μέτρα καὶ κριτήρια, μὲ ποιά ἠθική, μὲ 
ποιόν ὀρθολογισμὸ εἶναι ἁμάρτημα ἡ χρηματοδότηση κομμάτων 
καὶ πολιτικῶν ἀπὸ ἰδιῶτες κεφαλαιούχους, ἡ παραχώρηση 
ἀνταλλαγμάτων ἀπὸ τὸν κρατικὸ κορβανὰ στοὺς χρηματοδότες 
τῶν ἐραστῶν τῆς ἐξουσίας.

Ὅλα τὰ κόμματα ἀποκηρύσσουν μετὰ βδελυγμίας τὴν 
ἐξαγορὰ πολιτικῶν ἀπὸ ἰδιωτικὰ συμφέροντα, τὸν πλουτισμὸ 
κυβερνητικῶν καὶ κομματικῶν στελεχῶν ἀπὸ καταχρήσεις τοῦ 



δημόσιου χρήματος (περιουσίας τοῦ κοινωνικοῦ συνόλου). Ἀλλὰ 
κανένα κόμμα δὲν προτείνει λόγους ἢ νόημα ἀντίστασης στὴ 
διαφθορά. Ἂν μία καὶ μόνη φορὰ στὴ μία καὶ μοναδικὴ ζωή του 
τὸ ἄξεστο ἐπαρχιωτάκι, ποὺ ἔφτασε (ἀπὸ ἀφισοκολλητὴς ἢ 
συνδικαλιστής) νὰ γίνει ὑπουργὸς ἢ διοικητὴς δημόσιου 
ὀργανισμοῦ, ἔχει τὴ δυνατότητα νὰ τσεπώσει κάποιο πολὺ μεγάλο 
χρηματικὸ ποσό, γιὰ ποιούς λόγους καὶ μὲ ἀναφορὰ σὲ ποιό 
νόημα ζωῆς θὰ ἀρνηθεῖ νὰ τὸ κάνει; Τί θὰ σεβαστεῖ, τί θὰ τὸν 
ἐμποδίσει;

Καταγγέλλουμε τὴ διαπλοκὴ πολιτικῆς καὶ χρήματος μὲ τὴ 
νομικὴ εὐαισθησία καὶ τὰ ἠθικολογικὰ αὐτονόητα ἄλλων ἐποχῶν, 
ξεχασμένων κοινωνικῶν στόχων. Ξεχνᾶμε ὅτι στὸν συλλογικό μας 
βίο παρενεβλήθη (ρεαλιστικὸς καὶ ἀδυσώπητος) ὁ μηδενιστικὸς 
ἀμοραλισμὸς τοῦ Ἀνδρέα Παπανδρέου: «Δικαιοῦτο ὁ κύριος 
[τάδε] νὰ κάνει ἕνα δῶρο στὸν ἑαυτό του, ἀλλὰ ὄχι καὶ 
πεντακόσια ἑκατομμύρια»! Αὐτὴ ἡ φράση κόβει στὰ δυὸ τὴν 
κοινωνική μας ἱστορία. Ὄχι ὅτι ἡ φράση μᾶς διέφθειρε. Ὅμως ὣς 
τότε ἡ κλοπὴ τοῦ δημόσιου χρήματος ἦταν (ἔστω καὶ ὑποκριτικά) 
ἀτιμία καὶ ἔγκλημα, ἐνῶ μὲ τὴ σημαδιακὴ φράση τοῦ «λαϊκοῦ 
ἡγέτη» ἔγινε (ὑπὸ ὅρους) δικαίωμα.

Αὐτὸν τὸν ἀπροσχημάτιστο μηδενιστικὸ ἀμοραλισμὸ ἡ 
ἑλλαδικὴ κοινωνία τὸν ταύτισε μὲ τὴν «προοδευτικὴ» πολιτικὴ 
καὶ παράταξη, τὸν καταξίωσε ἐξακολουθητικὰ μὲ τὴν ψῆφο της, 
μὲ τὴ λατρεία γιὰ τὸ πρόσωπο τοῦ ἀδίστακτου τολμητία. Καὶ 
πολιτικὴ ἀντιπρόταση δὲν ὑπάρχει. Ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση 
ἀντιτάσσει προτάσεις διαχειριστικῶν «βελτιώσεων» στὸν 
σαρωτικὸ «κοινωνικὸ μετασχηματισμὸ» ποὺ ἐπαγγέλθηκε (καὶ 
πραγματοποίησε) ἡ ἡροστράτεια «ἀλλαγὴ» εἴκοσι δύο χρόνια 
τώρα στὴν Ἑλλάδα. Ἡ κατ' ὄνομα Ἀριστερὰ ἦταν πάντοτε ἄσχετη 
μὲ κοινωνιοκεντρικὲς προτεραιότητες καὶ σήμερα 
αὐτογελοιοποιεῖται τραγικὰ καταφεύγοντας σὲ ἐπωνυμίες 
«οἰκολογίας», «κινημάτων» — γιατί ὄχι καὶ «ζωοφιλίας» ἢ 
«φιλοτελισμοῦ»; Ἀκόμα καὶ ὁ ἰσχυρότερος ἐξωπολιτικὸς 
καταλύτης κοινωνικῆς δυναμικῆς, ἡ Ἐκκλησία, ἔχει ἁλωθεῖ ἀπὸ τὴ 
νοοτροπία καὶ τὴ δίψα τῆς ἐξουσίας, τὶς δημοσιοσχετίστικες 



ἐπιδείξεις μεγαλείου, τὴν ξύλινη γλώσσα τῆς ἰδεολογικῆς 
προπαγάνδας, τῆς χρηστικῆς ὠφελιμότητας.

Ἀντιπρόταση στὸν μηδενιστικὸ ἀμοραλισμὸ δὲν ὑπάρχει στὴν 
Ἑλλάδα σήμερα. Θὰ συνεχίσουμε τὰ κροκοδείλια δάκρυα γιὰ τὴ 
διαπλοκὴ πολιτικῆς καὶ χρήματος, ἀλλὰ ἀφελέστατα θὰ 
λησμονοῦμε ὅτι χωρὶς ἄξονα νοήματος τῆς ὕπαρξης καὶ τῆς 
συνύπαρξης εἶναι ἀδύνατη ἡ συγκρότηση κοινωνίας σχέσεων — 
ἀναπόφευκτη ἡ ζούγκλα ἐγωκεντρικῶν χρήσεων τῆς ζωῆς.

Κυριακὴ 15.6.2003

 

Εὐνοημένη ἡ ἀνθρώπινη ἀνεπάρκεια
 
ΟΙ ΚΑΤΑΓΓΕΛΙΕΣ γιὰ τὴ διαπλοκὴ ὑπουργῶν μὲ κομματογενεῖς 
νεοκεφαλαιούχους (καὶ συναφῆ ἄνομα κέρδη στὸ χρηματιστήριο) 
ἔγιναν, κάποια στιγμή, πρώτη εἴδηση. Καὶ ὁ πρωθυπουργὸς 
κάλεσε σὲ σύσκεψη «τοὺς πιὸ στενοὺς συνεργάτες του». Τὰ 
ὀνόματα τῶν κληθέντων ἴσως νὰ σηματοδοτοῦν ἕναν ἀπὸ τοὺς 
λόγους τῆς παρακμιακῆς τροχιᾶς στὴν ὁποία ἔχει ὁδηγήσει ὁ 
πρωθυπουργὸς τὸ κυβερνῶν κόμμα (ἑπομένως καὶ τὴ λειτουργία 
τῆς πολιτικῆς στὴ χώρα).

Μπορεῖ νὰ ἀμφισβητεῖ κανεὶς τὶς πολιτικὲς πρακτικὲς τοῦ 
κυβερνῶντος κόμματος — νὰ καταγγέλλει τὴν ἰδεολογική του 
ἀσυνέπεια, τὸν καταγωγικὸ ἀμοραλισμό του, τὴ ροπή του πρὸς 
μεθόδους ὁλοκληρωτικές. Δὲν μπορεῖ ὅμως νὰ ἀμφισβητήσει ὅτι 
τὸ κόμμα αὐτὸ διαθέτει στελέχη ἱκανότατα, μὲ φυσικὰ προσόντα 
(εὐφυΐας, κριτικῆς ἑτοιμότητας, θεωρητικῆς κατάρτισης, ἡγετικῆς 
παρουσίας) ὄχι τυχαῖα. Τέτοια στελέχη δὲν ἀνήκουν πιὰ στοὺς 
«στενοὺς συνεργάτες» τοῦ πρωθυπουργοῦ.

Τοὺς προικισμένους μὲ ἱκανότητες ὁ ἱδρυτὴς καὶ πρῶτος 
ἀρχηγὸς τοῦ κόμματος ἔμοιαζε νὰ τοὺς φοβᾶται: Ἂν κάποιος 
ὑπουργὸς εἶχε ἐντυπωσιακὲς ἐπιτυχίες, ἔπρεπε ἀμέσως νὰ 
μετατεθεῖ σὲ ἐντελῶς διαφορετικὸ ὑπουργεῖο (χαρακτηριστικὲς οἱ 
περιπτώσεις Γεννηματᾶ καὶ Τρίτση). Ὁ δεύτερος ἀρχηγὸς καὶ 
τωρινὸς πρωθυπουργὸς φάνηκε ἀρχικὰ ἀποφασισμένος νὰ 



ὑπερβεῖ τὴν ἀδυναμία τοῦ προκατόχου του —νὰ ἀξιοποιήσει τὸ 
ἀνθρώπινο δυναμικὸ τοῦ κόμματος— παρὰ τὶς δικές του καὶ 
αὐτὸς προκαταλήψεις. Σύντομα ὡστόσο ἐμφανίστηκαν σημάδια 
ἀδυναμίας νὰ συνεργαστεῖ μὲ τοὺς ἰδιαίτερα προσοντούχους.

Σὲ πρώτη φάση (καὶ γιὰ λόγους ἀδιευκρίνιστους) ἀπώθησε 
στὸ κομματικὸ κυριολεκτικὰ περιθώριο ἱστορικὰ στελέχη 
δοκιμασμένα καὶ ὄχι στερημένα ἀπὸ ἱκανότητες. Τὰ ἐξώθησε 
προκλητικὰ νὰ ἀποτελέσουν ἐσωκομματικὴ ἀντιπολίτευση ἐμφανή,
καθόλου εὐκαταφρόνητη. Ἐξόντωσε τελικὰ τὴν κομματική τους 
ἰσχὺ μεθοδεύοντας τὴν ἐκλογικὴ συντριβή τους, ἀλλὰ δὲν ἐξάλειψε 
καὶ τὴν πολιτικὴ παρουσία τους στὸν κοινὸ κομματικὸ χῶρο.

Πλήθυναν προοδευτικὰ τὰ σημάδια ὅτι ὁ πρωθυπουργὸς 
παραβλέπει τὴν ἀνθρώπινη ποιότητα, τοὺς πραγματικὰ 
ταλαντούχους τοῦ κόμματός του. Ὑπουργοὶ ποὺ τὸ ἔργο καὶ ἡ 
παρουσία τους προσέδιδαν κύρος στὴν κυβέρνηση, 
ἀπομακρύνθηκαν ἢ ἀχρηστεύθηκαν. Ἄρχισαν νὰ πλεονάζουν 
πειθήνιες μετριότητες, ἐκβλαστήματα τοῦ συνδικαλισμοῦ καὶ τῆς 
ἀφισοκόλλησης, μὲ κυριότερο προσὸν τὴ λαϊκίζουσα 
προπαγανδιστικὴ χυδαιότητα.

Ἀνάλογο μετασχηματισμὸ γνώρισε καὶ τὸ ἄμεσο 
πρωθυπουργικὸ περιβάλλον: Τὰ πρόσωπα «τῶν πιὸ στενῶν 
συνεργατῶν» τοῦ πρωθυπουργοῦ δίνουν ὅλο καὶ περισσότερο τὴν 
ἐντύπωση ὑποβιβασμένου ἐπιπέδου — ὀνόματα ἄγνωστα, δίχως 
κοινωνικὸ διαμέτρημα, μὲ παρουσία τηλεοπτικὴ αὐτόχρημα 
ταπεινωτικὴ γιὰ τοὺς ἴδιους καὶ τὸν προϊστάμενό τους.

Εἶναι ἀλήθεια ὅτι ἡ εἰκόνα τοῦ πρωθυπουργοῦ στὰ λεγόμενα 
«μέσα ἐνημέρωσης» (αὐτὴ ποὺ προσφέρεται στὴν κρίση τοῦ 
πολίτη) προδίδει χαρακτήρα μὲ σημαντικὴ δυσκολία ἐπικοινωνίας, 
αὐθορμητισμοῦ καὶ ἀμεσότητας προσωπικῶν σχέσεων — 
χαρακτήρα ἴσως ἀνθρωποφοβικό. Ἀρχικὰ πίστευε κανεὶς ὅτι ἡ 
συνεσταλμένη ἀμηχανία ποὺ τὸν χαρακτηρίζει, ἡ ἀδυναμία του νὰ 
χαμογελάσει ἀβίαστα, νὰ ἐκφραστεῖ μὲ χειρονομίες, ἡ δυσχέρεια 
ποὺ ἔχει στὴν ἐκφορὰ καὶ συγκρότηση τοῦ προφορικοῦ λόγου θὰ 
ἀποδεικνύονταν γοητευτικὰ προσόντα ἁπλότητας καὶ 
ταπεινοσύνης —μιᾶς ἀνεπιτήδευτης παιδικότητας ποὺ δὲν ξέρει 



νὰ θωρακίζεται—, στοιχεῖα σαγηνευτικὰ «ἀντι-ηγέτη». Ἡ ἐλπίδα 
ἦταν πὼς θὰ σάρκωνε ὁ σημερινὸς πρωθυπουργὸς τὸν τύπο τοῦ 
πολιτικοῦ ποὺ χρόνια περιμένουμε: στοὺς ἀντίποδες τῶν 
θεατρινισμῶν, τῆς ἀλαζονικῆς αὐτοπεποίθησης, τῆς μπαλκονάτης 
κομπορρημοσύνης.

Μοιάζει νὰ διαψεύστηκαν αὐτὲς οἱ προσδοκίες. Καὶ ἡ φοβία ἢ 
οἱ ρήξεις μὲ τοὺς ταλαντούχους τοῦ κόμματος, μαζὶ μὲ τὴν 
ἀδυναμία τοῦ πρωθυπουργοῦ νὰ στήνει γέφυρες ἐπικοινωνίας, νὰ 
ἀμβλύνει τὶς δυσαρέσκειες, νὰ σέβεται ἔμπρακτα τὶς διαφωνίες 
καὶ τὴν κριτική, εἶναι διαπιστώσεις ποὺ μᾶλλον βεβαιώνουν τὴν 
εἰκόνα τοῦ ἀνθρωποφοβικοῦ. Δίνει ὁ πρωθυπουργὸς τὴν ἐντύπωση 
ὅτι δὲν πίστεψε ποτὲ στὰ προσόντα ποὺ θὰ μποροῦσε νὰ τοῦ 
ἐγγυηθεῖ ὁ φυσικὸς χαρακτήρας του, θεώρησε ὅτι ὁ στίβος τῆς 
πολιτικῆς ἀπαιτεῖ τακούνια καὶ φτερά, στόμφο ἔστω καὶ τεχνητόν, 
μηχανικὲς χειρονομίες δῆθεν ἀποφασιστικότητας, ἀπομόνωση σὲ 
κύκλο «στενῶν συνεργατῶν» πειθήνιων καὶ βολικὰ ὑποταγμένων.

Βέβαια, αὐτὴ ἡ ἀνθρωπολογικὴ ὀπτικὴ δὲν εἶναι καὶ ἡ μόνη 
δυνατὴ ἑρμηνεία τῶν παρακμιακῶν συνδρόμων ποὺ ἐμφανίζει ἡ 
κυβέρνηση. Χωρὶς νὰ παραγνωρίζεται ἡ εὐνοημένη ἀνθρώπινη 
ἀνεπάρκεια, θὰ μποροῦσε νὰ μελετηθεῖ καὶ τὸ ἐνδεχόμενο ἑνὸς 
προοδευτικὰ παγιωμένου (ἀνεπαισθήτως) τρόπου ἄσκησης τῆς 
ἐξουσίας, ποὺ μᾶλλον ἀποτελεῖ καὶ διεθνικὸ μοντέλο ἢ σύμπτωμα.

Εἶναι ὁ τρόπος ἢ τὸ μοντέλο ποὺ διαμορφώνει τρία ἐπίπεδα 
λειτουργίας τῆς πρωθυπουργικῆς ἡγεμονίας: Σὲ πρῶτο ἐπίπεδο 
βρίσκεται ἡ μικρὴ ὁμάδα τῶν «στενῶν συνεργατῶν» τοῦ 
πρωθυπουργοῦ μὲ βασικὸ (ἢ ἀποκλειστικό) προσὸν τὴν 
πειθαρχημένη ἀποτελεσματικότητα, τὴν ἐκτελεστικὴ προθυμία. Σὲ 
δεύτερο ἐπίπεδο βρίσκονται τὰ στελέχη ποὺ διαχειρίζονται (ἀπὸ 
θέσεις ὑπουργικὲς συνήθως, ἀλλὰ ὄχι ὁπωσδήποτε) τὴν ἀπόλυτη 
προτεραιότητα τῶν πρὸς τὰ ἔξω ἐντυπώσεων, τὴ στρατηγικὴ 
ποδηγέτησης τῆς κοινῆς γνώμης. Καὶ σὲ τρίτο ἐπίπεδο βρίσκονται 
οἱ προσωπικές, ἔμμεσες ἢ ἄμεσες, ἄκρως ἀπόρρητες ἐπαφὲς τοῦ 
πρωθυπουργοῦ μὲ τὰ ἄγνωστα στοὺς πολίτες κέντρα 
(οἰκονομικοὺς παράγοντες καὶ χρηματοδότες τῶν κομμάτων 
ἐξουσίας ἢ ἀξιωματούχους «προστάτιδων» δυνάμεων) ποὺ 



ὑπαγορεύουν καὶ τὴν ἄσκηση συγκεκριμένης πολιτικῆς. (Τὸ 
μοντέλο εἶναι διεθνικό, παραπέμπει συχνὰ σὲ αὐτὸ ὁ Τσόμσκι.)

Θὰ ἐπαναλάβω ὅτι τὸ δεύτερο αὐτὸ ἑρμηνευτικὸ σχῆμα δὲν 
ἀκυρώνει ἐντελῶς τὸν ρόλο τῶν ἀνθρωπολογικῶν (χαρακτήρα καὶ 
ψυχοσύνθεσης) δεδομένων. Στὰ ἐλάχιστα περιθώρια 
διαφοροποίησης αὐτῶν τῶν δεδομένων ἐγκλωβίζονται οἱ 
δυνατότητες τῶν δικῶν μας (μιλάω γιὰ τοὺς ἁπλοὺς πολίτες) 
πολιτικῶν ἐπιλογῶν. Ἴσως ὅμως καὶ τὸ ἀπομένον ἐλάχιστο 
περιθώριο καταργηθεῖ προοδευτικά, ὅταν ἡ (προγραμματικὰ 
ἀποχαυνωμένη) κρίσιμη ἐκλογικὴ μάζα θὰ ψηφίζει καὶ γιὰ τὴ 
θέση τοῦ πρωθυπουργοῦ πρώην μπασκετμπολίστες, ἠθοποιοὺς 
τηλεοπτικῶν ρομάντζων ἢ ὅποιον ἔχει πάρει φανερὰ τὸ χρίσμα 
ἀπὸ τὴν Ὑπερδύναμη.

Κυριακὴ 11.5.2003

 

Γιατί ἀντιδεξιός, εἰδικά, λαϊκισμός
 
ΑΠΑΙΤΕΙΤΑΙ ΣΤΟΙΧΕΙΩΔΩΣ ἀπροκατάληπτη λογικὴ γιὰ τὴν 
ἑρμηνεία τοῦ φαινομένου: Ἡ περιοδικὰ ἐπανερχόμενη στὸ 
ἑλλαδικὸ πολιτικὸ σκηνικὸ ὀξύτατη ἀντιδεξιὰ ρητορεία εἶναι 
τακτικὴ ψυχολογικοῦ πολέμου μὲ σκοπιμότητες σαφέστατα 
ψηφοθηρικές.

Βέβαια, ὁ ἀντιδεξιὸς λαϊκισμὸς δὲν ἔχει μόνο θετικὲς γιὰ τοὺς 
χρῆστες του ἐπιπτώσεις. Ὑπάρχει ὁπωσδήποτε καὶ ἕνας ἀριθμὸς 
πολιτῶν, μὲ εὐθυκρισία καὶ ἀξιοπρέπεια, ποὺ ἀντιδροῦν στὸν 
ἀνορθολογισμὸ τῆς λαϊκίστικης προπαγάνδας, στὴν εὐτέλεια τῆς 
γλώσσας, στὶς ἐξόφθαλμες σκοπιμότητες. Ὅμως, γιὰ νὰ 
συνεχίζεται καὶ νὰ ἐντείνεται ἡ ἀντιδεξιὰ λαϊκιστικὴ ὑπερβολή, 
σημαίνει ὅτι οἱ μελέτες ἀγορᾶς τῆς ἀναγνωρίζουν καταμετρημένη 
ὑπεροχὴ σὲ ψηφοθηρικὴ ἀποτελεσματικότητα.

Εἶναι αὐτὸ ἕνα ἀκόμα πειστήριο γιὰ νὰ παραδεχθοῦμε ὅτι 
σημαντικὸ τμῆμα τῆς ἑλλαδικῆς κοινωνίας (ἱκανὸ νὰ καθορίζει τὸ 
ἐκλογικὸ ἀποτέλεσμα, δηλαδὴ τὶς τύχες τῆς χώρας καὶ τὴν 
ποιότητα τῆς ζωῆς ὅλων μας) παραμένει εὐάλωτο ἀπὸ τὴ 



λαϊκιστικὴ ρητορεία, ἀκόμα καὶ τὴν εὐτελέστερη. Τὸ πρόσφατο 
«ἀτόπημα» τοῦ πρωθυπουργοῦ, πανεπιστημιακοῦ καθηγητῆ 
κυρίου Κωνσταντίνου Σημίτη, νὰ καταθέσει στὴ Βουλὴ κείμενα 
τεθνεῶτος δικτάτορα καὶ τυράννου ὡς τεκμήρια ὁμοιότητας μὲ τὴ 
συλλογιστικὴ καὶ τὸ ὕφος τοῦ ἀρχηγοῦ τῆς ἀξιωματικῆς 
ἀντιπολίτευσης, δὲν μπορεῖ νὰ ἦταν παρόρμηση τῆς στιγμῆς. Εἶχε 
μελετηθεῖ (προσχεδιαστεῖ) ἡ θεατρικότητα τῆς χειρονομίας ἀπὸ 
τοὺς εἰδικοὺς «ἐπικοινωνιολόγους». Μπορεῖ νὰ προκάλεσε 
ἀγανάκτηση ἢ ἀηδία σὲ πολίτες μὲ στοιχειώδη εὐθυκρισία καὶ 
ἀξιοπρέπεια. Ἀλλὰ οἱ πολίτες αὐτοὶ δὲν συγκροτοῦν ποσοστὸ 
ἱκανὸ νὰ ἐπηρεάζει τὸ ἐκλογικὸ ἀποτέλεσμα.

Καὶ γιατί ἄραγε νὰ εἶναι τόσο ἀποτελεσματικὸς στὴ σημερινὴ 
Ἑλλάδα ὁ ἀντιδεξιός, εἰδικά, λαϊκισμός; Ἴσως ἡ στρατιωτικὴ 
δικτατορία (ὡς ἐμπειρία, πρὶν ἀπὸ τριάντα χρόνια, ἢ ὡς 
διαθρυλούμενο ἄκουσμα) νὰ δικαιολογεῖ ἐν μέρει τὸ φαινόμενο. 
Ἀναζωπύρωσε ἡ δικτατορία ἐμφυλιοπολεμικὲς πρακτικές, 
ζωντάνεψε μνῆμες πολιτικῆς καταπίεσης (σὲ παρελθὸν ποὺ 
ἀπέχει πενήντα καὶ ἑξήντα χρόνια ἀπὸ σήμερα). Ὅμως καὶ 
ἐξευτέλισε ἡ δικτατορία στὴν κοινὴ συνείδηση, μὲ αὐτὸ ἀκριβῶς 
τὸ «πισωγύρισμα», ὁριστικὰ καὶ ἀμετάκλητα τὴ Δεξιὰ τοῦ 
παρελθόντος καὶ τὰ ἰδεολογικά της προσχήματα. Ἔτσι, χάρη στὴν 
τραγικὴ ἐμπειρία τῆς δικτατορίας, ἡ κομματικὴ ἐκπροσώπηση τῆς 
Δεξιᾶς μετὰ τὴ μεταπολίτευση (παρὰ τὴν ἐλάχιστη ἀνανέωση τοῦ 
ἀνθρώπινου δυναμικοῦ της) ἀποτέλεσε ἔκπληξη γιὰ τὰ ἑλλαδικὰ 
πολιτικὰ δεδομένα: ὄχι μόνο ἔστησε ἀνυπόκριτα θεσμοὺς καὶ 
λειτουργίες δημοκρατικοῦ πολιτεύματος ἀπαλλάσσοντας τὴ χώρα 
ἀπὸ τὴ λοιμικὴ τῆς βασιλείας, ἀλλὰ πραγματοποίησε καὶ ρήξη 
σαφὴ μὲ τὴν ψυχροπολεμικὴ δεξιὰ ἰδεολογία — ἀκόμα καὶ μὲ τὴν 
κλασικὴ δεξιὰ οἰκονομικὴ πρακτική (σὲ σημεῖο νὰ κατηγορηθεῖ 
γιὰ «σοσιαλμανία»).

Μὲ τὶς ἐκσυγχρονιστικὲς καινοτομίες τῆς μεταπολιτευτικῆς 
Δεξιᾶς (τὴν προσαρμογή της στὸ εὐρωπαϊκὸ μοντέλο) ὁ Ἐμφύλιος 
ἐπιτέλους τέλειωνε ὁριστικά, ὁ πολιτικὸς βίος τῆς χώρας 
μποροῦσε νὰ θεμελιωθεῖ στὴ συνεπὴ ρήξη μὲ αὐτὸ τὸ ὀδυνηρὸ 
παρελθόν. Οἱ προοπτικὲς ἦταν εὐοίωνες, ἀλλὰ στὸ πολιτικὸ 



παιχνίδι εἶχε παρεμβληθεῖ ὁ ἰδιοφυὴς ἀμοραλισμὸς τοῦ Ἀνδρέα 
Παπανδρέου. Αὐτὸς διέγνωσε καίρια τὸ τυπικὸ σύνδρομο 
ψυχολογικῆς ἀνασφάλειας τοῦ Νεοέλληνα: τὴν ἀνάγκη του γιὰ 
πολώσεις. Ὅπως καὶ στὸ ποδόσφαιρο, πρέπει καὶ στὴν πολιτικὴ 
νὰ φανατιστοῦν οἱ ὀπαδοὶ ὄχι τόσο μὲ τὰ δικά τους ὁράματα, ὅσο 
μὲ τὸ μένος γιὰ τὸν ἀντίπαλο.

Συνειδητά, ψυχρά, προμελετημένα, ὁ Ἀνδρέας Παπανδρέου 
ἐπέλεξε ὡς κομματικὴ στρατηγικὴ τὴν ἐπαναζωπύρωση τῆς 
ἐμφυλιοπολεμικῆς ἐμπάθειας. Εἶχε ἀπέναντί του ἕνα κόμμα τῆς 
Δεξιᾶς ποὺ ἔκανε φιλότιμες προσπάθειες νὰ ἐκσυγχρονιστεῖ, νὰ 
«ἐξευρωπαϊστεῖ». Θὰ μποροῦσε ὡστόσο νὰ τὸ κατατροπώσει σὲ 
ὁποιοδήποτε ἐπίπεδο ἀναμέτρησης: Ἦταν κόμμα δίχως πιὰ 
ἰδεολογία, δίχως κοινωνικὸ ὅραμα, δίχως πολιτικὴ πρόταση, 
κόμμα μὲ φθαρμένη στελέχωση, ποὺ ἐπαγγελλόταν ἁπλῶς 
διαχειριστικὴ εὐπρέπεια.

Ἀλλὰ ἡ ἡροστράτεια ἰδιοφυΐα τοῦ Παπανδρέου χρειαζόταν 
διαφορετικὸν ἀντίπαλο: τὸ σκιάχτρο τῆς ἐμφυλιοπολεμικῆς Δεξιᾶς,
ἕνα φάντασμα ἀπειλητικό, ἀπεχθές, μισητό. Τὸ κατασκεύασε μὲ 
τὴ ρητορική του δεινότητα, τὸ ἐπέβαλε στὴ λαϊκὴ φαντασίωση, τὸ 
σάρκωσε σὲ κοινωνικὴ πραγματικότητα: πράσινα καφενεῖα-μπλὲ 
καφενεῖα, μόνο οἱ ἀριστεροὶ εἶναι προοδευτικοί, ἡ Δεξιὰ νὰ θαφτεῖ
ὁριστικὰ στὸ χρονοντούλαπο τῆς Ἱστορίας. «Εἶναι φίδι 
φαρμακερὸ ἡ Δεξιά, πρέπει νὰ τῆς λειώσουμε τὸ κεφάλι, ὁ λαὸς 
νὰ μὴν ξεχνᾶ τί σημαίνει Δεξιά».

Χάρη στὸ δημεγερτικὸ ταλέντο τοῦ Παπανδρέου ὁ ἀντιδεξιὸς 
λαϊκισμὸς ἀποδείχτηκε ἐργαλεῖο σαρωτικῆς ψηφοθηρικῆς 
ἐπιτυχίας. Ἡ ἴδια ρητορεία καὶ τὸ ἴδιο λεξιλόγιο στὰ χείλη τῶν 
ἐπιγόνων εἶναι κωμωδία: οἱ κορῶνες γίνονται τσιρίδες, ὁ ἡρωικὸς 
τόνος ἀστεῖος στόμφος. Ὁ δαιμονικὸς ἀμοραλισμὸς τοῦ 
Παπανδρέου εἶχε τὴ μεγαλοπρέπεια τοῦ σπάνιου χαρίσματος, οἱ 
ἐπίγονοι δὲν ἀντιλαμβάνονται ὅτι ἡ ἀπομίμηση τοὺς συντρίβει, 
τοὺς γελοιοποιεῖ.

Ἀντιλαμβάνονται ὅμως πολὺ καλὰ (καὶ τὸ ἐπαληθεύουν μὲ 
μελέτες ἀγορᾶς) ὅτι ὁ ἀντιδεξιὸς λαϊκισμὸς ἐξακολουθεῖ νὰ 
«πουλάει». Ὁ Παπανδρέου σφράγισε τὸν ψυχισμὸ τῶν Ἑλλήνων, 



δημιούργησε τρόπο σκέψης (ἢ μὴ σκέψης), παγίωσε 
ἀντανακλαστικὰ ποδοσφαιρικοῦ μανιχαϊσμοῦ, δικαίωσε καὶ 
ἐξωράισε τὸν πρωτογονισμὸ τῆς ἀνάγκης γιὰ ἀντίπαλο, τοῦ 
μένους γιὰ τὸν ἀντίπαλο. Κυρίως, θεμελίωσε θεσμικὲς 
προϋποθέσεις γιὰ νὰ διαιωνίζεται ἡ ἐμφυλιοπολεμικὴ ἐμπάθεια: 
Διέλυσε μεθοδικὰ τὰ πανεπιστήμια, ἰσοπέδωσε κάθε ἀξιολογικὴ 
ἱεραρχία, ὀργάνωσε προγραμματικὰ τὴν ἀγλωσσία, 
ἐμπορευματοποίησε ἀπόλυτα τὴν κοινωνικὴ λειτουργία τῆς 
τηλεόρασης.

Γι' αὐτὸ καὶ συνεχίζει νὰ θριαμβεύει ψηφοθηρικὰ ὁ ἀντιδεξιὸς 
λαϊκισμός — θὰ συνεχίσει ὅσο ἀπουσιάζει πολιτικὸς λόγος ἱκανὸς 
νὰ ἀντιταχθεῖ στὸν δημαγωγικὸ ἀμοραλισμό. Δυστυχῶς, τὸ κόμμα 
τῆς μεταπολιτευτικῆς Δεξιᾶς ἔχει καθηλωθεῖ, εἴκοσι ἐννέα χρόνια 
τώρα, στὴν ἀμήχανη ἔκπληξη καὶ στὸ σάστισμα ἀπὸ τὸ φαινόμενο 
Παπανδρέου. Κόμμα ἀκόμα δίχως κοινωνικὴ ἰδεολογία, δίχως 
πίστη σὲ ὅραμα, γι' αὐτὸ καὶ δίχως σαφὴ γιὰ τὸν λαὸ πολιτικὴ 
πρόταση. Κόμμα μὲ ὅλο καὶ πιὸ φθαρμένη στελέχωση, γι' αὐτὸ 
καὶ δὲν μπορεῖ πιὰ νὰ ἐγγυηθεῖ οὔτε κὰν ἐλπίδες διαχειριστικῆς 
εὐπρέπειας.

Πολιτικὴ ἀλλαγὴ δὲν μπορεῖ νὰ προέλθει παρὰ μόνο ἀπὸ 
ἐθνικὴ συμφορὰ ὀδυνηρότερη (καὶ γιὰ βραδύνοες) τοῦ Σχεδίου 
Ἀνάν. Ἢ ἀπὸ ἔφοδο τῶν πεινασμένων στὰ σοῦπερ μάρκετ.

Κυριακὴ 16.2.2003

 

«Κυβερνᾶνε γονατιστοί»
 
«ΚΥΒΕΡΝΑΝΕ ΓΟΝΑΤΙΣΤΟΙ, ἐκτελοῦν ἐντολὲς ἀφεντάδων». 
Τὴν ἀπόφανση τὴν ξεστόμισε σὰν τσεκουριὰ ὁ γερο-δάσκαλος στὸ 
λεμεσιανὸ καφενεδάκι. Καὶ ἑρμήνευε τὴ στάση τῆς πολιτικῆς 
ἡγεσίας, σὲ Ἑλλάδα καὶ Κύπρο, μετὰ τὸ τέχνασμα «ἀνοίγματος 
τῶν συνόρων» ἀπὸ τὸν Ντενκτάς.

Ἡ συντροφιὰ ἀποροῦσε κατάπληκτη — ὅπως κάθε ἄνθρωπος 
μὲ στοιχειώδη νοημοσύνη: Πῶς εἶναι δυνατό, τὴ μία καὶ μοναδικὴ 
φορὰ σὲ εἴκοσι ἐννέα χρόνια ποὺ οἱ Ἕλληνες βρέθηκαν 



εὐνοημένοι στὸ Κυπριακό, νὰ σπεύδουν σὰν πανικόβλητοι νὰ 
παραιτηθοῦν ἀπὸ τὸ πλεονέκτημα; Ξαφνικὰ καὶ ἀπρόβλεπτα, τὸ 
ἐξωφρενικὸ ἐξάμβλωμα ποὺ ἀποκλήθηκε «Σχέδιο Ἀνὰν» καὶ 
ἀπειλοῦσε μὲ τελεσίγραφα νὰ καταργήσει τὸ ἐλεύθερο καὶ 
ἀνεξάρτητο κράτος τῆς Κυπριακῆς Δημοκρατίας, βρέθηκε τὸ ἴδιο 
καταργημένο ἀπὸ τὶς ἐξελίξεις καὶ ἡ Κυπριακὴ Δημοκρατία 
ἑδραιωμένη σὲ θέση ἰσχύος μὲ τὸ «εὐρωπαϊκὸ κεκτημένο».

Αὐτή, λοιπόν, τὴ στιγμὴ τῆς ἀνέλπιστης γιὰ τοὺς Ἕλληνες 
ἀγαθῆς συγκυρίας (ποὺ τοὺς ἔτυχε, δὲν τὴν κέρδισαν — οἱ 
πολιτικὲς ἡγεσίες σὲ Ἑλλάδα καὶ Κύπρο δήλωναν πανέτοιμες νὰ 
ὑπογράψουν δουλοπρεπέστατα τὴν αὐτοκατάργηση τοῦ 
ἐλεύθερου κυπριακοῦ κράτους), αὐτὴ τὴ στιγμὴ καταφεύγει ὁ 
Ντενκτὰς στὸ πολιτικὰ παιδαριῶδες τέχνασμα τοῦ δῆθεν 
«ἀνοίγματος τῶν συνόρων». Καὶ ἀμήχανες, σὰν πανικόβλητες, οἱ 
πολιτικὲς ἡγεσίες Ἑλλάδας καὶ Κύπρου ἔσπευσαν νὰ ἐξωραΐσουν 
καὶ νὰ καταχειροκροτήσουν τὸ πονηρὸ τέχνασμα ἐκλιπαρώντας 
γιὰ τὴν ἐπανενεργοποίηση τοῦ Σχεδίου Ἀνάν, δηλαδὴ γιὰ τὸν 
αὐτοχειριασμὸ τῆς ἐλευθερίας καὶ τῶν εὐρωπαϊκῶν κεκτημένων 
τῆς Κύπρου.

«Κυβερνᾶνε γονατιστοί»: Ὁλοφάνερα τὸ ἐξωφρενικὸ Σχέδιο 
Ἀνάν, μὲ τὶς τελεσιγραφικὲς προθεσμίες καὶ τὰ ἐκβιαστικὰ 
διλήμματα, ἦταν τὸ ἰσχυρὸ χαρτὶ τῶν ΗΠΑ στὴν προσπάθειά τους 
νὰ ἐλέγχουν ἔσωθεν τὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση μέσῳ τῆς Κύπρου ὡς 
προτεκτοράτου τῆς Τουρκίας. Χάρη στὸ ἀπρόσμενο πεῖσμα τοῦ 
Ντενκτὰς τὸ ἀμερικανικὸ ἐγχείρημα ἀνατράπηκε. Ὁ Ντενκτὰς 
κατέφυγε στὸ «ἄνοιγμα τῶν συνόρων» γιὰ νὰ ἀποσπάσει τὴν 
ἀναγνώριση τοῦ κρατιδίου του καὶ οἱ «γονατισμένες» ἑλληνικὲς 
πολιτικὲς ἡγεσίες ὑποχρεώθηκαν νὰ ὑπηρετήσουν πειθήνια τὴν 
τελευταία ἐλπίδα τῶν Ἀμερικανῶν: τὸ βρικολάκιασμα τοῦ 
τερατουργήματος Ἀνάν.

Φρένιασαν τὰ κρατικὰ (καὶ τὰ διαπλεκόμενα) τηλεοπτικὰ 
κανάλια, σὲ Ἑλλάδα καὶ Κύπρο, προπαγανδίζοντας μέρες 
ὁλόκληρες τὴ «λύση» ποὺ ἔδωσε «αὐθόρμητα» ὁ λαὸς στὸ 
Κυπριακὸ Πρόβλημα κάνοντας «πράξη» τὴ «συναδέλφωση» καὶ 
τὴν «εἰρηνικὴ συνύπαρξη», ἄρα τὶς προϋποθέσεις γιὰ τὴν 



ἐφαρμογὴ τοῦ Σχεδίου Ἀνὰν καὶ τὴν αὐτοκατάργηση τοῦ 
ἐλεύθερου καὶ μέλους τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ἕνωσης κράτους τῆς 
Κύπρου. Σκηνοθετήθηκαν ἀνοιχτὲς ἀγκαλιὲς Τουρκοκυπρίων ποὺ 
ὑποδέχονταν τοὺς Ἕλληνες νοικοκυραίους σὰν ἐπισκέπτες, γιὰ 
λίγα λεπτά, στὰ ἄλλοτε σπίτια τους. Τραβήχτηκαν καὶ 
ξανατραβήχτηκαν σκηνὲς ὥσπου νὰ ἐπιτευχθεῖ ὅ,τι προβλήθηκε 
στὴν τηλεόραση σὰν «ζωντανὸ ρεπορτάζ»: Μπῆκε μέσα στὰ 
σπίτια ἡ κάμερα νὰ περιμένει τοὺς ἀφικνούμενους πανευτυχεῖς 
ληστευμένους καὶ ἐπαναλήφθηκε ἡ ἴδια σκηνὴ μὲ τὴν κάμερα ἔξω 
ἀπὸ τὸ σπίτι νὰ ἑστιάζει στὴ συγκίνηση τῶν καρπούμενων τὰ 
ληστευμένα. Δύο καὶ τρεῖς φορὲς τὸ γύρισμα γιὰ νὰ πετύχουν τὴν 
ὑπαγορευμένη συγκίνηση, χειραψίες καὶ χαμόγελα 
σκηνοθετημένης ἐγκαρδιότητας: νὰ «πουλήσει» ἡ τηλεοπτικὴ 
ἐντύπωση ὅτι τὸ θύμα καὶ ὁ ἅρπαγας χαίρονταν τὸ ἴδιο ποὺ 
ξανασμίξανε ὕστερα ἀπὸ τόσα χρόνια χωρισμοῦ ἐξαιτίας τῶν 
κακῶν καὶ δόλιων «ἐθνικιστῶν».

«Κυβερνᾶνε γονατιστοὶ» οἱ ἡγήτορες, ἀλλὰ καὶ κάποιοι 
δημοσιογραφοῦν ἐπίσης γονατισμένοι. Χρόνια τώρα μεθοδεύουν 
συστηματικὰ καὶ ἐπίμονα, σὲ Ἑλλάδα καὶ Κύπρο, τὴν πλύση 
ἐγκεφάλου τῶν ἀφελῶν: Καθιέρωσαν τὴν τουρκολαγνεία σὰν 
τεκμήριο «προοδευτικῶν» ἀντιλήψεων, «ἐκσυγχρονιστικῆς» 
νοοτροπίας. Ὅποιος θέλει νὰ τοῦ ἀνοίξουν οἱ πόρτες τῆς 
δημοσιότητας, οἱ προσβάσεις στὸν κομματογενὴ νεοπλουτισμό, ἡ 
ἀπρόσκοπτη ἐκλογὴ στὰ πανεπιστήμια πρέπει νὰ μιλάει ἀνοιχτὰ 
καὶ συνεχῶς γιὰ τοὺς «ἀδελφοὺς Τουρκοκυπρίους», γιὰ τὰ 
«ἐγκλήματα τῶν Ἑλλήνων σὲ βάρος τῶν Τούρκων τῆς Κύπρου», 
γιὰ τὴν ἀνάγκη νὰ ἀποδεχθοῦμε οἱ Ἕλληνες ὅτι «νικηθήκαμε τὸ 
'74 στὴν Κύπρο».

Ἔγκριτοι ἑλληνοκύπριοι δημοσιογράφοι, διανοούμενοι, 
ἐκπαιδευτικοὶ τηλεφωνοῦσαν ἀπεγνωσμένα στὰ ἑλλαδικὰ κρατικὰ 
κανάλια ζητώντας νὰ παρέμβουν σὲ τηλεοπτικὲς συζητήσεις, ὅπου 
οἱ γνωστοὶ κουίσλινγκ τῆς νατοϊκῆς Νέας Τάξης ψευδολογοῦσαν 
ἀσύστολα διαστρέφοντας τὰ ἱστορικὰ δεδομένα καὶ τὴν κοινὴ 
λογική. Δήλωναν οἱ Κύπριοι ὄνομα, ἰδιότητα, ἀλλὰ ἡ παρέμβασή 
τους ἦταν ἀπαγορευμένη, ἡ προπαγάνδα ἔπρεπε νὰ ἀσκεῖται 



δίχως ἀντίλογο. Διηγοῦνται αὐτὴ τὴν ἐμπειρία τῆς φίμωσης ὅσοι 
ἐξευτελιστικὰ τὴν ὑπέστησαν καὶ δακρύζουν ἀπὸ τὴ νωπὴ αἴσθηση
ἀσφυξίας, τὴν ἔσχατη πίκρα γιὰ τὴ δῆθεν «μητέρα-πατρίδα».

Μᾶς «κυβερνᾶνε γονατιστοὶ» προπαγανδίζοντας ἀναιδέστατα 
ὅτι εἶναι σοφὴ ἡ πολιτική τους, ὅτι δὲν γίνεται ἀλλιῶς, εἴμαστε 
μικροί, ἀδύναμοι, «φθίνον γένος». Ναί, τὸ «ἀνεξάρτητο» κράτος 
τῆς Κύπρου ἔχει πληθυσμὸ λιγότερον καὶ ἀπὸ ἕναν μόνο δῆμο τοῦ 
λεκανοπεδίου Ἀττικῆς (ἀπὸ τὴ Νίκαια ἢ τὸ Περιστέρι). Καὶ ἀπὸ 
αὐτὴ τὴ χούφτα τῶν ἀνθρώπων, ναί, πρέπει νὰ ἀναδεικνύονται 
κόμματα, βουλευτές, ὑπουργοί, πρόεδροι δημοκρατίας — νὰ 
ἀναλαμβάνουν εὐθύνες διεθνῶν σχέσεων καὶ διαχείρισης 
πολιτισμοῦ δυσβάσταχτου ἄνθρωποι ἐπιλεγμένοι ἀπὸ κοινωνικὲς 
δυνάμεις ἀριθμητικὰ ἐλάχιστες. Τὸ ἴδιο πρόβλημα, παρὰ τὴ 
διαφορὰ μεγέθους, ταλανίζει ἐκ γενετῆς καὶ τὸ ἑλλαδικὸ κράτος. 
Γιατὶ καὶ στὶς δύο περιπτώσεις ὁ Ἑλληνισμὸς δέχθηκε νὰ 
αὐτοκαθορίζεται μὲ ὅρους κρατικῆς ὑπόστασης (καὶ ὄχι 
διαχείρισης πολιτισμοῦ) — ὅρους βαλκανικῆς ἐπαρχίας ἢ 
μεσανατολικοῦ ἀποικιακοῦ κατάλοιπου.

Ὁ Ἑλληνισμὸς δὲν ἀφανίστηκε οὔτε μὲ τὴ ρωμαϊκὴ κατάκτηση 
οὔτε μὲ τὴ Φραγκοκρατία καὶ τὸν ὀθωμανικὸ ζυγό. Τὸ ἱστορικὸ 
τέλος τοῦ Ἑλληνισμοῦ ἀρχίζει μὲ τὴν ἑκούσια ἀνυποψίαστη 
ὑποταγή του στοὺς ὅρους-προϋποθέσεις τοῦ ἐθνικοῦ κράτους. Ὁ 
κρατικὸς Ἑλληνισμὸς ἔθαψε τραγικὰ τὴν κοσμοπολίτικη ἀρχοντιὰ 
καὶ τὴν πολιτιστικὴ δυναμικὴ τῆς ἑλληνικότητας, ταυτίστηκε μὲ 
τὴν ἐπαρχιώτικη κακομοιριὰ σπιθαμιαίων μεγεθῶν.

Τὸν ἐκπροσωποῦν «γονατιστὲς ἡγεσίες».
Κυριακὴ 18.5.2003

 

Μέλλον ἡδονικῆς αὐτοχειρίας
 
ΤΟ 2003 ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΛΛΑΔΙΚΗ μας κοινωνία ἦταν μιὰ ἀκόμα 
χρονιὰ κατρακύλας. Δὲν μᾶς ἀρέσει νὰ τὸ ἀκοῦμε, θεωροῦμε 
ἄκριτη ὑπερβολὴ τὶς λέξεις «παρακμή», «εὐτελισμός». Ἡ ἀνάγκη 
μας γιὰ αἰσιοδοξία μοιάζει ἀπεγνωσμένη, ἀρρωστημένη — σωστὴ 



λοιμική. Προτιμᾶμε εὐφραντικὰ παραισθησιογόνα ψεύδη.
Πόσο δυσκολευόμαστε στὴν αὐτογνωσία τὸ ξέρουν καλὰ οἱ 

ἐπαγγελματίες τῆς ἐξουσίας καὶ οἱ ἐξουσιαστὲς τῆς 
πληροφόρησης. Γι' αὐτὸ ἐμπορεύονται τὴν ἐξάρτησή μας 
σερβίροντας ψεύδη καὶ μεθοδεύοντας ἀποσιωπήσεις. Ἀποσιωποῦν 
τὰ καίρια καὶ τρανταχτά, μᾶς βομβαρδίζουν μὲ τὰ ἀσήμαντα καὶ 
παραπλανητικά. Τὸ μισὸ τῆς ἡμερήσιας πληροφόρησής μας εἶναι 
«ἀθλητικὲς» εἰδήσεις, μεθοδικὸ ντοπάρισμα ὀλιγοφρένειας. Τὸ 
ὑπόλοιπο τῆς φυγῆς μας ἀπὸ τὴ σκληρὴ καθημερινότητα τὸ 
ἀναλαμβάνει ὁ καταιγισμὸς τῆς διαφήμισης καταναλωτικῶν 
προϊόντων καὶ κυβερνητικῶν ἐπιτευγμάτων: παραμυθένια οὐτοπία 
ἐνδεχομένων ἀτομικῆς ἀπόλαυσης ἢ ψευδαισθήσεων συλλογικῆς 
ἐπιτυχίας.

Καὶ τὰ χρόνια περνοῦν, ὁ ἀτομικὸς βίος λιγοστεύει. 
Βυθιζόμαστε ὅλο καὶ πιὸ βαθιὰ στὸ τέλμα, ὅμως ὁ βυθισμός μας 
ἐπιδέξια καμουφλάρεται. Γιὰ τὸν πολίτη ἡ πραγματικότητα εἶναι 
μόνο ἀποχαυνωτικὰ διλήμματα: ποιό αὐτοκίνητο νὰ ἐπιλέξει, ποιό 
οὐίσκι νὰ προτιμήσει, μὲ ποιό ἄρωμα θὰ πετύχει νὰ γοητεύσει.

Δυὸ αἰῶνες πρίν, στὴ βράση τῶν ἀντιπαραθέσεων γιὰ τὸν 
Διαφωτισμό, ὁ Ζοζὲφ ντὲ Μαὶστρ ἔγραφε γιὰ τὴ μοίρα τοῦ 
ἀνθρώπου:

Οἱ ἄνθρωποι εἶναι ἀπὸ τὴ φύση τους ἐπιθετικοὶ καὶ 
καταστροφικοί, ἐξεγείρονται γιὰ τιποτένια πράγματα. Ὅμως 
ποτὲ δὲν εἶναι περισσότερο πειθήνιοι καὶ ἑνωμένοι ὅσο ὅταν 
τοὺς προσφέρεται ὁ κοινὸς βωμὸς στὸν ὁποῖο θὰ προσφερθοῦν 
ὡς σφάγια. Τὰ αὐτοκαταστροφικὰ ὁρμέμφυτα τοὺς κάνουν νὰ 
ἐκστασιάζονται, νὰ νιώθουν πληρότητα.
Σφάγια παραδομένα σὲ ἡδονικὸν ἀπὸ κοινοῦ αὐτοχειριασμό. 

Μὲ τὴν πρόσθετη ἡδονὴ νὰ διαλέγουμε τοὺς σφαγιαστὲς τῆς 
ἀνθρωπιᾶς μας. Μὲ κάλπες καὶ σταυροὺς προτίμησης, μὲ 
ἐλεύθερη ἐπιλογὴ τηλεθέασης, μὲ ἐφημερίδα ποὺ ἑκούσια ἔναντι 
ἀντιτίμου ἀγοράζουμε. Καὶ πειθήνιοι πάντα σὲ μιὰ «διανόηση» 
ποὺ μᾶς ὁδηγεῖ καὶ μᾶς παραμυθιάζει. Ἡ ἀκάθεκτη κατρακύλα 
παρακμῆς καὶ ἐξευτελισμοῦ τῶν ἄλλοτε Ἑλλήνων ἔχει 
μπροστάρηδες ἐπιφανεῖς, ἡγέτιδα τάξη ποὺ κυριαρχεῖ καὶ 



ἐπιβάλλει τὴ διέγερση τῶν ὁρμεμφύτων τῆς αὐτοκαταστροφῆς. 
«Διανόηση» ποὺ προπαγανδίζει ἀσύστολα τὶς πιὸ μικρονοϊκές, 
συμπλεγματικῆς ἐπαρχιωτίλας ἐκδοχὲς ἀπατρίας, ἀθεΐας, 
μηδενισμοῦ, θρησκόληπτης πίστης στὴν «τυχαιότητα». 
Χειροκροτεῖ τὸ ἐπίπλαστο, τὸν πιθηκισμὸ κάθε γυαλιστερῆς 
«πρωτοπορίας», ἐκθειάζει τὴν ἀτάλαντη προκλητικότητα, τὴν 
ἐκφυλισμένη «τέχνη» τοῦ ἐντυπωσιασμοῦ τῶν ἀφελῶν, τὴν 
ψυχανώμαλη ναρκισσικὴ «ἐπαναστατικότητα».

Πῶς παράγεται ἡ «πνευματικὴ ἡγεσία» στὴν Ἑλλάδα σήμερα, 
πῶς ἀναδεικνύονται οἱ μπροστάρηδες; Κάποτε αὐτὴ τὴν 
«παραγωγὴ» τὴν ἐξασφάλιζε ἡ κοινωνικὴ ἀναγνώριση, σήμερα τὶς 
ἡγεσίες τὶς καθορίζει ἡ δημοσιότητα. Ἡ ἀναγνώριση προϋπέθετε 
φανεροὺς καρποὺς δημιουργικῆς δουλειᾶς, ἀλλὰ καὶ κριτικὴ 
ἐγρήγορση τοῦ κοινωνικοῦ σώματος. Σήμερα ἡ δημοσιότητα 
μοιάζει μᾶλλον ἐμπορεύσιμη, τὴν κατακτοῦν ὅσοι προσφέρονται 
(ἢ δὲν ἀρνοῦνται) νὰ μεταποιηθοῦν σὲ εὐπώλητο εἶδος, νὰ 
ἐκτιμηθοῦν ἀπὸ τοὺς πολλοὺς μὲ βάση τὶς ἐντυπώσεις, τὸ ἴματζ, 
τὶς ἐπιφάσεις. Ἀκόμα καὶ κραυγαλέες ἀσημαντότητες μπορεῖ νὰ 
ἐκτιναχθοῦν σὲ ὕψη δημοσιότητας, ἀρκεῖ οἱ συμπτώσεις ἢ κάποια 
τεχνάσματα ἐντυπωσιασμοῦ ἢ τὸ οἰκογενειακό τους ὄνομα ἢ ἡ 
ἐπιδεξιότητα στὸ πρακτοριλίκι νὰ ἀξιοποιηθοῦν ἀπὸ ἱκανοὺς 
«διαμορφωτὲς κοινῆς γνώμης».

Ἡ Ἑλλάδα σήμερα δὲν παράγει καμιὰ ἰδιαιτερότητα, καμιὰ 
δική της πρόταση ποὺ νὰ ἐνδιαφέρει πανευρωπαϊκὰ ἢ 
πανανθρώπινα. Καί, ἂν παραχθεῖ δημιουργικὴ ἑτερότητα, δὲν 
φτάνει ποτὲ στὴ δημοσιότητα, μένει στὸ περιθώριο χωρὶς 
κοινωνικὴ ἀναγνώριση. Τὸ τέλμα τῆς ἑλλαδικῆς κοινωνίας σήμερα 
σημαίνεται μὲ τὴν ἀπουσία κάθε δημιουργικῆς ἰκμάδας, κάθε 
παραγωγῆς πολιτισμοῦ. Ὁ Ἑλλαδίτης μόνο μιμεῖται, μόνο 
ἀντιγράφει, μόνο πιθηκίζει ὅ,τι τυχαίνει νὰ «φοριέται» διεθνῶς. 
Ἔχει πάψει νὰ δημιουργεῖ, γιατὶ ἀφέθηκε καὶ ὁδηγήθηκε νὰ 
ὑποκαταστήσει τὴ χαρὰ τῆς κοινωνικῆς ἀναγνώρισης μὲ τὴν 
ἀμφίβολη ἡδονὴ ἢ φενάκη τῆς δημοσιότητας.

Οἱ μπροστάρηδες τῆς διανόησης δείχνουν τὸν δρόμο, οἱ 
ἐπαγγελματίες τῆς ἐξουσίας καὶ οἱ ἐξουσιαστὲς τῆς 



πληροφόρησης κάνουν πράξη τὸν μηδενισμὸ καὶ ἀμοραλισμὸ τῆς 
πρωτοπορίας. Τὰ πρωτεῖα στὴν πολιτικὴ ἐκτίμηση τῶν 
ψηφοφόρων, ἡ ἐκλογικὴ ἐπιτυχία, ἡ κατάκτηση θώκων, τὸ χρῆμα, 
ἡ προβολή, τὰ βραβεῖα, τὰ παράσημα, οἱ προεδρίες, ὅλα εἶναι 
συνάρτηση τῆς δημοσιότητας. Καὶ ἡ δημοσιότητα συνάρτηση τῆς 
πειθαρχημένης ὑποταγῆς σὲ αὐτὸ ποὺ ἡ διανόηση κελεύει ἢ 
λανσάρει σὰν «προοδευτικὴ» πατέντα.

Δὲν μᾶς ἀρέσει νὰ τὸ ἀκοῦμε, τὸ ξορκίζουμε ἀμέσως σὰν 
ὑπερβολή, ἀλλὰ ὁ Ἑλληνισμὸς ἔχει ἱστορικὰ τελειώσει ἀπὸ τότε 
ποὺ ἔπαψε πιὰ νὰ παράγει (ἢ νὰ συντηρεῖ ἐνεργητικά) πρόταση 
πολιτισμοῦ, πρόταση νοήματος τοῦ βίου. Ἀνάκαμψη θὰ μποροῦσε 
νὰ προκύψει ἀπὸ κάποιο εἶδος ἐπανάστασης, ἀλλὰ ἐπαναστάσεις 
πιὰ δὲν γίνονται — ἡ ἀγορὰ ἔχει ὑποκαταστήσει τὴν κοινωνία καὶ 
ἐπαναστάσεις τολμοῦν οἱ κοινωνίες, ὄχι οἱ ἀγορές.

Τὸ θλιβερὸ βαλκανικὸ κατάλοιπο τῆς ἑλληνικότητας θὰ 
κατρακυλάει ὅλο καὶ πιὸ βαθιὰ στοῦ κακοῦ τὴ σκάλα, ἀφοῦ τὸ 
κακὸ τέλος δὲν ἔχει. Πιστεύαμε, γιὰ παράδειγμα, ὅτι ἔχουμε 
φτάσει στὸ ἔσχατο ὅριο ἢ ἐνδεχόμενο νὰ καταξιώνονται ὡς 
ἀρχηγοὶ οἱ μετριότητες. Ἀλλὰ νά ποὺ οἱ δημοσκοπήσεις 
ἐκτοξεύουν τώρα θριαμβικὰ στὴν κορυφὴ τῆς λαϊκῆς προτίμησης 
ἕνα, ἐκπληκτικότερο καὶ ἀπὸ τὰ ἐν χρήσει, διαμέτρημα ἀχρωμίας: 
ἕναν δεύτερο (μετὰ τὸν ἀλήστου μνήμης δήμαρχο Ἀθηναίων) 
συμπαθὴ καὶ μὲ γοητευτικὸ χαμόγελο «κύριο Τίποτα» — 
πολιτικὰ κορυφαῖον τῆς μεταπρατικῆς κοινοτοπίας, ἀλλὰ μὲ 
ὄνομα οἰκογενειακὸ τριῶν γενεῶν στὴ δημοσιότητα.

Ἡ χρονιὰ ποὺ ἔρχεται, τὸ 2004, ἔχει κιόλας σημαδέψει 
ἀνήκεστα τὴ χώρα. Χρονιὰ προαναγγελθέντος καὶ ἐκ προμελέτης 
ἐγκλήματος: τῆς μαφιόζικης φιέστας δῆθεν ἀγώνων 
«ὀλυμπιακῶν» — σκάνδαλο δυσῶδες οἰκονομικῆς παραφροσύνης 
καὶ πολιτιστικοῦ διασυρμοῦ. Καὶ ἀκόμα μεγαλύτερη ντροπὴ ἡ 
κατασπατάλησηη ἀμύθητου χρήματος στὰ καραγκιοζιλίκια τῆς 
ἀνεκδιήγητης «Πολιτιστικῆς Ὀλυμπιάδας», ποὺ θὰ ἀποκαθιστοῦσε
δῆθεν τὸν ἑλληνικὸ χαρακτήρα τῆς κιβδηλείας καὶ μαστροπείας 
τῶν «Ὀλυμπιακῶν». Μαζὶ καὶ οἱ βουλευτικὲς ἐκλογές, μὲ τὴν 
κυβέρνηση νὰ ἔχει ἀπὸ τώρα καθηλώσει τὴν ἀναμέτρηση σὲ 



ἐπίπεδο ἀπροσμέτρητης χαμέρπειας.
Ἴσως «ἑλληνικότητα» καὶ «κράτος» νὰ εἶναι ἀσύμβατες 

ποιότητες. Ἂς εὐχηθοῦμε νὰ σωθεῖ ἡ ἑλληνικότητα τουλάχιστον ὡς 
κατάκτηση προσωπικῆς καλλιέργειας.

Κυριακὴ 28.12.2003

 

Ὄχι ἐθελοντὲς στὴν ἐξαπάτησή μας
 
ΕΧΟΥΝ ΤΑ ΧΡΗΜΑΤΑ, ἔχουν τὴ δύναμη. Τὰ χρήματα δικά μας, ἡ
δύναμη δική τους, ἀνεξέλεγκτη. Ἀπὸ ποῦ τὰ χρήματα; Εἶναι ὁ 
μόχθος τοῦ ἄνισα φορολογούμενου πολίτη, τὰ κλοπιμαῖα ἀπὸ τὴν 
ὀφειλὴ τοῦ κράτους στὸν συνταξιοῦχο, ἡ ἐκμετάλλευση τοῦ 
εὐσυνείδητα ἐργαζόμενου καὶ ἀναξιοκρατικὰ ἀμειβόμενου, τὰ 
προϊόντα καταλήστευσης τῶν ἀσφαλιστικῶν ταμείων, τὰ ὑπόλοιπα 
ἰδιοποίησης τῶν κοινοτικῶν κονδυλίων.

Δικό μας τὸ χρῆμα, δική τους ἡ δύναμη τοῦ χρήματος, 
ἀνεξέλεγκτη. Γι' αὐτὸ καὶ μποροῦν, κάθε βράδυ, νὰ 
χρυσοπληρώνουν χρόνο τηλεοπτικὸ σὲ ὅλα τὰ κανάλια καὶ νὰ μᾶς 
βομβαρδίζουν, πάλι καὶ πάλι, μὲ τὸν «θρίαμβο» τοῦ 1997: τότε 
ποὺ μὲ τὸ δικό μας χρῆμα αὐτοὶ ἀνεξέλεγκτοι ἀποσπάσανε ἀπὸ 
τὴ διεθνὴ ὀλυμπιακὴ μαφία (γνωστὴ καὶ μὴ ἐξαιρετέα) τὴ 
διοργάνωση τοῦ βλάσφημου καπηλεύματος τῶν Ὀλυμπιακῶν 
Ἀγώνων (: ποιός μπορεῖ νὰ ἀποδείξει ἂν ἐξαγόρασαν ἢ ὄχι τὴν 
ἀνάθεση;).

Μᾶς ἐξασφάλισαν τὸ «προνόμιο» νὰ παίξουν οἱ μαφιόζοι τὰ 
παιχνίδια τῶν συναλλαγῶν τους στὴν κάποτε ἱερὴ γῆ μας. Νὰ 
ἀτιμάσουν ἀκόμα καὶ τὸ χῶμα τοῦ Μαραθώνα, τόπο 
πανανθρώπινου δέους. Νὰ παραδώσουν τὴν πάνσεπτη ἀρχοντιὰ 
τῶν ἑλληνικῶν ὅρων ἄθλησης καὶ ἅμιλλας στὸ ἀλισβερίσι τοῦ 
ὑποκόσμου: στοὺς ἀδίστακτους προαγωγοὺς καὶ 
«κατασκευαστὲς» ἀπάνθρωπων ἐπιδόσεων, μεσίτες τηλεοπτικῶν 
δικαιωμάτων, ἰμπρεσάριους θεαμάτων ἀνατριχιαστικοῦ κιτσαριοῦ, 
εἰσαγόμενους «ἀσφαλίτες» μισθοφόρους, πλασματικοὺς 
ἀνάδοχους καὶ ἀετονύχηδες ἐργολάβους «ἔργων» ἀμύθητου 



κόστους.
Ἰλιγγιώδη ποσά. Ἀπὸ τὸν κρατικὸ κορβανὰ μιᾶς χώρας ὅπου 

ἀκόμα ἡ νοσοκομειακὴ νοσηλεία εἶναι συχνὰ ντροπὴ καὶ 
ἐξευτελισμὸς τοῦ ἀνθρώπου, οἱ ἐλλείψεις σὲ σχολικὰ κτήρια 
τεράστιες, τὸ ὁδικὸ δίκτυο ὑπανάπτυκτο, ἡ ποιότητα ζωῆς στὶς 
μεγαλουπόλεις τριτοκοσμική, οἱ δάσκαλοι μὲ ἀμοιβὲς 
ταπεινωτικές, οἱ ἀπελπισμένοι ἄνεργοι στρατιές, ἡ φτωχολογιὰ 
τρυγητὴς τῶν σκουπιδιῶν μετὰ τὶς λαϊκὲς ἀγορές. Ὅμως τοὺς 
αὐτουργοὺς τῆς «ὀλυμπιακῆς» ἐξαπάτησής μας, αὐτοὺς ποὺ 
παίζουν (ἀνεξέλεγκτοι) τὸ δικό μας χρῆμα στὶς μεθοδεύσεις καὶ 
δολιότητες τῶν μαφιόζων, τοὺς χρυσώνουμε μὲ μυθώδεις μισθούς, 
τοὺς ἐξασφαλίσαμε ὑπερπολυτελῆ γραφεῖα καὶ ἡγεμονικὴ 
μεταχείριση, καθημερινὴ διαφήμιση καὶ προπαγανδισμὸ τῶν 
μελλοντικῶν τους ἴσως φιλοδοξιῶν ἐξουσίας. Τοὺς ἐπιτρέπουμε νὰ 
ταξιδεύουν μὲ πολυάριθμους ἀκόλουθους καὶ αὐλικοὺς ὡς 
κρατικοὶ μεγιστάνες, βλέπουμε νὰ ὑποκλίνονται στὴν ἀνεξέλεγκτη 
παντοδυναμία τους οἱ πάντες: ἡ κυβερνητικὴ ἐξουσία, οἱ 
κομματικὲς ἡγεσίες, οἱ τὰ πρῶτα φέροντες τοῦ δημόσιου βίου.

Γιατί ὄχι; Εἶναι ἱερεῖς καὶ ἱέρειες τῆς καφρικῆς θρησκείας τῶν 
κοινωνιῶν μας σήμερα: τοῦ «φιλαθλητισμοῦ». Ὄπιο τοῦ λαοῦ 
ἀπίστευτης ἀποχαυνωτικῆς ἐπενέργειας, μὲ θεσμικὴ πιὰ καὶ 
λειτουργικὴ αὐτονομία κοινωνικὰ καὶ πολιτικὰ ἀσύδοτη. Ποιός 
τολμάει νὰ ἀντιταχθεῖ στὸν «φιλαθλητισμὸ» καὶ στὰ τρομακτικὰ 
συμφέροντα ποὺ ἐκεῖ διαπλέκονται; Μὲ διεθνὴ τζίρο μᾶλλον 
ὑπέρτερο καὶ τῆς διακίνησης ναρκωτικῶν, ἂν ὑπολογίσει κανεὶς τὰ
ἐξωφρενικὰ ποσὰ ποὺ παζαρεύονται στὶς ἀγοραπωλησίες, ἀπὸ 
ὁμάδα σὲ ὁμάδα, τοῦ ἀνθρώπινου ἀθλητικοῦ ἐμπορεύματος, τοὺς 
ὀργανισμοὺς στοιχημάτων καὶ τὴ διεθνὴ διασύνδεση τῶν 
συστημάτων στοιχήματος, τὴν καθημερινὴ τηλεοπτικὴ καὶ 
ραδιοφωνικὴ κάλυψη ἀγώνων σὲ κάθε γήπεδο κάθε πόλης 
πάμπολλων χωρῶν τῆς ὑδρογείου, τὸν τεράστιο ἀριθμὸ τῶν 
εἰδικῶν ἐφημερίδων, σελίδων σὲ ὅλες τὶς ἐφημερίδες ἢ εἰδικῶν 
περιοδικῶν, τὰ σμήνη τῶν δημοσιογράφων ποὺ ἐκεῖ βιοπορίζονται, 
τοὺς ἀναρίθμητους «παράγοντες» καὶ τὶς ἀμοιβές τους, τὰ ἔξοδα 
γιὰ νὰ συντηροῦνται ντοπαρισμένες οἱ φίλιες κάθε ὁμάδας 



φάλαγγες τῶν χούλιγκαν. Χώρια οἱ βιομηχανίες ποὺ παράγουν τὰ 
σύμβολα τῆς κρετινικῆς στράτευσης: σημαῖες, θυρεούς, λάβαρα, 
κονκάρδες, καπελίνα, κασκόλ, φανελάκια.

Ἀναπόφευκτα, αὐτὸς ὁ ἀστρονομικὸς τζίρος τῆς διεθνοῦς 
ἐμπορίας τοῦ «φιλαθλητισμοῦ» μαγνητίζει τὶς μαφίες, τοὺς 
«νονοὺς» τοῦ ὑποκόσμου, τοὺς μεγιστάνες τοῦ βρόμικου πλούτου. 
Καὶ οἱ δυνατότητες χρυσοφορίας τῶν κερδῶν κορυφώνονται, κάθε 
τέσσερα χρόνια, μὲ τὴ βλάσφημη καπηλεία τῶν Ὀλυμπιακῶν 
Ἀγώνων. Ἐκεῖ πιὰ μπαίνουν στὸν τζόγο προϋπολογισμοὶ κρατῶν, 
ἐκβιάζονται κυβερνήσεις, ἐξαγοράζονται «προστασίες», 
ὑπονομεύεται τὸ ἐθνικὸ προϊὸν ὀργανωμένων κοινωνιῶν γιὰ 
πολλὲς μελλοντικὲς δεκαετίες. Γι' αὐτὸ καὶ μπροστὰ στὰ ἡγετικὰ 
(τῆς προθήκης) πρόσωπα τῆς Διεθνοῦς Ὀλυμπιακῆς Καπηλείας ἢ 
τῶν ἐπιχώριων ἐντεταλμένων προετοιμασίας τῆς ἀνίερης φιέστας 
ὑποκλίνονται πρωθυπουργοί, ὑποτάσσονται ὑπουργοί, σιωποῦν 
κοινοβούλια, αἰδημόνως παραιτοῦνται τοῦ ἐλέγχου καὶ τῆς 
κριτικῆς ὁ Τύπος, ἡ Δικαιοσύνη, τὰ ἁρμόδια ἐλεγκτικὰ ὄργανα τοῦ
κράτους.

Γιατί ὄχι; Ἀπὸ τὴ λοιμικὴ τοῦ «φιλαθλητισμοῦ» πολλοὶ 
ἐπωφελοῦνται. Ἡ «ποδοσφαιροποίηση» τῆς πολιτικῆς βολεύει 
ἀφάνταστα τὸ καθεστὼς τῆς κομματοκρατίας: ἡ πολιτικὴ παίζεται 
καὶ αὐτὴ (στὸ πεδίο τῶν πλασματικῶν ἐντυπώσεων) μὲ τὴ λογικὴ 
τῶν ντοπαρισμένων ὀπαδῶν, τὴ μικρόνοια καὶ τὶς ψυχώσεις 
«φιλαθλητικοῦ» πρωτογονισμοῦ. Δὲν χρειάζονται προγράμματα, 
συνέπεια, διαχειριστικὴ ἐντιμότητα, ἀφοῦ ἀξιολογικὲς ἐκτιμήσεις 
δὲν λειτουργοῦν, οὔτε κριτικὴ σκέψη, ἀλλὰ μόνο πρωτογονισμὸς 
ἀντανακλαστικῶν, ὅπως ἐθίζονται οἱ μάζες στὰ γήπεδα.

Ἂς τὰ καταπιοῦμε, λοιπόν, ὅλα. Ἐμεῖς, ὁ λαὸς ὁ ἄλλοτε 
ἁψίθυμος στὴν παραμικρὴ προσβολὴ τοῦ φιλότιμου καὶ τῆς 
νοημοσύνης του, ἂς συμμορφωθοῦμε πειθαρχημένα μὲ τὶς 
«ἐκσυγχρονιστικὲς» ἐπιταγὲς τοῦ ποικιλότροπου 
ἐξανδραποδισμοῦ μας. Τὴν ἀναίδεια καὶ τὴν κραιπάλη τῆς 
«ὀλυμπιακῆς» προετοιμασίας, ναί, νὰ τὴν καταπιοῦμε. Ὅπως 
καταπίνουμε νὰ βουλιάζουν σωρηδὸν οἱ ἐθνικὲς ὁδοί, νὰ πέφτουν 
τὰ ἑλικόπτερα ἀερομεταφορᾶς ἀσθενῶν, νὰ πνίγονται τὰ 



σαπιοκάραβα τῆς ἀκτοπλοΐας, νὰ θάβονται ἄνθρωποι μὲ τοὺς 
σεισμοὺς κάτω ἀπὸ ἀνεξέλεγκτες κατασκευές.

Ὅλα τὰ δεχόμαστε πιά, σὲ ὅλα σκύβουμε τὸ κεφάλι. Στὸ 
τυραννικὸ κομματικὸ κράτος, στὴν ἀσύστολη κυβερνητικὴ 
προπαγάνδα, στὴν ἰδεολογικὴ τρομοκρατία, στὸ ὄργιο τῆς 
διαφθορᾶς καὶ τοῦ χρηματισμοῦ, στὸ ξεπούλημα τῆς Κύπρου μὲ 
τὸ Σχέδιο Ἀνάν. Ὅμως —ἔλεος!— μὴ μᾶς ζητᾶνε νὰ γίνουμε καὶ 
«ἐθελοντὲς» στὴ μαφιόζικη φιέστα τοῦ 2004. Ὄχι καὶ ἐθελοντὲς 
τοῦ ἐξανδραποδισμοῦ μας.

Κυριακὴ 23.2.2003

 

Ἀγνοημένα ἐχέγγυα ἀνάκαμψης
 
ΕΝΔΕΧΟΜΕΝΟ ΑΠΙΘΑΝΟ, φαντασιῶδες: Νὰ ἀρχίσει κάποτε ὁ 
Νεοέλληνας νὰ διερωτᾶται γιὰ τὰ παραπλανητικὰ αὐτονόητα ποὺ 
παγιδεύουν τὴν κρίση του. Παράδειγμα: Νὰ διερωτηθεῖ 
ἀπροκατάληπτα τί σημαίνει «μεγάλος» πολιτικός. Ἂν ἦταν 
πραγματικὰ μεγάλος πολιτικὸς ὄχι ὁ Εὐάγγελος Γιαννόπουλος, ἡ 
Μελίνα Μερκούρη, ὁ Ἀνδρέας Παπανδρέου, ὅπως ἡ περίσσεια τῆς 
ρητορικῆς ἀκρισίας μετὰ τὸν θάνατό τους διαλαλεῖ. Ἀλλὰ νὰ 
φτάσει τὸ ἀπροκατάληπτο ἐρώτημα ἀκόμα καὶ ὣς τὸ ἐθνικό μας 
«ταμπού»: τὸν Ἐλευθέριο Βενιζέλο.

Σήμερα δὲν ὑπάρχει περιθώριο γιὰ τέτοια εἰδωλοκλαστικὰ 
ἐρωτήματα οὔτε ἐλπίδα ἀνάκαμψης ἀπὸ τὴν παρακμιακὴ 
ἀκρισία. Ἔσπευσα νὰ προβάλω τὸ ἐνδεχόμενο ἐπαναξιολόγησης 
τοῦ μεγαλείου τοῦ Βενιζέλου, μήπως καὶ τὸ ξάφνιασμα ἀπὸ τὸ 
μέγεθος τῆς «ἀναίδειας» προκαλέσει, στιγμιαῖα ἔστω, ρωγμὴ στὰ 
παραπλανητικὰ αὐτονόητα τῶν πολιτικῶν μας «βεβαιοτήτων».

Λοιπόν, τὸ ῤεαλιστικότερο» ἐπιχείρημα τοῦ θαυμασμοῦ γιὰ τὸ 
πολυύμνητο τέκνο τῆς Κρήτης εἶναι ὅτι «ὁ Βενιζέλος διπλασίασε 
τὴν Ἑλλάδα». Καμία ἀντίρρηση, μόνο μιὰ μικρὴ διόρθωση στὴ 
διατύπωση μπορεῖ νὰ ζητηθεῖ — σωστότερο νὰ ποῦμε: «Ὁ 
Βενιζέλος διπλασίασε τὸ ἑλλαδικὸ ἐθνικὸ κράτος». Ἡ διόρθωση 
ἐπιτρέπει νὰ παρεμβάλουμε (γιὰ κριτικὸ ἔλεγχο) τὴν πρόταση: 



Ἀκόμα κι ἂν τριπλασίαζε τὸ ἐδαφικό μας μέγεθος ὁ Βενιζέλος, 
ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ κατανοοῦσε τὸν Ἑλληνισμὸ μὲ ὅρους ἐθνικοῦ 
κράτους, τὸν καταδίκαζε νὰ ἀποτελεῖ βαλκανικὴ ἐπαρχία.

Γιὰ νὰ κριθεῖ πολιτικὰ ἡ ἀντιρρητικὴ αὐτὴ πρόταση, πρέπει 
νὰ ἀποκλειστοῦν συναισθηματισμοί, ψυχολογήματα, ἐθνικιστικὲς 
καὶ μεγαλοϊδεατικὲς ἀγκυλώσεις, ἀπόηχοι ἀπὸ ἀρρωστημένα 
διχαστικὰ πείσματα. Νὰ προβληματιστοῦμε μὲ πραγματικὰ 
δεδομένα. Γιὰ παράδειγμα: Νὰ σπουδάσουμε τὴ χειροπιαστὴ καὶ 
βασανιστικὴ μειονεξία τοῦ Νεοέλληνα, ποὺ ὁ διπλασιασμὸς τοῦ 
ἑλλαδικοῦ ἐθνικοῦ κράτους δὲν τὴν ἐξάλειψε οὔτε τὴν ἀναχαίτισε. 
Τὴ μειονεξία ποὺ μᾶς καθηλώνει στὸν μεταπρατισμό, στὸν ἄκριτο 
μιμητισμό, στὴν παθητικὴ ἀντιγραφή, στὴν αὐτονόητη γιὰ ὅλους 
παραίτηση ἀπὸ φιλοδοξίες δημιουργικῆς ἰδιαιτερότητας. Τόσο 
μέσα στὸ ἀνίατα δυσλειτουργικὸ ἐθνικό μας κράτος ὅσο καὶ στὴν 
περιπέτεια τῆς ἀποδημίας.

Δεύτερο πραγματικὸ δεδομένο ἄξιο σπουδῆς: Ὁ ἐδαφικὸς 
διπλασιασμὸς τοῦ κράτους δὲν ἐξάλειψε οὔτε ἀναχαίτισε τὴ 
σχιζοφρενικὴ ἐπιμονὴ τοῦ Νεοέλληνα νὰ θεωρεῖ σὰν δικό του 
(γέννημα τῶν προγόνων του καὶ κληροδότημα ἐθνικῆς 
ταυτότητας) ἕναν πολιτισμὸ ἄσχετον μὲ τὴν καθημερινότητά του, 
ἀποκλεισμένον ἀπὸ τὴ ζωή του. Πολιτισμὸ ἀπώτατου ἱστορικοῦ 
παρελθόντος, ποὺ ὁ Νεοέλληνας τὸν ἐπικαλεῖται ρητορικὰ χωρὶς 
κὰν νὰ τὸν γνωρίζει — τὸν ἀγνοεῖ κραυγαλέα, ἀλλὰ καυχιέται γι' 
αὐτὸν μὲ συνθήματα καὶ κενολογίες. Ναρκισσεύεται ὅτι εἶναι ὁ 
κληρονόμος καὶ συνεχιστὴς αὐτοῦ τοῦ ἐκπληκτικοῦ προγονικοῦ 
πολιτισμοῦ, ἀλλὰ σὲ κάθε πρακτικὴ ἔκφανση τοῦ βίου του, 
ἰδιωτικοῦ καὶ συλλογικοῦ, θεωρεῖ πολιτισμὸ (καὶ πρόοδο καὶ 
ἀνάπτυξη) μόνο τὴ μίμηση ἐπιτευγμάτων ἀλλοεθνῶν νεότερων 
κοινωνιῶν, μὲ διαφορετικὲς ἀνάγκες καὶ διαφορετικοὺς ἱστορικοὺς 
ἐθισμούς.

Τὸ αὐτονόητο γιὰ τὸν βαλκανικό μας ἐπαρχιωτισμὸ 
«μεγαλεῖο» τοῦ Ἐλευθέριου Βενιζέλου εἶναι φανερὰ μετρημένο 
μὲ τὰ μέτρα δάνειου πολιτικοῦ πολιτισμοῦ. Ἡ διαπίστωση δὲν 
σημαίνει ἀπαξιωτικὴ ἐπιφύλαξη γιὰ τὸν πολιτικὸ πολιτισμὸ τῆς 
δυτικῆς νεωτερικότητας οὔτε μειωτικὴ γιὰ τὸν Βενιζέλο ἐκτίμηση. 



Ὑπεμφαίνει ὡστόσο ὀδυνηρὰ ἡ διαπίστωση ὅτι ἡ πολιτικὴ 
ἱκανότητα τοῦ Βενιζέλου δὲν ἦταν τόση καὶ τέτοια  ποὺ νὰ 
«λυτρώσει» τὸν Ἑλληνισμὸ ἀπὸ τὴ βαλκανικὴ καχεξία, τὴν 
ἐθνικιστικὴ ἐπαρχιωτίλα, τὴ λοιμικὴ τῆς μειονεξίας. Τὸ μέτρο 
πολιτικῆς «μεγαλοσύνης» ποὺ κατέλιπε ὁ Βενιζέλος στοὺς 
μεταγενέστερους εἶναι ἀπὸ τὶς αἰτίες γιὰ νὰ διαιωνίζεται ἡ 
πολιτιστικὴ σχιζοφρένεια τῶν Νεοελλήνων, ἡ ἀνήκεστη κρατική 
μας ὑπανάπτυξη.

Μιλῶ γιὰ πραγματικὰ δεδομένα. Ἀπροκατάληπτη ἀποτίμηση 
τῆς μυθοποιημένης πολιτικῆς ἱκανότητας τοῦ Βενιζέλου θὰ 
σήμαινε ὅτι μποροῦμε ἐπιτέλους νὰ συναγάγουμε μέτρα 
δημιουργικῆς λειτουργίας τῆς κριτικῆς σκέψης. Νὰ 
προσγειωθοῦμε στὶς κρίσεις μας καὶ γιὰ τὸ ἔργο τοῦ 
Κωνσταντίνου Καραμανλῆ ἤ, σὲ ἐπίπεδο πάντοτε ἱστορικῶν 
προοπτικῶν τοῦ Ἑλληνισμοῦ, γιὰ τὸ ἔργο τοῦ ἀρχιεπισκόπου 
πρώην Ἀμερικῆς Ἰακώβου. Νὰ κατορθώσουμε νηφάλια κρίση 
(ἐχέγγυο ἀνάκαμψης) γιὰ τὸν «κοινωνικὸ μετασχηματισμὸ» ποὺ 
ἐπαγγέλθηκε καὶ πραγματοποίησε ὁ Ἀνδρέας Παπανδρέου ἢ γιὰ 
τὰ ποσοστὰ εἰλικρίνειας καὶ τὰ ποσοστὰ ἀπάτης στὶς 
«ἐκσυγχρονιστικὲς» προθέσεις τῶν διαδόχων του. Νὰ 
σταθμίσουμε τὴ δικαιολογημένη σύνεση καὶ τὴν ἀδικαιολόγητη 
ἀπραξία στὴν ὣς τώρα διαδρομὴ τοῦ ἀρχιεπισκόπου Ἀμερικῆς 
Δημητρίου. Πάντοτε μὲ κριτήριο τὴν ἀποδέσμευση τοῦ 
Ἑλληνισμοῦ ἀπὸ τὸν βαλκανικὸ ἐπαρχιωτισμό, τὴν ἐθνικιστικὴ 
καχεξία, τὴ λοιμικὴ τῆς μειονεξίας.

Ἡ κρίση μας ἀφορᾶ ἁπτά, ψηλαφητὰ δεδομένα δύο αἰώνων 
ἐκφυλιστικῆς ἀλλοτρίωσης τοῦ Ἑλληνισμοῦ: Πῶς νὰ λησμονήσει 
κανείς ὅτι, ἑκατὸν ἑξήντα ἀκριβῶς χρόνια προτοῦ ὑποκλιθοῦμε 
στὸν πολὺν Καλατράβα γιὰ νὰ διακοσμήσει «μοδέρνα» τὴν 
ἐφιαλτικὴ τριτοκοσμική μας πρωτεύουσα, εἴχαμε ἀναθέσει 
(κεχηνότες καὶ τότε) τὴν ἀνέγερση «καθεδρικοῦ» ναοῦ τῆς 
Ἀθήνας στὸν Γερμανὸ Theophil Hansen (τὰ σχέδια) καὶ στὸν 
Γάλλο Fr. Boulanger (τὴν ἐκτέλεση). Προηγήθηκε ἀνατριχιαστικὸς 
βανδαλισμός: ἡ κατεδάφιση ἑβδομήντα δύο (72) βυζαντινῶν καὶ 
μεταβυζαντινῶν ἐκκλησιῶν (πολλὲς ἦταν κοσμήματα 



ἀρχιτεκτονικῆς μὲ θαυμαστὴ ἁγιογράφηση) δῆθεν γιὰ νὰ 
συγκεντρωθεῖ οἰκοδομικὸ ὑλικό. Καὶ γιὰ νὰ εἰκονογραφηθεῖ ὁ 
καθεδρικὸς προσκλήθηκε Γερμανὸς καὶ πάλι, ὁ Seitz, ποὺ τὶς 
μετριότατες θρησκευτικὲς ζωγραφιές του κανένας ἑλλαδικὸς 
ἀρχιεπίσκοπος (οὔτε οἱ κοπτόμενοι γιὰ τὴν «ὀρθόδοξη» 
γνησιότητα) δὲν διανοήθηκαν ὣς σήμερα νὰ τὶς ἀποκαθηλώσουν.

Αὐτὴ ἡ ἐξευτελιστικὴ ἱστορικὴ πορεία αὐταπέχθειας καὶ 
συμπλεγματικῆς ξενομανίας ἔχει ἀπομνημειωθεῖ μοναδικὰ στὰ 
κτίσματα καὶ στὸν διάκοσμο τῶν ἑλληνορθόδοξων ναῶν στὶς ΗΠΑ 
— σήμερα καὶ σὲ ἐξωφρενικὲς λειτουργικὲς αὐθαιρεσίες, σὲ 
πληθωρικὲς ἐκφάνσεις παιδαριώδους θρησκειοποίησης τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος. Στὴ χώρα ποὺ εἶναι τὸ ἐπίκεντρο τῶν 
ἱστορικῶν ἐξελίξεων, ὁ Ἑλληνισμὸς ἐκπροσωπεῖται ὄχι ὡς 
δυναμικὴ συνέχεια μιᾶς πρότασης πολιτισμοῦ μὲ πανανθρώπινη 
ἐμβέλεια, ἀλλὰ ταυτισμένος μὲ ἕνα νεοπλουτίστικο κιτσαριὸ 
θρησκευτικοῦ πρωτογονισμοῦ καὶ ἐκβαρβαρωμένης εὐαισθησίας.

Τὶς πολιτικὲς συνέπειες αὐτῆς τῆς ἐκπροσώπησης οἱ 
«μεγάλοι» μας πολιτικοὶ οὔτε τὶς ὑποψιάστηκαν ποτὲ οὔτε, καὶ 
ἂν τοὺς ὑποδεικνύονταν, θὰ τὶς κατανοοῦσαν. Τὸ ἴδιο καὶ οἱ 
ἐκκλησιαστικὲς ἡγεσίες — εἶναι πιὰ ὁλοφάνερο.

Κυριακὴ 21.9.2003

 

Δικαιολογημένη μονοτροπία
 
ΥΠΗΡΞΕ ΣΗΜΕΙΩΜΑ ἔγκριτης δημοσιογράφου στὴν Καθημερινὴ 
λίγα μόλις χρόνια ἀπὸ τὴ μεταπολίτευση τοῦ 1974: Ἔγραφε μὲ 
ἔκπληξη γιὰ τὴ διαφορά, ἀνάμεσα σὲ Ἑλλάδα καὶ Ἑσπερία, στὰ 
θέματα ποὺ συζητοῦν ὅταν συναντιοῦνται οἱ ἄνθρωποι σὲ φιλικὲς 
συντροφιὲς καὶ κοινωνικὲς ἀναστροφές.
Πρέπει νὰ φύγεις ἀπὸ τὴν Ἑλλάδα γιὰ νὰ βρεῖς παρέες ποὺ 
συζητᾶνε μεταφυσικὰ ἐρωτήματα καὶ ὑπαρξιακὲς ἀνησυχίες — 
αὐτὸ εἶχε ἐντυπωσιάσει τὴν ἔγκριτη δημοσιογράφο. Περιέγραφε 
μὲ παράπονο τὸ σύμπτωμα: Στὴν Ἑλλάδα, ὅπου βρεθοῦμε κι 
ὅπου μαζευτοῦμε, σὲ σαλόνι ἢ σὲ ταβέρνα, στὴν πόλη ἢ στὸ χωριό, 



σὲ γιορτὴ ἢ σὲ ξόδι, οἱ κουβέντες μας εἶναι γιὰ τὴν πολιτική. 
Θέμα μοναδικὸ σοβαρῆς συζήτησης (ὅταν ξεφύγουμε ἀπὸ τὴν 
ἐπιθεωρησιακὴ σαχλαμάρα ἢ τὸν κρετινικὸ «φιλαθλητισμό») ἡ 
πίκρα καὶ ἡ ἀηδία γιὰ τὰ κομματικά, ὁ ἀπελπισμὸς γιὰ τὸν τόπο 
μας.
Δὲν ὑπάρχει περιθώριο νὰ γυρίσει ἡ κουβέντα ἀλλοῦ, νὰ βγοῦν 
στὴν ἐπιφάνεια ἄλλες εὐαισθησίες, ἄλλα ἐνδιαφέροντα. Στὴν 
Ἑλλάδα ζοῦμε μὲ τὴν ψυχολογία τοῦ ἀνθρώπου ποὺ μόλις πρὶν 
ἀπὸ λίγο τοῦ κλέψανε τὸ βιός του, τὸν ἐξαπάτησαν σὲ συναλλαγή, 
τὸν πρόσβαλαν καὶ τὸν ἀτίμασαν σὲ δημόσιο χῶρο. Ἕνας τέτοιος 
ἄνθρωπος δὲν μπορεῖ νὰ μιλήσει γιὰ τίποτε ἄλλο παρὰ μόνο γιὰ 
τὴ νωπὴ συμφορά του, δὲν ὑπάρχει γι' αὐτὸν ἄλλο πεδίο 
ἐνδιαφερόντων.
Μαζὶ μὲ τὴν πίκρα καὶ ὁ καημός: Τί θὰ μποροῦσε νὰ εἶναι ὁ 
τόπος μας, ὁ λαός μας, καὶ ποῦ τὸν ἔχουν καταντήσει ἀνίκανοι, 
ἀμοραλιστές, διεφθαρμένοι πολιτικοί. Ἡ κακιά μας μοίρα. Ὅσοι 
ψήφισαν αὐτοὺς ποὺ κυβερνᾶνε, προσπαθοῦν ἀπεγνωσμένα νὰ 
πείσουν τὸν ἑαυτό τους καὶ τὴ συντροφιὰ ὅτι «κάτι γίνεται», 
«κάτι βελτιώνεται», ὅτι «ποτὲ τὰ πράγματα δὲν ἦταν καλύτερα». 
Ὅσοι ἐλπίζουν σὲ ἄλλο κόμμα ἢ εἶναι ἀπελπισμένοι ἀπὸ 
ὁλόκληρο τὸ πολιτικὸ σκηνικό, ἀνατέμνουν τὴν ἀπόγνωσή τους, 
τὴν ἀναλύουν, τὴν τεκμηριώνουν. Περνᾶνε τὰ χρόνια, φεύγει ἡ μία 
καὶ μοναδικὴ ζωὴ ποὺ χαρίστηκε στὸν καθένα μας, κι ἐμεῖς τὴν 
ἔχουμε ξοδέψει ἀνακυκλώνοντας αἰσιόδοξη ἐθελοτυφλία ἢ πίκρα 
καὶ ἀγανάκτηση.
Ὑπάρχουν, τὸ ξέρουμε, τὰ καίρια καὶ οὐσιώδη τῆς ζωῆς: 
συναρπαστικὲς προκλήσεις μεταφυσικῶν ἐρωτημάτων, καινούργιες
εἰκόνες (τοῦ κόσμου, τῆς ζωῆς καὶ τοῦ ἀνθρώπου) ποὺ χτίζει ἡ 
ἐπιστημονικὴ ἔρευνα· βιβλία ἀποκαλυπτικά, ζωγραφική, μουσική, 
θέατρο, κινηματογράφος, ποὺ χειραγωγοῦν σὲ ἀκραῖο τάνυσμα 
τὴν εὐαισθησία· ἀφορμὲς νὰ μιλᾶμε γιὰ ποίηση καὶ Ἱστορία, γιὰ 
τὸ θαῦμα τοῦ ἔρωτα, γιὰ στόχους κοινωνικοὺς καὶ ὁράματα.
Ἀλλοῦ ἔτσι συμβαίνει. Φιλικὲς συντροφιές, βραδινὲς προσκλήσεις 
καὶ συνάξεις μποροῦν στὴν Ἑσπερία καὶ προσφέρουν ἀνάσα 
ζείδωρη στὴ σκέψη καὶ στὴν ψυχή. Ὄχι ὅτι ἐκεῖ ἔχει ἐξαλειφθεῖ ἡ 



πολιτικὴ διαφθορά, ὅτι εἶναι ἐξαίρεση ἡ πολιτικὴ ἀνικανότητα, ὁ 
ἀμοραλισμὸς τῆς ἐξουσίας, τὸ ἐπίσημο ψέμα. Ὅλα αὐτὰ 
ὑπάρχουν καὶ ἐκεῖ, ἴσως οἱ ποσοστώσεις ποικίλλουν. Ἀλλὰ μὲ τὴν 
καίρια διαφορὰ ὅτι ὁ δημόσιος βίος δὲν ἐξαντλεῖται σὲ τέτοια 
συμπτώματα. Ὑπάρχει σαφὴς καὶ θεσμοθετημένη ἀπόσταση τοῦ 
κράτους ἀπὸ τὴν κυβέρνηση. Τὸ κράτος ἔχει πραγματικὰ 
ἀνεξάρτητους λειτουργούς, στελέχη ὑπεράνω κομμάτων, 
δημοσιοϋπαλληλία μὲ ραχοκοκαλιὰ καὶ ἀξιοπρέπεια, ἐπιθεωρητὲς 
δημόσιων ἔργων, ἐλεγκτὲς δημόσιων ἐξόδων, δημοσιογράφους, 
δασκάλους, καλλιτέχνες καὶ λόγιους ἀνυπότακτους σὲ κομματικὲς 
ἐξαρτήσεις καὶ ψευτοϊδεολογικὲς ντιρεκτίβες.

Ἡ μεγάλη ἐνοχὴ τῶν ἐπαγγελματιῶν τῆς πολιτικῆς στὴν 
Ἑλλάδα δὲν εἶναι γιὰ τὴν κραυγαλέα μετριότητα ἢ ἀνικανότητά 
τους, δὲν εἶναι γιὰ τὶς ἁλυσιδωτὲς διπλωματικὲς ἀποτυχίες τους, 
τὴ συνεχὴ συρρίκνωση, ἐδαφικὴ καὶ πολιτιστική, τοῦ Ἑλληνισμοῦ. 
Δὲν εἶναι ἐπειδὴ κάποιοι ἐξαγοράζουν ρόλους καὶ ἀξιώματα 
πρακτορεύοντας συμφέροντα ξένων δυνάμεων, δὲν εἶναι ἐπειδὴ 
τοὺς πακτωλοὺς γιὰ τὴ «σύγκλιση» τῆς ἑλληνικῆς μὲ τὶς 
οἰκονομίες τῆς προηγμένης Εὐρώπης τοὺς διοχέτευσαν σὲ 
ὀνειρώδεις βίλες ἡμετέρων καὶ σὲ ἀσύδοτη ἐξαγορὰ ψήφων. Δὲν 
εἶναι γιὰ τὰ ἐργολαβικὰ «διαπλεκόμενα», τὶς ὑπερβάσεις καὶ 
κακοτεχνίες ποὺ κραυγάζουν κλοπή, γιὰ τὰ ἔργα ποὺ θὰ 
μποροῦσαν νὰ γίνουν, εἴκοσι χρόνια τώρα, καὶ δὲν ἔγιναν. Δὲν 
εἶναι οὔτε γιὰ τὴν παραφροσύνη τῆς ἀνάληψης τῶν δῆθεν 
Ὀλυμπιακῶν Ἀγώνων, γιὰ τὴν ἐξευτελιστικὴ ταπείνωση νὰ 
παραδίνεται ὁλόκληρο κράτος, μὲ ὅλες τὶς «συντεταγμένες» 
ἐξουσίες, στὰ κελεύσματα καὶ στὶς βουλιμικὲς ἀπαιτήσεις διεθνῶν 
καὶ πασίγνωστων κυκλωμάτων μαφίας.

Τὸ κυρίως ἔγκλημα τῶν ἐπαγγελματιῶν τῆς πολιτικῆς στὴν 
Ἑλλάδα εἶναι ὅτι, μεθοδικὰ καὶ θεσμικά, στέρησαν τὸν λαὸ ἀπὸ 
κάθε ἐλπίδα ἀλλαγῆς. Ἡ ἀνικανότητα, ἡ διαφθορὰ καὶ οἱ 
ἀποτυχίες τους δὲν εἶναι ἀποσπασματικὰ συμπτώματα, 
περιστατικὰ καὶ περιστασιακά. Εἶναι καθεστώς, εἶναι τὸ ἴδιο τὸ 
κράτος ποὺ ἔχει ὑποκατασταθεῖ ἀπὸ τὸ κόμμα. Ἐλέγχουν τὴν 
παιδεία καὶ τὰ μέσα ἐνημέρωσης, ἑπομένως τὸ ἐπίπεδο 



διανοητικῆς ἀνάπτυξης μεγάλης μερίδας τοῦ λαοῦ, ἐλέγχουν τὴν 
κατανομὴ τοῦ εἰσοδήματος, ἔχουν ὑποκαταστήσει τὴν ὑπαλληλικὴ 
στελέχωση τοῦ κράτους μὲ ἑσμοὺς κομματικῶν πραιτωριανῶν: 
«εἰδικῶν συμβούλων».

Ἔχουν παραμορφώσει τὸν ψυχισμό μας, ἡ καθημερινή τους 
συμπεριφορὰ εἶναι δική μας νωπὴ συνεχῶς συμφορά, δὲν 
μποροῦμε νὰ μιλήσουμε γιὰ τίποτε ἄλλο. Ὅταν ἡ μπότα στρατοῦ 
κατοχῆς ἠχεῖ ἔξω ἀπὸ τὸ παράθυρό μας, δὲν εἶναι δυνατὸ μέσα 
ἐμεῖς νὰ ἀπολαμβάνουμε Μότσαρτ. Δὲν γίνεται νὰ γράφουμε 
ἐπιφυλλίδες γιὰ τὴ μεταφυσικὴ καὶ νὰ συζητᾶμε στὶς συντροφιές 
μας γιὰ τὴν ποίηση ὅταν ὁ πρωθυπουργὸς μὲ σαρδόνιο χαμόγελο 
χαρακτηρίζει σὰν «ἀστειότητες» ἀδιάσειστες καταγγελίες ὄργιου 
κλοπῆς στὰ δημόσια ἔργα. Καὶ ὅταν στὶς λαϊκὲς ἀγορὲς τῶν 
παρυφῶν τῆς Ἀθήνας ἡ ἀπόγνωση τῆς φτωχολογιᾶς μοιάζει μόλις 
ἕνα βῆμα πρὶν ἀπὸ τὴν ἑτοιμότητα ἐφόδου στὰ σοῦπερ μάρκετ.

Δὲν εἶναι ἀδικαιολόγητη ἡ μονοτροπία μας.
Κυριακὴ 2.2.2003



Δ΄
 

Δημοσκοπούμενη ἀμβλύνοια
 
«ΑΥΤΗ Η ΧΩΡΑ [ἡ Ἑλλάδα] εἶναι ἕνα ἀπέραντο φρενοκομεῖο». 
Δὲν θυμᾶμαι ποιά γεγονότα ἢ ποιές διαπιστώσεις εἶχαν 
προκαλέσει τὴν ὀργισμένη αὐτὴ κρίση καὶ ἀφοριστικὴ ρήση τοῦ 
Κωνσταντίνου Καραμανλῆ τοῦ πρεσβύτερου. Τὴν ἀναπολῶ, 
φραστικὰ παραλλαγμένη, κάθε φορὰ ποὺ δημοσιεύονται 
ἀποτελέσματα δημοσκοπήσεων. Ἡ παραλλαγή μου λέει: «Αὐτὴ ἡ 
χώρα [ἡ Ἑλλάδα] μοιάζει νὰ συγκροτεῖται, κατὰ πλειοψηφία, ἀπὸ 
διανοητικὰ ἐλλειμματικούς — ἀνθρώπους δίχως σκέψη, δίχως 
κρίση, δίχως μνήμη».

Κάτι λειτουργεῖ λαθεμένα στὶς δημοσκοπήσεις ἤ, ἀλλιῶς, ὁ 
δείκτης νοημοσύνης τῶν σημερινῶν Ἑλλήνων κατρακυλάει πιὰ σὲ 
πολὺ χαμηλὰ ἐπίπεδα. Δὲν ξέρω ἂν ὑπάρχει ἄλλη χώρα στὸν 
κόσμο μὲ τόσο κραυγαλέες ἐπιδόσεις τραγελαφικῶν συγχύσεων.

Παράδειγμα πρῶτο (ἀπὸ τελευταία δημοσκόπηση): Οἱ πολίτες
ποὺ δηλώνουν ὅτι θὰ ψήφιζαν τὴν ἑπόμενη Κυριακὴ τὸ κόμμα τῆς 
ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης εἶναι κατὰ 5,6 ποσοστιαῖες μονάδες 
περισσότεροι ἀπὸ ὅσους θὰ ψήφιζαν τὴ σημερινὴ κυβέρνηση. Καὶ 
εἶναι κατὰ 18,5 μονάδες περισσότεροι αὐτοὶ ποὺ προβλέπουν 
ἐκλογικὴ νίκη τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης. Ὅμως 
προηγοῦνται κατὰ 2,1 μονάδες ὅσοι κρίνουν καταλληλότερο γιὰ 
τὴν πρωθυπουργία ὄχι τὸν ἀρχηγὸ τῆς ἀξιωματικῆς 
ἀντιπολίτευσης τὴν ὁποία κατὰ πλειοψηφία θὰ ψήφιζαν, ἀλλὰ τὸν 
σημερινὸ πρωθυπουργό!

Παράδειγμα δεύτερο: Τὸ 94,2% τῶν ἐρωτηθέντων (δηλαδὴ 
σχεδὸν ἡ παμψηφία) ἔχει θετικὴ ἢ μᾶλλον θετικὴ γνώμη γιὰ τὴν 
προσωπικότητα τοῦ Προέδρου τῆς Δημοκρατίας. Ὄχι γιὰ τὴν 
ἐπιτυχία του στὴ θέση ποὺ βρίσκεται, ὄχι γιὰ τὴν ἀνταπόκρισή του
στὶς ἀπαιτήσεις τοῦ συγκεκριμένου ἀξιώματος, ἀλλὰ γιὰ τὴν ἴδια 
τὴν προσωπικότητα τοῦ ἀνδρός. Καὶ διερωτᾶται κανείς: Ἄλλαξε 



προσωπικότητα ὁ συγκεκριμένος πολιτικὸς μὲ τὴν ἀνάρρησή του 
στὴν Προεδρία τῆς Δημοκρατίας; Γιατί, ὅταν ζητοῦσε τὴν ψῆφο 
τοῦ λαοῦ ὡς ἀρχηγὸς κόμματος, εἰσέπραττε μόνο ἄρνηση καὶ 
ἀποδοκιμασία; Ἔπρεπε νὰ τὸν ἐπιβάλει ἐτσιθελικὰ ἡ 
κομματοκρατία, μὲ τὰ ἐνδοκουζινικά της ἐξισορροπητικὰ 
παζάρια, γιὰ νὰ «ἀνακαλύψει» ὁ λαὸς τὴν προσωπικότητά του; 
Τί δείκτη νοημοσύνης καὶ κρίσης ἔχει αὐτὸς ὁ λαὸς ποὺ 
καταφάσκει σήμερα, σχεδὸν παμψηφεί, αὐτὸν ποὺ χθὲς 
πεισματικὰ καὶ κατ' ἐξακολούθησιν ἀπέρριπτε στὰ ἀζήτητα τοῦ 
πολιτικοῦ βίου;

Τὸ ἀνάλογο ἰσχύει καὶ γιὰ τοὺς ἀρχηγοὺς δύο συγκεκριμένων 
κομμάτων: Ὁ ἕνας συγκεντρώνει τὸ 48,9% καὶ ὁ ἄλλος τὸ 40,7% 
τῆς θετικῆς γνώμης τῶν ἐρωτηθέντων. Ὅμως τὰ κόμματα τῶν 
ὁποίων ἡγοῦνται θὰ τὰ ψήφιζαν οἱ ἐρωτηθέντες σὲ ποσοστὸ μόλις 
1,7% καὶ 0,6% ἀντίστοιχα!

Ἀλλὰ ἐκεῖ ὅπου κορυφώνεται ὁ ἀπελπισμὸς γιὰ τὸ ἐπίπεδο 
νοημοσύνης, πληροφόρησης καὶ εὐθυκρισίας τῶν σημερινῶν 
Ἑλλήνων εἶναι οἱ προτιμήσεις τους γιὰ τὰ «στελέχη» τῶν δύο 
μεγάλων κομμάτων. Βέβαια, ἐκεῖ ἀποκλείεται καὶ ἡ δυνατότητα 
νὰ τεκμηριωθεῖ ἡ μικρόνοια καὶ ἡ ἐπιπολαιότητα τῶν 
προτιμήσεων, ἀφοῦ γιὰ τὴν ἀξιολόγηση τῆς ἀνθρώπινης ποιότητας 
καὶ τῆς πολιτικῆς ἱκανότητας τὰ κριτήρια εἶναι συνάρτηση 
προσωπικῆς ὡριμότητας καὶ καλλιέργειας.

Θὰ μποροῦσε πάντως ὁ μέσος Ἕλληνας σήμερα νὰ ἔχει 
τουλάχιστον ἀπορία (καὶ ἑπομένως ἐπιφύλαξη) γιὰ τὰ κριτήρια 
τῆς κραυγαλέα ἄνισης προβολῆς τῶν πολιτευτῶν κάθε κόμματος 
ἀπὸ τὰ (ἐξ ὁρισμοῦ ἐξωνημένα) μέσα μαζικῆς ἐνημέρωσης. Νὰ 
διερωτηθεῖ, γιὰ παράδειγμα, γιατί τόση ἐπίμονη προβολὴ καὶ 
διαφήμιση ὡς «δελφίνων» ἐκείνων τῶν «στελεχῶν» τῶν δύο 
ἀντίπαλων κομμάτων ἐξουσίας ποὺ συμπίπτουν ἀπολύτως στὶς 
θέσεις τους γιὰ τὰ λεγόμενα «ἐθνικὰ» θέματα. «Κατὰ 
σύμπτωση» μάλιστα οἱ κοινὲς θέσεις τους εἶναι πάντοτε ἴδιες καὶ 
μὲ τὶς ἀπερίφραστες ὑποδείξεις τοῦ ἀμερικανικοῦ παράγοντα.

Πῶς καὶ γιατί «στελέχη» ποὺ σὲ προηγούμενα πόστα ὑψηλῆς 
πολιτικῆς εὐθύνης εἶχαν γίνει εὔκολος στόχος γελοιογράφων καὶ 



εὐθυμογράφων, γιὰ τὴν ὁλοφάνερη ἀνεπάρκεια καὶ μετριότητά 
τους, αἰφνιδίως κερδίζουν σὲ χρόνο ρεκὸρ καὶ μὲ σαρωτικὰ 
ποσοστὰ τὴν προτίμηση τοῦ κοινοῦ γιὰ ἐξέχοντες ἡγετικοὺς 
ρόλους;

Οἱ δημοσκοπήσεις καταγράφουν ἀντιδράσεις καὶ προτιμήσεις 
ἀνθρώπων ποὺ τοὺς εἶναι ἀδύνατο νὰ ξεχωρίσουν ὄχι τὸν 
πολιτικὰ ἱκανὸ ἀπὸ τὸν πολιτικὰ μέτριο ἢ ἀνίκανο, ἀλλὰ ἀκόμα 
καὶ τὸν ἄκρως εὐφυὴ ἀπὸ τὸν καταφανῶς μειονεκτικὸ καὶ 
ὀλιγοφρενή. Ἡ φανφαρόνικη πόζα τῆς κενότητας, ὁ γελοῖος 
τουπὲς καὶ ὁ μουσολίνειος στόμφος ἔχουν συντριπτικὴ 
προτεραιότητα σὲ σχέση μὲ τὴν ἐπανειλημμένα ἀποδεδειγμένη 
ἐργατικότητα, δημιουργικότητα, νοήμονα σοβαρότητα στελεχῶν 
ποὺ ἀπωθοῦνται στὶς τελευταῖες βαθμίδες τῆς λαϊκῆς προτίμησης.

Θὰ ὄφειλε στὸν ἑαυτό του ὁ ἐρωτώμενος στὶς δημοσκοπήσεις 
(γιὰ τὸ συμφέρον του καὶ γιὰ τὴν ποιότητα τῆς ζωῆς του) νὰ 
ἀπορήσει καὶ νὰ συλλογιστεῖ: Γιατί δὲν τοῦ ζητᾶνε ποτὲ γνώμη 
καὶ κρίση γιὰ πρόσωπα ποὺ χθὲς πρωταγωνιστοῦσαν στὸν 
πολιτικὸ στίβο, ἀλλὰ σήμερα ἔχουν πέσει στὴ δυσμένεια τῶν 
κομματικῶν ἡγεσιῶν; Γιατί ἀποκλείονται ἀπὸ τὰ ἐρωτήματα τῶν 
δημοσκοπήσεων προσωπικότητες τῆς πολιτικῆς ποὺ στὰ «ἐθνικὰ» 
θέματα ἔχουν ἀπόψεις διαφορετικὲς ἀπὸ αὐτὲς τῶν κομματικῶν 
ἡγεσιῶν; Ποιοί παράγοντες καὶ ποιές τεχνικὲς κατευθύνουν 
ἀφανῶς τὶς λαϊκὲς προτιμήσεις καὶ ὁδηγοῦν στὶς κορυφὲς τῆς 
τηλεοπτικῆς θεαματικότητας τὸν ὑπόκοσμο τῆς δημοσιογραφίας ἢ 
καταξιώνουν σὰν πολιτικοὺς ἀναλυτὲς τοὺς «καλλιτέχνες» τοῦ 
κόσμου τῆς νύχτας;

Ἂς τὸ παραδεχτοῦμε μὲ συνεπὴ ρεαλισμό, ποὺ εἶναι καὶ ἡ πιὸ 
στέρεα βάση ἐλπίδας: Ἡ σημερινὴ ἑλλαδικὴ κοινωνία δὲν ἔχει 
προϋποθέσεις ἀξιοκρατικῶν μετασχηματισμῶν, δὲν μπορεῖ νὰ ἔχει 
προοπτικὲς καλύτερου μέλλοντος. Οἱ τύχες της καθορίζονται 
ἀνέκκλητα ἀπὸ τὶς συνέπειες πολύχρονης πληθωρικῆς 
ἀπαιδευσίας, ἀγλωσσίας, αἰσθητικοῦ ἐκβαρβαρισμοῦ, 
«φιλαθλητικοῦ» πρωτογονισμοῦ, ἰδεολογικῶν ἀποβλακωτικῶν 
μονοδρόμων.

Ἡ σημερινὴ ἑλλαδικὴ κοινωνία ἀπαντάει στὶς δημοσκοπήσεις 



μὲ τὰ ἴδια ἀντανακλαστικὰ μὲ τὰ ὁποῖα ψηφίζει καὶ στὶς ἐκλογές: 
δίχως σκέψη, δίχως κρίση, μόνο μὲ ὁρμέμφυτα. Καὶ ἡ ἐκλογικὰ 
κρίσιμη μάζα προκρίνει πάντα αὐτὸν ποὺ ἔτυχε, τὶς προηγούμενες 
μέρες, νὰ τὸν δεῖ περισσότερες φορὲς στὴν τηλεόραση. Ὅ,τι καὶ νά
'ναι: ἀδίστακτος ψευδολόγος, φτηνὸς προπαγανδιστής, 
χαμερπέστατος γλείφτης, ὁλοφάνερα κρετίνος, διαβόητος 
πράκτορας ξένων δυνάμεων. Ἀρκεῖ νὰ ἔχει ἐμφανιστεῖ συχνὰ καὶ 
πρόσφατα στὴν τηλεόραση.

Κυριακὴ 5.1.2003

 

Ἡ ἑλληνικότητα ὡς πολιτικὴ συμπεριφορά
 
ΜΑΘΑΜΕ ΝΑ ΤΕΜΑΧΙΖΟΥΜΕ τὴ ζωή μας, νὰ ταξινομοῦμε τὶς 
ἀνάγκες μας σὲ αὐτονομημένα στεγανά. Καὶ τὰ κόμματα, μὲ 
παραγγελμένες δημοσκοπήσεις, προσπαθοῦν νὰ ἐξιχνιάσουν τὴν 
ἱεράρχηση τῶν ἀναγκῶν καὶ τῶν ἐνδιαφερόντων μας γιὰ νὰ 
πλασάρουν ἀνάλογα τὶς ἐπαγγελίες τους.

Ὅμως αὐτὸ ποὺ πρωταρχικὰ χρειάζεται ἡ ἑλλαδικὴ κοινωνία 
μας σήμερα, ἴσως εἶναι ἕνας πολιτικὸς λόγος ἱκανὸς νὰ 
συναρμόσει τὰ θραύσματα τῆς κομματιασμένης ζωῆς μας, νὰ μᾶς 
δείξει τὴν ὀργανικὴ ἀλληλεξάρτηση τῶν ταξινομημένων ἀναγκῶν 
μας. Λόγος ποὺ νὰ μᾶς δείξει ρεαλιστικὰ ὅτι, δίχως προσωπικὴ 
καλλιέργεια, εὐαισθησία καὶ γόνιμη φαντασία, μειώνουμε 
δραματικὰ τὶς πιθανότητες ἐπιτυχίας σὲ ὁποιοδήποτε ἐπάγγελμα, 
τὰ ἐνδεχόμενα ἔστω νὰ βελτιώσουμε τὸν βιοπορισμό μας. Ὅτι ὁ 
τύπος τοῦ «ἀεριτζῆ», τοῦ μυθοποιημένου ἀμοραλιστῆ, ποὺ 
ἁρπάζει τὴν «εὐκαιρία», τοῦ τυχεροῦ τζογαδόρου, ποὺ 
ἀναίσχυντα τὸν προπαγανδίζει ἡ κυβέρνηση, εἶναι μέσα στὴ ζωὴ 
ἐξαίρεση τόσο σπάνια ὅσο καὶ μιὰ πετυχημένη ληστεία.

Ἔστω κι ἂν οἱ Νεοέλληνες σήμερα ἔχουμε πάψει νὰ 
πιστεύουμε (ἢ καὶ νὰ ἀντιλαμβανόμαστε) τὴν προτεραιότητα ποὺ 
ἔχει ἡ ποιότητα τῆς ζωῆς, ἡ παιδεία, ἡ μόρφωση ὡς αὐταξία, θὰ 
μπορούσαμε ἴσως νὰ κατανοήσουμε πόσο πραγματιστικὰ 
συνδέεται ἡ χαρὰ τῆς ζωῆς, ἡ ἱκανοποίηση καίριων ἀναγκῶν τοῦ 



ἀνθρώπου, μὲ τὸν πλουτισμὸ τῆς ἐμπειρίας καὶ τὸ τέντωμα τῆς 
εὐαισθησίας, ὄχι μὲ τὸ ὑψηλὸ εἰσόδημα. Ὁ πολιτικὸς λόγος, ἐκτὸς 
ἀπὸ τὴν εὐθύνη ποὺ ἔχει γιὰ τὴν ἐξοργιστικὴ καθυστέρηση τῆς 
χώρας σὲ πάμπολλους τομεῖς, εἶναι καὶ αὐτουργὸς τεράστιου 
γύρω μας ἀριθμοῦ ἐγκλημάτων ὑπανάπτυξης, εὐτελισμοῦ ἢ 
ἐξαχρείωσης τῆς προσωπικῆς ζωῆς στὸ πλαίσιο τοῦ συλλογικοῦ 
μας βίου. Καί, ὅταν πρόκειται γιὰ συνέπειες ἀλλοτρίωσης 
ἀνθρώπινων ὑπάρξεων, ὁ ὅρος «ἔγκλημα» κυριολεκτεῖ.

Σίγουρα ἀντανακλᾶται καὶ στὸν δημόσιο βίο ὁ τεμαχισμὸς τῆς 
ζωῆς μας σὲ αὐτονομημένα στεγανά — εἶναι ἀμφίδρομος ὁ 
ἐπηρεασμός. Ξεκόβεται ἡ ἐξουσία ἀπὸ τὴν κοινωνία, ἡ κοινωνία 
ἀπὸ τὴν πολιτική, ἡ πολιτικὴ ἀπὸ τὶς κοινὲς ἀνάγκες, ἀπὸ τὴ 
νοηματοδότηση τῆς συλλογικότητας. Ὡσὰν αὐτοὶ ποὺ τοὺς 
ἐκλέγουμε γιὰ διαχειριστὲς τῶν κοινῶν νὰ μεταμορφώνονται ἀπὸ 
τὸ ὑπούργημά τους σὲ ὄντα ἐξωκοινωνικὰ ἀπροσδιόριστα, μὴ 
ὑποκείμενα στὴ φυσικὴ σεμνότητα καὶ μετριοπάθεια τῶν θνητῶν 
πλασμάτων, σὲ νόμους καὶ δεσμεύσεις, στὴ λογικὴ καὶ στὴν 
εὐπρέπεια, στὴν ὑποχρέωση τῆς εἰλικρίνειας. Δὲν ὑπάρχει γιὰ 
τοὺς διαχειριστὲς τῆς ἐξουσίας σήμερα ἔννοια «κοινωνικοῦ 
συμβολαίου» καὶ «κοινωνίας πολιτῶν», αἴσθηση ὅτι λειτουργοῦν 
στὸ πλαίσιο «ἀντιπροσωπευτικοῦ» συστήματος, ὅτι ὑπηρετοῦν 
δεδομένη ἀπὸ τὸν λαὸ «ἐντολή».

Ὁ πολιτικὸς λόγος ἀντιμετωπίζει τὸ ἐκλογικὸ σῶμα σὰν 
«ἀγορά», σὰν δυνάμει πελάτες ποὺ πρέπει νὰ τοὺς ἀγρεύσει ἡ 
παραπλανητικὴ διαφήμιση. Καὶ ἡ ἀγορὰ εἶναι πάντα ἀντι-
κείμενη, πραγματικότητα διαφορετικὴ ἀπὸ αὐτὴν τῆς κοινωνίας 
καὶ τῆς κοινῆς πατρίδας, πεδίο ἀποξενωμένο ἀπὸ 
προσλαμβάνουσες Ἱστορίας, πολιτισμοῦ, παράδοσης. Γιὰ τὸν 
πολιτικὸ λόγο σήμερα (ὅλων τῶν «ἀποχρώσεων») ἑλληνικότητα 
σημαίνει μόνο κρατικὴ ὑπηκοότητα, ἡ ἐπίκληση τῆς Ἱστορίας 
σημαίνει «ἐθνικισμὸ» καὶ ἐπαρχιωτικὴ ἀπομόνωση, ὁ πολιτισμὸς 
εἶναι ἕνα ψυχαγωγικὸ ὑπουργεῖο, ἡ παράδοση ἀνήκει στὸ 
λεξιλόγιο συντηρητικῶν ἢ ὀλιγοφρενῶν τοῦ περιθωρίου.

Δημοσκοπήσεις ποὺ ἀνιχνεύουν τὴν ἱεράρχηση 
προτεραιοτήτων στὶς ἀνάγκες τοῦ Νεοέλληνα, δὲν ξέρω ἂν 



δημοσιοποιοῦνται. Ὑποθέτω πάντως ὅτι ἡ οἰκονομικὴ ἐξασφάλιση 
καὶ καταναλωτικὴ εὐχέρεια θὰ ἀποτελεῖ πρώτη ἀνάγκη. Μαζὶ καὶ 
ἡ ἀπαίτηση ἀποτελεσματικότερου κρατικοῦ μηχανισμοῦ, κυρίως 
στὸν τομέα τῆς ὑγείας, τῆς πρόνοιας, τῶν διευκολύνσεων τῆς 
ἀγορᾶς. Γιὰ μιὰ σημαντικὴ μερίδα πληθυσμοῦ θὰ ὑπάρχει, 
φαντάζομαι, κάπου στὴν κλίμακα προτεραιοτήτων καὶ ἡ 
(ψυχολογική) ἀξίωση νὰ διασωθεῖ ἱστορικὰ ἡ ἑλληνικότητα, νὰ 
γίνεται διεθνῶς σεβαστή. Ἀλλὰ εἶναι πολὺ πιθανὸ αὐτὴ ἡ ἀξίωση 
νὰ μὴ συνδέεται στὴ συνείδηση τῶν φορέων της μὲ πραγματικὰ 
πολιτικὰ δεδομένα: Ἀξιώνουν πολλοὶ νὰ διασωθεῖ ἱστορικὰ ἡ 
ἑλληνικότητα, ἀλλὰ ψηφίζουν τὰ κόμματα τὰ ὑπεύθυνα γιὰ 
ἐκπαιδευτικὲς μεταρρυθμίσεις ποὺ ἔχουν κάνει ἄγλωσσα τὰ 
Ἑλληνόπουλα ἢ γιὰ τὴν αὐτουργία ἰδεολογικῆς 
κατασυκοφάντησης τῆς ἑλληνικῆς ἱστορίας. Δὲν διανοοῦνται οἱ 
πολίτες νὰ ἀντισταθοῦν μὲ τὴν ψῆφο τους στὴν κατάργηση τῆς 
διδασκαλίας τῶν ἀρχαίων ἢ στὸ ἔγκλημα τοῦ μονοτονικοῦ. Δὲν 
περνάει ἀπὸ τὸν νοῦ τους ἔστω νὰ μποϊκοτάρουν ὅσες ἐφημερίδες 
πρακτορεύουν ἀπροσχημάτιστα τὴ νεοταξικὴ «παγκοσμιοποίηση» 
χλευάζοντας κάθε αἴσθηση πατρίδας καὶ ἰδιαιτερότητας 
πολιτισμοῦ.

Χρειαζόμαστε ἕναν πολιτικὸ λόγο ἱκανὸ νὰ προσδώσει 
χαρακτήρα ρεαλιστικῆς ἀνάγκης στὴν ἑλληνικότητα, χαρακτήρα 
ποιότητας τῆς ζωῆς. Νὰ καθάρει τὸ αἴτημα τῆς ἑλληνικότητας 
ἀπὸ στοιχεῖα ψυχολογικά, ἰδεολογικὲς ὑπεραναπληρώσεις τῆς 
βαλκανικῆς μας μειονεξίας. Ἂν θελήσουμε νὰ συνεχίσουμε τὴν 
ἑλληνικὴ γλώσσα (τὸ μόνο ζωντανὸ στοιχεῖο ἑλληνικότητας ποὺ 
μᾶς ἀπόμεινε) καὶ τὸ ὅποιο βιωματικὸ φορτίο αὐτὴ ἡ γλώσσα 
κομίζει, νὰ τὸ θελήσουμε ἐπειδὴ ἰσοδυναμεῖ γιὰ μᾶς μὲ πλουτισμὸ 
τῆς ζωῆς μας, εἶναι κεφάλαιο χαρᾶς τῆς ζωῆς, προνόμιο 
ξεχωριστῆς καλλιέργειας καὶ ὀξυμμένης εὐαισθησίας.

Ὅσοι Νεοέλληνες ἀξιώνουν σήμερα νὰ διασωθεῖ ἱστορικὰ ἡ 
ἑλληνικότητα πρέπει νὰ ξέρουν ὅτι χρειάζεται δρόμος πολὺς γιὰ 
νὰ ἐνδυθεῖ ἡ ἀξίωσή τους τὸν ρεαλισμὸ πολιτικοῦ αἰτήματος. Μὴν 
ξεχνᾶμε πόση περιφρόνηση καὶ χλευασμὸ προκάλεσαν οἱ 
ὑπογραφὲς τριῶν ἑκατομμυρίων Ἑλλήνων ποὺ ζητοῦσαν ὄχι νὰ 



ἀναγράφεται τὸ θρήσκευμα στὴν ἀστυνομικὴ ταυτότητα, ἀλλὰ 
μόνο τὴν ἐλευθερία νὰ ἀποφασίσουν οἱ πολίτες μὲ δημοψήφισμα 
γιὰ τὸ θέμα αὐτό. Τρία ἑκατομμύρια φορεῖς ἀτομικῶν 
(ὑποτίθεται) δικαιωμάτων καὶ περιφρονήθηκαν ἰταμότατα ἀπὸ 
τὴν κυβέρνηση, χλευάστηκαν ἀπὸ τὰ μέσα «ἐνημέρωσης», 
προπηλακίστηκαν σκαιότατα ἀπὸ τὴν ἀφατρίαστη (ὑποτίθεται) 
Προεδρία τῆς Δημοκρατίας. Ἀνάλογη «τύχη» εἶχαν καὶ τὰ 
ἀποκαλυπτικὰ σὲ ὄγκο συλλαλητήρια γιὰ τὴν ὑπεράσπιση τῆς 
ἑλληνικότητας τῆς Μακεδονίας.

Χρειάζεται δρόμος πολὺς (ἴσως κάποιες γενιὲς Ἑλλήνων) γιὰ 
νὰ ἐνδυθεῖ τὸ αἴτημα τῆς ἑλληνικότητας ρεαλιστικὴ δυναμικὴ 
πολιτικῆς πρακτικῆς. Φυσικὰ μὲ τὴν προϋπόθεση ὅτι θὰ ἐπιβιώσει 
ἐνεργὰ τὸ αἴτημα — θὰ σωθεῖ ἡ «μαγιὰ» ποὺ νοσταλγοῦσε ὁ 
Μακρυγιάννης.

Κυριακὴ 19.10.2003

 

Τὸ φοβερὸ ἐνδεχόμενο λογοδοσίας
 
ΛΑΜΠΡΗ ΕΥΚΑΙΡΙΑ γιὰ τοὺς σοβαροὺς δημοσκόπους: Νὰ 
σπεύσουν στὴ Νέα Μηχανιώνα Θεσσαλονίκης, τώρα ποὺ οἱ 
παράτες τέλειωσαν καὶ ἠρέμησαν οἱ φρένες. Νὰ ἀνατάμουν μὲ 
τόλμη τὸ «σύνδρομο Τσενάι», τὴν ξαφνικὴ εὐαισθησία τῆς 
ἑλλαδικῆς κοινωνίας γιὰ τὴν ἑλληνικότητα. Ποιός ἔχει 
«δικαίωμα» νὰ τὴν ἐκπροσωπεῖ, νὰ βαστάζει τὴ σημαία τοῦ 
ἑλληνεπώνυμου κρατικοῦ μας σχήματος.

Δημοσκοπικὲς ἐρωτήσεις ἐπώδυνου ρεαλισμοῦ: Ἂν αὔριο ἡ 
πόλη σας καὶ ἡ περιοχή σας περιέλθουν σὲ ξένη ἐπικράτεια (: ἂν 
τὸ ΝΑΤΟ ἀποφασίσει νὰ σᾶς ὑπαγάγει, γιὰ λόγους 
ἀνθρωπιστικούς, στὸ κράτος τῶν Σκοπίων), ΤΙ ΘΑ ΑΛΛΑΞΕΙ 
ΣΤΗΝ ΠΡΟΣΩΠΙΚΗ ΣΑΣ ΖΩΗ; Μὲ ἄλλα λόγια: Τί πραγματικὸ 
ἀντίκρισμα ἔχει στὴ ζωή σας ἡ ἑλληνικότητα πέρα ἀπὸ ρητορικὲς 
παπαγαλίες καὶ συναισθηματικὲς φιοριτοῦρες; Ποιά ποιότητα 
ζωῆς σᾶς παρέχει πού, ἂν τὴ χάσετε, χάνει ἡ ὕπαρξή σας τὸ 
νόημά της;



Ἂν αὔριο κληθεῖτε νὰ πολεμήσετε γιὰ τὴν πατρίδα σας, θὰ 
διακινδυνεύσετε τὴ ζωή σας γιὰ νὰ ὑπερασπίσετε τί; 
Συναισθήματα καὶ ρητορεῖες; Ἢ θὰ πολεμήσετε γιὰ τὸ «νταϊλίκι»,
γιὰ πάθος ἀνάλογο μὲ αὐτὸ ποὺ σᾶς κάνει φανατικοὺς τοῦ ΠΑΟΚ 
ἢ τοῦ Ἄρη; Ἂν σᾶς ἔβαζαν σὲ δίλημμα νὰ ἀπαρνηθεῖτε τὴν 
ἑλληνικὴ σημαία ἢ τὸ ἠλεκτρικό σας ψυγεῖο, εἰλικρινά, τί θὰ 
ἐπιλέγατε;

Ὅσοι ἀρνοῦνται στὸ Ἀλβανάκι, ποὺ πρωτεύει στὰ ἑλληνικὰ 
γράμματα, νὰ κρατήσει τὴν ἑλληνικὴ σημαία, εἶναι σίγουροι ὅτι 
ὑπερτεροῦν σὲ ἑλληνικότητα; Μιλᾶνε σωστότερα ἑλληνικά; Ἔχουν 
διαβάσει περισσότερο Ἀριστοτέλη, Πλάτωνα, Αἰσχύλο ἢ Μάξιμο 
καὶ Ρωμανὸ Μελωδό; Ξέρουν νὰ ἐξηγήσουν γιατί ὁ Παρθενώνας 
εἶναι μνημεῖο πολιτισμοῦ σημαντικότερο ἀπὸ τὸν Πύργο τοῦ 
Ἄιφελ; Καταλαβαίνουν τὴ γλώσσα τοῦ Παπαδιαμάντη καὶ τοῦ 
Ροΐδη; Ἀπαίτησαν ποτὲ νὰ ξηλωθοῦν ἀπὸ τὸν καθεδρικὸ ναὸ τῆς 
Ἀθήνας οἱ θρησκευτικὲς ζωγραφιὲς τοῦ Γερμανοῦ Seitz καὶ νὰ 
ἀναστηλωθοῦν ἐκκλησιαστικὲς εἰκόνες ἑλληνικές;

Κάποιοι στὴ Νέα Μηχανιώνα θεωροῦν βλασφημία νὰ εἶναι 
σημαιοφόρος στὰ Ἑλληνόπουλα ἕνας ἀλλοδαπός. Ὅμως οἱ ἴδιοι 
μὲ τὴν ψῆφο τους κρατᾶνε στὴν ἡγεσία τῆς ἑλληνικῆς πατρίδας, 
ἑπτὰ χρόνια τώρα, μιὰ κυβέρνηση ποὺ κατέβασε τὴ σημαία ἀπὸ 
τὰ Ὕμια, παραιτήθηκε ἀπὸ τοὺς S300 γιὰ τὴν ἄμυνα τῆς Κύπρου, 
κατεξευτέλισε τὸ ἑλληνικὸ ὄνομα προδίδοντας τὸν Ὀτσαλάν, 
χειρίζεται τὴν ἐξωτερικὴ πολιτικὴ μὲ πρόσωπα ἀμφίβολης 
(παιδευτικῆς) ἰθαγένειας.

Ἐνοχλεῖται ἡ εὐαίσθητη ἑλληνικότητά μας ὅταν τὴ σημαία μας 
τὴν ὑψώνει μὲ τὶς ἐπιδόσεις του Ἀλβανόπουλο. Δὲν ἐνοχλούμαστε 
ὅταν ἀφελληνίζονται προγραμματισμένα τὰ ἀναγνωσματάρια τῶν 
παιδιῶν μας στὸ σχολειὸ ἢ στὰ διδακτικά τους ἐγχειρίδια 
κατασυκοφαντεῖται τὸ Βυζάντιο. Δὲν θίγεται ἡ ἑλληνικότητά μας 
ὅταν ἀγοράζουμε «προοδευτικὲς» ἐφημερίδες ποὺ κατακλύζονται 
ἀπὸ τὸν μονόλογο φατρίας μὲ συμπλεγματικὴ ὑστερία 
συμμόρφωσης στὶς ἐπιταγὲς τῆς νεοταξικῆς «παγκοσμιοποίησης».

Καὶ ἀπὸ τὴ θλιβερὴ Νέα Μηχανιώνα νὰ περάσουν οἱ 
ἐπιστήμονες δημοσκόποι («ἰχνηλατοῦντες λόγῳ τἀληθές») στὸ 



πεδίο τῶν «Ἱερῶν» μας Συνόδων, σὲ Ἀθήνα καὶ Φανάρι. Νὰ 
δημοσκοπηθεῖ τὸ «σῶμα» τῶν ἐπισκόπων μὲ ἐρωτήσεις ἄτεγκτου 
ἐπίσης ρεαλισμοῦ:

Μιλᾶνε γιὰ «πνευματικὰ» δικαιώματα τοῦ Οἰκουμενικοῦ 
Πατριαρχείου στὶς λεγόμενες «Νέες Χῶρες» τῆς ἑλλαδικῆς 
ἐπικράτειας. Τί ἀκριβῶς ἐννοοῦν; Πρέπει νὰ διαστείλουμε τὰ 
«πνευματικὰ» ἀπὸ κάποια ἄλλα, «ὑλικά», δικαιώματα; Καί, ἂν 
ὑλικὰ ὑποθέσουμε τὰ δικαιώματα σὲ ποσοστὰ ἐπὶ τοῦ ὀβολοῦ τῶν 
πιστῶν (στὸ παγκάρι κάθε ἐνορίας καὶ ἐπισκοπῆς), πῶς νὰ 
ἑρμηνεύσουμε τὰ «πνευματικὰ» δικαιώματα; Πρόκειται γιὰ 
ἄσκηση ἰδεολογικοῦ ἐλέγχου, γιὰ βατικάνεια auctoritas ποὺ 
ἐγγυᾶται τὴν ὀρθότητα τοῦ δόγματος; Εἶναι δικαιώματα 
ἐπιτροπείας τοῦ ἠθικοῦ βίου τῶν κληρικῶν καὶ τοῦ λαοῦ; Ἂς 
ἀπαντήσουν οἱ ἐπίσκοποι τί καταλαβαίνει ὁ καθένας μὲ αὐτὴ τὴν 
πλατωνίζουσα παρλαπίπα.

Πῶς ἀντιλαμβάνονται οἱ ἐπίσκοποι τὴν «οἰκουμενικότητα» 
τοῦ Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως; Σὰν μιὰ παγκόσμια 
«δικαιοδοσία», δηλαδὴ μὲ γεωγραφικὴ σημασία, τὴ σημασία ποὺ 
δίνει τὸ Βατικανὸ στὴν «καθολικότητα»; Ἀλλὰ μιὰ παγκόσμια 
δικαιοδοσία μόνο νομικὴ θεσμοθέτηση μπορεῖ νὰ ἐπικαλεστεῖ (καὶ 
αὐτὴν ἀπὸ ἀπώτατο παρελθόν). Σὲ «δικαιώματα» ἀναφέρεται, 
δηλαδὴ σὲ νομὴ ἐξουσίας. Δὲν ἔχει σχέση μὲ τὴ ζωή μας, τὴν 
ἀναζήτηση νοήματοςτῆς ζωῆς καὶ τοῦ θανάτου, δὲν ἀφορᾶ στὴν 
ἐλπίδα ἀλήθειας ποὺ εὐαγγελίζεται ἡ Ἐκκλησία.

Γιατί Ἑλλαδικοὶ καὶ Φαναριῶτες μιλᾶνε γιὰ τὶς διαφορές τους 
μόνο μὲ ὅρους καὶ προβληματισμοὺς δικαιοδοσιῶν καὶ Δικαίου; 
Καί, ἂν χρειαστοῦν θεωρητικὴ ἐπιχειρηματολογία, προσφεύγουν 
μόνο σὲ ἰδεολογήματα ἄσχετα μὲ τὴν ἐμπειρία; Γιατί σὰν 
ἐμπειρικὸ πραγματισμὸ ἐκδέχονται ἀποκλειστικὰ μιὰ φτηνὴ 
παιδαριώδη ἠθικολογία; Στὰ προσωπικὰ ὑπαρξιακά τους 
ἐρωτήματα τί ἀπαντήσεις δίνουν;

Τρίτη λαμπρὴ εὐκαιρία γιὰ σοβαροὺς δημοσκόπους: Ἡ εἴδηση 
ὅτι ἡ σημερινὴ στὴν Ἑλλάδα κυβέρνηση διαχειρίστηκε μέσα σὲ 
ἑπτὰ χρόνια (1996-2003) ποσὰ εἰσφορῶν τῆς Εὐρωπαϊκῆς 
Ἕνωσης περισσότερα ἀπὸ τὸ σύνολο τῆς χρηματικῆς βοήθειας 



ποὺ διαχειρίστηκαν ὅλες οἱ ἑλληνικὲς κυβερνήσεις μετὰ τὸν 
Δεύτερο Παγκόσμιο Πόλεμο.

Θὰ εἶχε ἐνδιαφέρον νὰ κατόρθωναν οἱ δημοσκόποι, μὲ τὴν 
ἐπιστημονική τους ἐπινοητικότητα καὶ τὶς προηγμένες τεχνικές 
τους, νὰ ἀποσπάσουν εἰλικρινεῖς προσωπικὲς ἀπαντήσεις ἀπὸ 
τοὺς πολίτες ποὺ δηλώνουν (ἀκόμα σήμερα) ἕτοιμοι νὰ 
ξαναψηφίσουν τὸ κυβερνῶν κόμμα: Ποῦ πιστεύουν ὅτι 
δαπανήθηκε αὐτὸς ὁ πακτωλὸς τῆς οἰκονομικῆς βοήθειας, σὲ ποιά 
ἔργα ὑποδομῆς, σὲ ποιές παραγωγικὲς ἐπενδύσεις, σὲ ποιόν 
ἀποδοτικὸ ἐκσυγχρονισμὸ κρατικῶν δομῶν, κοινωνικῶν 
λειτουργιῶν παιδείας, πρόνοιας, ποιότητας τῆς ζωῆς; Ἡ 
ἀποβιομηχάνιση τῆς χώρας εἶναι ἐφιάλτης, ἡ μείωση τῆς 
παραγωγικότητας ἀπειλή, ὁ ἀγροτικὸς πληθυσμὸς σὲ κατάσταση 
ἀπελπισίας, τὰ χωριὰ ἔρημα. Ἀναίσχυντη διαφήμιση ὅτι δῆθεν 
δαπανήθηκε ὁ πακτωλὸς γιὰ δημόσια ἔργα, ἀλλὰ ἐμεῖς 
ψηλαφοῦμε δρόμους ντροπῆς, ὅπως ὁ Κορίνθου-Πατρῶν ἢ ὁ 
Ἀντιρρίου-Ἰωαννίνων.

Γέμισαν ὡστόσο τὰ «ἀριστοκρατικὰ» προάστια τῶν 
τριτοκοσμικῶν μας μεγαλουπόλεων ἀμύθητες βίλες καὶ οἱ μαρίνες 
ἀπίστευτο ἀριθμὸ ὀνειρωδῶν θαλαμηγῶν. Τί ἀπαντᾶνε σὲ αὐτὴ 
τὴν ἐξόφθαλμη πρόκληση οἱ ἐπίδοξοι ψηφοφόροι τοῦ κυβερνῶντος 
κόμματος; Τί ἀπαντᾶνε ὄχι μπροστὰ σὲ μαρκούτσια 
«δημοσιογράφων», ἀλλὰ ὅταν κοιτᾶνε τὰ μάτια τῶν παιδιῶν τους 
καὶ τῶν παιδιῶν τοῦ γείτονα ποὺ λιμώττει; Τί ἀπαντᾶνε ὅταν 
ἀφήνονται νὰ σκεφτοῦν τὸ φοβερὸ αἴνιγμα τοῦ θανάτου, τὴν 
πιθανότητα νὰ συμπεριλαμβάνεται στὸ ἀνερμήνευτο χάρισμα τῆς 
λογικότητας τοῦ ἀνθρώπου καὶ τὸ ἐνδεχόμενο ἀδυσώπητης 
λογοδοσίας;

Ἀμείλικτες δημοσκοπήσεις ἀπὸ ρεαλιστὲς δημοσκόπους νὰ 
λειτουργοῦσαν σὰν ἔναυσμα τίμιας ἐνδοσκόπησης.

Κυριακὴ 2.11.2003

 



Ε΄
 

Ἡ ἐθνικὴ τραγωδία λειτουργεῖ ὡς πομφόλυξ
 
ΑΝΙΣΗ ΑΝΑΜΕΤΡΗΣΗ: Ἀπὸ τὴ μιά, τὸ κόμμα ποὺ γίνεται 
κυβέρνηση, πανίσχυρο, ἀσύδοτο, ἀδίστακτο. Ἀπὸ τὴν ἄλλη, κάποια 
ἀδύναμη μειοψηφία πολιτῶν ποὺ ἐπιμένει νὰ σκέπτεται καὶ νὰ 
κρίνει.

Τὸ κόμμα πανίσχυρο στὴν ταύτισή του μὲ τὸ κράτος, ἀσύδοτο 
στὴ διαχείριση τοῦ κοινωνικοῦ χρήματος, ἀδίστακτο στὴ διαπλοκή 
του μὲ τεράστια ἰδιωτικὰ συμφέροντα καὶ στὴν πρακτόρευση 
ἀλλοδαπῆς «προστασίας». Ἡ μειοψηφία τῶν σκεπτόμενων 
πολιτῶν ἀμελητέα (στὴν πιὸ αἰσιόδοξη ἐκδοχὴ μόλις τὸ 10% τῶν 
ψηφοφόρων), ὅμως ἐπιμένει νὰ βλέπει κατάματα τὴν 
πραγματικότητα, ὅσο ἐφιαλτικὴ κι ἂν εἶναι — νὰ σώζει 
εὐαισθησίες καὶ ἀξιοπρέπεια.

Ἀναμέτρηση ἄνιση: Δύο κρατικὰ κανάλια τηλεόρασης 
πειθαρχημένα στὴν ἀδιάντροπη προπαγάνδα τοῦ κόμματος ποὺ 
γίνεται κυβέρνηση. Μοιάζουν ἐξαγορασμένα καὶ τὰ ἰδιωτικά, 
ὑποταγμένα στὴν καθεστωτικὴ μονοτροπία. Ἐλεγχόμενες δείχνουν 
οἱ περισσότερες ἐφημερίδες, ὅποια ἐπιμένει σὲ ἀρχὲς 
δημοσιογραφικῆς ἀμεροληψίας ρισκάρει τὴ χρεοκοπία της. Ἡ 
μειοψηφία τῶν ἀσυμβίβαστων πολιτῶν (τὸ ἀμελητέο 10%) δὲν 
πρέπει νὰ ἔχει φωνή. Ἂν ξεμυτίσει κάπου ἡ φωνή της, ἀγνοεῖται 
παγερά, θάβεται ἢ διαστρέφεται δόλια.

Τὸ κόμμα ποὺ γίνεται κράτος ξέρει τὴ δύναμη τῆς 
πληροφόρησης, γι' αὐτὸ καὶ τὴν ἐλέγχει ὁλοκληρωτικά. Κρατικὰ 
καὶ ἰδιωτικὰ κανάλια ξέρουν ποιά ὀνόματα εἶναι ἀποκλεισμένα 
ἀπὸ τὸν πολιτικὸ σχολιασμό, ἀπαγορευμένα. Ἡ ἐλεγχόμενη 
δημοσιογραφία ξέρει ποιά βιβλία δὲν πρέπει κὰν νὰ ἀναγγελθοῦν 
(ἀδιανόητο νὰ σχολιαστοῦν ἢ νὰ συζητηθοῦν). Εἶναι μεθοδικὰ 
ἀποκλεισμένη ἀπὸ τὴ δημοσιότητα ἡ μειοψηφία πολιτῶν ποὺ 
ἐπιμένουν νὰ σκέπτονται καὶ νὰ κρίνουν.



Ὁ ἀντίλογος τῆς ὑποκρισίας λέει: Ἔχουν τὴν ψῆφο τους ὅλοι 
οἱ πολίτες, τὴ δύναμη τῶν ἐπιλογῶν τους. Ναί, ἀλλὰ τότε γιατί νὰ 
εἶναι σπουδὴ ἐπιστήμης καὶ μέγας ἐπιχειρηματικὸς κλάδος ἡ 
προπαγάνδα, ἡ ἔντεχνη ἀχρήστευση τῆς κριτικῆς ἱκανότητας τῶν 
πολιτῶν, ἡ χειραγώγηση τῶν ἐπιλογῶν τους (ποὺ σήμερα τὴ λένε 
«ἐπικοινωνία»); Ἂν ἡ συντριπτικὴ πλειοψηφία δὲν ἦταν ἕρμαιο 
τῆς γιγαντοαφίσας καὶ τοῦ τηλεοπτικοῦ «σπότ», ἂν δὲν 
ὑπέκλεπταν τὴν ψῆφο της μὲ ἀπύθμενης ψευδολογίας ὑποσχέσεις, 
μὲ ἰδεολογικὲς παραχαράξεις καὶ ἀτιμίες, μὲ τεχνητὴ 
ἀναζωπύρωση πλασματικῶν διχασμῶν, τότε γιατί τὰ ἀστρονομικὰ 
ποσὰ στὴ μάχη τῆς χυδαίας προπαγάνδας;

Στὸν καταιγισμὸ τῶν ὑποβολιμαίων ψευδαισθήσεων ἡ 
ἀσήμαντη μειοψηφία τῶν πολιτῶν μὲ κριτικὴ ἐγρήγορση δὲν ἔχει 
τίποτα νὰ ἀντιτάξει. Ἡ ψῆφος της εἶναι ἐκ τῶν πραγμάτων 
περιθωριακή, ἀχρηστευμένη. Καὶ μὲ τὸ πέρασμα τῶν χρόνων τὸ 
λεῖμμα μειώνεται δραματικά — ὅλο καὶ λιγότεροι ψηφοφόροι 
ἐπιλέγουν μὲ σκέψη καὶ κρίση, ἀδέσμευτοι ἀπὸ ἐνστικτώδη 
ψυχολογήματα ἢ ἀπὸ τὴν κρετινικὴ ἐπιπολαιότητα.

Ἐκεῖ εἶναι τὸ κυρίως πρόβλημα: στὴ συνεχὴ μείωση τῶν 
ἀντιστάσεων. Οἱ ἐκπαιδευτικὲς «μεταρρυθμίσεις», ἀπανωτὲς καὶ 
μὲ συνέπεια, παράγουν μεθοδικότατα ἀνθρώπους μὲ 
ὑποβαθμισμένη κριτικὴ ἱκανότητα καὶ δίχως γλώσσα, ποὺ 
σημαίνει: δίχως σκέψη. Προγραμματισμένα καὶ ἡ τηλεόραση, 
χωρὶς τὸν παραμικρὸ κοινωνικὸ ἔλεγχο, βυθίζεται σὲ ὅλο καὶ 
ζοφερότερο πρωτογονισμὸ ἀποβλακωτικῆς δυναμικῆς. Παράλληλα 
ἡ ἀνεργία, σωστὴ λοιμική, ἐξαναγκάζει τὰ θύματά της νὰ 
πουληθοῦν (κυριολεκτικά) στὴν ἐξουσία ποὺ ὑπόσχεται θέσεις 
ἐργασίας. Ἔτσι, ἡ δόλια ὑφαρπαγὴ τῆς ψήφου ἐμφανίζει αὐξητικὴ
ἰσχὺ ἀκαταγώνιστη καὶ ἡ μειοψηφία ποὺ ἀντιστέκεται στὴν 
ἀχρήστευση τῆς ψήφου συνεχῶς συρρικνώνεται.

Ἄνιση ἀναμέτρηση: Μαγειρεύουν τὸν ἐκλογικὸ νόμο κατὰ τὴ 
βολή τους. Ἀναθεωροῦν τὸ Σύνταγμα γιὰ νὰ προσθέσουν 
ἀνεξέλεγκτες ἐξουσίες στὸν πρωθυπουργό, νὰ ἀπωθήσουν τὸν λαὸ 
ἀκόμα περισσότερο «στὴ γωνία». Ἀπογυμνώνουν τὸν Πρόεδρο 
τῆς Δημοκρατίας ἀπὸ τὸ βασικό του λειτούργημα (νὰ εἶναι ὁ 



ρυθμιστὴς τοῦ πολιτεύματος—ἐγγυητὴς τῆς δημοκρατικῆς 
λειτουργίας τῶν θεσμῶν), τὸν μεταβάλλουν σὲ διακοσμητικὸ 
στοιχεῖο, ἐντολοδόχο τοῦ ἀνεξέλεγκτου πρωθυπουργοῦ.

Οἱ λαϊκὲς εὐαισθησίες μειώνονται ὁλοφάνερα, οἱ φωνὲς 
διαμαρτυρίας ἀτονοῦν καὶ παρακάμπτονται. Καταγγέλλεται μὲ 
δημόσια δήλωση ὅτι τὸν γραμματέα τοῦ κυβερνῶντος κόμματος 
τὸν ἐπέβαλε ἡ Ἀμερικανικὴ Πρεσβεία, ὅτι «ἐπιχειρεῖται ὁ πλήρης 
ἐξαμερικανισμὸς τοῦ κυβερνῶντος κόμματος, γεγονὸς ποὺ 
ἰσοδυναμεῖ μὲ ἐθνικὴ τραγωδία» (Μίκης Θεοδωράκης, 3.7.2003). 
Καὶ σὲ ἐλάχιστες μέρες ἡ καταγγελία ἔχει ξεχαστεῖ, αὐτὸς ποὺ 
τὴν τόλμησε ὑποδέχεται ὑπουργοὺς καὶ κυβερνητικὰ στελέχη στὴ 
μακρονησιώτικη συναυλία του, ἡ «ἐθνικὴ τραγωδία» ἔχει 
ταξινομηθεῖ στὰ ρητορικὰ πυροτεχνήματα. Τὸ ἴδιο συμβαίνει καὶ 
ὅταν πρώην ὑπουργὸς Ἐξωτερικῶν δηλώνει ὅτι «κάποιοι στὴν 
Ἑλλάδα ἐκφράζουν τὴν πολιτικὴ τῆς ὑπερδύναμης καὶ θέλουν νὰ 
εἶναι ἀνενόχλητοι στὶς ἐπιδιώξεις τους, ἀλλὰ αὐτὸ δὲν θὰ τὸ 
ἀνεχθεῖ ἡ δημοκρατικὴ παράταξη ποὺ προϋπῆρχε τοῦ σημερινοῦ 
πρωθυπουργοῦ» (Θεόδωρος Πάγκαλος, 27.8.2003).

Ἂν τέτοιες δηλώσεις ἀπὸ πρόσωπα πανίσχυρης δημοσιότητας 
λειτουργοῦν ὡς πομφόλυγες, ποιάν ἀποτελεσματικότητα μποροῦν 
νὰ ἔχουν ἡ κριτικὴ δημοσιογραφία καὶ ἀρθρογραφία, ἡ καυστικὴ 
γελοιογραφία, ἡ θεατρικὴ σάτιρα, μιὰ περιθωριακὴ διάλεξη, ὁ 
σχολιασμὸς στὴ φιλικὴ συντροφιά; Ἡ μειοψηφικὴ ποιότητα εἶναι 
καταδικασμένη σὲ πνιγμό. Ἀλλὰ οἱ μεθοδεύσεις τοῦ πνιγμοῦ 
ἀποδεικνύουν πόσο τὴ φοβοῦνται: Ἂν κατορθώσουν νὰ σιγήσει ἡ 
ἐλάχιστη μαγιὰ τῆς ἀντίστασης, χάνονται καὶ τὰ κριτήρια 
διάκρισης τοῦ ὁλοκληρωτισμοῦ ἀπὸ τὴν πολιτικὴ ἐλευθερία.

Ὑποτίθεται ὅτι τὸν κριτικὸ ἔλεγχο τῆς κυβερνητικῆς ἐξουσίας 
τὸν ἀναθέτει ὁ πολίτης μὲ τὴν ψῆφο του στὴν ἀντιπολίτευση. 
Ὅμως τὰ μαγειρέματα τοῦ ἐκλογικοῦ νόμου ἔχουν ἐπιβάλει τὸν 
δικομματισμό, καὶ ἔτσι ἀντὶ γιὰ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση ἔχουμε 
τὸ κόμμα ποὺ ἑτοιμάζεται νὰ γίνει κράτος — δὲν διανοεῖται νὰ 
ἀντιπολιτευθεῖ τὶς προϋποθέσεις καὶ ἐκφάνσεις παντοδυναμίας 
τοῦ κομματικοῦ κράτους. Ἡ ἀντιπολίτευση δὲν ξέρει νὰ 
ἀντιπολιτευθεῖ διότι δὲν ἔχει πολιτικὲς διαφωνίες μὲ τὴν 



κυβέρνηση, ἔχει μόνο διαχειριστικὲς ἀντιρρήσεις. Μὲ αὐτὲς 
προσπαθεῖ νὰ φθείρει τὸ κυβερνῶν κόμμα, ὥστε νὰ μεταβληθοῦν 
οἱ ἐντυπώσεις τοῦ ἀπερίσκεπτου πλήθους καὶ νὰ ἔρθει ἡ δική της 
σειρὰ γιὰ τὴν ἄσκηση τῆς ἀνεξέλεγκτης ἐξουσίας.

Ἡ φθορὰ τοῦ ἀντιπάλου εἶναι τὸ ὅπλο τῆς ἀντιπολίτευσης, ὄχι 
ἡ κριτική. Ἀκούστηκε ποτέ, εἴκοσι χρόνια τώρα, νὰ ἀξιοποιήσει ἡ 
ἀντιπολίτευση καταγγελίες ὅπως τοῦ Πάγκαλου ἢ τοῦ 
Θεοδωράκη; Ἀκούστηκε ποτὲ νὰ χρησιμοποιήσει καρποὺς τῆς 
ἔρευνας ἢ τῆς ἀνάλυσης ἔγκριτων δημοσιογράφων; Φοβᾶται νὰ 
ἀντιπολιτευθεῖ ὅσα καὶ ἡ ἴδια θὰ ἐπαναλάβει. Ἐπιπλέον φοβᾶται 
μήπως χάσει ψηφοφόρους ποὺ ἴσως τὴν ψηφίσουν ἀπὸ ἀνία: 
ἐπειδὴ βαρέθηκαν τὰ ἴδια πρόσωπα ἐπὶ σκηνῆς — ὄχι ἐπειδὴ 
διαβλέπουν στὴν ἐπανεκλογὴ τῆς σημερινῆς κυβέρνησης «γεγονὸς 
ποὺ ἰσοδυναμεῖ μὲ ἐθνικὴ τραγωδία».

Κερδίζουν προσωπικὴ ποιότητα ζωῆς οἱ πολίτες ποὺ 
ἐπιμένουν νὰ σκέπτονται καὶ νὰ κρίνουν. Μόνο αὐτό, ὄχι ἐλπίδα.

Κυριακὴ 7.9.2003

 

Τὸ πρόγραμμα τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης
 
ΣΤΟ ΦΥΛΛΟ ΤΗΣ ΚΥΡΙΑΚΗΣ 5.1.2003 ἡ Καθημερινὴ πρόβαλε 
μὲ ὁλοσέλιδη ἔμφαση τοὺς «βασικοὺς ἄξονες τοῦ κυβερνητικοῦ 
προγράμματος τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης». Οἱ ἄξονες 
ὀνοματίζονταν: Θεσμοί, Παιδεία, Γεωργία καὶ Κτηνοτροφία, 
Ἐπιχειρηματικότητα καὶ Ἀνταγωνιστικότητα, Ἀναμόρφωση 
Ἀγορῶν, Ἀγαθῶν καὶ Ὑπηρεσιῶν, Ἀνεργία, Δημόσιος Τομέας, 
Σχέσεις Κράτους-Πολίτη.

Στὶς δύο ἑβδομάδες ποὺ ἀκολούθησαν δὲν εἶδα νὰ 
προκλήθηκε ἡ παραμικρὴ ἀντίδραση, ζύμωση ἢ συζήτηση μὲ 
ἀφορμὴ τὸ κυβερνητικὸ πρόγραμμα τῆς ἀξιωματικῆς 
ἀντιπολίτευσης. Ὄχι πρωτοσέλιδες κρίσεις, ἀλλὰ οὔτε καὶ τὸ 
ἐλάχιστο ἴχνος παρατηρήσεων, σχολίων, κατάφασης ἢ 
ἀποδοκιμασίας. Κι ὅμως (χωρὶς μελοδραματισμούς), πρόκειται 
γιὰ τὴ ζωή μας καὶ τὴν ποιότητα τῆς ζωῆς μας: γιὰ τὸν τρόπο μὲ 



τὸν ὁποῖο θὰ κυβερνήσει τὸ κόμμα ποὺ οἱ δημοσκοπήσεις 
προβλέπουν σίγουρη τὴ νίκη του στὶς ἑπόμενες ἐκλογές. Πῶς 
ἐξηγεῖται μιὰ τέτοια σιωπή;

Πρώτη σὲ πιθανότητες ἑρμηνεία: Οἱ ἐξαγγελίες δὲν ἔδιναν 
λαβὴ οὔτε γιὰ κριτικὴ οὔτε γιὰ ἀντίδραση — οὔτε γιὰ 
ἐνθουσιασμὸ οὔτε γιὰ ἀποδοκιμασία. Κόμιζαν τὶς γνωστὲς 
ρητορικὲς γενικολογίες μὲ τὶς ὁποῖες ἔχουν πιὰ κουραστεῖ καὶ 
ἀπαυδήσει ἀναλυτὲς καὶ σχολιαστές. Παράδειγμα φθαρμένης 
ἐκφραστικῆς: «Στόχος μας εἶναι ἡ δημιουργία, ἀπὸ κοινοῦ μὲ 
τοὺς πολίτες, μιᾶς νέας ἑλληνικῆς πραγματικότητας, ποὺ νὰ ἔχει 
στὸ ἐπίκεντρό της τὸν ἄνθρωπο»! Εἴμαστε ὅλοι σύμφωνοι καὶ ὅλοι 
παγερὰ ἀδιάφοροι μὲ μιὰ τέτοια ἐξαγγελία, τὴν προσπερνᾶμε 
γιατὶ δὲν μᾶς ἀγγίζει, δὲν μᾶς ἀφορᾶ.

Δεύτερη ἑρμηνεία τῆς σιωπῆς: ὁ φόβος. Ξέρουμε ὅλοι καλὰ σὲ 
αὐτὸν τὸν τόπο ὅτι κριτικὴ στάση ἀπέναντι στὰ κόμματα ἐξουσίας 
συνεπάγεται (αὐτομάτως) τὴν ἐπικόλληση τῆς ἐτικέτας τοῦ 
«ἐχθροῦ». Δὲν ὑπάρχει ἐνδεχόμενο νὰ προκύπτει ἡ κριτικὴ ἀπὸ 
ἐνεργὸ ἐνδιαφέρον, εἰλικρινὴ συμπαράσταση ἤ, ἐπιτέλους, ἀπὸ 
ἀνιδιοτελὴ ἔγνοια γιὰ τὴν πατρίδα καὶ τὰ κοινά. Ὄχι. Ὅποιος δὲν 
χειροκροτεῖ τὸ κόμμα, εἶναι ἀντίπαλος. Ἂν ἔχει τὴν εὐθύνη 
δημόσιου λόγου, κινδυνεύει νὰ φιμωθεῖ.

Τρίτη πιθανὴ ἑρμηνεία τῆς σιωπῆς: ἡ ἀνελπιστία, ἡ ρεαλιστικὰ 
βεβαιωμένη ἀποθάρρυνση. Δὲν ὑπάρχει τίποτα καινούργιο, 
κανένα στοιχεῖο ποὺ νὰ ἐκπλήσσει ὡς δεῖγμα δημιουργικῆς 
φαντασίας, ρηξικέλευθης τόλμης, τίποτα ποὺ νὰ φιλοδοξεῖ νὰ 
διεγείρει κάποια κοινωνικὴ δυναμική. Ἡ σιωπὴ ποὺ συνόδευσε τὸ 
«κυβερνητικὸ πρόγραμμα» τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης, ἴσως 
νὰ εἶναι σιωπὴ τῆς ἀπόγνωσης: «Καὶ αὐτοὶ τὰ ἴδια», «Πάλι τὰ 
ἴδια», «Ὅλοι ἴδιοι».

Χρόνια τώρα ἡ κοινὴ γνώμη μοιάζει βεβαιωμένη ὅτι δὲν 
ὑπάρχουν παρὰ μόνο «διαχειριστικὲς» διαφορὲς ἀνάμεσα στὰ 
δύο κόμματα ἐξουσίας: Οἱ μὲν ἰσχυρίζονται ὅτι τὰ κάνουν ὅλα 
καλά, οἱ δὲ ἐπαγγέλλονται ὅτι θὰ τὰ κάνουν λίγο καλύτερα. 
Πάρτε παράδειγμα τὶς ἐξαγγελίες τοῦ προγράμματος τῆς 
ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης γιὰ τὴν Παιδεία. Ὑπόσχεται:



—Χάραξη, μέσα ἀπὸ ἕναν ἐθνικὸ διάλογο, μιᾶς ἐκπαιδευτικῆς 
πολιτικῆς μὲ ὁρίζοντα εἰκοσαετίας, ἱκανῆς νὰ ἀντέξει στὶς ὅποιες 
ἀλλαγὲς κυβερνήσεων.

—Ἀνέγερση 15.000 σχολικῶν αἰθουσῶν, ὥστε τὰ σχολεῖα νὰ 
λειτουργοῦν πιὰ μόνο σὲ πρωινὴ βάρδια.

—Τὸ ποσοστὸ τοῦ προϋπολογισμοῦ γιὰ τὴν Παιδεία θὰ ἀνεβεῖ 
στὸ 5% τοῦ ΑΕΠ.

—Βασικὸς κανόνας λειτουργίας κάθε σχολείου γίνεται ἡ 
χρήση ἠλεκτρονικῶν ὑπολογιστῶν.

—Ὅλοι οἱ φοιτητὲς θὰ ἐκπαιδεύονται γιὰ ἕνα ἑξάμηνο στὶς 
νέες τεχνολογίες μέσῳ προγραμμάτων σὲ ἐπιχειρήσεις.

—Θὰ εἶναι ἐλεύθερη ἡ ἵδρυση ἰδιωτικῶν πανεπιστημίων.
Εἶναι σαφέστατο ὅτι οἱ ἐξαγγελίες αὐτὲς δὲν 

διαφοροποιοῦνται σὲ τίποτα ἀπὸ τὰ ὅσα καὶ τὸ κυβερνῶν κόμμα 
ἐπαγγέλλεται (: μὲ ἐξαίρεση τὰ ἰδιωτικὰ πανεπιστήμια, ποὺ 
ἀποκλείονται ἀπὸ τὸ Σύνταγμα — καὶ συνταγματικὴ ἀναθεώρηση 
δὲν μπορεῖ νὰ γίνει παρὰ μόνο μετὰ τὶς μεθεπόμενες ἐκλογές).

Εἶναι ἐξαγγελίες ρητορικῆς γενικολογίας καὶ ἀορίστιας. Δὲν 
διευκρινίζουν: Τί θὰ πεῖ «ἐθνικὸς διάλογος» ὅταν ὑπάρχει λαϊκὴ 
ἐντολή (— θὰ ἐπαναληφθεῖ τὸ κωμικοτραγικὸ φιάσκο τοῦ 
«ἐθνικοῦ διαλόγου» ἐπὶ ὑπουργίας Σουφλιᾶ;). Ποιά θὰ εἶναι αὐτὴ 
ἡ παραμυθένια «ἐκπαιδευτικὴ πολιτικὴ μὲ ὁρίζοντα εἰκοσαετίας», 
γιατί μᾶς τὴν κρύβουν καὶ δὲν τὴν ἀνακοινώνουν, ποιές 
προσωπικότητες τοῦ ἐκπαιδευτικοῦ χώρου τὴν ἐπεξεργάστηκαν, 
σὲ ποιές θεσμικὲς μεταρρυθμίσεις θὰ στηριχτεῖ, πῶς θὰ 
ἑτοιμαστοῦν τὰ στελέχη ποὺ θὰ τὴν ἐφαρμόσουν, ποιούς στόχους 
(ποιά κοινωνικὴ φιλοσοφία) θὰ ὑπηρετεῖ.

Δὲν διευκρινίζουν οἱ ἐξαγγελίες τῆς ἀξιωματικῆς 
ἀντιπολίτευσης: Πόσα χρόνια καὶ πόσα χρήματα ἀπαιτοῦνται γιὰ 
τὴν οἰκοδόμηση 15.000 αἰθουσῶν καὶ ποῦ θὰ βρεθοῦν τὰ χρήματα, 
μὲ ποιούς πόρους θὰ ἀνέβει στὸ 5% τοῦ ΑΕΠ ὁ προϋπολογισμὸς 
γιὰ τὴν Παιδεία. Καὶ ποιές παιδαγωγικὲς αὐθεντίες ἐγγυῶνται 
γιὰ τὴ χρήση ὑπολογιστῶν ὡς «βασικοῦ ἄξονα λειτουργίας τοῦ 
σχολείου» χωρὶς ὀλέθριες συνέπειες γιὰ τὴν ἀνάπτυξη τῆς κρίσης, 
τῆς δημιουργικῆς σκέψης καὶ (κυρίως) τῆς γλωσσικῆς 



καλλιέργειας τοῦ παιδιοῦ.
Μοιάζει νὰ μὴν ἔχει δική της πολιτικὴ προσωπικότητα ἡ 

ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση, γι' αὐτὸ καὶ κρύβεται πίσω ἀπὸ τὸ 
δάχτυλό της, δὲν ἔχει τίποτα νὰ πεῖ γιὰ τὰ καίρια καὶ θεμελιώδη 
προβλήματα τῆς Παιδείας: Τί θὰ κάνει γιὰ τὴν κριτικὴ 
ἀξιολόγηση τῶν ἐκπαιδευτικῶν, θὰ ἀποκαταστήσει ἢ ὄχι 
ἀξιοκρατικὴ ἱεραρχία στὴν ἐκπαίδευση; Πόσο θὰ ἀπαλλάξει τὸ 
σχολικὸ πρόγραμμα ἀπὸ τὸν τερατώδη πληθωρισμὸ μαθησιακῆς 
«πληροφόρησης», θὰ ἐπιβάλει ἢ ὄχι τὴν προτεραιότητα τῆς 
γλωσσικῆς καλλιέργειας καὶ τῆς μαθηματικῆς λογικῆς; Πῶς θὰ 
ἀντιμετωπίσει τὸν ἀφελληνισμὸ τῶν βιβλίων τοῦ δημοτικοῦ, τὴν 
κατασυκοφάντηση τῆς ἱστορίας καὶ τοῦ πολιτισμοῦ τῶν Ἑλλήνων 
στὰ σχολικὰ ἐγχειρίδια; Θὰ τολμήσει νὰ ἀναμετρηθεῖ μὲ τὴ 
διάλυση τῶν πανεπιστημίων, τὴν ὑποκατάσταση τῆς ἀκαδημαϊκῆς 
δεοντολογίας ἀπὸ συνδικαλιστικὲς σκοπιμότητες; Θὰ ἀντιταχθεῖ 
στὸν παραλογισμὸ τοῦ «ἀσύλου», στὴν ἐξωφρενικὴ 
κομματικοποίηση τῆς ἐκλογῆς πρυτάνεων καὶ προέδρων 
τμημάτων;

Σὲ ὅλους τοὺς τομεῖς τῶν ἐπαγγελιῶν της ἡ ἀξιωματικὴ 
ἀντιπολίτευση δὲν ἔχει τίποτα νὰ πεῖ γιὰ τὰ πραγματικὰ 
προβλήματα τῆς κοινωνίας καὶ τῆς ἀνάπτυξης. Αὐτοὶ ποὺ 
συντάσσουν τὰ προγράμματά της, εἶναι φανερό, μετρᾶνε ψήφους, 
τίποτε ἄλλο. Ξεκινοῦν ἀπὸ τὴν ἴδια μὲ τὴν κυβέρνηση ἰδεολογικὴ 
βάση: τὸν ἀμοραλισμὸ τοῦ κομματικοῦ συμφέροντος — 
τεχνοκράτες τῶν ἐντυπώσεων ποὺ δὲν πιστεύουν σὲ τίποτα. 
Τουλάχιστον αὐτὸ μαρτυροῦν τὰ κείμενά τους.

Κυριακὴ 19.1.2003

 

Ἀνεμώλιο πρόγραμμα Παιδείας
 
ΤΟ ΚΟΜΜΑ τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης ἀνακοίνωσε τὸ 
πρόγραμμά του γιὰ τὴν ἐκπαίδευση. Τὰ ὅσα ἀνακοινώθηκαν, μαζὶ 
μὲ τὶς ἐπεξηγήσεις ποὺ πρόσθεσε ὁ κομματικὸς γραμματέας 
«Πολιτικοῦ Σχεδιασμοῦ», προκαλοῦν νὰ θέσουμε καὶ οἱ ἁπλοὶ 



πολίτες ἐρωτήματα. Ἔστω κι ἂν ἡ πείρα βεβαιώνει ὅτι αὐτὸ τὸ 
κόμμα οὐδέποτε ἀπαντάει σὲ ἐρωτήματα πολιτῶν οὔτε 
διαλέγεται μὲ ἐπιφυλλίδες.

1. Ἐρώτημα πρῶτο γιὰ τὴ λειτουργία τῆς τριτοβάθμιας 
ἐκπαίδευσης: Ὕστερα ἀπὸ εἴκοσι χρόνια ἐφαρμογῆς τοῦ νόμου-
πλαισίου ποὺ διέπει τὰ πανεπιστήμια, ποιά συμπεράσματα ἔχει 
συναγάγει ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση ὡς πρὸς τὶς 
δυσλειτουργίες ἢ τὰ πλεονεκτήματά του; Θὰ διατηρήσει καὶ αὐτὴ 
τὶς ἴδιες ἀπαιτήσεις τυπικῶν προσόντων γιὰ τὴν ἐξέλιξη τῶν 
πανεπιστημιακῶν ἀπὸ βαθμίδα σὲ βαθμίδα; Τὶς ἴδιες 
προδιαγραφὲς συγκρότησης ἐκλεκτορικῶν σωμάτων; Τὶς ἴδιες 
προϋποθέσεις κρίσης τῶν διδακτορικῶν διατριβῶν; Τὶς ἴδιες 
ἀνεξέλεγκτες πρωτοβουλίες στὴ λειτουργία μεταπτυχιακῶν 
σπουδῶν; Κάθε ἐρώτημα ἐντοπίζει πιθανὲς αἰτίες ὑποβάθμισης ἢ 
καὶ εὐτελισμοῦ τῶν ἑλλαδικῶν πανεπιστημίων, γι' αὐτὸ καὶ εἶναι 
ἀπαραίτητο τὸ ξεκαθάρισμα τῆς ὀπτικῆς κάθε κόμματος.

2. Θὰ διατηρήσει ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση τὸν ὑπάρχοντα 
τρόπο ἐκλογῆς πρυτάνεων καὶ προέδρων τμημάτων στὰ 
πανεπιστήμια — τὴ σύνθεση τῶν ἐκλεκτορικῶν σωμάτων ἡ ὁποία 
ἐπιβλήθηκε τὴν τελευταία εἰκοσαετία;

Τὰ ποσοστὰ συμμετοχῆς τῶν φοιτητῶν καὶ τῶν διοικητικῶν 
ὑπαλλήλων στὶς ἐκλογὲς τῶν πανεπιστημιακῶν Ἀρχῶν ἔχουν ὡς 
ἀποτέλεσμα νὰ προαποφασίζονται οἱ ἐτυμηγορίες στὰ κομματικὰ 
γραφεῖα, ἀπὸ τὰ παζάρια τῶν ὑποψηφίων μὲ τὶς κομματικὲς 
νεολαῖες καὶ μὲ τὰ συνδικάτα γιὰ τὴν ἐξασφάλιση τῆς ψήφου 
τους. Θὰ ἀνεχθεῖ ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση νὰ παραμένουν 
δέσμιες τῶν κομματικῶν ψηφοφόρων οἱ πανεπιστημιακὲς Ἀρχές, 
ἀνίσχυρες νὰ ἀναμετρηθοῦν μὲ τὰ οὐσιώδη προβλήματα τῶν 
πανεπιστημίων;

3. Ἐπαγγέλλεται ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση ὅτι θὰ 
ἐπαναφέρει τὴν ἀξιολόγηση τῶν ἐκπαιδευτικῶν, στοιχειώδους καὶ 
μέσης παιδείας, καὶ θὰ τὴν ἀναθέσει στοὺς σημερινοὺς 
«συμβούλους» καὶ στοὺς διευθυντὲς τῶν σχολείων. Οἱ συντάκτες 
αὐτῆς τῆς ἐπαγγελίας ξέρουν ἄραγε μὲ ποιά κριτήρια καὶ ποιές 
διαδικασίες διορίζονται, τὰ τελευταῖα εἴκοσι χρόνια, οἱ σχολικοὶ 



σύμβουλοι καὶ οἱ διευθυντὲς τῶν σχολείων; Θὰ συντηρήσει ἡ 
ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση τὴ στυγνὴ κομματοκρατία ἢ θὰ 
ἀποκαταστήσει ἀξιοκρατικὴ ἱεραρχία, ἀδιάβλητο τρόπο ἐπιλογῆς 
τῶν στελεχῶν τῆς ἐκπαίδευσης, συνεχὴ κριτικὴ ἀποτίμηση τῶν 
λειτουργῶν τῆς Παιδείας; Καὶ μὲ ποιά πρακτική, μὲ ποιά 
στρατηγικὴ θὰ ἐνεργήσει; Πῶς θὰ τιθασεύσει τὴν ἀλαζονικὴ 
αὐθαιρεσία τῶν συνδικαλιστῶν; Πάλι μὲ φαιδρολογήματα 
«ἐθνικοῦ διαλόγου», ὅπως τὸ 1993;

Ἂν δὲν ἀπαντηθοῦν αὐτὰ τὰ ἐρωτήματα, οἱ ἐπαγγελίες γιὰ 
αὔξηση τῶν ποσοστῶν τοῦ προϋπολογισμοῦ ποὺ θὰ διατεθοῦν γιὰ 
τὴν ἐκπαίδευση ἢ οἱ ὑποσχέσεις ἀφειδώλευτης αὔξησης τῶν 
σχολικῶν αἰθουσῶν ἢ γενίκευσης τῆς χρήσης ὑπολογιστῶν ἀπὸ 
τοὺς μαθητὲς εἶναι σκέτη ρητορεία γιὰ τὴ δημιουργία 
ἐντυπώσεων.

4. Ποιούς κοινωνικοὺς στόχους θέλει νὰ ὑπηρετήσει μὲ τὸ 
ἐκπαιδευτικό της πρόγραμμα ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση; Οἱ 
ἐπαγγελίες της (ὅλες) ἐξαντλοῦνται σὲ «βελτιώσεις» 
διαχειριστικὲς τοῦ σημερινοῦ ἀδιεξόδου (χιλιομαρτυρημένου) τῆς 
ἐκπαίδευσης. Ἀποσιωπᾶ τὰ οὐσιώδη καὶ πρώτιστα: Ποιά πολιτικὴ 
θὰ ἀσκήσει αὐτὸ τὸ κόμμα στὸ γλωσσικό, ποιά θέση παίρνει 
ἀπέναντι στὸ φαινόμενο τῆς σπαρακτικῆς ἀγλωσσίας, ποὺ βυθίζει 
σὲ ὑπανάπτυξη τὴν ἑλληνικὴ κοινωνία; Τί πιστεύει γιὰ τὴ 
διδασκαλία τῶν ἀρχαίων ἑλληνικῶν, γιὰ τὸ μονοτονικό, γιὰ τὴν 
πασιφανὴ ἀνικανότητα τῶν «ἐκπαιδευτικῶν» πανεπιστημιακῶν 
σχολῶν νὰ καταρτίσουν γλωσσικὰ τοὺς αὐριανοὺς δασκάλους καὶ 
καθηγητές;

Ἀποφεύγει συστηματικὰ ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση, εἴκοσι 
χρόνια τώρα, νὰ ψελλίσει ἔστω ἀντίρρηση γιὰ τὸν προγραμματικὸ 
ἀφελληνισμὸ τῆς ἐκπαίδευσης, τὴν κατασυκοφάντηση τῆς ἱστορίας, 
τῆς παράδοσης, τοῦ πολιτισμοῦ τῶν Ἑλλήνων ποὺ τὸ κράτος 
ἐπιβάλλει στὰ Ἑλληνόπουλα. Ἂς μᾶς πεῖ: Θὰ διατηρήσει ἢ θὰ 
ἀντικαταστήσει τὰ ἀναγνωστικὰ τοῦ δημοτικοῦ τὰ «καθαρμένα» 
ἀπὸ κάθε ἀναφορὰ σὲ πατριωτικοὺς ἀγῶνες καὶ θρησκευτικὴ 
παράδοση; Μὲ ποιά θεσμικὰ μέσα ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση 
θὰ ἐλευθερώσει τὸν δάσκαλο ἀπὸ τὸν φόβο ἔστω καὶ νὰ προφέρει 



τὴ λέξη «πατρίδα» μήπως καὶ χαρακτηριστεῖ «ἐθνικιστὴς» καὶ 
«ἀντιδραστικός»;

5. Ποιά συγκεκριμένη ρεαλιστικὴ ἐλπίδα προσφέρει στὴν 
ἑλληνικὴ οἰκογένεια ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση γιὰ τὴ λύτρωσή 
της ἀπὸ τὸν ἐξοντωτικὸ κεφαλικὸ φόρο ποὺ πληρώνει στὴν 
παραπαιδεία; Ποιοί εἶναι οἱ ἐκπαιδευτικοὶ σύμβουλοι αὐτοῦ τοῦ 
κόμματος, ποιές προσωπικότητες τοῦ χώρου τῆς Παιδείας 
ἐπιστρατεύθηκαν νὰ μελετήσουν τὸ πραγματικὰ δήλιο πρόβλημα 
ἀπεξάρτησης τῆς ἐγκύκλιας παιδείας ἀπὸ τὴ δοκιμασία εἰσόδου 
στὰ ΑΕΙ; Ἡ μείωση τοῦ ἀριθμοῦ ἐξεταστέων μαθημάτων ἢ ἡ 
κατάργηση τῆς πρώιμης ἐξεταστικῆς δοκιμασίας στὴ Β΄τάξη τοῦ 
λυκείου εἶναι ἀποσπασματικὰ σπασμωδικὰ μέτρα γιὰ τὴ 
δημιουργία ἐντυπώσεων, δὲν θίγουν τὸ μέγα καίριο πρόβλημα.

6. Στὴν περίοδο 1990-1993, ὅταν τὸ κόμμα τῆς σημερινῆς 
ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης κυβέρνησε τὴ χώρα, ἀποδείχθηκε 
τραγικὰ ἀνέτοιμο νὰ ἀποκαταστήσει τὶς συνέπειες ἀπὸ τὴ 
λαίλαπα τοῦ συνδικαλιστικοῦ λαϊκισμοῦ καὶ τοῦ ἰδεολογικοῦ 
μηδενισμοῦ ποὺ εἶχαν ἀποσαθρώσει τὰ σχολεῖα καὶ τὰ 
πανεπιστήμια στὴ δεκαετία τοῦ '80. Ἡ ἱστορικὴ κρίση ἐπιβάλλει 
νὰ ποῦμε: Ἀποδείχθηκε τὸ κόμμα αὐτὸ ἐγκληματικὰ ἀνέτοιμο. 
Καὶ διερωτῶνται σήμερα οἱ μνήμονες πολίτες: Μὲ ποιά λογική, μὲ 
ποιά συνέπεια ὁ τότε ὑπεύθυνος τῆς ἀδράνειας καὶ τῆς ἀτολμίας 
ὑπουργὸς Παιδείας, αὐτὸς ποὺ προσπαθοῦσε νὰ ἐξευμενίσει τοὺς 
αὐτουργοὺς τῆς καταστροφῆς μὲ τὸ νὰ σέρνεται ἄβουλος καὶ 
ἀμήχανος σὲ πολύμηνο δῆθεν «ἐθνικὸ διάλογο», αὐτὸς ὁ ἴδιος νὰ 
ἐμφανίζεται σήμερα, ὡς ἀναβαθμισμένος γενικὸς ὑπεύθυνος 
«Πολιτικοῦ Σχεδιασμοῦ καὶ Προγράμματος», μὲ ἀοριστίες πάλι 
καὶ γενικότητες ἐπαγγελιῶν γιὰ τὴν Παιδεία; Τέτοιος λιμὸς 
ἐξειδικευμένων στελεχῶν μαστίζει, λοιπόν, τὸ κόμμα τῆς 
ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης; Ἀπὸ τὸ 1993 ὣς σήμερα δὲν 
κατόρθωσε οὔτε τὴν παραμικρὴ ἀνανέωση τοῦ ἀνθρώπινου 
δυναμικοῦ της;

Ἡ πείρα βεβαιώνει ὅτι τὸ κόμμα αὐτὸ δὲν ἀπαντάει σὲ 
ἐρωτήματα πολιτῶν οὔτε σὲ ἐπιχειρήματα ἐπιφυλλίδων. Δὲν 
ἐνδιαφέρεται ἔστω καὶ γιὰ τὴν πιὸ καλόπιστη κριτική, 



ἐμφανίζεται παγερὰ ἀδιάφορο γιὰ τὴ γνώμη τὴν ἀνυστερόβουλη 
καὶ ἀδολίευτη. Ὡσὰν νὰ περιφρονεῖ τὴν κοινωνικὴ μερίδα τῶν 
σκεπτόμενων πολιτῶν, ὅσων εἰλικρινὰ προβληματίζονται καὶ 
ἐνδιαφέρονται ἐνεργά. Ὡσὰν νὰ ἀπευθύνεται μόνο σὲ ἀφελεῖς, σὲ 
εὐάλωτους ἀπὸ ἐπιπόλαιες ἐντυπώσεις.

Μήπως τὸ κόμμα τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης 
ἐνδιαφέρεται μόνο γιὰ τὴν ἐξουσία; Ὄχι γιὰ τὴν πολιτική;

Κυριακὴ 1.6.2003

 

Ἀπουσία ἐναλλακτικῆς προοπτικῆς
 
ΤΟ ΧΑΣΜΑ ΠΟΥ ΧΩΡΙΖΕΙ τοὺς ἐπαγγελματίες τῆς πολιτικῆς 
ἀπὸ τὴν κοινωνία τὸ δημιουργεῖ ἡ διαφορὰ τῶν ἐμπειριῶν: ἄλλες 
ἐμπειρίες τῆς πραγματικότητας ἔχουν οἱ πολιτικοὶ καὶ ἄλλες οἱ 
ἁπλοὶ πολίτες.

Τὰ λεγόμενα «κομματικὰ στελέχη» (ποὺ συγκροτοῦν τὸ 
ὀλιγαρχικὸ πολίτευμα τῆς χώρας) πληροφοροῦνται τὴν κοινωνικὴ 
πραγματικότητα μόνο ἔμμεσα: ἀπὸ δημοσκοπήσεις, ἀπὸ τὸ 
καθημερινό τους περιβάλλον (ἐπαγγελματικὰ κομματικό), ἀπὸ 
κοσμικὲς ἀναστροφὲς ὅπου ἡ κριτικὴ ἢ οἱ δυσάρεστες 
διαπιστώσεις ἀποκλείονται γιὰ λόγους «καλῶν τρόπων».

Φυσιογνωμικὰ γνωστοὶ ἀπὸ τὴ μικρὴ ὀθόνη, οἱ ἐπαγγελματίες 
τῆς πολιτικῆς δὲν γίνεται νὰ εἰσπράξουν ἀτόφια καὶ ἀφτιασίδωτη 
τὴν κοινωνικὴ ἀντίδραση καὶ κριτική, τὴν πραγματικὴ εἰκόνα ποὺ 
ἔχουν γι' αὐτοὺς οἱ συμπολίτες τους. Τὰ σχόλια τοῦ λαϊκοῦ 
αὐθορμητισμοῦ σὲ ἀπρόσμενες στιγμὲς καὶ πτυχὲς τῆς 
καθημερινότητας (στὸ ταξί, στὸ κουρεῖο, στὴν οὐρὰ μπροστὰ σὲ 
θυρίδες, στὰ «πηγαδάκια» τῆς συνοικιακῆς λαϊκῆς), αὐτὸς ὅλος ὁ 
πλοῦτος τῆς ἀνώνυμης συλλογικῆς ἐκφραστικῆς εἶναι στεγανὰ 
ἀπρόσιτος στὴν ἐλὶτ τῆς καθεστωτικῆς μας ὀλιγαρχίας.

Στοὺς πολιτικοὺς κάποιοι μεταφέρουν τὸ κοινωνικὸ κλίμα καὶ 
ἡ μεταφορὰ ἀναπόφευκτα φιλτράρει τὴν πληροφορία. Ἂν οἱ 
μεταφορεῖς εἶναι ἐπιφορτισμένοι νὰ ἐνημερώνουν, ἔχουν σίγουρα 
συμφέρον νὰ μὴ γίνονται δυσάρεστοι. Ἂν ἀπὸ ἐθελοντικὸ 



ἐνδιαφέρον παρέχουν τὴν πληροφόρηση, δεσμεύονται καὶ πάλι ἢ 
ἀπὸ τὴν κομματικὴ δεοντολογία ὑποχρεωτικῆς αἰσιοδοξίας ἢ ἀπὸ 
τὴν ψυχολογικὴ ἀδυναμία τῶν πολιτικῶν (ὅπως ὅλων τῶν 
ἀνασφαλῶν) νὰ ἀμφισβητήσουν τὸ ἴδιο τους τὸ ἔργο.

Τὸ ἀποτέλεσμα: Ὅποιος, παρ' ὅλα αὐτά, τολμήσει νὰ 
δυσαρεστήσει τὴν κομματικὴ ἡγεσία, σφραγίζεται ἀμέσως καὶ 
κατατάσσεται—«Δὲν εἶναι δικός μας», «Εἶναι ἀντίπαλος», 
«Στέκει ἀπέναντι καὶ μᾶς χτυπάει». Πρέπει νὰ ὑπάρχει ἀληθινὸ 
χάρισμα ἡγέτη γιὰ νὰ ἀξιολογηθεῖ ἡ γόνιμη κριτική. Ὁ 
προικισμένος μὲ τέτοιο χάρισμα «μυρίζεται» τὴν ἔντιμη κριτικὴ 
σὰν λαγωνικὸ καὶ σπεύδει νὰ τὴ γονιμοποιήσει. Ἔτσι ξεχωρίζει ὁ 
ἡγέτης. Δὲν εἶναι ἁπλῶς ὁ «μπαλκονάτος» ποὺ συνεγείρει τὰ 
πλήθη, οὔτε ὁ δεινὸς στὶς ρητορικὲς ἀναμετρήσεις τοῦ 
κοινοβουλίου ἢ αὐτὸς ποὺ ἐπιδεικνύει «πυγμὴ» διαγράφοντας 
διαφωνοῦντες καὶ ἐξοντώνοντας (μέσῳ τοῦ κομματικοῦ ἐκλογικοῦ 
μηχανισμοῦ) τὴν ἐσωκομματική του ἀντιπολίτευση. Κριτήριο καὶ 
σημάδι ποὺ βεβαιώνει τὸ ξεχωριστὸ ταλέντο τοῦ ἡγέτη, εἶναι ἡ 
στάση του ἀπέναντι στὴν κριτική.

Ζοῦμε γεγονότα κοσμογονικά: τὴν ἑτοιμασία τῶν ΗΠΑ νὰ 
ἐπιτεθοῦν στὸ Ἰράκ, τὴν πρόθεσή τους νὰ ἀναδιατάξουν ριζικὰ τὸν
πολιτικὸ χάρτη τῆς Μέσης Ἀνατολῆς καὶ νὰ ἐλέγξουν ἀσφυκτικὰ 
τὸν ἀραβικὸ κόσμο. Ζοῦμε τὴν πρώτη σαφὴ ἀντίσταση χωρῶν τῆς 
Εὐρώπης στοὺς ἀλαζονικοὺς σχεδιασμοὺς τῆς Ὑπερδύναμης. Στὰ 
δικά μας: Ἔχουμε τὸ ἐξωφρενικὸ Σχέδιο Ἀνὰν καὶ τὸν ἐκβιασμὸ 
ποὺ ὑφίστανται οἱ Ἑλληνοκύπριοι νὰ νομιμοποιήσουν τὴν ἁρπαγὴ 
τῆς γῆς τους μὲ ἀντάλλαγμα τοὺς φανταστικοὺς καταναλωτικοὺς 
παραδείσους τῆς «ζώνης τοῦ εὐρώ». Συμβαίνουν ὅλα αὐτά, ἀλλὰ 
ἡ τηλεοπτικὴ πληροφόρηση στὸ Ἑλλαδιστὰν στερεῖ τὸν πολίτη 
ἀπὸ κάθε σοβαρὴ καὶ ἔγκυρη ἀνάλυση τῶν γεγονότων. Ὡσὰν νὰ 
μὴ διαθέτει ἡ χώρα ἱκανοὺς διεθνολόγους, ἔμπειρους διπλωμάτες, 
ὀξυδερκεῖς πολιτικοὺς ἐπιστήμονες. Πρέπει νὰ ὑφιστάμεθα 
τηλεοπτικὲς «ἀναλύσεις» ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο ἀπὸ 
ἐκπροσώπους τῶν κομμάτων (τὶς ἴδιες πάντα ἐπαναλήψεις τῆς 
ἐντεταλμένης παπαγαλίας καὶ μονοτροπίας) ἢ ἀπὸ τὰ ἴδια 
πάντοτε ρυπογόνα ἀπολειφάδια τῆς δημοσιογραφίας.



Γιατί ἄραγε; Μά, προφανέστατα, ἐπειδὴ ἡ καθεστωτική μας 
ὀλιγαρχία φοβᾶται, τρέμει τὴ σωστὴ πληροφόρηση τοῦ πολίτη. Ἡ 
κυβέρνηση ἐπιβάλλει καὶ ἡ ἀντιπολίτευση ἀνέχεται λίστα 
ἀπαγορευμένων ὀνομάτων, στὴν ὁποία πειθαρχοῦν ὅλα τὰ 
κανάλια, ἀφοῦ ὅλα ποικιλοτρόπως ἐκβιάζονται. Πρόσωπα ποὺ 
πρέπει νὰ ἀποκλείονται ἀπὸ τηλεοπτικὲς ἐκπομπὲς πολιτικῆς 
ἀνάλυσης καὶ κριτικῆς. Ἡ πληροφόρηση τῶν πολιτῶν νὰ ὑπακούει 
στὰ κριτήρια καὶ στὶς ἐπιδόσεις «θεαματικότητας» τῶν ἴδιων 
πάντα δειγμάτων εὐτελισμένης παραθυρολογίας.

Νομίζουν ὅτι ἔτσι ἐλέγχουν τὶς κοινωνικὲς ἀντιδράσεις, τὶς 
κρίσεις καὶ ἀξιολογήσεις ἢ τὰ καυστικὰ σχόλια τοῦ λαϊκοῦ 
αὐθορμητισμοῦ. Χάσμα πελώριο χωρίζει τοὺς ἐπαγγελματίες τῆς 
πολιτικῆς ἀπὸ τὴν κοινωνία, αὐτοὶ ποὺ ἐλέγχουν μὲ 
ὁλοκληρωτικὲς μεθόδους τὴν πληροφόρηση εἶναι τραγικὰ 
ἀπληροφόρητοι γιὰ τὴν εἰκόνα τους στὴ συνείδηση τῶν πολλῶν.

Ἡ λαϊκὴ γλώσσα εἶναι ὠμή, δίχως ἀποχρώσεις. Χαρακτηρίζει 
μὲ λέξεις βαριὲς τοὺς πολιτικὰ ὑπεύθυνους γιὰ τὴν ἀνάθεση καὶ 
τὸν ἔλεγχο τῶν δημόσιων ἔργων, τοὺς αὐτουργοὺς μιᾶς 
ἐξωτερικῆς πολιτικῆς ποὺ προδίδει μὲ τὰ ἴδια προσχήματα τὸν 
Ὀτσαλὰν καὶ τὴν Κύπρο, τὰ θλιβερὰ ἀπομεινάρια τῆς 
κυβερνητικῆς (ἐσωκομματικῆς) συμπολίτευσης ποὺ μηρυκάζουν τὴ 
διατεταγμένη προπαγάνδα. Ἔχει τὶς λέξεις ὁ λαϊκὸς 
αὐθορμητισμὸς γιὰ νὰ ἐξουδετερώνει τοὺς ἱερόσυλους βεβηλωτὲς 
τῆς πολιτικῆς.

Τὸ ἀπροσμέτρητα ὀδυνηρὸ πρόβλημα ποὺ συζητιέται σήμερα, 
ὅπου βρεθεῖς κι ὅπου σταθεῖς στὴν ἑλλαδικὴ κοινωνία, εἶναι ἡ 
ἀπουσία ἐναλλακτικῆς πολιτικῆς προοπτικῆς. Εἴκοσι χρόνια τώρα 
ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση, ἐντελῶς ἀποκομμένη ἀπὸ τὴν 
κοινωνία καὶ ἀπὸ τὶς λαϊκὲς εὐαισθησίες, οὔτε ἀντιλαμβάνεται τί 
συμβαίνει γύρω της, ἀλλὰ οὔτε καὶ ἐνδιαφέρεται νὰ ἀντιληφθεῖ. 
Τὸ ὄργιο τοῦ κομματικοῦ κράτους, τῆς ἰδεολογικῆς τρομοκρατίας, 
τῆς καταλήστευσης τοῦ κοινωνικοῦ πλούτου ἀπὸ τοὺς 
κυβερνητικοὺς «ἡμετέρους», ὅλον αὐτὸν τὸν ἐξωφρενικὸ 
ἀμοραλισμὸ τὸν βλέπει ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση σὰν 
διαχειριστικὴ καὶ μόνο ἀνεπάρκεια. Καὶ ἀντιτάσσει ἐπαγγελίες 



«ἀποδοτικότερης» διαχείρισης.
Δὲν ἔχει τὰ μέτρα καὶ τὰ κριτήρια νὰ ἐντοπίσει τὸ 

πραγματικὸ πολιτικὸ κενό. Ὅσα στελέχη της βλέπει ὁ πολίτης νὰ 
ἐμφανίζονται ὡς ὑποψήφιοι ἐξειδικευμένων κυβερνητικῶν 
εὐθυνῶν, δείχνουν μετριότητες τραγικὰ ὑποδεέστερες καὶ τῶν 
σήμερα κρατούντων. Δὲν ἔχει κοινωνικὸ ὅραμα ἡ ἀξιωματικὴ 
ἀντιπολίτευση, γι' αὐτὸ καὶ δὲν μπορεῖ νὰ ἑλκύσει ζωντανὲς 
κοινωνικὲς δυνάμεις, ἀνθρώπους μὲ πίστη καὶ νεῦρο — ὄχι 
φτηνοὺς θεσιθῆρες.

«Τὴν πίκρα τῆς ἀπόγνωσης νὰ μὴν πιστεύουμε πιὰ σὲ 
κανέναν, μπορεῖς νὰ τὴν κάνεις ἐπιφυλλίδα;» μοῦ ψιθύρισε τὶς 
προάλλες, στὴ λαϊκὴ τῆς γειτονιᾶς, ἕνας ἄγνωστος. Δὲν βγαίνει 
τίποτα, φίλε, δὲν ἀκούει κανείς.

Κυριακὴ 16.3.2003

 

Λαϊκὸ αἴτημα ἀνταρσίας
 
ΤΟ ΚΟΜΜΑ τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης ὀφείλει νὰ δέχεται 
τὴν καλόπιστη κριτική. Νὰ μὴν τὴν ἀντιπαρέρχεται, νὰ μὴν τὴ 
«σνομπάρει» ἀλαζονικά, νὰ μὴν ἀντιδρᾶ μὲ συμπλεγματικὰ 
«κακιώματα». Ὀφείλει νὰ δίνει τὴν προσοχή του στὴν καλόπιστη 
κριτική, νὰ τὴν ἀξιοποιεῖ μὲ πολιτικὸ θάρρος γιὰ δημιουργικὸ 
αὐτοέλεγχο. Τὸ ὀφείλει στοὺς φίλους του ἀλλὰ καὶ στοὺς 
ἀντιπάλους του: σὲ ὁλόκληρη τὴν ἑλληνικὴ κοινωνία, στὴ 
δημοκρατικὴ εὐαισθησία τῶν πολιτῶν.

Δημοκρατία σημαίνει ἐναλλαγὴ τῶν κομμάτων στὴν ἐξουσία. 
Νὰ ἀποκλείεται ἡ παγίωση μονοκομματικῆς νοοτροπίας, 
συνθηκῶν ἐπιβολῆς κομματικοῦ κράτους. Καὶ ἡ ἀξιωματικὴ 
ἀντιπολίτευση βρίσκεται δύο δεκαετίες τώρα ἐκτὸς ἐξουσίας (μὲ 
μιὰ σύντομη παρένθεση εὐθυνῶν διακυβέρνησης στὶς ἀρχὲς τῆς 
δεκαετίας τοῦ '90). Ἐπιμένει ὡστόσο νὰ ἀδιαφορεῖ γιὰ τὶς 
καλόπιστες κριτικὲς ἀναλύσεις τῆς πολιτικῆς ἀποτυχίας της.

Τώρα οἱ δημοσκοπήσεις προβλέπουν νίκη τῆς ἀξιωματικῆς 
ἀντιπολίτευσης στὶς ἑπόμενες ἐκλογές. Ἡ ἴδια τὸ ἔχει πιστέψει, 



ὅμως ἀμφιβάλλουν μετὰ λόγου ὅσοι καλόπιστα καὶ ἀμερόληπτα 
κρίνουν τὰ δεδομένα: Ἐκλογὲς δὲν κερδίζονται μὲ τοὺς 
ἀγανακτισμένους τῶν δημοσκοπήσεων, μὲ προθέσεις ψήφου 
διαμαρτυρίας γιὰ τὴν τρέχουσα, ἀφόρητη πιά, παράχρηση τῆς 
ἐξουσίας.

Ὁ «Ἐκηβόλος» τῆς Καθημερινῆς, πρὶν ἀπὸ λίγες μέρες, θύμιζε 
στὸ κόμμα τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης τὰ λόγια τοῦ 
Γκράμσι: «Δὲν κερδίζει ἐκλογές, ἢ κατακτᾶ μόνο ἐφήμερα τὴν 
ἐξουσία, ὅποιος δὲν πείθει τὴν κοινωνία γιὰ τὶς ἰδέες του καὶ γιὰ 
τὴ διαφορὰ τῆς δικῆς του πολιτικῆς». Καὶ ὁ κύριος Στάμος 
Ζούλας ὑπογράμμιζε ὅτι μόνο «ἀπὸ τὴν κατὰ μέτωπο 
ἀντιπαράθεσή της μὲ τὸ κυβερνῶν κόμμα μπορεῖ ἡ ἀξιωματικὴ 
ἀντιπολίτευση νὰ ἀποσπάσει σημαντικὰ μεγαλύτερο αὐτὴ τὴ 
φορὰ ποσοστὸ ψηφοφόρων». Ποὺ σαφῶς σημαίνει: Μόνο ἂν 
πείσει πολιτικὰ μὲ τοὺς δικούς της, διαφορετικοὺς κοινωνικοὺς 
στόχους σημαντικὴ μερίδα ψηφοφόρων τοῦ κυβερνῶντος 
κόμματος, ἔχει ἐλπίδα νίκης.

Ἡ καλόπιστη κριτικὴ ἐπιμένει: Οἱ διαφορὲς τοῦ κόμματος τῆς 
ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης ἀπὸ τοὺς πολιτικούς του ἀντιπάλους 
(τουλάχιστον αὐτὲς γιὰ τὶς ὁποῖες μιλᾶνε ὁ ἀρχηγὸς καὶ τὰ 
στελέχη του ἢ ἡ ἐπίσημη κομματικὴ προπαγάνδα) εἶναι μόνο καὶ 
καθαρὰ διαχειριστικές. Ὑπόσχεται ὅτι θὰ τὰ καταφέρει καλύτερα, 
θὰ πετύχει βελτιώσεις στὴ λειτουργία τοῦ κράτους: ἐκεῖ 
τελειώνουν ὅλα. Δὲν ἔχει στόχους κοινωνικοὺς αὐτὸ τὸ κόμμα, δὲν 
ἔχει ἰδεολογικὴ ραχοκοκαλιά. Δὲν ξέρει ποιάν Ἑλλάδα θέλει νὰ 
παραδώσει στὰ παιδιά μας, οὔτε κὰν ἂν Ἑλλάδα σημαίνει κάτι 
παραπάνω ἀπὸ μιὰ γεωγραφικὴ ἔκταση, μιὰ κρατικὴ μηχανὴ καὶ 
μιὰ ἀνάπηρη οἰκονομία.

Κουβαλάει τὸ κόμμα τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης μιὰν 
ἐξουθενωτικὴ παραταξιακὴ μειονεξία. Μειονεκτεῖ ἀπέναντι στὶς 
«προοδευτικὲς δυνάμεις». Κι αὐτό, ἐπειδὴ στὴ δεκαετία τοῦ '40 
ὄχι «δεξιὲς» ἀλλὰ «κεντρῶες» κυβερνήσεις ἐμπόδισαν τὶς 
«προοδευτικὲς δυνάμεις» νὰ ἐπιβάλουν ὅ,τι ὁ Κορνήλιος 
Καστοριάδης ὀνομάζει «σταλινικὸ πραξικόπημα»: τὴ βίαιη ἔνταξη
τῆς χώρας στὴ φρίκη, φτώχεια καὶ διαφθορὰ τῶν ὁλοκληρωτικῶν 



καθεστώτων τοῦ «ὑπαρκτοῦ σοσιαλισμοῦ».
Αὐτὴ ἡ μειονεξία παγιδεύει τὴν ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση σὲ 

ρόλο κοινωνικοῦ οὐραγοῦ, ποὺ πάντα θὰ ὑπολείπεται, θὰ εἶναι 
δεύτερος καὶ καθυστερημένος σὲ σύγκριση μὲ τὶς «προοδευτικὲς 
δυνάμεις». Δὲν ἔχει δικό της πολιτικὸ λόγο, πιθηκίζει τὰ 
καμώματα καὶ τὴν ψευτορητορικὴ τῶν «προοδευτικῶν». Γι' αὐτὸ 
καὶ δὲν ἔχει τίποτα δικό της νὰ ἐπαγγελθεῖ σὲ κοινωνικὸ ἐπίπεδο, 
δὲν ἔχει κοινωνικοὺς στόχους, πάρεξ παραλλαγὲς ἀσήμαντες 
μεταπρατικῆς χρήσης τοῦ οἰκονομικοῦ φιλελευθερισμοῦ.

Δὲν τολμάει νὰ μᾶς πεῖ ἡ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση ἂν θὰ 
συνεχίσουμε καὶ ἐπὶ τῶν ἡμερῶν της νὰ φοβόμαστε τὴ ρετσινιὰ 
τοῦ «ἐθνικιστῆ» ὅταν προφέρουμε τὴ λέξη πατρίδα. Ἂν ὡς 
κυβέρνηση θὰ ἀντιταχθεῖ στὸν ἀφελληνισμὸ τῆς παιδείας, στὸν 
νεοταξικὸ διεθνισμὸ τοῦ ΝΑΤΟ καὶ τῆς «ἐκσυγχρονιστικῆς» 
Ἀριστερᾶς. Δὲν μᾶς λέει πῶς θὰ ἀντιμετωπίσει τὰ παντοδύναμα 
ἀφεντικὰ τῆς χώρας: τοὺς συνδικαλιστὲς τοῦ δημόσιου τομέα. Μὲ 
ποιά θεσμικὰ μέσα θὰ μᾶς ἀπαλλάξει ἀπὸ τὴν κοινωνικὴ 
νοσηρότητα ποὺ καλλιεργοῦν τὰ μέσα μαζικῆς ἐνημέρωσης, τὸν 
ἐξευτελισμὸ τῆς κοινωνίας τῶν πολιτῶν.

Τὰ ὅσα ἔχει δείξει αὐτὸ τὸ κόμμα τὰ τελευταῖα εἴκοσι ἐννέα 
χρόνια δὲν ἐπιτρέπουν αἰσιοδοξία. Δὲν ξέρει νὰ κάνει 
αὐτοκριτική, δὲν ξέρει νὰ ἀξιοποιήσει τὴν καλόπιστη κριτικὴ ποὺ 
τοῦ γίνεται. Τὸ μόνο ποὺ ἀπασχολεῖ τὰ στελέχη του καὶ τοὺς 
ὀπαδούς του εἶναι τὸ πῶς θὰ ἐξασφαλίσουν αὐτοματικὰ τὴν 
ἐξουσία μὲ «αὐτογκὸλ» τῶν ἀντιπάλων τους. Ἔχουν ἀλλάξει ἕξι 
ἀρχηγοὺς σὲ εἴκοσι δύο χρόνια, πάντοτε μὲ τὸ ἴδιο κριτήριο: νὰ 
βροῦν τὸν πιὸ ἐπιδέξιο «πλασιέ», τὸν πιὸ ἱκανὸ στὶς 
διακομματικὲς ἑνέδρες, τὸ πιὸ εὐπώλητο ὄνομα.

Δὲν ἐνδιαφέρθηκε ποτὲ τὸ κόμμα τῆς ἀξιωματικῆς 
ἀντιπολίτευσης νὰ ἀναζητήσει ἀρχηγὸ ἱκανὸ νὰ ἐκπροσωπήσει τὰ 
πιστεύω καὶ τοὺς κοινωνικοὺς στόχους τῆς παράταξής τους ἤ, τὸ 
ἀκόμα σπουδαιότερο, νὰ ἐμπνεύσει στόχους, νὰ ὁδηγήσει σὲ 
ὅραμα, νὰ μεταγγίσει ἐνθουσιασμὸ καὶ πεῖσμα γιὰ κοινωνικὲς 
κατακτήσεις. Ἀρχηγὸ ποὺ στὸ πρόσωπό του νὰ ψηλαφήσει ὁ λαὸς 
πίστη, πάθος, ἔκφραση — ὄχι τὴν ἀνέκφραστη μάσκα τοῦ 



ἐπαγγελματία.
Ἡ δημοκρατία δὲν ἀντέχει παράταση τῆς εἰκοσάχρονης 

ἐξουσιαστικῆς μονοτροπίας τοῦ νεοταξικοῦ «ἐκσυγχρονισμοῦ» — 
πληθαίνουν πιὰ τὰ σημάδια στυγνοῦ καὶ ἀλαζονικοῦ κομματικοῦ 
κράτους. Πρέπει ὁπωσδήποτε νὰ ὑπάρξει ἀλλαγή, ὄχι ἐφήμερη, 
ὄχι προσωρινὴ παρένθεση. Ἂν καὶ στὶς ἑπόμενες ἐκλογὲς τὸ 
κόμμα τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης κατέβει πάλι ἰδεολογικὰ 
ἀσπόνδυλο καὶ μὲ τὴν ἴδια ἐξωπραγματικὴ νοοτροπία, οἱ 
πολιτικὲς ἐξελίξεις στὴν ἑλληνικὴ κοινωνία θὰ εἶναι κυριολεκτικὰ 
πνιγμός.

Κάποια στελέχη τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης ὀφείλουν νὰ 
ἀναλάβουν ριζοσπαστικὲς πρωτοβουλίες: νὰ ἀπαιτήσουν 
πραγματικὸ (ὄχι εἰκονικῆς μασκαράτας) συνέδριο — ἐδῶ καί 
τώρα. Τὸ ὀφείλουν στὴν ἑλληνικὴ κοινωνία, στὸν πατριωτισμὸ τῶν 
Ἑλλήνων, στὶς δημοκρατικὲς ἀπαιτήσεις τῶν συνειδητῶν πολιτῶν.

Κυριακὴ 20.4.2003

 



ΣΤ΄
 

Ἡ κερδεμπορία ὡς «πολιτισμός»
 
Η ΔΙΚΤΑΤΟΡΙΑ τῶν συνταγματαρχῶν τὸν ἔκανε ὑπουργεῖο, ἡ 
καπηλεία τοῦ σοσιαλισμοῦ τὸν κατέστησε Ὀλυμπιάδα. Ὄργιο 
κερδεμπορίας στὸ μεταξὺ τὸν εὐτελίζει ὡς περιφερόμενη (δίκην 
τσίρκου) «πρωτεύουσα τῆς Εὐρώπης». Τὸν κάναμε «φεστιβάλ», 
τουριστικὸ ἐμπόρευμα, προσωνύμιο φιλόδοξων σωματείων καὶ 
συλλόγων, συνάρτημα τοῦ «φίλαθλου» ὑποκόσμου. Τελικὰ στὶς 
συνειδήσεις ἡ λέξη ἔχει ταυτιστεῖ μὲ «ἐκδηλώσεις» ψυχαγωγικοῦ 
μᾶλλον (ἴσως καὶ διδακτικοῦ ἐνίοτε) χαρακτήρα — τίποτα 
περισσότερο.

Ἐκεῖ περίπου ἐντοπίζεται ὁ πολιτισμὸς στὶς μέρες μας. 
Ἀσφαλῶς καὶ συνιστᾶ διεθνοποιημένο σύμπτωμα ἡ παράχρηση 
τῆς λέξης, ὅμως ἐδῶ, στὸν τόπο μας, ἡ παράχρηση ἔχει ἐξελιχθεῖ 
σὲ ἐθνικὸ σακατλίκι. Ποιός Ἕλληνας, μὲ στοιχειώδη ἀξιοπρέπεια, 
δὲν ντρέπεται ὣς τὰ κατάβαθά του σήμερα, Ἰούλιο τοῦ 2003, γιὰ 
τὴν τραγικὴ καὶ ἄθλια κωμωδία τῆς περιλάλητης «Πολιτιστικῆς 
Ὀλυμπιάδας»; Εἶχε εὐκαιρία ἡ Ἑλλάδα μοναδικὴ νὰ παρεμβάλει 
στὴ μαφιόζικη φιέστα τῶν δῆθεν «Ὀλυμπιακῶν Ἀγώνων» μιὰν 
ἔκπληξη ἁπτῆς μαρτυρίας τοῦ πολιτισμοῦ ποὺ ἄνθησε κάποτε στὰ 
χώματά της. Νὰ καταδείξει τὴ σωματικὴ ἄθληση καὶ τὸν 
συναγωνισμὸ ὡς ἔκφανση ἐκείνης τῆς θέας τοῦ πραγματικοῦ καὶ 
ἀληθοῦς ποὺ σημάδεψε τὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία μὲ μέτρα 
ἀξεπέραστα, ἀποκαλυπτικά. Καὶ ἡ εὐκαιρία ἀκυρώθηκε μέσα στὴ 
λοβιτούρα καὶ στὴν ἀνικανότητα.

Ἰλιγγιώδη ποσὰ γιὰ δραστηριότητες ὁλότελα ἄσχετες τόσο μὲ 
τὸν ψευδολυμπισμὸ ὅσο καὶ μὲ τὸν ἐν χρήσει «πολιτισμό». 
Ἀφόρητες κοινοτοπίες, φτηνιάρικες ἀπομιμήσεις καὶ πιθηκισμοὶ 
φεστιβαλικῶν τετριμμένων. Νέκρα φαντασίας, πνιγερὴ 
ἀμορφωσιά, τέλεια σύγχυση στὴ στοχοθεσία. Πῶς νὰ ὑποψιαστοῦν 
οἱ χρυσοπληρωμένες ἀσημαντότητες ἔστω καὶ τὸ ἐνδεχόμενο 



ἀναζήτησης τοῦ ξεχωριστοῦ ποὺ θὰ σηματοδοτοῦσε ἰδιαιτερότητα 
διαχείρισης τῆς ἀρχαιοελληνικῆς ὀλυμπιακῆς κληρονομιᾶς; Ἔστω 
ὡς παρωδία, ἔστω μὲ μαφιόζους προαγωγούς, ξανάρχονται οἱ 
Ὀλυμπιακοὶ Ἀγῶνες στὴ χώρα ὅπου γεννήθηκαν. Κι ἐμεῖς θὰ 
«πλαισιώσουμε» τὸ γεγονὸς μὲ ἔκθεση γλυπτῶν τοῦ Χένρι Μούρ, 
τοῦ Ροντέν, τοῦ Τζιακομέτι, τοῦ Μπρανκούζι — ἔκθεση προφανῶς 
«ἑρμηνευτικὴ» τῆς ἑλληνικῆς ἐκδοχῆς τοῦ ὀλυμπισμοῦ! Ἂς 
ἀνακοινώσουν οἱ ἁρμόδιοι τουλάχιστον τὸ ἐκθεσιακὸ κόστος, νὰ 
ξέρουμε οἱ φορολογούμενοι πόσα θὰ χαρίσουμε καὶ αὐτὴ τὴ φορὰ 
σὲ διαπλεκόμενους ἀτσίδες.

Ντροπὴ καὶ ἀηδία, ἀλλὰ ποιός συγκαταβαίνει νὰ ἀσχοληθεῖ 
μὲ τὴν ὀργὴ τῶν «περιθωριακῶν»; Ἴδια ντροπὴ καὶ ὀργὴ ὅταν 
ἀχρήστευσαν κρατικοποιώντας τὸ Ἵδρυμα Ἑλληνικοῦ Πολιτισμοῦ. 
Ἴδια καὶ μὲ τὴν ἀνατριχιαστικὴ ὑπανάπτυξη ποὺ ἀποκάλυψε ἡ 
«Θεσσαλονίκη, Πολιτιστικὴ Πρωτεύουσα τῆς Εὐρώπης». Τὰ ἴδια 
μοιάζει νὰ ἑτοιμάζονται καὶ μὲ τὴν Πάτρα, ὑποψήφια 
«πρωτεύουσα» γιὰ τὸ 2008.

Ὅπου χρήματα γιὰ τὸν «πολιτισμὸ» ἐφορμᾶ ἀκάθεκτη ἡ 
βαρβαρότητα. Μᾶς θίγει, μᾶς πληγώνει, μᾶς ἐκνευρίζει νὰ τὸ 
παραδεχθοῦμε, ἀλλὰ ἡ πραγματικότητα κραυγάζει: Εἴμαστε 
ἐκβαρβαρωμένος λαός. Χυδαῖα καὶ ἀκόρεστα διψᾶμε γιὰ χρῆμα, 
πρὶν ἀπὸ κάθε τι ἄλλο. Τὸ λάδωμα, ἡ κατάχρηση, ἡ λοβιτούρα, ἡ 
κλοπὴ τοῦ δημόσιου χρήματος, ἡ ἐξαργύρωση τῆς ψήφου εἶναι τὰ 
πληθωριστικὰ συμπτώματα τοῦ παλιμβαρβαρισμοῦ μας. Κοινωνία 
μὲ μέσον ὅρο κατὰ κεφαλὴν καλλιέργειας ποὺ παραπέμπει σὲ 
πρωτογονισμό, ζούγκλα ἀπληστίας, προτεραιότητας τῶν 
ἐνστίκτων, τῶν ψυχολογικῶν ὁρμεμφύτων, τῆς αὐτάρεσκης 
μικρόνοιας.

Ὅποιος θεωρεῖ ὑπερβολικὲς τὶς διατυπώσεις ἂς θυμηθεῖ: τὸν 
κτηνώδη βανδαλισμὸ τῶν πανεπιστημιακῶν καὶ σχολικῶν μας 
κτηρίων, δεκαετίες τώρα· τὸ ἀνήκεστα κατεστραμμένο οἰκιστικὸ 
περιβάλλον ὅλων (χωρὶς ἐξαιρέσεις) τῶν ἑλλαδικῶν πόλεων· τὴν 
ἀσέλγεια καὶ φρίκη τῆς «τουριστικῆς ἀξιοποίησης» τῶν ἀκτῶν 
μας· τὴν ἀρχιτεκτονικὴ τερατωδία, τὸ κιτσαριὸ ποὺ ἔχει εἰσβάλει 
στὸ ἑλλαδικὸ νοικοκυριό, στὶς ἐκκλησιές, στὶς «ἐξωραϊστικὲς» 



πρωτοβουλίες τῶν δήμων.
Κι ἀκόμα: τὴ μουσικὴ τῶν σκυλάδικων ποὺ κατακλύζει ἀπὸ 

ἄκρη σὲ ἄκρη τὴ χώρα· τὴν ἀγλωσσία, κυρίαρχη ἀκόμα καὶ στὶς 
κορυφὲς τῆς δημοσιότητας ἀλλὰ καὶ τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας· τὰ 
δημόσια ἔργα ποὺ μοιράζονται ὅπως περίπου καὶ οἱ διδακτικὲς 
θέσεις στὰ πανεπιστήμια: μόνο μὲ τὴν ἐπίδειξη κομματικῆς 
ταυτότητας. Καὶ τὰ χίλια μύρια ἀνάλογα.

Ψηλαφητὴ ἐκβαρβάρωση. Καὶ τὴν καμουφλάρει ὁ 
«πολιτισμὸς» τῆς κερδεμπορίας τῶν «ἐκδηλώσεων» προκαλώντας 
συλλογικὲς ψευδαισθήσεις: Ἔχουμε φεστιβάλ, συναυλίες, 
καρνάβαλους, πιθηκισμοὺς ἀλλοδαπῆς «πρωτοπορίας» 
(θεατρικῆς, κινηματογραφικῆς, εἰκαστικῆς) — ὅλα πληρωμένα 
ἀπὸ τὸ κομματικὸ κράτος μὲ τοὺς φόρους μας. Συνεχίζουμε νὰ 
μιλᾶμε καὶ κάποια (πενιχρὰ καὶ κακοποιημένα) ἑλληνικά. Ἄρα 
εἴμαστε ἐμεῖς ποὺ σώζουμε ἀδιάκοπο τὸν θαυμαστὸ στὴν ὑφήλιο 
ἑλληνικὸ πολιτισμό!

Ἡδονικὲς οἱ ψευδαισθήσεις, δὲν μᾶς ἀφήνουν νὰ δοῦμε τὴν 
ὀδυνηρὴ πραγματικότητα: ὅτι ὁ Ἑλληνισμὸς δὲν παράγει πιὰ 
πολιτισμό, ἔγινε «κράτος ἐθνικό», οἱ ἐπιδόσεις του εἶναι μόνο 
στὸν μεταπρατισμό, στὴ μίμηση, στὸν πιθηκισμό. Κάποτε, ἀκόμα 
καὶ στὶς σκοτεινότερες ἐποχὲς δουλείας, ἀγραμματοσύνης, 
ἔσχατης φτώχειας, οἱ Ἕλληνες γεννοῦσαν δημοτικὸ τραγούδι, 
θαυμαστὴ ἀρχιτεκτονική, χορό, ζωγραφική, θεσμοὺς κοινοτικούς, 
συνεταιριστικούς. Μόλις γίναμε κράτος, ὅλα σταμάτησαν σὰν νὰ 
τά 'κοψε μαχαίρι. Μόνο ἀντιγράφουμε πιά, μόνο πιθηκίζουμε — ἢ 
αὐτομολοῦμε σὲ ἀλλότριους πολιτισμούς. Ὁ Δήμητρης 
Μητρόπουλος, ἡ Μαρία Κάλλας, ὁ Ἰάνης Ξενάκης, ὁ ἰατρὸς 
Παπανικολάου, ὁ Ἐλία Καζάν, ὁ Κορνήλιος Καστοριάδης εἶναι 
κορυφαῖες προσωπικότητες στὸν διεθνὴ στίβο ἐπιτευγμάτων 
πολιτισμοῦ, ἀλλὰ μόνο συμπτωματικὰ γεννήθηκαν στὴν Ἑλλάδα. 
Ἑλληνικὸς πολιτισμὸς γιὰ τὴ διεθνὴ κοινὴ γνώμη σήμερα δὲν εἶναι 
παρὰ ὁ Ζορμπᾶς, τὸ συρτάκι, τὰ «Παιδιὰ τοῦ Πειραιᾶ», ὁ 
σκυλάδικος κρετινισμός.

Ἡ ἐπίγνωση τῆς ἐκβαρβάρωσής μας θέλει ρεαλισμό, ἀρετὴ 
καὶ τόλμη. Καὶ τότε μπορεῖ ἀκόμα καὶ θετικὰ νὰ λειτουργήσει: 



Στὴ διεθνὴ θολούρα κερδεμπορίας τοῦ «πολιτισμοῦ» πλεονεκτεῖ 
ὅποιος σώζει ξεκάθαρα κριτήρια. Ὅποιος ἀπὸ ἐμπειρία ὀδυνηρὴ 
ἀποτυχίας καὶ μὲ ἀσυμβίβαστη τιμιότητα ξέρει νὰ ξεχωρίζει τὸ 
αὐθεντικὸ ἀπὸ τὶς ἀπομιμήσεις, τὴν ποιότητα ἀπὸ τὸ ἐφετζίδικο 
τέχνασμα. Ὅποιος σώζει τὰ μέτρα τῆς γνησιότητας καὶ ἀποκλείει 
θαρραλέα τοὺς λιμοκοντόρους ποὺ μηρυκάζουν «πρωτοποριακὴ» 
ἐπαρχιωτίλα.

Σήμερα, Ἰούλιος τοῦ 2003, οἱ ταπεινωμένοι Ἕλληνες 
ντρεπόμαστε ὣς τὰ κατάβαθά μας γιὰ τὸν διάκοσμο 
«πολιτισμοῦ» ποὺ ἑτοιμάζουμε νὰ γαρνίρει τὴ μαφιόζικη φιέστα 
τοῦ 2004 στὴν Ἀθήνα.

Κυριακὴ 13.7.2003

 

Γιατί προπαγανδίζουμε τὸν «πλουραλισμό»
 
ΣΤΑ ΧΡΟΝΙΑ τοῦ λεγόμενου «Ψυχροῦ Πολέμου», ἰδεολόγοι 
ὀπαδοὶ καὶ ἐπαγγελματίες πράκτορες (εἴδη παραπληρωματικὰ 
στὸ κοινωνικὸ φύραμα πάντοτε) προπαγάνδιζαν μονότονα τὴν 
«εἰρηνιστικὴ» συνθηματολογία τῆς μιᾶς ἀπὸ τὶς δύο τότε 
ἀντίπαλες ὑπερδυνάμεις. Ἀκόμα καὶ σὲ συνέδρια ἐπιστημονικά, 
σὲ πολιτιστικὲς ἐκδηλώσεις, σὲ διαθρησκειακὲς συναντήσεις, οἱ 
ἀγορητὲς ποὺ τύχαινε νὰ εἶναι ὀπαδοὶ ἢ πράκτορες θὰ 
ξεκινοῦσαν τὴν εἰσήγησή τους γιὰ ὁποιοδήποτε ἄσχετο θέμα 
πάντοτε μὲ εἰσαγωγικὴ ἐξύμνηση τῆς εἰρήνης, τῶν 
πλεονεκτημάτων εἰρηνικῆς ἐπίλυσης τῶν διεθνῶν διαφορῶν.

Περίπου ἀνάλογο φαινόμενο σήμερα εἶναι ἡ εὐκαίρως-
ἀκαίρως ἐξύμνηση τοῦ ἰδεώδους τῆς «πλουραλιστικῆς» κοινωνίας: 
τῆς πολυπολιτιστικῆς, πολυφυλετικῆς, πολυγλωσσικῆς συνύπαρξης 
τῶν ἀνθρώπων, τῆς «ἀνοχῆς» τῶν διαφορῶν, τοῦ σεβασμοῦ τῶν 
ἀτομικῶν δικαιωμάτων ὁποιουδήποτε μὲ ὁποιαδήποτε ἰδιο-
τροπία. Ἡ ὑπερδύναμη σήμερα εἶναι μία, ἡ προστασία τῆς 
ἐλευθερίας καὶ ἀξιοπρέπειας πανανθρώπινο αἴτημα — δύσκολο 
νὰ ἑρμηνεύσει κανεὶς πολιτικὰ γιατί ὁ προπαγανδισμὸς τοῦ 
αὐτονόητου.



Κατανοητὴ ἡ ἐπιστράτευση ἀφελῶν ὀπαδῶν καὶ 
ἐπαγγελματιῶν πρακτόρων γιὰ νὰ θυμίζουν εὐκαίρως-ἀκαίρως, 
μονότονα καὶ μονότροπα, τὴν 11η Σεπτεμβρίου 2001 στὴ Νέα 
Ὑόρκη: Ἀμβλύνει προφανῶς ἡ ὑπενθύμιση ἐκείνης τῆς φρίκης τὸν 
ἀποτροπιασμὸ γιὰ τὰ ἐγκλήματα κατὰ τῆς ἀνθρωπότητας ποὺ 
γιὰ ἐκδίκηση ἀκολούθησαν στὸ Ἀφγανιστὰν ἢ προηγήθηκαν στὴ 
Σερβία γιὰ λόγους «ἀνθρωπιστικούς». Εὐεξήγητες, λοιπόν, οἱ 
μονομερεῖς ἱερεμιάδες κατὰ τῆς «τρομοκρατίας». Ἀλλὰ ὁ 
ἀκατάσχετος προπαγανδισμὸς τῆς «πλουραλιστικῆς» κοινωνίας τί 
προσφέρει πολιτικά, πῶς ἑρμηνεύεται;

Ἀπάντηση στὸ ἐρώτημα δὲν ἔχω. Ἐπειδὴ ὡστόσο καὶ ἡ 
καινούργια αὐτὴ προπαγάνδα (ὅπως παντοῦ πάντοτε κάθε 
προπαγάνδα) προσπαθεῖ κάποια κλισὲ νὰ τὰ ἐπιβάλει σὰν 
αὐτονόητα, θέλω νὰ ἀντιτάξω ἐλάχιστα σχόλια στὴν 
προπαγανδιστικὴ θεματική.

Πρὶν ἀπὸ ὅλα, ἡ λεγόμενη σήμερα «πολυπολιτιστικὴ» 
κοινωνία (μὲ ἐξυμνούμενο μοντέλο τὶς ΗΠΑ) δὲν μπορεῖ νὰ 
ταυτίζεται μὲ ὅ,τι ὀνομάζουμε «ἀνοιχτὴ» κοινωνία — θὰ τρίζουν 
τὰ κόκαλα τοῦ Popper. «Ἀνοιχτὴ» εἶναι μιὰ κοινωνία ποὺ 
διατηρεῖ ἀδιάκοπη κριτικὴ ἐγρήγορση ἀπέναντι στὰ ἐπιτεύγματά 
της. Ἐπιδιώκει τὴ συνεχὴ προσαρμογὴ τῶν θεσμῶν, τῆς 
νομοθεσίας, τῶν ὀργανωτικῶν σχημάτων, τῆς κυρίαρχης νοο-
τροπίας στὶς μεταβαλλόμενες κοινὲς ἀνάγκες ἢ στὴν 
ἀποδοτικότερη πραγματοποίηση τῶν κοινῶν στόχων. Δὲν 
ἀφήνεται νὰ μεταβάλει τὰ ἐπιτεύγματά της σὲ «ταμπού», δὲν 
εἰδωλοποιεῖ καὶ δὲν παγιώνει μεθόδους ἢ πρακτικὲς ἐπιτυχίας.

Τὸ νὰ εἶναι μιὰ κοινωνία ἀνοιχτὴ σὲ καινούργιες ἰδέες, ἕτοιμη 
γιὰ τὸ διαφορετικό, γιὰ τὴ δοκιμή, γιὰ ρηξικέλευθες προτάσεις 
ἀπὸ ὁπουδήποτε κι ἂν προέρχονται, εἶναι κάτι ἐντελῶς ἄλλο ἀπὸ 
τὸ νὰ «ἀνέχεται» τὸν ἀλλόφυλο, τὸν ἀλλόγλωσσο, νὰ τοῦ 
ἀναγνωρίζει δικαιώματα, ἀλλὰ νὰ μένει σὲ παγερὴ ἀκοινωνησία 
μαζί του, νὰ τὸν περιθωριοποιεῖ στὴν ἄψογα προστατευμένη 
μοναξιά του. Ἐπιπλέον, ἡ Ἱστορία δείχνει καθαρὰ ὅτι τὸ νὰ εἶναι 
μιὰ κοινωνία ἀνοιχτὴ δὲν προκύπτει ἀπὸ ὀρθολογικὲς ἐπιταγὲς 
καὶ συναινετικὰ συμβόλαια, οὔτε ἀπὸ κανονιστικὲς ἀρχὲς νομικὰ 



θεσμοποιημένες. Ἀνοιχτὴ εἶναι μιὰ κοινωνία ὅταν πιστεύει στὸν 
ἑαυτό της καὶ στοὺς στόχους της, ὅταν καταλαβαίνει τὴ συνοχή 
της νὰ ἀρθρώνεται μὲ τὴ δυναμικὴ ἀσυμβίβαστων ἀπαιτήσεων 
ποιότητας, μὲ κοινὰ κριτήρια διάκρισης τοῦ πραγματικοῦ ἀπὸ τὶς 
ψευδαισθήσεις.

Τότε εἶναι ἕτοιμη καὶ ἱκανὴ νὰ προσλάβει τὰ πάντα καὶ νὰ τὰ 
ἀφομοιώσει στοὺς στόχους της — ὄχι νὰ ὑποταχθεῖ σὲ αὐτὸ ποὺ 
προσέλαβε μεταβάλλοντας τὴν ἐλευθερία τῆς πρόσληψης σὲ 
δουλικὴ παθητικὴ ἀλλοτρίωση. Μόνο μιὰ κοινωνία μὲ δική της 
πολιτιστικὴ ραχοκοκαλιὰ καὶ δημιουργικὴ ταυτότητα εἶναι 
ἐλεύθερη ἀπὸ προκαταλήψεις, ψάχνει τὸ καινούργιο, ἀνοίγεται 
θαρραλέα στὸ ἀπρόβλεπτο, δὲν μειονεκτεῖ πιθηκίζοντας μόδες 
ἐφήμερες. Μιὰ τέτοια κοινωνία δέχεται ἄφοβα τὸν ξένο μὲ τὸν 
δικό του διαφορετικὸ πολιτισμό, τοὺς δικούς του προγονικοὺς 
ἐθισμούς, τὴ διαφορετική του γλώσσα, θρησκεία, καλλιέργεια ἢ 
ὑπανάπτυξη. Τὸν δέχεται ἄφοβα, ὄχι γιατὶ τὸ ἐπιβάλλει ἡ 
ἰδεολογικὴ μόδα ἢ τὸ ἀπαιτεῖ κάποια Νέα Τάξη, ἀλλὰ μόνο 
ἐπειδὴ σὲ μιὰ τέτοια συλλογικότητα οἱ σχέσεις κοινωνίας εἶναι 
ἀντανακλαστικὰ ἐλευθερίας. Εἶναι χαρὰ ἡ σχέση, πλουτισμὸς 
ζωῆς ἡ ἀμοιβαιότητα τῆς ἀποδοχῆς, ὁ συντονισμὸς μὲ τὸν 
ὁποιονδήποτε ἄλλον σὲ κοινὲς ἐπιδιώξεις ποιότητας.

Ἰδεολόγοι ὀπαδοὶ καὶ οἱ ρομαντικὰ εὔπιστοι ποὺ 
προπαγανδίζουν σήμερα τὸ ἰδεῶδες τῆς «πλουραλιστικῆς» 
κοινωνίας, τῆς πολυπολιτιστικῆς, πολυφυλετικῆς, πολυγλωσσικῆς 
συνύπαρξης τῶν ἀνθρώπων, θὰ ὄφειλαν νὰ ἔχουν τουλάχιστον 
πληροφορηθεῖ γιατί ἡ ἀληθινὰ προοδευτικὴ πρωτοπορία τῆς 
εὐρωπαϊκῆς διανόησης ἀντιμάχεται σθεναρὰ αὐτὲς τὶς ἀφέλειες. 
Γιατί ἐπιμένει νὰ διασώσουμε ὁπωσδήποτε τὶς τοπικὲς 
πολιτιστικὲς ἰδιαιτερότητες, τὶς παραδόσεις ποὺ λειτουργοῦν ὡς 
ἄξονες κοινωνικῆς συνοχῆς καὶ ὡς προϋπόθεση «ἀνοιχτῆς» 
κοινωνίας, γιατί νὰ καλλιεργήσουμε κοινωνίες πολιτῶν σὲ τοπικὸ 
ἐπίπεδο, γιατί νὰ ἀντισταθοῦμε στὸ βάναυσο πολιτιστικὸ 
ξερίζωμα, στὴν ἀπώλεια ταυτότητας καὶ στὴν περιθωριοποίηση 
ποὺ ἐπιβάλλει αὐθαίρετα σὲ λαοὺς μιὰ μεθοδευμένη 
«παγκοσμιοποίηση».



Πολιτισμὸ γεννάει ἡ νοηματοδότηση τῆς ἱεράρχησης τῶν 
ἀνθρώπινων ἀναγκῶν. Ἡ νοηματοδότηση εἶναι πάντα μεταφυσικὴ 
(θεϊστικὴ ἢ ἀθεϊστική) καὶ ἡ ἐμπέδωση τοῦ πολιτισμοῦ κυρίως 
θρησκευτική. Γι' αὐτὸ καὶ τὰ ἰδεολογήματα περὶ 
«πλουραλιστικῆς» κοινωνίας ἀναζητοῦν ὁπωσδήποτε ἐρείσματα 
θρησκευτικῆς καταξίωσης: Ὁ «ἐθνοφυλετισμὸς» προβάλλεται ὡς 
τὸ μέγιστο ἁμάρτημα τῶν Χριστιανῶν καὶ οἱ πολιτισμοὶ σὰν 
συνέπειες τῆς «πτώσης» τοῦ ἀνθρώπου, συνέπειες διαιρετικὲς τοῦ 
ἀνθρώπινου γένους. Παρακάμπτεται τὸ γεγονὸς ὅτι κάθε τοπικὴ 
ἐκκλησία εἶναι ἡ Καθολικὴ Ἐκκλησία (τὸ «καθόλου» τῆς 
ἀλήθειας) καὶ δίχως ἱστορικὴ σάρκα πολιτισμοῦ τὸ χριστιανικὸ εὐ-
αγγέλιο ἀλλοτριώνεται σὲ ἄσαρκο διεθνιστικὸ ἰδεολόγημα.

Τῶν φρονίμων ὀλίγα.
Κυριακὴ 26.1.2003

 

«...πάρεξ ἐλευθερία καὶ γλῶσσα»
 
ΜΗΠΩΣ ΑΠΑΙΣΙΟΔΟΞΟΥΜΕ ἄδικα καὶ ὑπερβολικά; Ἡ ζωὴ 
προχωράει σὲ πεῖσμα τῶν δυσοίωνων συμπτωμάτων. Εἴκοσι δύο 
χρόνια τώρα κυρίαρχο κοινωνικὸ πρότυπο ὁ ἀδίστακτος 
ἀμοραλισμός. Εἴκοσι δύο χρόνια κομματικὸ κράτος θρασύ. Εἴκοσι 
δύο χρόνια στεγανὸς ἰδεολογικὸς μονόδρομος, ψευδώνυμη 
καπηλεία κοινωνικῶν ὁραμάτων, τεχνητὴ συντήρηση 
ἐμφυλιοπολεμικῆς ἐμπάθειας. Εἴκοσι δύο χρόνια χυδαία 
καταλήστευση τοῦ κρατικοῦ κορβανᾶ.

Ὅμως ἡ ζωὴ συνεχίζεται. Τὰ παιδιὰ ἐρωτεύονται, ἡ 
δισκογραφία καλπάζει, ἡ Ἑλλάδα πρώτη στὴν Εὐρώπη σὲ 
τυπωμένες ποιητικὲς συλλογές. Ἔχουμε μᾶλλον τὴν πλουσιότερη 
παραγωγὴ πολιτικῆς γελοιογραφίας: λειτουργεῖ χιοῦμορ στὴν 
Ἑλλάδα, αὐτοσαρκασμὸς ὑψηλῆς ποιότητας. Πολλὰ καὶ καλὰ 
μυθιστορήματα κάθε χρόνο, ἔκπληξη ὁ ἀριθμὸς τῶν βιβλίων ποὺ 
μεταφράζονται ἀπὸ ξένες γλῶσσες.

Ἡ ζωὴ προχωράει, οἱ μικροχαρὲς τῆς καθημερινότητας 
ἐπιβιώνουν. Ἐρήμην τῆς πολιτικῆς ἔκπτωσης, τῆς κρατικῆς 



διάλυσης, τοῦ «φιλαθλητικοῦ» παλιμβαρβαρισμοῦ, τοῦ 
τηλεοπτικοῦ κρετινισμοῦ. Λίγων, ἐλάχιστων, ἀνθρώπων οἱ 
εὐαισθησίες συντηροῦν ἄλγος καὶ πικρία γιὰ τὴ συλλογικὴ 
παρακμή. Καὶ ἀκόμα λιγότεροι μποροῦν νὰ διαγνώσουν τὴν 
ἀνήκεστη βλάβη, νὰ τὴν ἐντοπίσουν.

Τὶς περισσότερες πτυχὲς τῆς συλλογικῆς παρακμῆς, ἂν 
κάποιος θέλει, μπορεῖ νὰ τὶς ἀποφύγει στὸν ἰδιωτικό του βίο ἢ νὰ 
τὶς ἀγνοήσει. Νὰ ἀποφύγει τὸν ἐξευτελισμὸ τῆς ἀνθρώπινης 
ἀξιοπρέπειας κλείνοντας τὴν τηλεόραση. Νὰ παραβλέψει, σὰν 
περιστασιακὴ λοιμική, τὴ μικρόνοια καὶ τὸ «πρακτοριλίκι» στὸ 
πολιτικό μας σύστημα. Νὰ δικαιολογήσει στωικὰ ἀκόμα καὶ τὴ 
λεηλασία τοῦ ἀτομικοῦ του εἰσοδήματος ἀπὸ ἕνα κράτος ποὺ τὴ 
λειτουργία τῶν ὑπουργείων του τὴ δεσμεύουν στὰ συμφέροντά 
τους μαφίες.

Ὁ πολίτης μπορεῖ νὰ προστατεύσει τὴν προσωπική του ζωὴ 
ἀπὸ τὴν κυρίαρχη παρακμὴ μέχρις ἑνὸς συγκεκριμένου ὁρίου: τὸ 
ὅριο εἶναι ἡ γλώσσα. Μὲ τὴν καταστροφὴ τῆς γλώσσας, ἐπίσημα 
ἀπὸ τὸ κράτος, ὁ πολίτης ὑποχρεώνεται σὲ ἀνήκεστη στέρηση 
ποιότητας τῆς ζωῆς. Τοῦ ἐπιβάλλεται τέτοια ὑποβάθμιση 
κοινωνικοῦ περιβάλλοντος, τέτοια ἀκοινωνησία τῶν οὐσιωδῶν τῆς 
ζωῆς, ποὺ ἰσοδυναμεῖ μὲ ξενιτεία στὴν ἴδια τὴν πατρώα γῆ του.

Μπορεῖ νὰ μὴ βλέπει τηλεόραση, νὰ μὴν ἀκούει τὴν 
κυβερνητικὴ προπαγάνδα, νὰ μὴ διαβάζει «προοδευτικὲς» 
ἐφημερίδες. Ὅμως δὲν μπορεῖ νὰ ἀποκοπεῖ γλωσσικὰ ἀπὸ τὸ 
παιδί του, καὶ τὸ παιδί του θὰ πάει ὑποχρεωτικὰ στὸ σχολειό, 
ὅπου τὸ κράτος θὰ τοῦ ἐπιβάλει γλώσσα. Ἡ γλώσσα ποὺ 
ἐπιβάλλει στὰ Ἑλληνόπουλα τὸ κράτος, εἴκοσι ἑφτὰ χρόνια τώρα, 
εἶναι ρήξη κάθε συνέχειας τῆς ζωῆς — καταδίκη μετεωρισμοῦ στὸ 
τίποτα τῆς χρηστικῆς συνεννόησης. Οἱ κάτω τῶν τριάντα ἐτῶν 
Ἕλληνες σήμερα, κατὰ τεκμήριο, δὲν καταλαβαίνουν οὔτε κὰν τὴ 
γλώσσα τοῦ Ροΐδη καὶ τοῦ Παπαδιαμάντη.

Αὐτὸ θεωρητικὰ σημαίνει ὅτι ἀποκλείεται νὰ ξαναγεννήσει ἡ 
Ἑλλάδα ποιητικὴ γλώσσα συνέχειας τοῦ Ἐλύτη, τοῦ Σεφέρη, τοῦ 
Καβάφη — ποιητὲς ποὺ νὰ συγκεφαλαιώνουν στὴν ἐκφραστική 
τους καὶ στὴν εὐαισθησία τους τὴ διαχρονικὴ ὁλοκληρία τῆς 



«ἑλληνίδος φωνῆς», ἀπὸ τὸν Ὅμηρο καὶ τὴ Σαπφὼ ὣς τὸν 
Ρωμανὸ τὸν Μελωδὸ καὶ τὸν Κάλβο. Ὅποιο ταλέντο κι ἂν 
διαθέτει τὸ Ἑλληνόπουλο, ἡ γλωσσικὴ σχολική του ἐκπαίδευση θὰ 
τοῦ τὸ στραμπουλίξει γιὰ νὰ τὸ ὑποτάξει στὶς χρηστικὲς 
ἀπαιτήσεις τῆς «συγχρονίας» (— θὰ τὸ μάθει νὰ γράφει 
ποιήματα τόσο «ἑλληνικὰ» ὅσο ἑλληνικοὶ εἶναι καὶ οἱ πιθηκισμοὶ 
τῆς εἰκαστικῆς «πρωτοπορίας» ποὺ μᾶς κάνει νὰ ντρεπόμαστε 
στοὺς σταθμοὺς τοῦ ὑπόγειου σιδηρόδρομου τῆς Ἀθήνας).

Ἀνιστόρητη γλώσσα, ἀποκοπὴ τῆς γλώσσας ἀπὸ τὴ ζωντανή 
της συνέχεια, σημαίνει αὐτονόμηση τῶν σημαινόντων: Χάνεται ἡ 
αἴσθηση τοῦ συμβολικοῦ χαρακτήρα τῆς γλώσσας, τοῦ 
παραπεμπτικοῦ στὴν ἐμπειρία δυναμισμοῦ της. Οἱ λέξεις 
κρέμονται ξεκάρφωτες, ἄσχετες μὲ τὸν βιωματικὸ πλοῦτο ποὺ 
συμβόλιζαν διαχρονικά. Σκοπεύουν μόνο στὴν πρόκληση 
ἐντυπώσεων, ὑπηρετοῦν τὸ «πρακτοριλίκι» τῆς πολιτικῆς ποὺ μᾶς 
θέλει διεθνοποιημένους καταναλωτὲς πειθαρχημένης μονοτροπίας. 
Γίνεται γλώσσα αὐτιστική, γλώσσα τῶν ψυχωτικῶν, πασοκικὴ 
γλώσσα ποὺ κρώζουν κυβερνητικοὶ προπαγανδιστὲς στὴν 
τηλεόραση.

Ἄνθρωπος χωρὶς γλώσσα εἶναι ἄνθρωπος χωρὶς σκέψη. 
Περίπου ἀγλωσσία ὑποχρεωτικὴ εἴκοσι ἑφτὰ τώρα χρόνων ἔχει 
ἀρχίσει καὶ δίνει τοὺς καρπούς της στὴν ἑλλαδικὴ κοινωνία. Εἶναι 
εὐδιάκριτη, σὲ πλῆθος συμπτωμάτων, μιὰ προϊούσα μικρόνοια καί, 
κυρίως, μιὰ χαύνωση τῶν ἀντανακλαστικῶν κριτικῆς ἐγρήγορσης. 
Δύο ἐνδεικτικὰ παραδείγματα, μόνο γιὰ τὴν «εἰκονογράφηση» τῆς
διαπίστωσης:

Πρεμιέρα θεάτρου, στὸ κοινὸ πλεονάζουν οἱ βεντέτες τῆς 
ἐντόπιας διανόησης: Ἡ σκηνοθεσία ἀνύπαρκτη ἢ στρεβλωτικὴ τοῦ 
ἔργου, ἡ ἠθοποιία ὑποδεέστερη σχολικῶν παραστάσεων (αὐτὲς 
ἦταν μετὰ καὶ οἱ ἀποτιμήσεις τῶν κριτικῶν στὸν Τύπο). Ὅμως, 
ἀντὶ γιὰ λυτρωτικὰ σφυρίγματα ἀποδοκιμασίας στὸ τέλος, τὰ 
χειροκροτήματα καλοῦσαν καὶ ξανακαλοῦσαν στὴ σκηνὴ τοὺς 
αὐτουργοὺς τῆς ντροπῆς!

Τὸ δεύτερο: Ἐπιφανὴς δημοσιογράφος, εἰδικὸς (δεκαετίες 
τώρα) στὰ διεθνῆ, τιτλοφοροῦσε τὴν ἀπογοήτευσή του γιὰ τὴν 



ἀποτυχία τοῦ Σχεδίου Ἀνάν: «Γιὰ μία ἀκόμα φορὰ χάνεται μιὰ 
οὐσιαστικὴ εὐκαιρία γιὰ λύση τοῦ Κυπριακοῦ». Ἂν λειτουργεῖ 
ἀκόμα γλωσσικὴ λογική, γιὰ ποιά «οὐσιαστικὴ εὐκαιρία» 
ἐπρόκειτο στὴν περίπτωση τοῦ Σχεδίου Ἀνάν; Τὸ σχέδιο 
καταργοῦσε τὸ ἀνεξάρτητο κράτος τῆς Κυπριακῆς Δημοκρατίας 
καὶ τὸ ἀντικαθιστοῦσε μὲ ἕνα πολιτειακὸ ἐξάμβλωμα ὑποτελὲς σὲ 
ἀνεξέλεγκτες ἐξωτερικὲς παρεμβάσεις. Καθιέρωνε τρικέφαλο 
σύστημα ἐσωτερικῆς διακυβέρνησης, ἀποδιαρθρωτικὸ κάθε 
ἔννοιας κράτους. Νομιμοποιοῦσε τὴν παραμονὴ τῶν ἐποίκων καὶ 
τὴ δημογραφικὴ ἀλλαγὴ τοῦ πληθυσμοῦ, καθιστοῦσε μέσῳ τῶν 
ἐποίκων τὴν Ἄγκυρα συγκυρίαρχο, ἀφόπλιζε τὴν Ἐθνικὴ Φρουρὰ 
ἐνῶ διατηροῦσε τὰ ξένα στρατεύματα (καὶ τὰ τουρκικά) στὸ νησί, 
μὲ τὴν Τουρκία πάντοτε σὲ ρόλο ἐγγυήτριας δύναμης. Καὶ λοιπά, 
καὶ λοιπά.

 
Ἡ ζωὴ συνεχίζεται, ἡ γλώσσα ἀνεπαίσθητα φθίνει, ἡ λογικὴ καὶ ἡ 
κριτικὴ ἐγρήγορση ἀμβλύνονται. «Μεγάλα καὶ ὑψηλὰ τριγύρω» 
μας τείχη, δίχως ποτὲ «κρότον κτιστῶν ἢ ἦχον». Μᾶς κλείνουν 
«ἀνεπαισθήτως ἀπὸ τὸν κόσμον ἔξω».

Κυριακὴ 23.3.2003

 

Φέουδα «προοδευτικοῦ» σκοταδισμοῦ
 
ΥΣΤΕΡΑ ΑΠΟ ΕΙΚΟΣΙ ΔΥΟ χρόνια, εἶναι περισσότερο ἀπὸ 
φανερό: Τὸ «κίνημα» τῆς σοσιαλιστικῆς φενάκης στὴν Ἑλλάδα 
ὁδήγησε τὰ πανεπιστήμια τῆς χώρας μόνο στὴν ὑποβάθμιση, στὴν 
ἀποσάθρωσή τους.

Ἡ εἰκόνα σήμερα: Οἰκονομικὴ χρεοκοπία σὲ τελικὸ στάδιο. 
Δὲν μπορεῖ νὰ τὴν ἀμφισβητήσει κανείς, ἔστω κι ἂν οἱ πολίτες 
προσπερνᾶνε τὴ διαπίστωση σὰν λεκτικὴ ὑπερβολή. Ποιός γονιός, 
ποὺ ὁ κανακάρης του κινδύνεψε νὰ χάσει τὸ ἑξάμηνο ἀπὸ τὴν 
ἀπεργία τῶν διδασκόντων, θὰ πάει νὰ ἐλέγξει ἂν πραγματικὰ 
ὑπάρχουν πανεπιστήμια σὲ ἀδυναμία νὰ πληρώσουν τὸ ἠλεκτρικό; 
Ποιός νὰ πιστέψει ὅτι πανεπιστήμια ποὺ γιὰ δεκαετίες εἶχαν τρία 



μόνο τμήματα, σήμερα λειτουργοῦν μὲ ἐννέα, χωρὶς στὸ διοικητικὸ 
προσωπικὸ (γραμματεῖες, λογιστήριο, τεχνικὲς ὑπηρεσίες) νὰ ἔχει 
προστεθεῖ ἕνας, ἔστω, καινούργιος ὑπάλληλος;

Ἂς ἀφήσουμε πρὸς τὸ παρὸν στὴν ἄκρη τὶς ἀμοιβὲς τῶν 
διδασκόντων. Νὰ σταθοῦμε στὴν ποιότητα τῆς παρεχόμενης 
πανεπιστημιακῆς παιδείας. Ἔγκριτοι δημοσιογράφοι μεταφέρουν 
στὸν Τύπο διαπιστώσεις δραματικές, ἀλλὰ καὶ πάλι ἐλλειπτικὲς 
σὲ σχέση μὲ τὴν πραγματικότητα. Μιλᾶνε γιὰ πανεπιστημιακοὺς 
καθηγητὲς ποὺ «δὲν ἐμφανίζονται στὸ πανεπιστήμιο, 
ἀπασχολοῦνται μὲ ὁτιδήποτε ἄλλο ἐκτὸς τοῦ ἐκπαιδευτικοῦ 
ἔργου, ἀρνοῦνται κάθε ἐνδεχόμενο ἀξιολόγησης, διεκδικοῦν 
συνεχῶς γενικευμένες αὐξήσεις ἀποδοχῶν ἴδιες γιὰ ὅλους, 
ἀσχέτως μὲ τὰ προσόντα τους καὶ τὴν προσφορά τους.

Ἕνας ἔμπειρος τοῦ χώρου θὰ πρόσθετε ἔνδοθεν μαρτυρίες, 
ἴσως ἀπίστευτες στοὺς πολλούς: γιὰ «πανεπιστημιακοὺς» (ἡ 
προσωνυμία ἐξωραϊστικὴ καὶ ἰσοπεδωτικὴ τῶν πάντων) ποὺ ἔχουν 
φτάσει σήμερα ἀπὸ τὰ συνδικαλιστικὰ πόστα στὶς ὑψηλότερες 
καθηγητικὲς βαθμίδες δίχως νὰ ξέρουν νὰ ποῦν σὲ ξένη γλώσσα 
οὔτε «καλημέρα», ἀνίκανοι νὰ ἀνατρέξουν σὲ διεθνὴ 
βιβλιογραφία, νὰ παρακολουθήσουν τὴ σύγχρονη ἔρευνα· καὶ γιὰ 
ἄλλους, πού, ἀφοῦ συνέταξαν διδακτορικὲς διατριβὲς (χωρὶς τὸν 
παραμικρὸ χρόνο μεταπτυχιακῶν σπουδῶν) μὲ σκανδαλωδῶς 
«στημένες» ἐπιτροπὲς καὶ διαδικασίες κρίσης, παρουσίασαν στὴ 
συνέχεια σὰν «ἐπιστημονικὴ μονογραφία» κάποια 
δημοσιογραφήματα σὲ ἔντυπα «προοδευτικὰ» ἢ κάποια 
λογοτεχνήματα ποὺ βαφτίστηκαν «μελετήματα κοινωνιολογικά», 
γιὰ νὰ ἀναρριχηθοῦν ταχύτατα στὶς καθηγητικὲς βαθμίδες.

Χρόνια τώρα οἱ καταγγελτικὲς μαρτυρίες ἀγνοοῦνται καὶ 
παρακάμπτονται. Ἡ κοινὴ γνώμη ἐπιμένει νὰ παραβλέπει (ἀκόμα 
καὶ οἱ ἔγκριτοι δημοσιογράφοι) ὅτι τέτοια ἀνατριχιαστικὰ 
συμπτώματα δὲν εἶναι οἱ ἐξαιρέσεις ποὺ ὑπῆρχαν καὶ θὰ 
ὑπάρχουν πάντοτε, ἀπότοκοι συγκυριῶν ἢ ἔστω περιπτωτικοῦ 
ἀμοραλισμοῦ καὶ διαφθορᾶς. Ἡ ἀναξιοκρατία καὶ ὁ ἀμοραλισμὸς 
θεσμοποιήθηκαν στὰ ἑλλαδικὰ πανεπιστήμια μὲ τὸν διαβόητο 
νόμο-πλαίσιο τῆς σοσιαλιστικῆς φενάκης τὸ 1982. Αὐτοὶ ποὺ 



καπηλεύονται, εἴκοσι δύο χρόνια τώρα, τὶς ἐτικέτες τῆς 
«Ἀριστερᾶς» καὶ τῆς «προόδου», ἢ ἀκκίζονται σήμερα σὰν 
«ἐκσυγχρονιστές», νομοθέτησαν τὸν πιὸ στυγνὸ σκοταδισμὸ στὴν 
ἀνώτατη παιδεία τῆς χώρας. Κώφευσαν τότε πεισματικὰ στὴν 
ἀδυσώπητη κριτικὴ τοῦ συγκεκριμένου νόμου ἀπὸ κορυφαῖα 
πανεπιστημιακὰ ἀναστήματα (ὅπως ὁ Φαίδων Βεγλερῆς, ὁ 
Γιῶργος Κουμάντος, ὁ Γρηγόρης Σηφάκης) καὶ σαμποτάρισαν 
κάθε μεταγενέστερη ἀπόπειρα μετριασμοῦ τοῦ ἐγκλήματος 
(τροπολογίες Παπαθεμελῆ, ἀναθεωρητικὲς προτάσεις Τρίτση, 
ἄτολμες μικροβελτιώσεις Σουφλιᾶ, ποὺ ἀκυρώθηκαν, ἀμέσως 
μετά, ἀπὸ τὸν Δημήτρη Φατοῦρο).

Ὁ νόμος-πλαίσιο τοῦ 1982 εἶχε ἀπροκάλυπτο στόχο τὴν 
ψηφοθηρικὴ ἐκμετάλλευση συνδικαλιστικῶν ὀρέξεων, μαζὶ καὶ τὸν 
ἰδεολογικὸ ἔλεγχο τῶν πανεπιστημίων. Παρέδωσε τὴν ἐκλογὴ 
πρυτανικῶν Ἀρχῶν καὶ προέδρων τμημάτων στὴ συναλλαγὴ τῶν 
πανεπιστημιακῶν δασκάλων μὲ τὶς κομματικὲς νεολαῖες καὶ τοὺς 
συνδικαλιστὲς τῶν διοικητικῶν ὑπαλλήλων. Ποιός πρύτανης 
διανοεῖται νὰ τολμήσει δραστικὰ μέτρα γιὰ τὸν ἐφιαλτικὸ ρύπο 
καὶ τὴ γυφτιὰ τῆς ἀφισοκόλλησης καὶ τῆς συνθηματογραφίας 
ἐρχόμενος σὲ ρήξη μὲ τὶς κομματικὲς νεολαῖες ποὺ τὸν στηρίζουν; 
Ποιός νὰ ὑψώσει ἀνάστημα ἀπέναντι στὸν ἐξωφρενικὸ 
παραλογισμὸ τῆς καπηλείας τοῦ «ἀσύλου» ὅταν ἡ ἐκλογή του 
ἔχει παζαρευτεῖ στὰ κομματικὰ γραφεῖα;

Ἔστω καὶ μὲ τολμηρὴ φαντασία, δὲν εἶναι δυνατὸν ὁ ἄσχετος 
πολίτης νὰ συλλάβει σκηνὲς ἀπὸ ἐπίσημες συνεδρίες 
πανεπιστημιακῶν τμημάτων, ὅπου οἱ φοιτητὲς ὑπαγορεύουν στοὺς 
καθηγητές τους ἀποφάσεις καὶ προγράμματα, σὲ μερικὲς 
περιπτώσεις καὶ τὴν ἐκλογὴ ἢ προαγωγὴ συγκεκριμένων 
ὑποψηφίων. Ταυτόχρονα, ἀπὸ «εἰδικὸ» γραφεῖο τοῦ ὑπουργείου 
Παιδείας, κομματοφρουροὶ ἀποφασίζουν καὶ προγραμματίζουν 
ποιά καινούργια πανεπιστήμια θὰ ἱδρυθοῦν, γιὰ νὰ καλύψουν 
ποιές ἐκλογικὲς περιφέρειες, καὶ σὲ ποιές πόλεις θὰ ἱδρυθοῦν 
τμήματα γιὰ νὰ ἱκανοποιηθοῦν τοπικὲς κομματικὲς ἐπιτροπὲς 
«βάσης». Ποιᾶς εἰδικότητας σχολὲς καὶ τμήματα θὰ 
δημιουργηθοῦν γιὰ νὰ τακτοποιηθοῦν «δικά μας» παιδιά, μὲ 



διαδικασίες ἀπροσχημάτιστες μεροληψίας καὶ ἀπίστευτου 
θράσους.

Θὰ καταστρέψει κανεὶς τὴ σταδιοδρομία νέων ἐπιστημόνων, 
ἀπὸ τὶς ἀντεκδικήσεις ποὺ θὰ ὑποστοῦν, ἂν καταθέσει ἑπωνύμως 
στὸν εἰσαγγελέα τὶς περιπτώσεις τους: Μὲ ἐκπληκτικὲς σπουδὲς 
σὲ ἐπιφανῆ πανεπιστήμια, ἀριστεῖα καὶ βραβεῖα, πολύτιμη πείρα 
διδασκαλίας καὶ ἔρευνας, ἔρχονται στὴν πατρίδα τους καὶ ἀκοῦν 
ἀπὸ τὸ στόμα «πανεπιστημιακῶν» μὲ ἁρμοδιότητες κομματικοῦ 
«νονοῦ»: «Ἐπειδὴ σὲ ἐκτιμῶ, πρέπει νὰ ξέρεις ὅτι δὲν ἔχεις 
ἐλπίδες ἂν δὲν προχωρήσεις σὲ κομματικὴ ἔνταξη». Πῶς νὰ 
τεκμηριωθοῦν τέτοιες καταγγελίες χωρὶς νὰ καταστραφοῦν ζωές;

Διαμαρτύρονται ἔγκριτοι δημοσιογράφοι: «Ἀπουσιάζουν 
σήμερα προσωπικότητες ἀκαδημαϊκῶν λειτουργῶν ἱκανὲς νὰ 
ὑψώσουν φωνὴ διαμαρτυρίας... Ἔχουν ἀναλωθεῖ στὸ ἀλισβερίσι 
μὲ τὴν πολιτικὴ γιὰ πέντε δέκα προγραμματάκια, γιὰ τὸ 
φανταχτερὸ σαλόνι καὶ τὰ πολλὰ τετραγωνικὰ μὲ κῆπο καὶ 
πισίνα». Εἶναι ἄδικα γενικευμένη ἡ κρίση. Κάποιοι 
πανεπιστημιακοὶ δάσκαλοι, εἴκοσι χρόνια τώρα, δὲν πάψαμε νὰ 
καταγγέλλουμε, μὲ ἐπιφυλλίδες καὶ βιβλία, τὴν ἐφιαλτικὴ 
κατρακύλα τῶν πανεπιστημίων, ΧΩΡΙΣ ΝΑ ΑΞΙΩΘΟΥΜΕ ΠΟΤΕ 
ΕΣΤΩ ΕΝΟΣ ΕΝΘΑΡΡΥΝΤΙΚΟΥ ΣΧΟΛΙΑΣΜΟΥ ἀπὸ ἔγκριτους 
δημοσιογράφους. Εἶναι ἐπώδυνα ἄκομψο, ἀλλὰ ὑποχρεώνομαι νὰ 
πῶ ὅτι οἱ δικές μου τουλάχιστον μαρτυρίες, ἀρθρωμένες σὲ βιβλίο 
(Παιδεία καὶ γλώσσα, ἐκδόσεις Πατάκη), τρία χρόνια τώρα, δὲν 
γνώρισαν ὄχι βιβλιοκρισία, ἀλλὰ οὔτε ἀγγελία ἔκδοσής τους ἀπὸ 
ἐφημερίδα.

Ὅσο γιὰ τὶς ἀπολαβὲς τῶν καθηγητῶν, ἂς τὶς συγκρίνουμε μὲ 
αὐτὲς εἰκοσιοκτάχρονου «εἰδικοῦ συμβούλου» (κομματοφρουροῦ) 
σὲ ὑπουργεῖο. Πάντως, ὕστερα ἀπὸ τριάντα (30) χρόνια 
καθηγεσίας σὲ ἑλληνικὰ καὶ ξένα πανεπιστήμια, ἡ σύνταξη τοῦ 
πανεπιστημιακοῦ εἶναι 356.000 δραχμές. Πρέπει νὰ τὸ ξέρει καὶ 
αὐτὸ ὁ ὀργισμένος μὲ τὶς ἀπεργίες τῶν πανεπιστημιακῶν 
ἀναγνώστης.

Κυριακὴ 9.11.2003

 



Ὑστέρημα στὸ ἐκδοτικὸ πεδίο
 
ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ ΒΙΒΛΙΟΥ, κριτικὴ τῆς λογοτεχνίας, κριτικὴ τῆς 
κριτικῆς σκέψης, τῆς φιλοσοφικῆς ἔρευνας: Πόσο εὐδοκιμοῦν στὴν 
Ἑλλάδα σήμερα, πῶς θὰ ἀξιολογήσουμε τὶς ἐπιδόσεις μας σὲ 
αὐτοὺς τοὺς τομεῖς;

Τὰ σχετικὰ περιοδικὰ ποὺ κυκλοφοροῦν εἶναι πολλά, ἴσως 
περισσότερα ἀπὸ ὅσα θὰ δικαιολογοῦσε τὸ ποσοστὸ τῶν 
«λειτουργικῶς ἐγγράμματων» Ἑλλήνων σήμερα. Τὸ ἐπίπεδο τῶν 
περιοδικῶν αὐτῶν θὰ μποροῦσε νὰ κριθεῖ ἱκανοποιητικό — 
κυρίως ἂν ἡ ἱκανοποίηση ἀντλεῖται ἀπὸ τὴ σύγκριση μὲ τὰ 
περιοδικὰ «ἐπικαιρότητας» ἢ «ψυχαγωγίας». Ἐκεῖ (στὴν 
«ἐπικαιρότητα» ἢ «ψυχαγωγία») ἔχει πιὰ ἐπιβληθεῖ τὸ ἀπόλυτο 
σκουπιδογενὲς τίποτα, τὸ ἀναγνώσιμο τμῆμα τῶν περιοδικῶν 
ἐλαχιστοποιεῖται σκόπιμα προσαρμοσμένο στὴν ἐμπορικὴ γλώσσα 
τῆς μείζονος ὀλιγοφρένειας.

Τὸ ὕφος τῶν περὶ τὰ «γράμματα» περιοδικῶν στὴν Ἑλλάδα 
σήμερα εἶναι ἐπιμελημένα σοβαροφανές, ὕφος ἐξειδίκευσης. 
Ὑπάρχει, θὰ ἔλεγα, μιὰ κοινὴ «φυσιογνωμία» στὸ ἐκδοτικὸ αὐτὸ 
εἶδος: Ἐμφάνιση περισσότερο βιβλίου καὶ λιγότερο περιοδικοῦ, 
ἔκδοση ἀνὰ δίμηνο συνήθως ἢ τρίμηνο, σελιδοποίηση ποὺ μιμεῖται 
τὶς ἐπιστημονικὲς ἐπετηρίδες. Συνήθως τὸ μεγαλύτερο μέρος τῆς 
ὕλης εἶναι ἄρθρα καὶ μικρομελετήματα αὐτοτελῆ ἢ ἀρθρωμένα σὲ 
κάποια ἑνιαία θεματική (σὲ «ἀφιέρωμα»). Ἀκολουθεῖ 
ἐνδεχομένως κάποιο διήγημα, ὁπωσδήποτε ὁρισμένα ποιήματα 
καὶ (στὶς τελευταῖες συνήθως σελίδες) μερικὲς βιβλιοκρισίες ἢ καὶ 
σχόλια στὴν «πνευματικὴ» ἐπικαιρότητα.

Κατὰ τὴν ὑποκειμενική μου γνώμη, τὴν πιθανῶς ἐσφαλμένη, 
περιοδικὰ αὐτοῦ τοῦ εἴδους στὴν Ἑλλάδα σήμερα ἔχουν 
διαμορφώσει «χαρακτήρα» ποὺ τὰ προορίζει γιὰ ἕνα πολὺ 
συγκεκριμένο, περιορισμένο κοινό, σχεδὸν περιθωριακό. Ἡ 
ἐκδοτική τους ἐμφάνιση καὶ λογικὴ εὐνοεῖ περιεχόμενο ἄνευρο, 
ἄτονο, στερημένο ἀπὸ φαντασία καὶ ζωντάνια. Ἀποκλείεται νὰ 
ἑλκύσουν καὶ νὰ γοητεύσουν εὐρύτερο κοινό (ἔστω καὶ στὸ στενὸ 



πλαίσιο τῶν «λειτουργικῶς ἐγγραμμάτων»), κοινὸ ὄχι 
ὑποχρεωτικὰ ἀδιάφορο γιὰ τὴν «πνευματικὴ» ἀγορὰ καὶ τὰ ἐκεῖ 
συμβαίνοντα.

Τὸ καίριο αὐτὸ ὑστέρημα τοῦ ἐκδοτικοῦ μας χώρου 
ἐπιχειροῦν νὰ τὸ ἐκμεταλλευτοῦν οἱ κυριακάτικες (κυρίως) 
ἐφημερίδες μὲ τὶς εἰδικὲς σελίδες ἢ τὰ ἀνάλογου περιεχομένου 
ἔνθετα ποὺ δημιουργοῦν καὶ ἐμπορεύονται. Ὅμως ἐκεῖ (κατὰ τὴ 
γνώμη μου πάντοτε) τὸ ὑστέρημα ὑπεραναπληρώνεται 
ἀποκαλυπτικά: Ἀποκαλύπτονται μεγεθυμένες οἱ αἰτίες ποὺ 
στεροῦν τὴν ἑλληνικὴ κοινωνία ἀπὸ ζωντανά, εὔτολμα, μὲ γόνιμη 
φαντασία περιοδικὰ κριτικῆς τοῦ βιβλίου, κριτικῆς τῆς 
λογοτεχνίας, κριτικῆς τῆς κριτικῆς σκέψης, τῆς φιλοσοφικῆς 
ἀναζήτησης.

Ἐπιμένοντας στὴ διακινδύνευση ὑποκειμενικῶν ἐκτιμήσεων, 
θὰ ἐπιχειρήσω νὰ καταγράψω συντομογραφικὰ αὐτὲς τὶς αἰτίες 
(μόνο ὡς πρόκληση προβληματισμοῦ):

Νομίζω ὅτι τὰ τελευταῖα εἴκοσι χρόνια ἔλειψαν ἀπὸ τὴν 
Ἑλλάδα (ἢ σπανίζουν καὶ περιθωριοποιοῦνται) περιοδικὰ ποὺ 
βγαίνουν γιὰ νὰ ἐκφράσουν μιὰ «παρέα», νὰ δώσουν τὸ στίγμα 
μιᾶς κοινῆς ἀναζήτησης. Νὰ κάνουν δημόσιο τὸν λόγο ἀνθρώπων 
πού, προτοῦ ἀποφασίσουν νὰ ἐκδώσουν περιοδικό, ἦταν ἤδη 
φίλοι. Ὄχι ὁπωσδήποτε ὁμοϊδεάτες καὶ ὄχι (πρὸς Θεοῦ) μὲ κοινὸ 
ἰδεολογικὸ ντοπάρισμα. Ἀλλὰ φίλοι μὲ κοινὰ κριτήρια διάκρισης 
τῆς γνησιότητας ἀπὸ τὴν ψευτιά, τῆς ἀπροκατάληπτης ἀναζήτησης 
ἀπὸ τὴν ἐπιδεικτικὴ αὐταρέσκεια — φίλοι μὲ ἴδια αἴσθηση τῆς 
ποιότητας.

Σήμερα πίσω ἀπὸ τὰ περιοδικὰ δὲν ὑπάρχουν «παρέες». 
Οὔτε κοινὸς ἄξονας ἀσυμβίβαστης ἀναζήτησης. Οὔτε ἀμείλικτα 
κριτήρια ποιότητας ποὺ δοκιμάζονται στὸ ἀμόνι τῆς συντροφιᾶς 
προτοῦ γίνουν δημόσιος λόγος. Σήμερα τὰ περιοδικὰ τοῦ 
«πνευματικοῦ» χώρου ψαρεύουν συνεργασίες τῶν ὁποιωνδήποτε, 
μὲ ὁποιουσδήποτε στόχους καὶ ὁποιαδήποτε κριτήρια κριτικῶν 
ἀπαιτήσεων, μεταφέροντας στὸ πεδίο τῶν «γραμμάτων» τὸ 
ὑπόδειγμα τῶν σοῦπερ μάρκετ. Τὸ ἀποτέλεσμα εἶναι νὰ βρίσκει 
κανεὶς τὰ ἴδια περίπου ὀνόματα σὲ ὅλα τὰ σχετικὰ περιοδικά — 



τὶς ἴδιες φίρμες ἐμπορεύονται ὅλοι, ἀκριβῶς ὅπως τὰ σοῦπερ 
μάρκετ. Δὲν ὑπάρχει ἰδιοπροσωπία στὴν ἐκδοτικὴ προσπάθεια, γι' 
αὐτὸ καὶ οὔτε ραχοκοκαλιά, νεῦρο, κριτικὴ πρόταση. Ὁ 
«πλουραλισμὸς» ἔχει εὐνουχίσει βάναυσα τὴν πολυφωνία, τὴν ἔχει
μεταβάλει σὲ ἀδιαφοροποίητο πολτό.

Δίκοπο μαχαίρι ὁ «πλουραλισμός»: Ἀπὸ τὴ μιὰ κανοναρχεῖ 
παράλληλους μονολόγους καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλη εἶναι ἡ μόνη μας 
ἐλπίδα γιὰ κάποια ἐλάχιστη ἀντίσταση στὴν ἰδεολογικὴ 
μονοτροπία (ἢ συγκαλυμμένη τρομοκρατία). Μόνο ἐπειδὴ ὁ 
ἀμερικανογενὴς πλουραλισμὸς διαπλέκεται στὴ μεταχουντικὴ 
Ἑλλάδα (ἀντιφατικὰ καὶ ἀνερμήνευτα) μὲ τὸν παλαιομαρξιστικὸ 
διεθνισμό, μόνο γι' αὐτό, μπορεῖ ἀκόμα νὰ ξεμυτίζει στὸ 
περιθώριο καὶ δημόσιος λόγος ἀνυπότακτος στὴν κυρίαρχη 
ἰδεολογία — στὴν κυρίαρχη πλαστογράφηση τῆς Ἀριστερᾶς.

Ὅποια κι ἂν εἶναι κατὰ καιροὺς ἡ κυρίαρχη ἰδεολογία (ἡ 
«προοδευτικὴ» πλαστογραφία ἢ τὰ «ἑλληνοχριστιανικὰ» 
φληναφήματα), σὲ αὐτὴν καταφεύγουν οἱ καιροσκόποι εὐφυεῖς ἢ 
καὶ ταλαντοῦχοι θηρευτὲς ἄνωθεν ἐπιβαλλόμενης καταξίωσης. Κι 
ἀπὸ κοντὰ πλῆθος πολὺ «ἀνθρώπων τοῦ πνεύματος», 
«διανοουμένων», «καλλιτεχνῶν» σπαρακτικῆς μετριότητας, συχνὰ 
καὶ παντελῶς ἀτάλαντων, ἄγλωσσων, ἡμιμαθῶν. Ὅλο αὐτὸ τὸ 
ἀνεκδιήγητο σινάφι ὑπέρμαχων τῆς κυρίαρχης ἰδεολογίας 
ἡγεμονεύει χάρη στὴν ἀκαταμάχητη ἰσχὺ τῆς παραταξιακῆς 
ἔνταξης (ἔστω κι ἂν ἡ ὀργανωτικὴ ἔνταξη εἶναι παρελθόν, ἀνήκει 
στὰ χρόνια τῆς νιότης).

Μὲ αὐτὸ καὶ μόνο τὸ προσὸν διευθύνουν περιοδικά, 
ἀρθρογραφοῦν ἢ ἔχουν μόνιμες στῆλες στὸν Τύπο, γράφουν 
κατευθυνόμενες βιβλιοκρισίες γιὰ νὰ διαφημίζουν τὸ σινάφι, 
ἀποφασίζουν ποιά ὀνόματα δημιουργῶν ἐπιτρέπεται νὰ 
ἀναφέρονται σὲ δημόσιο λόγο καὶ ποιά ἀπαγορεύεται ἔστω καὶ 
νὰ ὑποσημειωθοῦν δημόσια.

Συνήθως ἡ ἰδεολογικὴ στράτευση (ὡς ἐπίκαιρο προσὸν ἢ ὡς 
ἀξιόμισθο παρελθόν) λειτουργεῖ καὶ σὰν ἐπιτήδεια λεοντὴ γιὰ νὰ 
καμουφλάρεται τὸ ἄλλο γνώρισμα τοῦ Νεοέλληνα: ἡ ζήλια. 
Σύμπτωμα βασανιστικῆς ψυχολογικῆς ἀνασφάλειας, πλεονάζει σὲ 



κοινωνίες παρακμῆς καὶ διαιωνίζει τὴν παρακμὴ μὲ τὴ δυναμικὴ 
τοῦ φαύλου κύκλου: Ὁ μέτριος ἢ ἀτάλαντος ἢ ἄγλωσσος ἢ 
ἡμιμαθὴς φοράει τακούνια καὶ φτερὰ ἰδεολογικῆς ἔνταξης καὶ 
δυσφημεῖ, διαβάλλει ἢ ἁπλῶς ἐπιβάλλει σιωπὴ καὶ θάβει στὴν 
ἀφάνεια τὸν ὑπέρτερό του. Δὲν ἔχουν σημασία οἱ ἀπόψεις, θέσεις, 
πεποιθήσεις τοῦ ὑπέρτερου, μόνο βαφτίζεται ἰδεολογικὸς 
ἀντίπαλος γιὰ νὰ ἐξοντωθεῖ.

 
Πολλὲς οἱ αἰτίες ποὺ στεροῦν τὴν ἑλλαδικὴ κοινωνία ἀπὸ ζωντανά,
εὔτολμα, μὲ φαντασία περιοδικὰ κριτικοῦ λόγου καὶ λογοτεχνίας, 
βιβλιοκριτικῆς καὶ ἀντιπαραθέσεων φιλοσοφικῆς ἀναζήτησης. 
Πολλὲς οἱ αἰτίες, λίγος ὁ χῶρος τῆς ἐπιφυλλίδας.

Κυριακὴ 9.2.2003

 

Ὑποκειμενικὲς προκρίσεις
 
ΕΙΝΑΙ ΑΝΑΓΚΗ νὰ ἀποσπᾶται ἡ ἐπιφυλλίδα, ἔστω καὶ σπάνια, 
ἀπὸ τὰ ἐπίπονα τῆς πολιτικῆς, τὰ ἐπώδυνα τοῦ συλλογικοῦ βίου, 
γιὰ χάρη τῆς θέας καὶ τῶν ὁριζόντων ποὺ παραμονεύουν σὲ 
συναπαντήματα μὲ βιβλία. Ἤθελα, καιρὸ τώρα, κάτι νὰ γράψω 
γιὰ τὰ καλοκαιρινὰ διαβάσματα, τὶς σίγουρες χαρὲς τῆς σχόλης, 
καὶ τὸ κάνω τώρα, προχωρημένο φθινόπωρο. Ἐντυπώσεις καὶ 
κρίσεις ὑποκειμενικές, αὐθόρμητες, δίχως τὶς ὑποχρεώσεις 
«ἐπίσημης» βιβλιοκρισίας.

Λοιπόν, γιὰ μένα τὸ «διαμαντάκι» τοῦ φετινοῦ καλοκαιριοῦ 
ἦταν καὶ πάλι μιὰ μετάφραση: τὸ Μετάξι, τοῦ Alessandro Baricco 
(ἐκδόσεις Πατάκη). Λέω «καὶ πάλι» ἐπειδὴ τὴν περυσινή μου 
χρονιὰ τὴν εἶχε σημαδέψει ἕνα ἄλλο ἀλλοδαπὸ ἀριστούργημα: τὸ 
βιβλίο τοῦ Pierre Michon Βίοι ἐλάσσονες, στὴ θαυμάσια 
μετάφραση τῆς Κατερίνας Κολλέτ (ἐκδόσεις «Ἴνδικτος»). Γιὰ 
ὅποιον ἀγαπάει τὴ λογοτεχνία τὰ ἀφηγήματα τοῦ Michon, στὴ 
λαμπρὴ αὐτὴ μετάφραση, εἶναι ἔκπληξη συναρπαστική.

Ἐντυπωσιακὸ τὸ εὑρηματικὸ ταλέντο καὶ τοῦ Alessandro 
Baricco, βέβαια χωρὶς τὶς δραματικὲς τομὲς ἀνθρωπογνωσίας, τὴν 



ἀναμέτρηση μὲ τὸ αἴνιγμα τῆς ἐφήμερης μοναδικότητας ποὺ 
κατορθώνει ὁ Michon. Ἕνα δεύτερο στὰ ἑλληνικὰ βιβλίο τοῦ 
Baricco, Χιλιαεννιακόσια – Ἕνας μονόλογος, σὲ μετάφραση πολὺ 
καλύτερη ἀπὸ τὸ Μετάξι (τοῦ Σταύρου Παπασταύρου, ἐκδόσεις 
«Ἄγρα»), διαβάζεται ἐπίσης εὐφραντικά.

Ἀφοῦ ξεκίνησα μὲ μεταφράσεις, θέλω νὰ ξεπληρώσω παλιὰ 
ὀφειλὴ θαυμασμοῦ: νὰ μνημονεύσω ὡς κορυφαῖο κατὰ τὴ γνώμη 
μου μεταφραστικὸ ἐπίτευγμα τὴ μεταφορὰ στὰ ἑλληνικὰ τοῦ 
μυθιστορήματος τοῦ William Faulkner Ὁ Γέρος (ἀπὸ τὴ Μαρία 
Γεωργουσοπούλου, ἐκδόσεις «Τὸ Ροδακιό»). Ἀπὸ τὶς ἴδιες 
ἐκδόσεις, ἀπόλαυση γιὰ τὸν ἀναγνώστη καὶ τὸ διήγημα τοῦ 
Τσέχωφ Ψυχούλα – Μὲ ἕνα ὑστερόγραφο τοῦ Λέοντα Τολστόι, 
σὲ μετάφραση Μαρίας Τσαντσάνογλου.

Παρασύρομαι, ἀλλά, βλέποντας τὴν πληθωρικὴ μεταφραστικὴ 
σαβούρα ποὺ κατακλύζει τὴ βιβλιαγορά, θέλω νὰ θυμίσω στοὺς 
ἐκδότες τὴν ξεχασμένη κοινοτοπία: ὅτι ἡ μετάφραση εἶναι 
λογοτεχνικὴ δημιουργία ἀπὸ τὶς πιὸ δυσεπίτευκτες, μὲ πρώτη 
προϋπόθεση τὸ ποιητικὸ χάρισμα τοῦ μεταφραστῆ, μαζὶ μὲ τὴν 
ἄνετη κυριαρχία δύο γλωσσῶν. Εἶχα περάσει ἀλησμόνητες μέρες 
πρὶν ἀπὸ λίγα καλοκαίρια μεθυσμένος ἀπὸ τὸ ταλέντο τοῦ 
Τσέχωφ — διάβαζα εἴκοσι μία νουβέλες καὶ διηγήματά του σὲ 
μετάφραση ἀπευθείας ἀπὸ τὰ ρωσικά (ἐκδόσεις «Κέδρος», 1999).
Ἀλλὰ νά ποὺ τὴ φετινὴ χρονιὰ κυκλοφόρησαν οἱ ἐκδόσεις 
«Δόμος», σὲ ἕνα μικρὸ βιβλιαράκι, Τέσσερα διηγήματα τοῦ 
Ἀντωνίου Παύλοβιτς Τσέχωφ κατὰ μετάφρασιν ἐκ τοῦ γαλλικοῦ 
ὑπὸ Ἀλεξάνδρου Παπαδιαμάντη. Λοιπόν, ἀξίζει νὰ συγκρίνει 
κανεὶς τὸν ἐκ τοῦ ρωσικοῦ (καλομεταφρασμένον) Τσέχωφ μὲ τὴν 
ἀπὸ δεύτερο χέρι, ἀλλὰ σφραγισμένη μὲ τὴ γλωσσικὴ ἰδιοφυΐα τοῦ
Παπαδιαμάντη, μετάφραση. Μόνο γιὰ νὰ ψηλαφήσει τὸ χάρισμα.

Ἀπὸ τὴν πρωτότυπη ἑλληνικὴ λογοτεχνία, τὸ βιβλίο ποὺ 
λάμπρυνε γιὰ μένα τὴ χρονιὰ ὣς καὶ τὸ τέλος τοῦ καλοκαιριοῦ 
ἦταν τὸ μυθιστόρημα τοῦ Δημήτρη Νόλλα Ἀπὸ τὴ μιὰ εἰκόνα στὴν 
ἄλλη (ἐκδόσεις Καστανιώτη). Γράφτηκαν πολλὰ ἐγκώμια γι' αὐτό, 
μὲ εὐκολία ποὺ μὲ ξάφνιασε — προσωπικὰ τὸ βρίσκω δυσπρόσιτο
σὲ σχολιασμό. Δὲν εἶναι λογοτέχνημα, νομίζω, ποὺ ἐξαντλεῖται 



στὴν ἀφηγηματικὴ μαστορική, στὴν εὑρηματικὴ δομή, στὴν 
πειστικότητα τῶν χαρακτήρων. Ἔχει μιὰν ἀτίθαση δυναμικὴ ποὺ 
μοῦ μοιάζει, περισσότερο, ἄθλημα ὥριμου τεχνίτη γιὰ «διάβαση 
ἐπὶ τὸ πρωτότυπον» τοῦ ζητουμένου μέσῳ εἰκόνων καὶ 
αἰνιγμάτων. Δικά μου τουλάχιστον σχόλια δὲν θὰ πρόσθεταν 
τίποτα στὸ μυθιστόρημα αὐτὸ τοῦ Νόλλα.

Μελαγχόλησα μὲ τὸ τελευταῖο βιβλίο τῆς Ρέας Γαλανάκη Ὁ 
αἰώνας τῶν λαβυρίνθων — ἄκρως ὑποκειμενικὴ καὶ αὐτὴ ἡ 
ἀντίδραση. Θαυμάζω τὸ λογοτεχνικό της χάρισμα καὶ τὴν ἐργώδη 
ἐρευνητικὴ προεργασία ποὺ δίνει στέρεα δομὴ σὲ κάθε 
μυθιστόρημά της, γι' αὐτὸ καὶ ἀπόρησα: Ποιός ὁ λόγος νὰ ἐνδώσει 
στὸν πειρασμὸ κοινότοπων ἰδεολογικῶν διακηρύξεων, ποὺ 
ἐξασφαλίζουν ἐφήμερη δημοσιότητα σὲ ἀτάλαντους συνήθως 
ὁμοτέχνους της; Μελαγχολία, γιὰ ἄλλους λόγους, εἰσέπραξα φέτος 
τὸ καλοκαίρι καὶ ἀπὸ δύο ἄλλους ταλαντούχους 
μυθιστοριογράφους μας: Δὲν κατάλαβα (καὶ μᾶλλον θὰ φταίω 
ἐγώ) γιατί τέτοια σπατάλη ταλέντου μὲ στόχο τὴν ἐπίπεδη 
φαινομενικότητα (τὰ ρεαλιστικὰ «ἐνσταντανὲ» ἰδιωματικῶν 
διαλόγων καὶ χαρακτήρων) στὸ βιβλίο τοῦ Σωτήρη Δημητρίου 
Τοὺς τὰ λέει ὁ Θεός. Καὶ γιατί νὰ μὴν προτιμήσω ἕνα 
πρωτοτύπως ἀγγλικό, ἄγγλου συγγραφέα σύγχρονο μυθιστόρημα 
ἀντὶ γιὰ ἕνα ἀφήγημα μὲ πρόσωπα, ὑπόθεση καὶ περιβάλλον 
ἀγγλικῆς ἰδιοσύνθεσης γραμμένο ἀπὸ μιὰν Ἑλληνίδα στὰ ἑλληνικά 
(Ἄλμπατρος, τῆς Σώτης Τριανταφύλλου).

Ξάφνιασμα εὐχάριστο φέτος τὸ καλοκαίρι ἦταν τὸ βιβλίο τοῦ 
Πάνου Τζώνου Ἡ Ἰλιάδα. Ὁ κόσμος μας (ἐκδόσεις «Ἐξάντας»). 
Ὁ συγγραφέας εἶναι ἀρχιτέκτονας, καθηγητὴς στὸ Τμῆμα 
Ἀρχιτεκτόνων τοῦ Ἀριστοτελείου, μὲ ἐπιφανῆ ἀρχιτεκτονήματα 
στὸ ἐνεργητικό του. Ὁ Ὅμηρος εἶναι προσωπικός του ἔρωτας, 
ὅπως καὶ ὁ μόχθος τῆς μελέτης ποὺ κατέβαλε ἀναζητώντας στοὺς 
εἰδικοὺς ὁμηριστὲς ἀπάντηση σὲ πολὺ πραγματικὰ ἐρωτήματα: 
Ποιά σχέση μπορεῖ νὰ ἔχει ὁ κόσμος τῆς Ἰλιάδας, ἡ τότε ἀντίληψη 
τῆς πραγματικότητας καὶ ἡ νοηματοδότησή της, μὲ τὴ δική μας 
σήμερα αἴσθηση καὶ ἑρμηνεία τῆς ὕλης, τοῦ χρόνου, τῶν 
ἀνθρώπινων σχέσεων καὶ τοῦ θανάτου. Οἱ ἀπαντήσεις ποὺ 



συνάγει ὁ Τζῶνος εἶναι ἀρθρωμένες μὲ ζηλευτὴ συστηματικότητα 
καὶ σαφήνεια, τὸ βιβλίο θὰ τὸ ἔλεγα ἀνεπιφύλακτα συναρπαστικό.

Ὁ χῶρος τῆς ἐπιφυλλίδας στενός, ὡστόσο δύο ἀκόμα βιβλία 
θέλω ἐνθουσιαστικὰ νὰ μνημονεύσω: τὸ ὀγκῶδες ἀλλὰ 
σαγηνευτικὸ ἱστορικὸ πόνημα τοῦ Ζέφυρου Καυκαλίδη Στέφανος 
Ξένος: Εἰκόνες ἀπὸ τὸ δράμα τοῦ Ἑλληνισμοῦ σὲ Ἀνατολὴ καὶ 
Δύση, 1821-1894 (ἐκδόσεις Καστανιώτη)· καὶ τὸ γονιμότερο ἴσως 
ἑλληνικὸ προϊὸν θεωρητικῆς σκέψης ἀπὸ τὸν χῶρο τῆς 
ψυχοθεραπευτικῆς πρακτικῆς, τὸ βιβλίο τοῦ Ἰωάννη Τσέγκου Οἱ 
μεταμφιέσεις τοῦ ψυχοθεραπευτοῦ (ἐκδόσεις «Στιγμή»).

Ἔστω καὶ τηλεγραφικὲς ἀπὸ μένα, ὅμως οἱ ἀναφορὲς 
ὑποκειμενικῶν ἐκτιμήσεων θὰ εὐχόμουν νὰ πληθυνθοῦν καὶ νὰ 
βροῦν περισσότερους τολμητίες, μήπως καὶ ἀρχίσει νὰ κοινωνεῖται 
στὴν Ἑλλάδα εὐρύτερα ἡ κριτικὴ ἀποτίμηση τῶν βιβλίων. Μὲ 
προϋπόθεση βέβαια τὴν ὑποκειμενικὴ αὐθορμησία ποὺ δὲν ἔχει 
προλάβει νὰ ὑποταχθεῖ σὲ σκοπιμότητες. Γιατὶ ἐνθουσιαστήκαμε 
κάποτε καὶ μὲ τὶς κρίσεις λογίων στὰ πρωτοχρονιάτικα φύλλα τῶν 
ἐφημερίδων γιὰ τὰ βιβλία ποὺ αὐτοὶ ξεχώρισαν στὴ διαδρομὴ τῆς 
χρονιᾶς, ἀλλὰ τὸ ἐγχείρημα ταχύτατα ἐκφυλίστηκε σὲ δηλώσεις 
ἰδεολογικῶν φρονημάτων. Ὅπως χαιρετίσαμε μὲ ἐλπίδα καὶ τὶς 
στῆλες γιὰ τὰ εὐπώλητα βιβλία στὰ κυριακάτικα φύλλα, ἀλλὰ τὶς 
εἴδαμε ἐπίσης νὰ ὑποτάσσονται ταχύτατα σὲ ἀδίστακτη 
ἐξωνημένη φενάκη.

Κυριακὴ 12.10.2003

 

Παρόντες στὴ διεθνὴ βιβλιαγορά
 
ΘΑ ΕΜΠΙΣΤΕΥΘΩ σήμερα στὸν ἀναγνώστη τῆς ἐπιφυλλίδας μου, 
προσωπικά, ἕναν προσωπικό μου καημό, στόχο ἢ ὅραμα. Μήπως 
καὶ ἀγρεύσω συντονισμὸ καὶ κληροδοτήσω σὲ ἱκανότερους ἀπὸ 
μένα τὸ μεράκι, σὺν τὸ πεῖσμα, νὰ πετύχουν ἐκεῖ ὅπου ἐγώ, εἴκοσι 
χρόνια τώρα, συνεχῶς εἰσπράττω ἀποτυχίες καὶ ἀπογοήτευση. Ἢ 
μήπως καὶ κάποιος μὲ πείσει γιὰ τὸ οὐτοπικὸ καὶ ἀνώφελο τῆς 
στόχευσης.



Καημός, στόχος ἢ ὅραμα εἶναι: Νὰ ἐπιχειρηθεῖ παρέμβαση 
σύγχρονης ἑλληνικῆς συγγραφικῆς παραγωγῆς στὴ διεθνὴ 
βιβλιαγορά. Δηλαδή: Νὰ μεταφραστοῦν σὲ ξένες γλῶσσες (καὶ νὰ 
ἐκδοθοῦν ἀπὸ ἐγνωσμένου κύρους οἴκους) νεοέλληνες συγγραφεῖς 
μὲ σαφὴ τὴν ἑλληνική τους ἰδιαιτερότητα. Τιμῶ καὶ σέβομαι τοὺς 
ἄξιους καὶ ταλαντούχους ποὺ ἐπέλεξαν νὰ ἀναπαράγουν 
ἀναζητήσεις, προβληματισμοὺς ἢ ἐπιτέλους καὶ μόδες ἄλλων 
κοινωνιῶν, ἀλλότριων παραδόσεων. Ἀλλὰ ἐδῶ ὁ στόχος εἶναι νὰ 
δοκιμαστεῖ ἂν ἡ ἑλληνικὴ ματιὰ καὶ ὀπτικὴ μπορεῖ ἀκόμα σήμερα 
νὰ ἐνδιαφέρει εὐρύτερα, ἴσως πανανθρώπινα.

Δημιουργικοὺς διαχειριστὲς τῆς ἑλληνικῆς ἰδιαιτερότητας 
λίγους διαθέτει ἡ μεταπρατικὴ σὲ ὅλα νεοελληνικὴ κοινωνία. 
Αὐτοὺς τοὺς λίγους νὰ τοὺς δοκιμάσουμε στὴ διεθνὴ βιβλιαγορά: 
τὰ πεζὰ τοῦ Σεφέρη καὶ τοῦ Ἐλύτη· τὰ δοκίμια τοῦ Ζήσιμου 
Λορεντζάτου καὶ τοῦ Γιώργου Θεοτοκᾶ· αἰσθητικὰ μελετήματα 
τοῦ Δημήτρη Πικιώνη, τοῦ Χρήστου Καρούζου, τοῦ Παναγιώτη 
Μιχελῆ· φιλοσοφικὰ μελετήματα τοῦ Βασίλη Τατάκη, τοῦ Γιώργου 
Σαραντάρη, τοῦ Ἰωάννη Ζηζιούλα· σοφὰ δημοσιογραφήματα τοῦ 
Φώτη Κόντογλου, τοῦ Γιάννη Τσαρούχη, τοῦ Μάνου Χατζιδάκι.

Ὅλοι τους μὲ στέρεα γνώση καὶ ἀφομοίωση ρευμάτων καὶ 
ἐπιτευγμάτων τῆς ἐποχῆς τους, ἔμπειροι τοῦ κόσμου τῆς Δύσης 
καὶ τῶν πρωτοποριακῶν του κατακτήσεων. Ἀλλὰ καὶ μὲ 
συνειδητὴ ἄρνηση νὰ λειτουργήσουν μιμητικά, μεταπρατικά. Ὅλοι 
τους μὲ κοινὸ γνώρισμα τὴν προσπάθεια νὰ ἐντοπίσουν στὴν 
ὅποια ζωντανὴ συνέχεια τῆς ἑλληνικῆς παράδοσης δυνατότητες 
γιὰ ἐνεργὸ δυναμικὴ μετοχὴ στὸ ἱστορικὸ παρόν — ὄχι γιὰ 
φολκλορικὲς γραφικότητες ἢ ἐθνικιστικοὺς κομπασμούς.

Τὸ ἐγχείρημα νὰ δώσουμε διεθνὴ ἐμβέλεια στὴ μαρτυρία τους 
θέλει ἀρετὴ καὶ τόλμη. Τόλμη, γιατὶ θὰ ἀπαιτηθεῖ πολὺς μόχθος 
καὶ πολὺ χρῆμα. Ἀρετή, γιατὶ τὸ ἐγχείρημα ἀπαιτεῖ ἄκρα 
ἀνιδιοτέλεια καὶ ἀμείλικτες προδιαγραφὲς ποιότητας. Πάντως, 
εἴκοσι χρόνια τώρα, μάταια περιφέρω τὴν πρόταση σὲ πιθανοὺς 
ἀναδόχους. Μάταια ἐκλαϊκεύω τὰ ἐπιχειρήματα: Νὰ πάψουν 
ἐπιτέλους νὰ μονοπωλοῦν τὴν εἰκόνα τῆς ἑλληνικότητας σήμερα 
στὴ διεθνὴ κοινὴ γνώμη ὁ Ζορμπᾶς καὶ τὰ «Παιδιὰ τοῦ Πειραιᾶ». 



Νὰ πάψει νὰ ταυτίζεται τὸ ἑλληνικὸ ὄνομα μόνο μὲ τὴ μειονεξία 
τοῦ μεταπράτη (μὲ τοὺς κομπλεξικούς, γιὰ παράδειγμα, 
πιθηκισμοὺς ἀλλότριας περιστασιακῆς «πρωτοπορίας» στὴ 
διακόσμηση τῶν σταθμῶν τοῦ μετρὸ τῆς Ἀθήνας). Νὰ 
ἀμφισβητηθεῖ μὲ τρόπο ἔμπρακτο ἡ παγιωμένη συγκριτικὴ 
ἀπαξίωσή μας τῶν Νεοελλήνων («Ἄλλο οἱ ἀρχαῖοι σας πρόγονοι 
καὶ ἄλλο ἐσεῖς, ἡ σημερινὴ βαλκανικὴ ἐπαρχιωτίλα»).

Ποιότητα καὶ σοβαρότητα τοῦ ἐγχειρήματος σημαίνει: 
ὀργάνωση τοῦ μεταφραστικοῦ ἔργου μὲ κριτήρια τεκμηριωμένης 
ἐξειδίκευσης τῶν μεταφραστῶν καὶ πολλαπλοὺς ἐλέγχους τοῦ 
μεταφραστικοῦ ἀποτελέσματος. Σημαίνει ἀκόμα: νὰ κατορθωθεῖ 
συνεργασία μὲ ξένους ἐκδοτικοὺς οἴκους διεθνοῦς κύρους καὶ 
ἄρτιων μηχανισμῶν διεθνοῦς πρακτόρευσης τῶν βιβλίων. Σημαίνει, 
τέλος: μιὰ κεντρικὴ ἐπιτελικὴ ὁμάδα, μὲ κατάλληλη 
γραμματειακὴ ὑποστήριξη, ποὺ θὰ ἐπωμισθεῖ τὶς ἐπαφὲς μὲ τοὺς 
ξένους ἐκδότες, τὴν ἐξεύρεση, ἐπιλογὴ καὶ παρακολούθηση τῶν 
μεταφραστῶν, τὸν ἄγρυπνο ἔλεγχο τῆς προβολῆς καὶ προώθησης 
τῶν βιβλίων στὴν ἀγορά.

Στὴ Γαλλία ἕνα τέτοιο ἀκριβῶς ἐγχείρημα (μετάφρασης καὶ 
ἔκδοσης σύγχρονων γάλλων συγγραφέων στὰ ἀγγλικά) τὸ ἔχει 
ἀναλάβει τὸ ὑπουργεῖο Πολιτισμοῦ, μὲ ἐντυπωσιακὰ 
ἀποτελέσματα. Εἶναι ὁ φυσικὸς φορέας, ἀφοῦ τὸ ἐγχείρημα ἔχει 
ζωτικὴ ἐθνικὴ σημασία καὶ κόστος μᾶλλον δυσπρόσιτο σὲ ἰδιῶτες. 
Ἀλλὰ στὴν Ἑλλάδα ἡ ἀνάμειξη κρατικοῦ παράγοντα θὰ σήμαινε 
τὴν ἐκ προοιμίου ὑποταγὴ τῆς προσπάθειας στὴν κομματικὴ 
εὐνοιοκρατία καὶ στὴ δημοσιοϋπαλληλικὴ ραστώνη — σπαρακτικὸ 
παράδειγμα ἡ ἀχρήστευση τοῦ Ἱδρύματος Ἑλληνικοῦ Πολιτισμοῦ, 
τραγικὴ ἐθνική μας καταισχύνη.

Βέβαια, ὀδυνᾶται κανεὶς καὶ ταυτόχρονα ἰλιγγιᾶ μὲ τὰ 
μυθώδη κρατικὰ κονδύλια (ἀπὸ τὴ βάναυση φορολόγηση τῆς 
ἀνέχειας τοῦ μέσου Ἕλληνα) ποὺ ἀνεμοσκορπίζονται ἀσύστολα 
γιὰ σκοποὺς «πολιτιστικούς»: γιὰ νὰ σιτίζονται ἀπὸ τὸν κρατικὸ 
κορβανὰ ἀτάλαντα παράσιτα «πρωτοποριακῆς» θεατρικῆς 
ὑποστάθμης, προσκολλημένοι στὸ κομματικὸ παρακράτος 
σκηνοθέτες «ἀνανεωτικοῦ» κινηματογράφου, ποδοσφαιρικὲς 



ἑταιρεῖες τοῦ οἰκονομικοῦ ὑποκόσμου, μαζὶ καὶ οἱ ὀργανωτὲς 
καρνάβαλου, κάθε χρόνο, σὲ κάθε πόλη, συνοικία καὶ χωριό. 
Χώρια οἱ ἄσκοποι πακτωλοὶ χρημάτων γιὰ τὴ «Θεσσαλονίκη, 
Πολιτιστικὴ Πρωτεύουσα τῆς Εὐρώπης» ἢ τώρα γιὰ τὴν 
«Πολιτιστικὴ Ὀλυμπιάδα», τὸ ψευδοάλλοθι τῆς εἰδεχθοῦς 
μαφιόζικης φιέστας.

Καμία ἐλπίδα ἀπὸ τὸ θλιβερὰ ἀφελληνισμένο ἑλλαδικὸ 
κράτος. Ἐλπίδα μοναδική, ὅπως καὶ στοὺς αἰῶνες τῆς 
Τουρκοκρατίας, οἱ ἰδιῶτες Μεγάλοι Εὐεργέτες, ἀρκεῖ νὰ ἔχουν τὰ 
κριτήρια γιὰ τὴν ἀξιολόγηση τοῦ ἐγχειρήματος. Τὸ κόστος 
(ἑκατοντάδων ἑκατομμυρίων δραχμῶν) ἑνὸς καὶ μόνο διεθνοῦς 
συνεδρίου γιὰ τὴ «Συνάντηση θρησκειῶν καὶ πολιτισμῶν» μᾶλλον 
θὰ ἀρκοῦσε γιὰ τὴ μένουσα καὶ δυναμικὴ σύγχρονη ἑλληνικὴ 
παρέμβαση στὴ διεθνὴ βιβλιαγορά. Οἱ ἐτήσιες χορηγίες μίας καὶ 
μόνης τράπεζας γιὰ νὰ προσκαλοῦνται ξένες ὀρχῆστρες στὸ 
Μέγαρο Μουσικῆς καὶ νὰ κολακεύεται ὁ ἀθηναϊκὸς 
ἐπαρχιωτισμὸς θὰ ἀρκοῦσαν γιὰ νὰ γίνει γνωστὸ στὴ Δύση τὸ 
μέγεθος τοῦ Παπαδιαμάντη, ἴσως ὅσο εἶναι γνωστὸ καὶ τὸ 
μέγεθος τοῦ Ντοστογιέφσκυ.

Ἐγὼ ἀπέτυχα νὰ πείσω. Μακάρι νὰ βρεθοῦν ἄλλοι, 
ἱκανότεροι, μὲ ἀποτελεσματικότερο πεῖσμα. Ἢ κάποιος ποὺ νὰ 
καταδείξει τὸ οὐτοπικὸ καὶ ἀνώφελο τῆς στόχευσης.

Κυριακὴ 4.5.2003

 



Ζ΄
 

Στὴν κόψη τοῦ ἐπισφαλοῦς
 
Η ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΟΤΗΤΑ ἔχει βιολογικὴ ἀφετηρία ἐντοπισμένη  
στὰ ὁρμέμφυτα τῆς ἀνθρώπινης φύσης — ὅπως καὶ ὁ ἔρωτας. 
Συνηγορεῖ στὴ διαπίστωση ἡ πανανθρώπινη διαχρονικὴ ἐμπειρία. 
Ταυτόχρονα, αὐτὸ ποὺ ξεχωρίζει τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ κάθε ἄλλο 
ἔμβιο ὑπαρκτὸ εἶναι ἡ (ἐπίσης φυσική) λογική του ἱκανότητα: ἡ 
δυνατότητα νὰ μεταποιεῖ τὴ φύση σὲ σχέση, δηλαδὴ σὲ ἐλευθερία 
ἀπὸ τὴν ἀναγκαιότητα τῆς ὁρμῆς.

Ἔτσι, ἡ ὁρμέμφυτη σεξουαλικότητα (ἡ τυφλὴ ἀναγκαιότητα 
τῆς διαιώνισης) μπορεῖ νὰ ἐνεργεῖται ὡς ἄθλημα (συχνὰ 
κατόρθωμα) ἐρωτικῆς αὐτοπροσφορᾶς. Καὶ ἡ ἐνστικτώδης 
θρησκευτικότητα νὰ μεταποιεῖται σὲ αὐθυπέρβαση τοῦ ἐγώ, σὲ 
πραγμάτωση τῆς ζωῆς ὡς κοινωνίας.

Σὲ αὐτὰ τὰ ὅρια, ἀνάμεσα στὴν ἀναγκαιότητα καὶ στὴν 
ἐλευθερία, στὴ φύση καὶ στὴ σχέση, διακυβεύεται τὸ «κυρίως 
ἀνθρώπινον». Ἐπειδὴ τὸ ἄθλημα εἶναι ἐπίπονο καὶ τὸ διακύβευμα
ὑπερπολύτιμο, οἱ ἄνθρωποι θεσμοποιοῦμε τὸ ἄθλημα ταυτίζοντας 
τὸν θεσμὸ μὲ τὸ ποθητὸ ἐπίτευγμα. Νομίζουμε ὅτι ὁ γάμος μᾶς 
ἐξασφαλίζει σὰν ὁριστικὸ κατόρθωμα τὸν ἔρωτα, δίχως τὸ 
ἐπίπονο ἄθλημα τῆς καθημερινῆς αὐταπάρνησης. Καὶ ὅτι ἡ 
θεσμοποιημένη θρησκευτικότητα (σὲ νομικὰ ἢ καὶ 
κρατικοποιημένα σχήματα) μᾶς ἐξασφαλίζει μαγικὰ τὴν 
πρόσβαση στὴν ἐλευθερία ἀπὸ τοὺς ἄτεγκτους περιορισμοὺς ποὺ 
ἐπιβάλλει στὴν ὕπαρξη ἡ θνητή μας φύση.

Ἡ πείρα μαρτυρεῖ οὐτοπικὴ τὴ θεσμοποίηση τῆς ἐπιθυμίας: 
Εἶναι ἀδύνατο νὰ ἀντικειμενοποιηθεῖ ἡ ἐλευθερία ἀπὸ τὴ φύση, νὰ
γίνει ἰδιόκτητο ἀγαθὸ σίγουρο καὶ διαρκές. Ἡ ὑπαρκτικὴ 
ὑπέρβαση τῶν ἀναγκαιοτήτων τῆς φύσης κερδίζεται καὶ χάνεται 
στὸ ἄθλημα τῆς σχέσης, εἶναι πορεία στὴν κόψη τοῦ ἐπισφαλοῦς. 
Οἱ θεσμοὶ ὁριοθετοῦν τὸ ἄθλημα, δὲν τὸ ὑποκαθιστοῦν. Δίχως τὸ 



ἄθλημα, οἱ ἀναγκαιότητες τῆς φύσης (ἐνστικτώδεις ἐγωκεντρικὲς 
ἀπαιτήσεις) ὑποτάσσουν καὶ τὸν θεσμό: Ὁ γάμος ἀποδεικνύεται 
τραγικὴ δυαδικὴ μοναξιὰ ἢ (τὸ συνηθέστερο) ἀρένα σπαρακτικῆς 
ἀντιμαχίας ἀσύμβατων ἐγωκεντρισμῶν. Καὶ οἱ θρησκευτικοὶ 
θεσμοὶ ἱδρυματικὰ σχήματα πρὸς ἐξυπηρέτηση τῆς ὁρμέμφυτης 
ἐνστικτώδους ἀνάγκης γιὰ δεισιδαίμονα «πίστη».

Ὁ νομικισμός, ὁ ἠθικισμός, ὁ εὐσεβισμός, ποὺ συχνὰ 
συνοδεύουν τὴ θρησκευτικότητα (στὶς μέρες μας κατεξοχὴν τὸ 
παγκοσμιοποιημένο σύμπτωμα τοῦ φονταμενταλισμοῦ), εἶναι 
τυπικὰ δείγματα ὑποταγῆς στὴν ὁρμέμφυτη ἀνάγκη τοῦ ἐγὼ γιὰ 
μετρητὲς βεβαιότητες, κωδικὲς ἐγγυήσεις ἀτομικῆς σωτηρίας. Γιὰ 
τὸν θρησκευτικὸ ἄνθρωπο εὐσέβεια σημαίνει τὴν ψυχολογικὴ 
σιγουριὰ ὅτι τὸ ἐγώ του θὰ ὑπάρχει αἰώνια. Καὶ αὐτὴ τὴ σιγουριὰ 
τὴν παρέχουν ἀλάθητες «πεποιθήσεις», ἀδιαμφισβήτητου κύρους 
«αὐθεντίες», πιστότητα σὲ δόγματα καὶ ἐντολὲς ποὺ θωρακίζουν 
τὸ ἐγὼ μὲ ἄτρωτη πανοπλία «ἀλήθειας» καὶ «ἀρετῆς».

Ἐπειδὴ στόχος τῆς ὁρμέμφυτης ἀνάγκης εἶναι ἡ ἐγωτικὴ 
κατοχύρωση (ὄχι ἡ ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία μέσῳ τῆς αὐθυπέρβασης 
καὶ τῆς σχέσης), γι' αὐτὸ μποροῦν νὰ ἀντληθοῦν «θρησκευτικὲς» 
πεποιθήσεις ἢ ἠθικὴ καταξίωση καὶ ἀπὸ ποικίλες ἰδεολογικὲς 
στρατεύσεις, ἀκόμα καὶ ἀπὸ τὸν ἀθεϊσμό. Ὁ Σὰρτρ διηγεῖται γιὰ 
τὸν χαρακτηριστικὸ τύπο τοῦ ἄθεου στὴ γαλλικὴ κοινωνία, ὅταν ὁ 
ἴδιος ἦταν παιδί:

Ἕνας μανιακὸς γιὰ Θεό, ποὺ ἔβλεπε παντοῦ τὴν ἀπουσία Του 
καὶ δὲν μποροῦσε νὰ ἀνοίξει τὸ στόμα του χωρὶς νὰ προφέρει 
τὸ ὄνομά Του. [...] Ἕνας φανατικὸς παραγεμισμένος ἀπὸ 
ταμποὺ ἦταν ὁ ἄθεος, ἕνας ἰδιόρρυθμος ἠθικιστὴς ποὺ 
πάσχιζε, μὲ τὴν ἁγνότητα τῶν ἠθῶν του, νὰ ἀποδείξει 
ἀληθινὲς τὶς δοξασίες του. [...] Κοντολογίς, ἕνας κύριος μὲ 
θρησκευτικὲς πεποιθήσεις!
Κάτι ἀνάλογο σήμερα (ἀκόμα πιὸ ἁπλοϊκὸ καὶ δίχως κόστος 

συνέπειας) εἶναι οἱ θρησκευτικὰ πιστοὶ στὴ μεταφυσικὴ τῆς 
«τυχαιότητας». Αὐτοὶ ποὺ ἐπικαλοῦνται τὴν αὐθεντία δῆθεν τῆς 
ἐπιστήμης γιὰ νὰ βεβαιώσουν (καὶ νὰ βεβαιωθοῦν) ὅτι ὅλα εἶναι 
τυχαῖα — τὸ σύμπαν, ἡ ζωή, ἡ νόηση, ὅλα συμπτωματικὰ 



παρεπόμενα ἀναίτιων διεργασιῶν τῆς ὕλης. Χωρὶς νὰ 
καταλαβαίνουν, οἱ ἀφελεῖς, ὅτι ἔτσι δὲν ἑρμηνεύουν τίποτα. Ὅτι 
τὸ ἐρώτημα γιὰ τὴν αἰτία καὶ τὸν σκοπὸ εἶναι ἔξω ἀπὸ τὸ πεδίο 
τῆς ἐπιστήμης, ἄρα ἡ ἐπιμονὴ στὸ ἀναίτιο καὶ ἄσκοπο (στὸ 
τυχαῖο) τοῦ σύμπαντος ἢ τοῦ ἀνθρώπινου ἐγκεφάλου συνιστᾶ 
τυπικὰ θρησκευτικὴ δεισιδαιμονία.

Ἀκαταμάχητη ἡ φύση, ἀδυσώπητη ἀναγκαιότητα ἐγωτικῆς 
κατασφάλισης: Διαστρέφει τὴν ἐπιστήμη σὲ θρησκοληψία, 
μεταμορφώνει τὸν ἀθεϊσμὸ σὲ πουριτανισμό, τὴ θρησκευτικότητα 
σὲ φυσιοκεντρικὸ ἠθικισμὸ καὶ νομικισμό. Καταπληκτικὸ 
παράδειγμα διαστροφῆς: Ἐπίσημα ὁ Ρωμαιοκαθολικισμὸς (καὶ 
κατὰ θλιβερὴ ἀπομίμηση ὁ σημερινὸς Ὀρθοδοξισμός) ἀπαιτεῖ καὶ 
ἐπιτάσσει νὰ ὑπηρετεῖ ἡ σεξουαλικότητα ἀποκλειστικὰ τὴ 
διαιώνιση τῆς φύσης, ὄχι τὴν προτεραιότητα τῆς προσωπικῆς 
σχέσης. Ὁ ἔρωτας «νομιμοποιεῖται» θρησκευτικὰ ὅταν σκοπεύει 
στὴν τεκνογονία, στὴ βιολογικὴ ἀναγκαιότητα πολλαπλασιασμοῦ 
τοῦ εἴδους — ὄχι στὴν πληρότητα τῆς ἀγαπητικῆς σχέσης, τῆς 
ἀμοιβαίας αὐτοπαράδοσης καὶ αὐτοπροσφορᾶς.

Καὶ προβάλλουν οἱ «εὐσεβεῖς» τὴν πολυτεκνία σὰν τεκμήριο 
καὶ καύχηση πιστότητας στὶς ἐντολὲς τῆς θρησκείας, ἐνῶ 
πρόκειται ἁπλῶς γιὰ ὑποταγὴ στὶς ἐπιταγὲς τῆς ζωώδους φύσης, 
γιὰ πειθάρχηση στὴν τυφλὴ ἀναγκαιότητα ἀναπαραγωγῆς. Ἡ ἴδια 
φυσιοκεντρικὴ διαστροφὴ καὶ σὲ πλῆθος ἄλλες ἐκφάνσεις ποὺ 
συνοδεύουν τὴ θρησκειοποίηση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος: Τὸ 
κύρος καὶ ἡ γνησιότητα «φρονήματος» ἐπισκόπων καὶ 
πρεσβυτέρων (πατέρων καὶ ποιμένων τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
σώματος) κρίνεται ἀπὸ τὸ ἄθικτο τῆς φυσικῆς τριχοφυΐας — τὴν 
ἱερότητα τῆς κόμης καὶ τῶν γενίων. Ἢ ἀπὸ τὸ ἄλλο ἱερὸ ταμπού 
(αἰσθητὸ τεκμήριο θεοσέβειας): τὴν πιστότητα στὴν ἀμφίεση 
ἀλλοτινῶν ἐποχῶν καὶ κοινωνιῶν. Ὅσο γιὰ τὸν θρησκευτικὸ λόγο, 
συντηρεῖται συνεπέστατα φυσιοκεντρικός, ὑπηρετικὸς 
συναισθημάτων, ψυχολογικῶν αὐθυποβολῶν, ἀτομοκεντρικῆς 
ὠφελιμοθηρίας.

Σίγουρα ὑπάρχουν καὶ πιὸ «μοδέρνες» ἐκφράσεις 
θρησκευτικῆς φυσιοκρατίας: διαθρησκειακὰ συνέδρια καὶ 



κρουαζιέρες γιὰ τὴν προστασία τοῦ φυσικοῦ περιβάλλοντος, τὴ 
ρητορικὴ καταδίκη τῆς μόλυνσης τῶν θαλασσῶν, τὴν πρόκληση 
διεθνοῦς ἐνδιαφέροντος γιὰ τοὺς κινδύνους ποὺ ἀπειλοῦν τὸ 
«οἰκοσύστημα», δηλαδὴ τὴ βιολογική μας (τοῦ εἴδους) ἐπιβίωση. 
Περιμένουμε ἐναγωνίως πότε τὰ πρεσβυγενῆ πατριαρχεῖα τῆς 
Ἐκκλησίας θὰ πάρουν πρωτοβουλίες καὶ γιὰ τὴν προστασία τῆς 
χελώνας Καρέττα καρέττα.

Ὅ,τι ἐμφανίζεται σήμερα στὴ διεθνὴ δημοσιότητα ὡς 
χριστιανικὴ ἐκκλησιαστικὴ παρουσία μοιάζει ὑποταγμένο στὴν 
ὁρμέμφυτη ἐνστικτώδη θρησκευτικότητα. Ὁλοκληρωτικὰ 
ἀγνοημένο τὸ ἄθλημα μεταποίησης τῆς φύσης σὲ σχέση.

Κυριακὴ 29.6.2003

 

«Ἐς ὀλιγωρίαν ἱερῶν καὶ ὁσίων»
 
ΥΠΗΡΞΕ Η ΦΡΙΚΙΑΣΤΙΚΗ τραγωδία τῆς Νέας Ὑόρκης στὶς 11 
Σεπτεμβρίου 2001. Τὴν εὐθύνη γιὰ τὸ πλῆγμα δὲν τὴν ἀνέλαβε 
κανείς, οἱ παγιωμένοι ὡστόσο στὴ διεθνὴ κοινὴ γνώμη συνειρμοὶ 
παρέπεμπαν στὴ θυσιαστικὴ αὐτοχειρία Μουσουλμάνων. Δίχως τὸ 
παραμικρὸ ἀποδεικτικὸ στοιχεῖο, ἡ ἡγεσία τῶν ΗΠΑ ἐντόπισε 
τοὺς αὐτουργοὺς στὴν ὀργάνωση Ἀλ Κάιντα, στοὺς Ταλιμπάν, ποὺ 
τὴν ὑποστήριζαν, καὶ στὸ Ἀφγανιστάν, ποὺ τὴ φιλοξενοῦσε. Ἡ 
συνέχεια γνωστή: φρικώδης ὅσο καὶ ἡ ἀφορμή της.

Παράλληλα, ἐπιστρατεύθηκαν οἱ «θρησκευτικὲς ἡγεσίες» 
προκειμένου νὰ καταδικαστεῖ καὶ ἀπομονωθεῖ τὸ φαινόμενο τῆς 
ἱεροποιημένης αὐτοθυσίας τῶν Μουσουλμάνων. Ὀργανώθηκαν καὶ 
προβλήθηκαν ἐμφατικὰ διαθρησκειακὲς δεήσεις γιὰ τὰ θύματα 
τῆς 11ης Σεπτεμβρίου, ὅπου ἡ συμμετοχὴ δήλωνε ἔμμεσα τὴν 
καταδίκη τοῦ ἰσλαμικοῦ ἐξτρεμισμοῦ. Ἄρχισαν ἐπίσης νὰ 
ὀργανώνονται μὲ πρωτοφανὴ συχνότητα συνέδρια γιὰ τὴ 
«συνάντηση», τὴν «προσέγγιση», τὸν «διάλογο» τῶν 
διαφορετικῶν θρησκειῶν, τὴ μεταξύ τους συνεργασία γιὰ τὴν 
παγκόσμια εἰρήνη. Στόχος καὶ πάλι, ἡ ἀπομόνωση καὶ ἔμμεση 
καταδίκη τῶν φανατικῶν, τῶν ἀδιάλλακτων.



Καμία θρησκευτικὴ ἡγεσία δὲν ἀκούστηκε νὰ διαμαρτυρηθεῖ ἢ 
νὰ ἀρνηθεῖ αὐτὴ τὴν ἐξόφθαλμη χρησιμοποίησή της γιὰ τὶς 
πολιτικὲς σκοπιμότητες τῆς Ὑπερδύναμης. Δέχτηκαν νὰ μετέχουν 
σὲ συνέδρια «διαλόγου» σὰν νὰ ἐκπροσωποῦσαν ἐπιμέρους 
ἰδεολογήματα καὶ ψυχολογήματα, ὑποσύνολα «ἀρχῶν» καὶ 
«πεποιθήσεων» δεδομένης σχετικότητας, ἀποσπασματικοὺς 
θεσμοὺς γιὰ τὴν ἱκανοποίηση τῶν ὁρμέμφυτων «θρησκευτικῶν 
ἀναγκῶν» τῶν ἀνθρώπων.

Ἔδειξαν νὰ μὴν ὑποψιάζονται οἱ θρησκευτικὲς ἡγεσίες τὰ 
στοιχειωδῶς αὐτονόητα: ὅτι ὑπάρχουν ζωτικὰ πεδία τῆς 
ἀνθρώπινης ἐμπειρίας ποὺ δὲν ὑποτάσσονται στὴ συγκριτικὴ 
σχετικότητα, δὲν ἐπιδέχονται παραλληλισμοὺς ἀξιολογικῶν 
ἐκτιμήσεων ἢ ἀντιπαραθέσεις «διαλόγου». Ἡ μητρικὴ ἀγάπη, ὁ 
ἔρωτας, ἡ μεταφυσικὴ ἐλπίδα εἶναι πραγματικότητες ποὺ τὶς 
γνωρίζουμε μόνο μέσα ἀπὸ τὴ μοναδικότητα τῆς προσωπικῆς του 
ὁ καθένας ἐμπειρίας. Οἱ τρόποι ἔκφρασης τῆς προσωπικῆς 
ἐμπειρίας διαμορφώνονται μὲ τὴν πείρα ποὺ παραδίδεται ἀπὸ 
γενιὰ σὲ γενιά, ἀνάλογα μὲ τὸν τόπο καὶ τὸν πολιτισμό. 
Διαφοροποιοῦνται οἱ τρόποι τῆς ἔκφρασης, ἀλλὰ δὲν 
σχετικοποιοῦν τὴν ἐμπειρία, οὔτε διανοήθηκε ποτὲ κανεὶς νὰ 
ὀργανώσει «συναντήσεις», «προσεγγίσεις» ἢ «διαλόγους» 
διαφορετικῶν προσβάσεων στὴ μητρικὴ ἀγάπη καὶ στὸν ἔρωτα.

Βέβαια, ἡ Ἱστορία δὲν γνώρισε πολέμους καὶ θηριωδίες ἀπὸ 
φανατικοὺς διαφοροποιημένων παραδόσεων ἐρωτικῆς 
συμπεριφορᾶς ἢ μητρικῆς ἀγάπης, ἐνῶ γνώρισε συχνὰ τὴ φρίκη 
θρησκευτικῶν πολέμων. Ἀλλὰ τότε νὰ ὀργανώσουμε συνέδρια γιὰ 
νὰ μελετήσουν καὶ νὰ συζητήσουν, συγκεκριμένα καὶ τίμια, αὐτὸ 
ἀκριβῶς τὸ πρόβλημα: Πῶς καὶ γιατί ἡ μεταφυσικὴ ἐλπίδα 
ἀλλοτριώνεται σὲ φανατισμὸ «πεποιθήσεων», σὲ θωράκιση 
ἀμυντικὴ τοῦ ἐγώ, σὲ νοητικὲς καὶ ψυχολογικὲς «βεβαιότητες» 
ἄσχετες μὲ τὴν ἐμπειρικὴ διακινδύνευση. Πῶς καὶ γιατί ἡ σοφία ἡ 
ἀποθησαυρισμένη σὲ μακραίωνες παραδόσεις μεταφυσικῆς 
ἀναζήτησης καὶ ἀποτυπωμένη σὲ κορυφαῖα ἐπιτεύγματα 
πολιτισμοῦ, πῶς καὶ γιατί ταυτίζεται μὲ στυγνοὺς θεσμοὺς 
ἐξουσίας. Καὶ συνάζονται οἱ κορυφαῖοι τῆς ἀλλοτρίωσης νὰ 



«συσκεφθοῦν» καὶ νὰ ἀνταλλάξουν «ἀπόψεις» γιὰ τὸ πῶς θὰ 
συνεργήσουν οἱ θρησκεῖες στὴν παγκόσμια εἰρήνη σήμερα — 
δηλαδὴ στὴν ἀπρόσκοπτη ἐπιβολὴ τῆς pax americana.

Συνέδρια συγκεκριμένου καὶ τίμιου προβληματισμοῦ δὲν 
βολεύουν τὶς ἐξουσιαστικὲς σκοπιμότητες, γι' αὐτὸ δὲν βρίσκουν 
καὶ χρηματοδότες. Τὸ ἄφθονο χρῆμα παρέχεται ἀφειδώλευτα 
μόνο γιὰ δημοσιοσχετίστικες φιέστες, μόνο γιὰ νὰ ὑπηρετηθοῦν 
ἐπιφάσεις, νὰ προκληθεῖ ἐντυπωσιασμός, νὰ ἐπηρεαστοῦν μὲ τὴν 
προπαγάνδα οἱ δημοσκοπήσεις. Καὶ τὴν ἀλόγιστη σπατάλη τὴν 
ἐκμεταλλεύονται, φυσικά, πολλὰ ὑποσχόμενοι ἀετονύχηδες. 
Ἄσχετοι καὶ προκλητικὰ ἀδιάφοροι γιὰ τὴ μεταφυσικὴ ἀναζήτηση 
καὶ τὰ ἐπιτεύγματα τῶν παραδόσεων ποὺ διαμορφώνει, ὅμως 
εἰδικοὶ ὑποτίθεται στὶς δημόσιες σχέσεις καὶ στὰ μέσα μαζικῆς 
ἐνημέρωσης, αὐτοὶ γίνονται οἱ ἔμπιστοι τῶν θρησκευτικῶν ἡγετῶν 
καὶ ἀναλαμβάνουν νὰ ὀργανώσουν τοὺς διατεταγμένους 
«διαλόγους», τὶς «προσεγγίσεις», τὴν «ἀλληλογνωριμία» τῶν 
θρησκειῶν γιὰ νὰ προωθηθεῖ ἡ παγκόσμια εἰρήνη.

Εἰσιτήριο συμμετοχῆς στὶς «διαθρησκειακὲς» φιέστες τῆς 
ξέφρενης σπατάλης, κάποιος τίτλος διαχείρισης ἐξουσίας 
(ὁποιασδήποτε) ἢ πανεπιστημιακὴ καθηγεσία ἀσχέτως 
εἰδικότητας ἢ (τὸ ἀποτελεσματικότερο) ἡ φιλία (ἴσως καὶ 
διαπλοκή) μὲ τοὺς ὀργανωτὲς ποὺ προσφέρουν ἀφειδῶς 
προσκλήσεις γιὰ ὀλιγοήμερες πολυτελεῖς διακοπὲς σὲ ὅσους 
θέλουν νὰ ὑποχρεώσουν. Γι' αὐτὸ καὶ οἱ ἀναρίθμητοι ὁμιλητές, 
μαζὶ μὲ τὴν πλημμυρίδα τῶν προσφωνήσεων καὶ τῶν χαιρετισμῶν, 
ὥστε ὅλοι νὰ κολακευτοῦν καὶ νὰ προσθέσουν τὸ μερτικό τους 
στὴν καταιγιστικὴ κενολογία, στὶς ἀτέλειωτες μικρονοϊκὲς 
κοινοτοπίες.

Ἀναπότρεπτα καὶ τὰ κρούσματα ἀκραίας θρασύτητας: 
Συνέβη, σὲ βῆμα διαλόγου τῶν θρησκειῶν, νὰ ἀνέβει καὶ 
προσκεκλημένος ἀκκιζόμενος ὅτι κομίζει βεβαιότητες 
ἐπιστημονικοῦ ἀλαθήτου, προκειμένου νὰ «πείσει» σεβάσμιους 
ἐκπροσώπους θρησκευτικῶν παραδόσεων στὸ ἀκροατήριό του ὅτι 
ὁ ἄνθρωπος εἶναι μόνο ἕνα προηγμένο θηλαστικό, προϊὸν τῆς 
ἐξελικτικῆς ἀναγκαιότητας, καὶ οἱ θρησκεῖες παράγωγα 



συγκεκριμένης ἐγκεφαλικῆς λειτουργίας καὶ καθορισμένων 
νευρώνων. Ἐπανέλαβε ἕξι (6) φορὲς ὅτι αὐτὰ «τὰ ξέρουμε» μὲ 
ἀπόλυτη σιγουριὰ «ἐμεῖς τῶν θετικῶν ἐπιστημῶν» καὶ δὲν χωρᾶνε
ἀμφισβητήσεις, εἶναι «ἐπιστημονικὰ δεδομένα» ἀναμφίβολης 
ἐγκυρότητας.

Κάποιος τόλμησε νὰ τοῦ ἀντείπει ὅτι οἱ δογματικὲς 
βεβαιότητες, ποὺ ἀκόμα ἐπιβιώνουν σὲ ἰδεολογικοποιημένες 
θρησκεῖες, μᾶλλον ἐξαλείφθηκαν ἀπὸ τὸν χῶρο τῆς ἐπιστήμης ἤδη 
ἀπὸ τὶς ἀρχὲς τοῦ 20οῦ αἰώνα, ὅταν καταδείχθηκε ἡ ἀνεπάρκεια 
τῆς πίστης σὲ μία ἀλάθητη μέθοδο. Καὶ σήμερα, ὕστερα ἀπὸ τὴ 
συναρπαστικὴ πορεία τῆς ἐπιστημολογίας (ἀπὸ τὸν Popper, τὸν 
Carnap καὶ τὸν Quine ὣς τὸν Kuhn καὶ τὸν Lacatos), οἱ ἐρευνητὲς 
προϋποθέτουν τὴ σχετικότητα τῶν ἐπιστημονικῶν τους προτάσεων,
τὴ διαψευσιμότητά τους, ἐνῶ οἱ ἀξιώσεις ἐπιστημονικοῦ ἀλαθήτου 
φιλοξενοῦνται μόνο σὲ περιοδικὰ λαϊκῆς κυκλοφορίας, ὅπως αὐτὰ 
ποὺ συναντᾶμε σὲ «συνοικιακὰ κομμωτήρια».

Τυχαία πρόκληση εὐκαιρίας νὰ προκύψει διάλογος γιὰ τὰ 
οὐσιώδη σὲ «συνέδριο συνάντησης θρησκειῶν», ἀλλὰ δὲν 
κουνήθηκε φύλλο. Μόνο τὴν ἑπομένη, κάποια κυρία, μὲ 
διευθυντικὴ ἐξ ἀγχιστείας ἰσχὺ στὰ ὀργανωτικὰ τοῦ συνεδρίου, 
διέκοψε τὸ πρόγραμμα καὶ τὴ διαδοχὴ τῶν ἀνεβασμένων στὸ 
βάθρο ὁμιλητῶν, γιὰ νὰ ἐπιτεθεῖ ὀργίλη σὲ ὅσους (ὅπως ἡ ἴδια 
κατάλαβε) ταυτίζουν μόνο τὰ γυναικεῖα κομμωτήρια (ὄχι καὶ τὰ 
ἀνδρικὰ κουρεῖα) μὲ χώρους θαμώνων μειωμένης νοημοσύνης!

Καὶ πάλι δὲν κουνήθηκε φύλλο. Σὲ συνέδρια συνάντησης καὶ 
διαλόγου θρησκειῶν τίποτα δὲν μπορεῖ νὰ ταράξει τὴν τελματώδη 
ἀπάθεια τῆς «ἀνοχῆς» (tolerance).

Κυριακὴ 25.5.2003

 

Κατὰ κεφαλὴν καλλιέργεια
 
«ΓΙΑΤΙ ΣΚΟΤΩΣΑΤΕ τὸν πατέρα μου, γιατί τὸν ἄντρα μου, γιατί 
τὸ παιδί μου, γιατί τὸν ἀδελφό μου;» ρωτοῦν οἱ συγγενεῖς τῶν 
δολοφονημένων ἀπὸ τὴν ὀργάνωση «17 Νοέμβρη». Καὶ οἱ 



δικαζόμενοι γιὰ αὐτουργία τῶν φόνων ἀπαντοῦν παγερά: 
«Διαβάστε τὶς προκηρύξεις μας».

Ποιά προκήρυξη, ποιές ἰδεολογικὲς «ἀρχὲς» καὶ θεωρητικὲς 
«πεποιθήσεις», ποιά χρησιμοθηρικὴ «κοσμοσωτήρια» λογικὴ 
μπορεῖ νὰ δικαιολογήσει τὴν ἀναίρεση τῆς ὕπαρξης ἑνὸς 
ἀνθρώπου; Τὸ μοναδικό, ἀνεπανάληπτο βλέμμα καὶ χαμόγελο, τὴ 
ζωντάνια τῆς σκέψης, τὸ τέντωμα τῆς εὐαισθησίας, τὴν ἔκφραση 
τῆς φωνῆς ἢ τῆς χειρονομίας, τὴ ζεστασιὰ τῆς σωματικῆς 
παρουσίας. Αὐτὴ τὴν ἀνερμήνευτη ἐνεργητικὴ ἑτερότητα ποὺ 
εἶναι ἡ ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου τὴν ἀφανίζουν σὲ δευτερόλεπτα οἱ 
σφαῖρες τοῦ δολοφόνου. Γιὰ νὰ θριαμβεύσει ὁ μαρξισμὸς ἢ ὁ 
φιλελευθερισμὸς ἢ ἡ ἐναντίωση στὸν ἰμπεριαλισμὸ ἢ ἡ Νέα Τάξη ἢ
ὁποιοδήποτε ἄλλο εἰδωλοποιημένο φαντασιοκόπημα.

Σὲ κοινωνίες προηγμένης (ἔστω κατὰ πρόθεση) εὐαισθησίας 
καὶ καλλιέργειας, ἡ θανάτωση ἀκόμα καὶ ψυχοπαθολογικὰ 
διάστροφων ἐγκληματιῶν ἔχει καταργηθεῖ. Τὸ θαῦμα τῆς 
ὑπαρκτικῆς μοναδικότητας οἱ ἄνθρωποι θεσμικὰ τὸ σεβόμαστε, 
ἔστω καὶ ἔνσαρκο σὲ ἀνθρωπόμορφα κτήνη. Γιὰ τὸν δολοφόνο τὸ 
θύμα του εἶναι ἀπρόσωπη περίπτωση ταξινομημένη σὲ 
ἀπορριπτέο εἶδος (: πλουτοκράτη, ἀμερικανόδουλου, φασίστα ἢ 
ὅ,τι ἄλλο). Ὅμως γιὰ κάθε ἐχέφρονα ὁ δολοφόνος παραμένει 
ὕπαρξη προσωπική, ποὺ κάποτε ἀσφαλῶς ἀγάπησε καὶ 
ἀγαπήθηκε — στὰ παιδικά του μάτια ἡ μάνα, στὰ ἐφηβικά του 
κάποιο κορίτσι ψηλάφησαν ἐλπίδες καὶ ὄνειρα.

Βέβαια, δικάζουμε οἱ νικητὲς τοὺς νικημένους πάντοτε. 
Δικάζουμε τοὺς ἡγέτες τῶν Ναζὶ ὅταν ἔχουν ἄνευ ὅρων 
παραδοθεῖ, τὸν Μουσολίνι ἐξευτελισμένο φυγάδα, τὸν Μιλόσεβιτς 
πουλημένον γιὰ μιὰ χούφτα δολάρια, τὶς «Ἐρυθρὲς Ταξιαρχίες» 
καὶ τὴ «17 Νοέμβρη» μετὰ τὴν ἐξάρθρωσή τους. Πῶς θὰ ἦταν 
δυνατὸ νὰ δικαστοῦν οἱ νικητές, ὅσοι τὸ ἔγκλημα τὸ κατέστησαν 
ἐπίσημο κράτος μὲ διεθνὴ ἐπιβολὴ καὶ ἀναγνώριση — ὁ Λένιν, ὁ 
Στάλιν, σήμερα ὁ Μποὺς καὶ ὁ Σαρόν, οἱ κλίκες τους τῶν 
ὑπανθρώπων ποὺ «συνομνύουν» στὰ φρικιαστικά τους 
κακουργήματα;

Ἑκατομμύρια Ἰρακινῶν, Παλαιστινίων, Κούρδων δὲν θὰ δοῦν 



ποτὲ τοὺς σφαγεῖς καὶ βασανιστές τους στὸ ἐδώλιο, δὲν θὰ 
μπορέσουν ποτὲ νὰ τοὺς ρωτήσουν καταπρόσωπο: «Γιατί; Γιατί 
τὸν δικό μου πατέρα, τὴ δική μου μάνα, τὸ παιδί μου, τὸν ἄντρα 
μου, τὰ ἀδέλφια μου, γιατί νὰ τοὺς κάψετε, γιατί νὰ λειώσετε τὰ 
κορμιά τους μὲ τὴν τερατώδη ἀρτιότητα φρίκης τῆς πολεμικῆς 
σας μηχανῆς;»

Μάταιο ἀσφαλῶς καὶ τὸ ἐρώτημα, ἀφοῦ ἡ ἀπάντηση εἶναι ἐκ 
προτέρου γνωστή, τὴν ἐπαναλαμβάνει παγερὰ ὁ κάθε ἐποχῆς καὶ 
κοινωνίας Κουφοντίνας: «Διαβάστε τὶς προκηρύξεις μας, τὰ 
διαγγέλματά μας, τὰ πιστεύω μας». Πίσω ἀπὸ τὴν τρομοκρατία 
ποὺ νικήθηκε καὶ δικάζεται, ὅπως καὶ πίσω ἀπὸ τὴν τρομοκρατία 
ποὺ νίκησε καὶ ποτὲ δὲν θὰ δικαστεῖ, ὑπάρχει πάντα κάποιος 
«ἱερὸς σκοπὸς» ποὺ «ἁγιάζει τὰ μέσα», κάποιο μεσσιανικὸ «ἐν 
ὀνόματι». Ἤ, ἁπλούστερα ἀκόμα, ὑπάρχει ἡ ἀδίστακτη 
χυδαιότητα συμφερόντων καμουφλαρισμένη μὲ παιδαριώδεις 
ἐπιφάσεις.

Πῶς νὰ ἀντισταθοῦμε οἱ ἄνθρωποι στὴν ἀπανθρωπία ποὺ 
γεννάει ἡ φύση μας, στὶς παραισθησιογόνες ἐξιδανικεύσεις τῆς 
ἀνασφάλειας καὶ τῶν κτηνωδῶν ἐνστίκτων μας, στὴ μικρόνοια ποὺ 
λειτουργεῖ ὡς πανουργία καὶ στὴν ὑποκρισία ποὺ θωρακίζει τὸ 
ὑπερεγώ;

Δὲν ξέρω γενικὲς συνταγές, κι ἂν ὑπάρχουν δὲν τὶς 
ἐμπιστεύομαι. Γιὰ τὴ δική μας ἐδῶ κοινωνία, τὴν ἑλληνική, 
σκέφτομαι ὅτι θὰ μποροῦσαν ἴσως νὰ λειτουργήσουν ὅσα 
ἐρείσματα ἀντίστασης στὴν ἀπανθρωπία γνώρισε ἀπὸ τὴν 
ἱστορική του ἐμπειρία ὁ λαός μας — τὰ ἐρείσματα ποὺ 
καρπίσανε πολιτισμό. Μιλῶ γιὰ τὰ γνωστὰ καὶ δοκιμασμένα: τὴ 
γλώσσα, τὴ μεταφυσικὴ παράδοση, τὴ συλλογικότητα ὡς πολιτικὴ 
κοινωνία.

Γνώμη καταθέτω, ἴσως ἐσφαλμένη: Ἡ ἀπειλὴ τῆς 
ἀπανθρωπίας, παγκοσμιοποιημένης ἢ ἐγχώριας, τῆς τρομοκρατίας,
γηγενοῦς ἢ εἰσαγόμενης, ἡ ἀνάγκη ἀμυντικῆς ἑτοιμότητας τῆς 
χώρας μας, ἡ ἐπιδίωξη εὐπραγίας καὶ ποιότητας τῆς ζωῆς, ὅλα 
αὐτὰ μαζὶ συγκροτοῦν, γιὰ τὴν Ἑλλάδα ὅσο τὴν ξέρω, ἕνα καὶ 
συγκεκριμένο πολιτικὸ ζητούμενο: ζητούμενο παιδείας, δηλαδὴ 



μεγιστοποίησης τῆς κατὰ κεφαλὴν καλλιέργειας.
Δὲν ἀοριστολογῶ. Γιὰ νὰ ἀντιμετωπιστεῖ ὡς τὸ πρώτιστο 

πολιτικὸ πρόβλημα ἡ ἄνοδος τῆς κατὰ κεφαλὴν καλλιέργειας, δὲν 
ἀρκοῦν εὐχολόγια, βλακώδεις «μεταρρυθμίσεις» τοῦ ποδαριοῦ 
στὴν ἐκπαίδευση, μικρονοϊκὲς φλυαρίες «ἐκσυγχρονισμοῦ» καὶ 
ἐξοικείωσης μὲ μοντέρνες τεχνολογίες. Ἂν μιλᾶμε γιὰ τὴν κατὰ 
κεφαλὴν καλλιέργεια ὡς πρόβλημα ἀμυντικῆς θωράκισης τῆς 
χώρας, πρόβλημα παραγωγικοῦ δυναμισμοῦ, ποιότητας ζωῆς, 
δημοκρατίας χωρὶς ἐλλείμματα, τότε τὸ ζητούμενο εἶναι: 
πρόγραμμα πολιτικὸ συνεποῦς ρεαλισμοῦ καὶ ἄκρας εὐφυΐας.

Ὑποκειμενικὴ ἐκτίμηση, καὶ πάλι πιθανὸν ἐσφαλμένη: Δὲν 
λείπουν ἀπὸ τὴ σημερινὴ Ἑλλάδα ἄνθρωποι ἰδιοφυεῖς, 
χαρισματικῆς πολιτικῆς ὀξυδέρκειας, θυσιαστικῆς ἀνιδιοτέλειας. 
Δυναμικὸ πού, μὲ σοβαρὴ καὶ ἐπίπονη δουλειά, θὰ μποροῦσε νὰ 
παραγάγει ρεαλιστικὲς προτάσεις πολιτικοῦ προγράμματος. 
Ρηξικέλευθης δημιουργικῆς φαντασίας προτάσεις, ἱκανὲς νὰ 
μεταρρυθμίσουν ριζοσπαστικὰ ὁλόκληρο καὶ ἐκ βάθρων τὸ 
πολιτικό μας σύστημα: Νὰ προσαρμόσουν καὶ τὴν πιὸ 
δευτερεύουσα (φαινομενικῶς ἄσχετη) πτυχή του στὴν ἀπόλυτη 
καὶ ἀδιαπραγμάτευτη προτεραιότητα γενικευμένης ὑψηλότατης 
παιδείας καὶ κατὰ κεφαλὴν καλλιέργειας.

Ποιός ἄξονας, ποιό ἀξιόπιστο ὀργανωτικὸ σχῆμα θὰ μποροῦσε
νὰ συσπειρώσει καὶ νὰ ἐνεργοποιήσει τέτοιες κοινωνικὲς 
δυνάμεις; Ἴσως ὁ ἄξονας καὶ τὸ σχῆμα νὰ προκύψουν ὅταν 
ἐπιτέλους κάποτε ὁ λαὸς μὲ τὴν ὀργισμένη ψῆφο του συντρίψει τὸ 
κυρίαρχο καθεστὼς τῆς μετριοκρατίας καὶ φαυλοκρατίας.

Κυριακὴ 13.4.2003

 

Ἑλληνορθοδοξία στὶς ΗΠΑ
 
ΑΥΤΟ ΠΟΥ ΣΥΜΒΑΙΝΕΙ σήμερα μὲ τὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση καὶ 
τὶς ΗΠΑ συνέβη κάποτε (τηρουμένων τῶν ἀναλογιῶν) καὶ μὲ τὴν 
ἑλληνικὴ ἢ ἐξελληνισμένη Ἀνατολὴ στὴ σχέση της μὲ τὶς 
καινούργιες τότε ἱστορικὰ κοινωνίες τῆς εὐρωπαϊκῆς Δύσης.



Ἡ Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση σήμερα θὰ ἦταν αὐτονόητο νὰ 
λειτουργεῖ ὡς συνεχιστὴς καὶ θεματοφύλακας τῶν κατακτήσεων 
τῆς εὐρωπαϊκῆς νεωτερικότητας. Ὄχι μόνο τῶν πολιτικῶν 
ἐλευθεριῶν καὶ τῶν κοινωνικῶν προτεραιοτήτων, ἀλλὰ καὶ τῆς 
παράδοσης τῶν εὐρωπαϊκῶν πανεπιστημίων, τῆς ἀνυπότακτης σὲ 
σκοπιμότητες ἐπιστήμης καὶ ἔρευνας, τῶν ἐπιτευγμάτων 
καλλιτεχνικῆς δημιουργίας, τοῦ ἐπιπέδου αἰσθητικῆς καλλιέργειας 
καὶ ποιότητας τῆς ζωῆς.

Ἀντὶ γι' αὐτό, ἡ Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση ἐμφανίζεται μὲ 
(δραματικῶν ἐπιπτώσεων) σύνδρομο μειονεξίας ἀπέναντι στὸν 
νεοπλουτίστικο πρωτογονισμὸ τῶν ΗΠΑ, στὴν οἰκονομική τους 
ἰσχὺ καὶ στὴν πολεμική τους ὑπεροπλία. Καὶ ξεπουλάει 
ἀναφανδὸν ἡ Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση τὴν παράδοση καὶ τὶς 
κατακτήσεις της προκειμένου νὰ μιμηθεῖ τὸ ἀμερικανικὸ πρότυπο.

Θέλει νὰ ὑποτάξει στὶς πολιτικὰ ἀνεξέλεγκτες ἀπαιτήσεις τῆς 
οἰκονομίας τὰ πανεπιστήμια (πάντοτε κρατικὰ στὴν Εὐρώπη: 
θεσμοὶ μιᾶς κοινωνίας ποὺ θέλει νὰ ἐκπαιδεύει ἡ ἴδια τὰ στελέχη 
της, νὰ μὴν ἐμπιστεύεται τὴ μέλλουσα ἡγετική της τάξη στὴν 
«ἐλεύθερη ἀγορά»). Θέλει νὰ παραιτηθεῖ ἡ Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση 
ἀπὸ τὶς κοινωνικὲς κατακτήσεις της, τὸ κράτος πρόνοιας, τὴν 
καθολικὴ ἀσφάλιση τοῦ πληθυσμοῦ, τὸν σεβασμὸ τῆς 
ἀξιοπρέπειας τῶν ὑπερηλίκων, τὴν παροχὴ ἴσων εὐκαιριῶν 
παιδείας καὶ καλλιέργειας στοὺς νέους. Ἔχει κιόλας ἀντιγράψει ἡ
Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση τὸ ὑπόδειγμα τῶν ΗΠΑ στὴ φαλκίδευση τῆς 
δημοκρατίας: τὴ νόμιμη ὑφαρπαγὴ τῆς ψήφου μὲ τὰ τεχνάσματα 
τῆς «ἐπικοινωνίας», τὴν ἐκποίηση τῆς ἐξουσίας σὲ ὅποιον θὰ 
διαθέσει τὸ περισσότερο χρῆμα προεκλογικά.

(Πρέπει νὰ διαβαστεῖ ἀπὸ κάθε πολίτη στὴν Εὐρωπαϊκὴ 
Ἕνωση τὸ συνταρακτικὸ—κυριολεκτῶ—βιβλίο τοῦ Gore Vidal 
Διαρκὴς πόλεμος γιὰ διαρκὴ εἰρήνη—ἑλληνικὴ μετάφραση ἀπὸ τὶς 
ἐκδόσεις «Scripta». Συνεπέστερος στὸ περιεχόμενο τίτλος νομίζω 
πὼς θὰ ἦταν: Ὁ ἀμερικανικὸς ἐφιάλτης — μὲ ἐμφανῆ τὰ στοιχεῖα 
ὀργανικῆς συνέχειας τοῦ φασιστικοῦ, ναζιστικοῦ, σταλινικοῦ 
ἐφιάλτη, ὅπως τεκμηριωμένα καταδεικνύει ὁ συγγραφέας.)

Τὸ μοντέλο τῶν ΗΠΑ ποὺ σαγηνεύει τὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση: 



Μιὰ κοινωνία μεταναστῶν, φυλετικὴ πανσπερμία ξεριζωμένων γιὰ 
χάρη τῆς ἐπιβίωσης ἀνθρώπων, μὲ τραγικὰ ἀκοινώνητες διαφορὲς 
στὶς νοοτροπίες καὶ στὰ ἤθη. Τοὺς «ἑνώνει» ἡ κληρονομημένη 
ἀπὸ τοὺς πρώτους ἐποίκους τυφλὴ προτεραιότητα τῆς ἀξίας 
«χρῆμα», μέτρο ὅλων τῶν ἐκφάνσεων τῆς ζωῆς καὶ τῆς 
ἀξιολόγησης τῶν ἀνθρώπων. Νόημα βίου: τὸ κυνήγι τῆς 
«εὐκαιρίας», τὸ πεῖσμα νὰ δείξουμε στὶς κοιτίδες καταγωγῆς τὴ 
δύναμη τοῦ πλούτου μας — μὲ λατρεία τοῦ μεγέθους, τῆς 
στιλπνότητας τῶν ὑλικῶν, τοῦ παιδαριώδους θαυμασμοῦ γιὰ τὶς 
μηχανές.

Ἡ συντριπτικὴ πλειονότητα τοῦ πληθυσμοῦ σὲ κατάσταση 
ἀδιαφοροποίητης μάζας, βυθισμένη στὴν ἀπαιδευσία, μὲ ποσοστὰ 
λειτουργικῶς ἀναλφαβήτων ἰλιγγιώδη. Αἰσθητικὸς ἐκβαρβαρισμός, 
παρδαλὲς ἀμφιέσεις, ἀποχαυνωτικὴ παχυσαρκία, μικρονοϊκὴ 
εὐπιστία καὶ εὐκολία ὑποταγῆς στὴν ὁποιαδήποτε ἐξουσία 
(ἀκόμα καὶ παράφρονων ἱεροκηρύκων). Αὐτὸ εἶναι τὸ μοντέλο 
ποὺ κόπτεται ἡ Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση νὰ ἀντιγράψει καὶ θυσιάζει 
γιὰ χάρη του κοινωνικὲς κατακτήσεις καὶ πολιτιστικὴ καλλιέργεια, 
ποὺ θὰ ἔπρεπε νὰ εἶναι ἡ καύχησή της.

Θυμίζει ἡ περίπτωση τοὺς αἰῶνες πρὶν ἀπὸ τὴν ἅλωση τῆς 
Κωνσταντινούπολης: ὅταν οἱ Ἕλληνες ἀρχίζουν νὰ στρέφουν μὲ 
θαυμασμὸ τὰ βλέμματά τους στοὺς λαοὺς ποὺ εἶχαν βίαια 
καταλύσει καὶ ἐποικίσει τὸ δυτικὸ τμῆμα τῆς Ρωμαϊκῆς 
Αὐτοκρατορίας καὶ ποὺ ὣς τότε τοὺς ἀντιμετώπιζαν 
συγκαταβατικὰ σὰν φύλα καὶ στίφη βαρβαρικὰ ἔσχατου 
πρωτογονισμοῦ. Εἶναι πιὰ προχωρημένη ἡ παρακμὴ τῶν Ἑλλήνων, 
ἔχουν πάψει νὰ πιστεύουν στὸν ἑαυτό τους, δὲν ξέρουν νὰ 
ἀποτιμήσουν τὰ πολιτιστικά τους ἐπιτεύγματα καὶ τὶς κοινωνικές 
τους κατακτήσεις.

Ἀρχίζουν νὰ ἐντυπωσιάζονται μὲ τὴ νομικὴ σχηματικότητα τῆς 
λατινικῆς γλώσσας, τὴ στιγμὴ ποὺ ἡ λόγια ἑλληνικὴ ἔχει ὁδηγήσει 
σὲ πρωτοφανὴ κορύφωση τὴν ἀνθρώπινη ἐκφραστική, τὴ λογικὴ 
δυνατότητα καὶ σημαντική. Ἐκστασιάζονται μὲ συγγραφεῖς ποὺ ἡ 
Δύση τοὺς προβάλλει ὡς ἐκφραστὲς τῆς ἰδιαιτερότητάς της: 
μεταφράζουν στὰ ἑλληνικὰ τοὺς θεολογικὰ παιδαριώδεις 



αὐτοσχεδιασμοὺς τοῦ Αὐγουστίνου παρακάμπτοντας 
συγκλονιστικὰ μεγέθη τῆς ἑλληνόφωνης χριστιανικῆς γραμματείας· 
ἢ μεταφράζουν οἱ Ἕλληνες τὸν Θωμᾶ Ἀκινάτη θαυμάζοντας τὴν 
κακομεταχείριση τοῦ Ἀριστοτέλη, ἐνῶ ζεῖ ἀνάμεσά τους ἕνας ἀπὸ 
τοὺς μεγαλύτερους ἀριστοτελιστὲς ὅλων τῶν ἐποχῶν, ὁ Γρηγόριος 
ὁ Παλαμᾶς.

Εἶναι τὰ παράδοξα τῆς Ἱστορίας. Ὁ Ἑλληνισμὸς θὰ ἐκλείψει 
ὡς ἐνεργὸς πρόταση πολιτισμοῦ ὄχι μὲ τὴν κατάκτησή του ἀπὸ 
τοὺς Τούρκους, ἀλλὰ μὲ τὴν ὁλοκλήρωση τῆς μιμητικῆς ὑποταγῆς 
του στὴ Δύση. Ἀντίθετα, ἡ Δύση θὰ ἀναδειχθεῖ πρωταγωνιστὴς τῆς 
νεότερης Ἱστορίας μὲ πρόταση πολιτισμοῦ ἀκαταμάχητη στὴν 
παγκοσμιοποιημένη δυναμική της. Βρίσκεται σήμερα στὴ θέση τοῦ 
θεματοφύλακα καὶ συνεχιστῆ τῶν κατακτήσεων ποὺ οἱ κοινωνίες 
της πραγματοποίησαν στοὺς τρεῖς τελευταίους αἰῶνες, ὅπως 
βρισκόταν τὸν 14ο αἰώνα ὁ Ἑλληνισμὸς στὴ θέση τοῦ 
θεματοφύλακα καὶ συνεχιστῆ τῶν ἀρχαιοελληνικῶν καὶ τῶν 
(λεγόμενων σήμερα) «βυζαντινῶν» ἐπιτευγμάτων του.

Πέρα ἀπὸ κάθε λογική, θαυμάζει τώρα ἡ εὐρωπαϊκὴ Δύση καὶ 
θέλει νὰ μιμηθεῖ τὸν νεοβαρβαρισμὸ τῶν ΗΠΑ, ὅπως κάποτε ἡ 
κοσμοπολίτικη ἑλληνικὴ ἀρχοντιὰ ἄρχισε νὰ ζηλεύει τὴν τότε 
βυθισμένη ἀκόμα σὲ αἰῶνες σκοτεινοὺς εὐρωπαϊκὴ Δύση. Δὲν 
ὑπάρχουν περιθώρια ρεαλιστικῆς ἐπέκτασης τοῦ παραλληλισμοῦ 
σὲ προβλέψεις, ἁπλῶς ἡ ἐπανάληψη τοῦ συμπτώματος ἐκπλήσσει.

Ξεκίνησα νὰ καταγράψω σὲ αὐτὴ τὴν ἐπιφυλλίδα τὶς σκέψεις 
ποὺ μοῦ γέννησε τὸ τελευταῖο τεῦχος τοῦ περιοδικοῦ Σύναξη (ἀρ. 
86), ἀφιερωμένο στὴν παρουσία καὶ μαρτυρία τῆς ἑλληνορθόδοξης 
ἐκκλησίας στὴν Ἀμερική. Δὲν εἶναι ἀπὸ τὰ πετυχημένα 
ἀφιερώματα τοῦ λαμπροῦ (μοναδικοῦ στὸ εἶδος καὶ στὴν 
ποιότητά του) περιοδικοῦ. Τολμῶ νὰ πιστεύω ὅτι γιὰ ἕνα 
ἐξαιρετικὰ ἐπώδυνο θέμα προσφέρει κείμενα ἀνώδυνα.

Ἂν ἡ Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση σήμερα ἐμφανίζεται νὰ θαυμάζει 
τὸν ἀμερικανικὸ νεοβαρβαρισμό, ὅπως ἄλλοτε ὁ Ἑλληνισμὸς τὴ 
βαρβαρικὴ τότε Δύση, ἡ περίπτωση τῆς ἑλληνορθόδοξης 
παρουσίας στὶς ΗΠΑ εἶναι κορυφαῖο παράδειγμα αὐτῆς τῆς 
ἀντιστροφῆς τῶν ἀξιολογικῶν ἐκτιμήσεων: Ἕνας συντριπτικὰ 



ὑπέρτερος πολιτισμὸς λατρείας, τέχνης, θεολογίας ὑποτάσσεται 
ἀσμένως σὲ μιὰ μιμητικὴ θρησκειοποίηση παιδαριώδους 
εὐτέλειας. Ἀλλὰ γιὰ τὴν τραγικὴ αὐτὴ ἱστορικὴ ἀποτυχία φαίνεται
ὅτι δὲν πρέπει νὰ μιλάει κανείς.

Στὸν χῶρο τῆς πολιτικῆς καὶ τῆς θρησκείας δὲν ὑπάρχει 
περιθώριο καταγγελίας ἀποτυχιῶν. Ὅποιος τολμήσει νὰ δείξει 
γυμνὸ τὸν βασιλιὰ προγράφεται.

Κυριακὴ 14.9.2003

 

Εὐρωκεντρικὴ ἐξουσιολαγνεία
 
ΣΚΟΠΙΜΗ Ή ΣΥΜΠΤΩΜΑΤΙΚΗ, καλοπροαίρετη ἢ κακόβουλη, 
πάντως ἡ ἐνέργεια ἀποδείχθηκε συνετὴ καὶ ὀξυδερκής. Μιλῶ γιὰ 
τὴν ἀπάλειψη ἀπὸ τὸ κυοφορούμενο «Σύνταγμα» τῆς 
Εὐρωπαϊκῆς Ἕνωσης κάθε ἀναφορᾶς σὲ Ἀρχαία Ἑλλάδα, Ἀρχαία 
Ρώμη, Χριστιανισμό.

Στὴ γωνία παραμόνευε ἡ ἰδεολογικὴ παράχρηση — ἔγινε 
ἀμέσως φανερό: Ὅσοι ἔχουν ὡς πορισμὸ τὰ ἰδεολογήματα 
(πορισμὸ ἐξουσίας, δημοσιότητας, πλούτου) ξεσηκώθηκαν 
διαμαρτυρόμενοι γιὰ τὴν ἀπάλειψη. Εἶδαν νὰ κινδυνεύει «ἡ ἐλπὶς 
τῆς ἐργασίας αὐτῶν».

Ἂν ἡ Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση ἀντιπροσωπεύει σήμερα πολιτισμὸ 
θεμελιωμένον στὴν Ἀρχαία Ἑλλάδα, στὴν Ἀρχαία Ρώμη, στὸν 
Χριστιανισμό, ἂς τὸ ἀποδείξει στὴν πράξη. Μὲ ρητορικὲς 
διακηρύξεις στὶς κεφαλίδες Συνταγμάτων μόνο ἰδεολογήματα 
προπαγανδίζονται, δὲν ἐπιβιώνουν πολιτισμοί. Τὰ ἀρχαῖα 
ἑλληνικὰ καὶ τὰ λατινικὰ (ἡ σπουδὴ τῆς γλώσσας, δηλαδὴ ἡ 
μαθητεία στὸν πολιτισμό) τείνουν νὰ ἐξαλειφθοῦν ἀπὸ τὴν 
παιδεία τῶν κοινωνιῶν τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ἕνωσης. Καὶ τὸν 
Χριστιανισμὸ οἱ στατιστικὲς τὸν ἐντοπίζουν δραματικὰ 
περιθωριοποιημένον πιὰ στὴ Γηραιὰ Ἤπειρο. Δὲν θὰ ἦταν 
ὑποκρισία καὶ φενακισμὸς κάθε ἐπίκληση τῆς κλασικῆς 
ἀρχαιότητας καὶ τοῦ Χριστιανισμοῦ στὸ εὐρωπαϊκὸ «Σύνταγμα»;

Ἐπιπλέον, καὶ ἡμιμαθεῖς μποροῦν (ἔστω μὲ ἐπιπόλαιη μελέτη) 



νὰ πιστοποιήσουν τὰ προφανέστατα: ὅτι ἡ νεωτερικὴ Εὐρώπη 
θεμελιώνεται στὴ φυσιοκρατία, στὸν ἀτομοκεντρισμό, στὴ 
χρησιμοθηρία, δηλαδὴ στὸ ἀναποδογύρισμα τῶν προτεραιοτήτων 
ποὺ ἔθεταν τουλάχιστον ἡ Ἀρχαία Ἑλλάδα καὶ ὁ Χριστιανισμός. 
Αὐτὸ ποὺ σήμαιναν γιὰ τοὺς Ἕλληνες οἱ λέξεις «πόλις», 
«πολιτική», «δημοκρατία», «νόμος», «ἀλήθεια» δὲν ἔχει τίποτα 
νὰ κάνει μὲ τὰ σημαινόμενα τῶν ἀντίστοιχων σήμερα (συχνὰ καὶ 
ὁμόηχων) ὅρων στὶς εὐρωπαϊκὲς γλῶσσες. Ὅ,τι εὐαγγελιζόταν (ὡς 
πανανθρώπινη ἐλπίδα) ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία ἐμφανίζεται 
ριζικὰ ἀντεστραμμένο στὰ κατεστημένα θρησκευτικὰ 
ἰδεολογήματα τοῦ εὐρωπαϊκοῦ χώρου σήμερα.

Στὸ πλαίσιο αὐτῆς τῆς ριζικῆς ἀντιστροφῆς, ἡ θεσμικὴ 
ἐκπροσώπηση τοῦ ἑλλαδικοῦ Ὀρθοδοξισμοῦ ὀργάνωσε τριήμερο 
συνέδριο στὴν Ἀθήνα. Θέμα τοῦ συνεδρίου: «Ἀξίες καὶ ἀρχὲς γιὰ 
τὴν οἰκοδόμηση τῆς Εὐρώπης». Σκοπός: ἡ συμπαράταξη μὲ τὸ 
Βατικανὸ στὴν ἀπαίτηση νὰ ἐξασφαλιστεῖ («συνταγματικά») 
μερίδιο ἐξουσιαστικῆς ἰσχύος τῶν χριστεπώνυμων θρησκευτικῶν 
θεσμῶν στὸ πλαίσιο τῆς εὐρωπαϊκῆς ἑνοποίησης. Καὶ πιὸ 
συγκεκριμένα: νὰ θεσπίζει τὸ κυοφορούμενο «Σύνταγμα» 
δυνατότητες «τακτικοῦ διαλόγου» τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ἕνωσης 
(δηλαδὴ τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας) μὲ τὶς χριστιανικὲς ἐκκλησίες 
(δηλαδὴ μὲ τοὺς ἀξιωματούχους τῶν ἱδρυματικῶν θεσμῶν).

Τὰ παραθέματα τῶν εἰσηγήσεων τοῦ συνεδρίου 
(δημοσιευμένα στὴν ἐπίσημη μηνιαία ἐφημερίδα τῆς Ἐκκλησίας 
τῆς Ἑλλάδος Ἡ Ἀλήθεια) ἐκπλήσσουν ὀδυνηρά. Ἡ γλώσσα ποὺ 
κυριαρχεῖ εἶναι ἡ τυποποιημένη στὶς ἠθικιστικὲς ἰδεολογίες ξύλινη 
ρητορεία ὠφελιμιστικῆς λογικῆς: Νὰ ἀποδειχθεῖ πόσο «χρήσιμος» 
εἶναι ὁ Χριστιανισμὸς γιὰ τὴν ἑνωμένη Εὐρώπη. Ὅτι ἐκπροσωπεῖ 
«ἀξίες» καὶ «ἀρχὲς» ποὺ θὰ βοηθήσουν νὰ ἐμπεδωθεῖ ὁ 
«σεβασμὸς τῶν ἀτομικῶν δικαιωμάτων», θὰ συμβάλουν νὰ 
προωθηθεῖ ἡ «ἰσόρροπη κατανομὴ τῶν ἀγαθῶν», ἡ «εὔλογη καὶ 
δίκαιη ἀμοιβὴ τῶν ἐργαζομένων», ἡ «καλλιέργεια 
περιβαλλοντικῆς συνείδησης», ἡ «ἐπιβολὴ βιοηθικῆς 
δεοντολογίας».

Λησμόνησαν οἱ ἐξ ἐθισμοῦ κενολόγοι ὅτι αὐτὲς τὶς «ἀξίες» 



καὶ «ἀρχὲς» τὶς γέννησαν καὶ τὶς ἐκπροσωποῦν στὴ νεωτερικὴ 
Εὐρώπη ὁ Διαφωτισμὸς καὶ ὁ Σοσιαλισμὸς ἀπὸ μαχητικὴ ἀντίθεση 
στὸν μεσαιωνικὸ Χριστιανισμό. Ὅτι στὴ συνείδηση τοῦ 
Δυτικοευρωπαίου ὁ Χριστιανισμὸς ἔχει ταυτιστεῖ μὲ αἰῶνες 
σκοτεινοὺς τρομακτικῆς ἀδικίας, κοινωνικῶν ἀνισοτήτων, ταξικῶν 
ἀντιθέσεων, ἰδεολογικῆς τρομοκρατίας, ἀστυνόμευσης τῆς σκέψης 
καὶ τῆς ἐπιστήμης, φανατισμένων θρησκευτικῶν πολέμων. Γιὰ νὰ 
ἀποτινάξει αὐτὸν τὸν ζυγὸ ἡ Εὐρώπη ἀγκάλιασε τὶς ὀρθολογικὲς 
(καθόλου μεταφυσικές) ἀξίες καὶ ἀρχὲς τοῦ Διαφωτισμοῦ καὶ τοῦ 
Σοσιαλισμοῦ. Καὶ τώρα προσπαθοῦν νὰ τὶς σφετεριστοῦν οἱ 
συνεχιστὲς τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐκκοσμίκευσης προκειμένου νὰ 
ἀναγνωριστοῦν ὡς «συνομιλητὲς τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ἕνωσης» — νὰ 
γλείψουν καὶ αὐτοὶ λίγο κόκαλο πανευρωπαϊκῆς ἐξουσίας.

Ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία καὶ παράδοση δὲν ἔχει νὰ κάνει μὲ 
ἀφηρημένα ἰδεολογήματα καὶ ψυχολογήματα «ἀρχῶν» καὶ 
«ἀξιῶν». Εἶναι ἄσχετη μὲ «ἀνώτερες πνευματικὲς θεωρήσεις καὶ 
στοχοθεσίες», μὲ τὴν «πεμπτουσία τῆς ἐλευθερίας ὡς 
δικαιώματος», μὲ τὸ «αἴτημα γιὰ τὴν ἐπιβολὴ τοῦ Δικαίου», μὲ 
τὸν «ἀνθὸ τοῦ αἰτήματος γιὰ μιὰ χριστιανικὴ κοινοπολιτεία». 
Αὐτὰ ὅλα εἶναι μιὰ γλώσσα ἀνυπόστατη καὶ ἐπιπλέον ἀναιρετικὴ 
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος — ὁ Ντοστογιέφσκυ τολμοῦσε νὰ 
λέει ἀπερίφραστα: γλώσσα παραπλανητική, γλώσσα τοῦ 
Ἀντιχρίστου.

Ἡ μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας καὶ παράδοσης θὰ 
μποροῦσε νὰ λειτουργήσει μὲ τὴ δυναμικὴ τῆς ζύμης στὴ σημερινὴ 
εὐρωπαϊκὴ κοσμογονία. Ἀλλὰ μόνο μὲ τὴ γλώσσα ποὺ εἶναι 
ἀποκλειστικὰ δική της καὶ εὐαγγελίζεται πανανθρώπινη ἐλπίδα. 
Ὁ ἀποφατικὸς ρεαλισμὸς τῶν διατυπώσεων τῆς γνώσης, ἡ 
ὀντολογία τοῦ προσώπου, ἡ ἄσκηση ὡς ἄθλημα ἐλευθερίας, ἡ 
εὐχαριστιακὴ χρήση τοῦ κόσμου, τὸ μοναστικὸ κοινόβιο ὡς μέτρο 
πολιτικῆς κοινωνίας εἶναι θεματικὲς ὅπου ἡ γλώσσα τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας θὰ μποροῦσε νὰ κομίσει γόνιμη 
πρόταση. Ὅμως οὔτε ἴχνος τέτοιας θεματικῆς δὲν ξεμύτισε στὸ 
τριήμερο εὐρωπαϊκῶν στοχεύσεων τοῦ ἐπαρχιώτικου ἑλλαδικοῦ 
Ὀρθοδοξισμοῦ.



«Οἱ ἐκκλησίες ζητήσαμε», τόνισε ὁ ἀρχιεπίσκοπος (καὶ μὲ τὴ 
λέξη «ἐκκλησίες» προφανέστατα ἐννοοῦσε τοὺς προκαθημένους 
δεσπότες καὶ αὐθέντες), «νὰ μὴν ἐνταχθοῦμε στὴ γενικότερη 
ἔννοια [sic] τῆς κοινωνίας τῶν πολιτῶν, ἀλλὰ νὰ ἀποτελέσουμε 
ξεχωριστὸ φορέα διαλόγου μὲ τὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση 
προκειμένου νὰ ἔχουμε τὴ δυνατότητα παρεμβάσεων». Πού, 
μεθερμηνευόμενο, σημαίνει: Αὐτονομημένοι οἱ προκαθήμενοι ἀπὸ 
τὸ λαϊκὸ σῶμα τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας, νὰ ἔχουν ἀπευθείας 
πρόσβαση στὰ κέντρα ἐξουσίας. Ἀκριβῶς ὡς θεματοφύλακες 
«ἀρχῶν» καὶ «ἀξιῶν» τοῦ πολιτισμοῦ τῆς «χριστιανικῆς» 
Εὐρώπης!

 
Ὑστερόγραφο: Ἡ Ἀρχιεπισκοπὴ ἐκβιάζει κάθε ἐνορία τῶν Ἀθηνῶν 
νὰ ἐπιστρατεύσει προκαθορισμένο ἀριθμὸ «ἐθελοντῶν» γιὰ τὴ 
μαφιόζικη φιέστα τοῦ 2004. Ἐπιπρόσθετο ἀλισβερίσι ἐξουσίας; 
Κάποιοι ἐπίσκοποι μὲ συνείδηση ἐκκλησιαστικὴ πρέπει νὰ 
ἀντισταθοῦν ἐπιτέλους στὴν ἐξευτελιστικὴ κατρακύλα.

Κυριακὴ 6.7.2003

 

Ὁ τελευταῖος Πατριάρχης
 
ΓΙΑ ΕΛΑΧΙΣΤΕΣ ΜΕΡΕΣ τὸ χειραγωγούμενο ἐνδιαφέρον τοῦ 
ἑλλαδικοῦ κοινοῦ ἐπικεντρώθηκε στὴν καινούργια πάλι διένεξη 
Ἀθηνῶν-Φαναρίου. Ἀφορμή, ἡ ἐκλογὴ μητροπολίτη Θεσσαλονίκης. 
Θὰ ἐπανέλθουν καὶ πάλι ἐκεῖ τὰ μέσα «ἐνημέρωσης» γιὰ λίγα 
εἰκοσιτετράωρα, ὅταν οἱ ἑλλαδικοὶ ἐπίσκοποι θὰ κληθοῦν νὰ 
βεβαιώσουν μὲ τὴν ψῆφο τους τὴν πειθήνια ὑποταγή τους στὶς 
βουλὲς τοῦ ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν. Στεγανὰ φεουδαρχικὸ τὸ 
πολίτευμα τῆς ἑλλαδικῆς ἐκκλησίας.

Ἡ διένεξη Ἀθηνῶν-Φαναρίου ἀφορᾶ καίρια τὴν ἑλληνικὴ 
κοινωνία. Ὄχι ἐπειδὴ ξεγυμνώνει θλιβερὲς μικρότητες 
ἀμφοτέρωθεν ἐξουσιολαγνείας. Ἀλλὰ ἐπειδὴ ὑπεμφαίνει κρίσιμο 
(μονίμως παρακαμπτόμενο) πρόβλημα γιὰ τὴν ἑλληνικὴ συνέχεια 
καὶ παρουσία στὸν διεθνὴ χῶρο. Σίγουρα νομικίστικη ἡ ἀπαίτηση 



τοῦ Φαναρίου νὰ ἔχει λόγο στὴν ἐκλογὴ μητροπολίτη τῆς ἄλλοτε 
«Συμβασιλεύουσας», σίγουρα μικρονοϊκὴ ἡ αὐθάδεια κάποιων 
ἐπισκοπικῶν ἑλλαδικῶν ἀντιδράσεων. Καί, δυστυχῶς, ὅσα κείμενα 
δημοσιεύτηκαν γιὰ τὴ διένεξη ἢ ὅσα ραδιοτηλεοπτικὰ σχόλια 
ἀκούστηκαν (στὴν ἄψογα ξύλινη γλώσσα τῶν «εἰδικῶν»!) 
προσπαθοῦσαν νὰ συγκαλύψουν ἢ νὰ ἐξωραΐσουν τὸ δίπολο 
ὀλίσθημα. Γιὰ τὴν «ταμπακέρα» δὲν μιλάει κανείς.

Τὸ κρίσιμο (μονίμως παρακαμπτόμενο) πρόβλημα εἶναι ἡ 
ἐκκλησιαστικὴ πολυδιάσπαση τοῦ Ἑλληνισμοῦ. Ὅσος Ἑλληνισμὸς 
μᾶς ἀπόμεινε εἶναι συρρικνωμένος, γεωγραφικὰ καὶ πληθυσμικά, 
στὸ ἑλλαδικὸ κρατίδιο. Καὶ τὸ κρατίδιο εἶναι τεμαχισμένο σὲ 
πέντε (5) ἐκκλησιαστικὲς «δικαιοδοσίες»: τὴν ἐκκλησία τῆς 
Ἑλλάδος (πραξικοπηματικά, μὲ προδιαγραφὲς προτεσταντικῆς 
ἐκκλησιολογίας «αὐτοκέφαλη»)· τὴν ἡμιαυτόνομη ἐκκλησία τῆς 
Κρήτης· τὶς λεγόμενες «Νέες Χῶρες» (ποὺ εἶναι καὶ τὸ 
ἀντικείμενο τοῦ παιγνίου ἐξουσίας σήμερα)· τὶς μητροπόλεις τῆς 
Δωδεκανήσου, ὑπαγόμενες ἀπευθείας στὸ Οἰκουμενικὸ 
Πατριαρχεῖο· καὶ τὸ ἐπίσης ἐκεῖ ὑπαγόμενο Ἅγιον Ὄρος.

Ἡ πολυδιάσπαση ἀποδυναμώνει τραγικὰ τὴ σύμφυτη μὲ τὴν 
καθολικότητα τῆς Ἐκκλησίας ἑλληνικὴ οἰκουμενικότητα. Καὶ 
συντηρεῖ ἢ ὀξύνει μικρότητες, παραβλαστήματα τῆς δεινῆς τοῦ 
Γένους παρακμῆς. Ποιός θὰ μποροῦσε νὰ διανοηθεῖ, ὣς πρὶν ἀπὸ 
λίγα χρόνια, ὅτι ἡ φαναριώτικη κοσμοπολίτικη ἀρχοντιὰ θὰ 
καταδεχόταν νὰ παζαρεύει ψίχουλα ἐξουσίας στὴν ἐπικράτεια 
τοῦ ἑλλαδικοῦ ἐπαρχιωτισμοῦ. Ἢ ὅτι ὁ πρωτόθρονος Πατριάρχης 
θὰ γυροβολοῦσε, κάθε τρεῖς καὶ λίγο, σὲ κωμοπόλεις καὶ χωριὰ 
τῶν «Νέων Χωρῶν» δίνοντας λαβὴ στοὺς κακεντρεχεῖς νὰ τοῦ 
προσάπτουν δίψα δημοσιότητας ἔστω καὶ μὲ τιμὲς τριτοκλασάτου 
ἑλλαδίτη ἀξιωματούχου.

Ἀλλὰ καὶ ἡ «θυγάτηρ» (ὅπως ἐπιμένουν τὰ ξύλινα 
ρητορεύματα) ἑλλαδικὴ ἐκκλησία οὔτε κὰν διανοεῖται νὰ καλύψει 
διακριτικά, αὐτὴ τὴ δύσκολη ὥρα, τὴν ταπεινωτικὴ γυμνότητα τῆς 
μητέρας της ἐκκλησίας τοῦ Φαναρίου. Τολμάει νὰ ἀντιδικεῖ, ὅταν 
ὅλοι ξέρουμε ὅτι ὁ σημερινὸς Πατριάρχης θὰ εἶναι καὶ ὁ 
τελευταῖος στὴν ἱστορία δεκαοκτὼ αἰώνων τοῦ θρόνου τῆς 



Κωνσταντινούπολης. Ὁ τελευταῖος, ἀφοῦ εἶναι ἀδύνατο δύο 
χιλιάδες Ἕλληνες ποὺ ἀπομένουν στὴν Ἰσταμποὺλ νὰ 
συντηρήσουν καὶ νὰ στελεχώσουν θεσμὸ Πατριαρχείου. Ἐξάλλου, 
ἐκτὸς Τουρκίας ὁ κλῆρος καὶ τὸ ποίμνιο τοῦ Οἰκουμενικοῦ 
Πατριαρχείου εἶναι ὅλοι πιὰ ἑλλαδίτες μετανάστες — οὔτε 
ἐλάχιστο λεῖμμα ἀπὸ τοὺς αὐτόχθονες, σὲ πανάρχαιες κοιτίδες, 
ἑλληνικοὺς πληθυσμοὺς ποὺ συγκροτοῦσαν μητροπόλεις καὶ 
ἐπισκοπὲς τῆς Νέας Ρώμης.

Στοιχειώδης ἐκκλησιαστικὴ αὐτοσυνειδησία καὶ ἀκόμα 
στοιχειωδέστερη ἐπίγνωση τῆς ἑλληνικῆς οἰκουμενικότητας  θὰ 
ἀπαιτοῦσαν νὰ παραιτηθεῖ πάραυτα ἡ ἑλλαδικὴ ἐκκλησία ἀπὸ τὴν
παρὰ φύσιν αὐτοκεφαλία της. Καὶ ὅταν ὁ Ἑλληνισμὸς (ὅσος πιὰ 
μᾶς ἀπομένει) ἑνοποιηθεῖ καὶ πάλι ἐκκλησιαστικὰ μὲ ἄξονα τὸ 
Πατριαρχεῖο τῆς ἑλληνικῆς Οἰκουμενικότητας, τότε (καὶ μόνο τότε)
θὰ μπορεῖ ὁ θρόνος τῆς ἄλλοτε Κωνσταντινούπολης νὰ 
«παροικίσει» στὴν κάποτε «συμβασιλεύουσα» Θεσσαλονίκη — 
ὅπως (αὐτονόητα γιὰ ὅλους) τὸ πατριαρχεῖο τῆς Ἀντιόχειας 
«παροικεῖ» στὴ Δαμασκό. Καὶ νὰ δοκιμάσει τὴν οἰκουμενικότητά 
του τὸ Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο ὄχι μὲ ρητορικὲς ἐπικλήσεις 
ἱστορικῶν τίτλων, ἀλλὰ μὲ τὴ δυναμικὴ (ὅση ὑπάρχει καὶ ἂν 
ὑπάρχει) τοῦ Νέου Ἑλληνισμοῦ.

Ὁ ἐνθρονιστήριος λόγος τοῦ σημερινοῦ ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν,
πρὶν ἀπὸ πέντε χρόνια, μᾶς εἶχε συγκινητικὰ παραπλανήσει: Ἡ 
γλώσσα του (γλώσσα ρεαλισμοῦ καὶ ἀμεσότητας πρωτάκουστη σὲ 
«παπαδικὰ» περιβάλλοντα) μᾶς εἶχε χαρίσει τὴν ψευδαίσθηση ὅτι 
ἦταν ἑτοιμασμένος νὰ τολμήσει ἱστορικὲς τομές. Σήμερα 
ψηλαφοῦμε καὶ στὴν περίπτωσή του τὴν ἀκαταμάχητη δυναμικὴ 
παρακμῆς καὶ εὐτελισμοῦ τοῦ ἄλλοτε Γένους τῶν Ἑλλήνων. Οὔτε 
ἡ παραμικρὴ ἐλπίδα γιὰ δημιουργικὲς διακινδυνεύσεις, γιὰ τόλμη 
ἀνταπόκρισης σὲ κατεπείγουσες ἱστορικὲς ἀνάγκες.

Ἴσως ποτὲ ἄλλοτε ἡ ἑλλαδικὴ ἐκκλησία δὲν εἶχε δώσει τὴν 
εἰκόνα τόσο εὐτελισμένης «θρησκειοποίησης» ὅσο σήμερα. Ὁ 
ἐπίσημος λόγος της ἐξαντλεῖται σὲ παιδαριώδεις εὐσεβιστικὲς 
κοινοτοπίες, ἰδεολογικὰ κλισέ, δημαγωγία ἀναχρονιστικῆς 
ἐθνικοφροσύνης. Ἡ Ἀρχιεπισκοπή, στεγανὰ ἀποκομμένη καὶ 



προκλητικὰ ἀδιάφορη γιὰ τὸν ἐνοριακό της κλῆρο, προτιμάει τὶς 
ἀναστροφές, σὲ καθημερινὴ βάση, μὲ τοὺς ἰσχυροὺς τοῦ πλούτου. 
Ἐπιδεικτικὸς ἡγεμονισμὸς συμπεριφορᾶς, ὑστερικὴ ἐκζήτηση 
δημοσιότητας, συναλλαγὲς μὲ κέντρα κοσμικῆς ἐξουσίας. Φυσικὸ 
νὰ ὑπηρετοῦνται αὐτὲς οἱ προτεραιότητες ἀπὸ ἀρχιεπισκοπικὸ 
«περιβάλλον» συνεχῶς καταγγελλόμενο ὡς διαβλητό.

Τὸ χειρότερο: Στὸ σῶμα τῶν ἐπισκόπων προστίθενται ὅλο καὶ 
περισσότερες πειθήνιες ἀσημαντότητες «ἡμετέρων», ἀκόμα καὶ 
μειράκια, μὲ κύριο προσὸν τὴν ἀδιαμφισβήτητη πιστότητα στὸν 
ἀθεολόγητο εὐσεβισμὸ ἢ τὴν ἀμφισβητούμενη (ἀπὸ κακεντρεχεῖς 
ἀσφαλῶς) ἐπάρκεια ἀνδροπρέπειας. Μὲ τέτοια καὶ τόσα θλιβερὰ 
σακατλίκια μόνο μικρότητες εὐτελῶν διενέξεων μποροῦν νὰ 
παραχθοῦν, ὄχι σωστικὲς πρωτοβουλίες τόλμης καὶ ἀνιδιοτέλειας.

Τουλάχιστον νὰ μὴν ἔχουμε αἰσιόδοξες ψευδαισθήσεις. Μᾶς 
πονάει συναισθηματικὰ ὅτι ἔλαχε σ' ἐμᾶς νὰ ζήσουμε τὶς 
τελευταῖες ἡμέρες τοῦ Πατριαρχείου τῆς ἑλληνικῆς 
Οἰκουμενικότητας. Ἀλλὰ τὰ συναισθήματα εἶναι ἐφήμερα καὶ 
ἄγονα. Γόνιμο θὰ ἦταν νὰ σπουδάσουμε ἀπροκατάληπτα τὸ 
ἐρώτημα: Γιατί ἄραγε οἱ ἄνθρωποι, ἀκόμα καὶ ὅταν ὑπουργοῦμε 
τὰ μέγιστα καὶ τίμια τῆς μεταφυσικῆς ἐλπίδας, δίνουμε τὴν 
προτεραιότητα στὸ «αὐτοείδωλο» τοῦ ἐγώ μας, στὸν ἀκόρεστο 
ναρκισσισμό μας;

Ἡ συμβολικὴ εἰκονολογία περὶ «προπατορικοῦ ἁμαρτήματος» 
μοιάζει παιδαριώδης μπροστὰ σὲ τέτοια πτώση.

Κυριακὴ 17.8.2003

 

Ἔρωτας καὶ πορνογραφία
 
Η ΔΙΕΝΕΞΗ Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως καὶ 
αὐτοκέφαλης ἑλλαδικῆς ἐκκλησίας προκάλεσε συγχύσεις, 
ἐρωτήματα, ἴσως ὀδυνηρὲς ἀπογοητεύσεις. Θὰ μποροῦσε νὰ γίνει 
καὶ ἀφορμὴ γιὰ τὸν «κατὰ φρόνησιν νοῦν» νὰ ξεκαθαρίσει 
(θησαύρισμα προσωπικό) τὴ διαφορὰ ἀνάμεσα στὸ στάρι καὶ στὰ 
ἄχυρα.



Τὸ ἑλληνικὸ ὄνομα «ἐκκλησία» υἱοθετήθηκε γιὰ νὰ δηλώνει 
ταυτότητα: μιὰ σύναξη, μιὰ συλλογικότητα, ποὺ συγκροτεῖται μὲ 
ἄξονα ὄχι «πεποιθήσεις», ἠθικὲς ἐπιδιώξεις, ψυχολογικοὺς 
μυστικισμούς, ἀλλὰ τὸ ἄθλημα νὰ κατορθωθεῖ ἕνας τρόπος 
ὕπαρξης μὲ ἀπροϋπόθετη ἐλευθερία. Ἂν ὅμως αὐτὸ εἶναι ἡ 
Ἐκκλησία, τί σχέση μπορεῖ νὰ ἔχει τέτοιο ἄθλημα σχέσεων 
κοινωνίας μὲ «δικαιοδοσίες» καὶ μοιρασιὲς ἐξουσίας, μὲ 
διχοστασίες γιὰ τὸ ποιός θὰ ἐγκρίνει ὀνόματα ὑποψήφιων 
ἀξιωματούχων;

Μοιάζει νὰ μπερδεύουμε τὴν Ἐκκλησία μὲ τὴ θρησκεία, τὸ 
στάρι μὲ τὸ ἄχυρο. Νὰ ἔχει χαθεῖ ἡ συνείδηση τῆς ζωτικῆς 
διαφορᾶς.

Ἡ θρησκευτικότητα εἶναι ἐνστικτώδης, ὁρμέμφυτη ἀνάγκη τοῦ 
ἀνθρώπου. Τυφλὴ φυσικὴ ἀνάγκη ποὺ ὑπηρετεῖ τὴν 
αὐτοσυντήρηση. «Μέσα σὲ ἕνα ἀεροπλάνο ποὺ μπαίνει σὲ ζώνη 
ἀναταράξεων δὲν ὑπάρχει κανένας ἄθεος!» Ὁ ἄνθρωπος 
καταφεύγει στὸ ὑπερβατικὸ γιὰ νὰ κατευνάσει τὸν τρόμο τοῦ 
θανάτου. Νὰ ἀντλήσει ψυχολογικὴ αἴσθηση προστασίας, 
θωράκισης τοῦ ἐγώ, διευκολύνσεις γιὰ τὴ βιολογική του ἐπιβίωση, 
τὴν ἀτομική του σιγουριά.

Ἔτσι, ὀργανώνονται θεσμοὶ θρησκευτικοί, γιὰ νὰ ὑπηρετήσουν 
(καὶ νὰ ἐκμεταλλευτοῦν) τὰ ἐνστικτώδη ὁρμέμφυτα 
θρησκευτικότητας τοῦ ἀνθρώπου. Νὰ προσφέρουν ἀνταπόκριση 
στὴν ἐπιτακτικὴ ἀνθρώπινη ἀνάγκη γιὰ πίστη, λατρεία, ἠθική.

Πίστη, στὸ πλαίσιο τῆς φυσικῆς θρησκείας, εἶναι ἡ νοητικὴ 
ὑποταγὴ σὲ ἀξιωματικὲς (ἀναπόδεικτες) «ἀρχὲς» ἑρμηνείας τῆς 
πραγματικότητας, προκειμένου νὰ θωρακιστεῖ τὸ ἐγὼ μὲ 
βεβαιότητες, ἀκαταμάχητες «πεποιθήσεις» καὶ συνακόλουθη 
αἴσθηση ἐξουσιαστικῆς ἰσχύος.

Λατρεία, στὸ ἴδιο πλαίσιο, εἶναι οἱ ἔμπρακτοι τρόποι ποὺ 
ἐπινοεῖ ὁ ἄνθρωπος γιὰ νὰ ἐξευμενίσει, νὰ ἐπηρεάσει θετικὰ γιὰ 
τὸ ἄτομό του δυνάμεις ὑπερφυσικές: νὰ ἀποτρέψει τὴν τυχὸν 
«ὀργή» τους, νὰ ἐξασφαλίσει διευκολύνσεις στὴν καθημερινή του 
βιοτὴ καὶ προπάντων ἐγγυήσεις ἀθανασίας τοῦ ἐγώ.

Ἠθική, τέλος, πάντοτε στὸ πλαίσιο τῆς φυσικῆς θρησκείας, 



εἶναι ἡ κωδικὴ ἀντικειμενοποίηση κανονιστικῶν ἀρχῶν 
συμπεριφορᾶς, ποὺ θεωρεῖται Νόμος ἀπόλυτου κύρους δοσμένος 
ἀπὸ τὸν ἴδιο τὸν Θεό, ὁπότε καὶ ἐξασφαλίζει στὸ ἄτομο τὴν 
τεκμαρτὴ σιγουριὰ τῆς πειθάρχησής του στὸ θεῖο θέλημα. Ὅσο 
λεπτομερέστερη ἡ περιπτωσιολογία τοῦ ἠθικοῦ κώδικα, τόσο 
ἀκριβέστερα μετρητὴ ἡ βεβαιότητα γιὰ τὴν ἀρετὴ τοῦ ἀτόμου, τὶς 
ἀξιομισθίες του, τὴν ἐξασφάλιση αἰώνιας ἀνταμοιβῆς.

Θεμελιῶδες γνώρισμα τῆς φυσικῆς θρησκευτικότητας, τῆς 
ὁρμέμφυτης καὶ ἐνστικτώδους, εἶναι ὁ ἀτομοκεντρικὸς 
χαρακτήρας της: ὁ ἐγκλωβισμὸς στὶς ἀνάγκες-ἀναγκαιότητες ποὺ 
διέπουν τὸ βιολογικὸ ἄτομο. Καὶ ὁ ἀτομοκεντρισμὸς δὲν 
συνεπάγεται σχετικισμό (ὅπως λογικὰ θὰ ὑπέθετε κανείς), ἀλλὰ 
τὸ ἀντίθετο: ἀκόρεστη ἐπιδίωξη «ἀντικειμενικότητας». Διότι μόνο 
οἱ «ἀντικειμενικὲς» βεβαιότητες, ἡ «ἀντικειμενικὰ» μετρημένη 
ἠθική, τὸ ἀδιαμφισβήτητο «κύρος» καὶ «ἀλάθητο» τῶν 
θρησκευτικῶν ἀξιωματούχων προσφέρουν στὸ ἄτομο κατοχύρωση 
καὶ σιγουριά.

Ἔτσι καταλαβαίνει κανεὶς γιατί μέσα στὰ θρησκευτικὰ 
περιβάλλοντα ἀναπτύσσεται μὲ τόση εὐκολία ὁ ὁλοκληρωτισμός, 
σχέσεις ἐξουσίας καὶ ὑποτέλειας. Καὶ γιατί τὰ ἱερατεῖα, σὲ ὅλες 
τὶς θρησκεῖες, θέλουν νὰ ξεχωρίζουν μὲ στολὲς ἐξωκόσμιες, ἄθικτη 
ἱεροποιημένη τριχοφυΐα — «μεγαλύνουσι τὰ κράσπεδα τῶν 
ἱματίων αὐτῶν», περιβάλλονται «πορφύραν καὶ βύσσον». 
Ἀπολαμβάνουν ἀχόρταγα τὴν ἡδονὴ τῆς ἐξουσίας «μὲ μακάβρια 
δίψα γιὰ ὑπερφυσικὸ σεβασμό, ἰδιαίτερα ὅταν οἱ πιθανότητες τοῦ 
φυσικοῦ σεβασμοῦ εἶναι ἐλάχιστες», ὅπως καυστικὰ παρατηροῦσε 
ὁ πατὴρ Alexander Schmemann.

 
Ἡ χριστιανικὴ Ἐκκλησία, ἀπὸ τὶς πρῶτες στιγμὲς τῆς ἱστορικῆς 
παρουσίας της, αὐτοκαθορίστηκε στοὺς ἀντίποδες τῆς φυσικῆς 
θρησκείας.

Ὅλα ἀνατρέπονται: Οἱ πρῶτοι κηρύσσονται ἔσχατοι, οἱ 
ἔσχατοι πρῶτοι. Ἐξουσία δὲν εἶναι νὰ «κατακυριεύεις» τοὺς 
ἄλλους, ἀλλὰ νὰ εἶσαι «πάντων διάκονος». Οἱ τηρητὲς τοῦ Νόμου, 
«οἱ πεποιθότες ἐφ' ἑαυτοῖς ὅτι εἰσὶ δίκαιοι», ἀποδεικνύονται 



ἀποκλεισμένοι ἀπὸ τὴν ἀλήθεια τῆς ζωῆς. Πρωτοπόροι 
ἀναδεικνύονται οἱ πραγματικὰ παραιτημένοι ἀπὸ κάθε ἐκτίμηση 
ἢ ἐμπιστοσύνη στὸ ἐγώ τους: οἱ ληστές, οἱ πόρνες, οἱ τελῶνες, οἱ 
ἄσωτοι — ἀνάλογα μὲ τὴν ἑτοιμότητά τους νὰ ἐγκαταλειφθοῦν 
στὴν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ καὶ μόνο.

Ἡ πίστη τῆς Ἐκκλησίας δὲν κομίζει καμιὰ βεβαιότητα, καμιὰ 
σιγουριά, δὲν ἔχει νὰ κάνει μὲ «πεποιθήσεις». Κερδίζεται ἢ 
χάνεται ὅπως κάθε γνώση ἐμπειρικῆς ἀμεσότητας — ὅπως ὁ 
ἔρωτας, ἡ ἀποκαλυπτικὴ δυναμικὴ τῆς τέχνης, ἡ διακινδύνευση 
τῆς ἐνηλικίωσης. Ἡ λατρεία εἶναι μόνο γιορτή, πανηγύρι 
πραγμάτωσης τῆς ζωῆς ἐλεύθερης ἀπὸ ἀτομοκεντρικὲς 
σκοπιμότητες, τῆς ζωῆς ὡς κοινωνίας. Ἡ λέξη «ἠθικὴ» δὲν 
ὑπάρχει, ὑπάρχει τὸ κοινὸ ἄθλημα τῆς ἄσκησης, ἄθλημα 
ἐλευθερίας ἀπὸ τὴ δουλεία στὸ ὑπερεγώ, ἀπὸ τὰ 
παραισθησιογόνα τοῦ ναρκισσισμοῦ.

Ἡ ὁρμέμφυτη ἐνστικτώδης θρησκευτικότητα δὲν συμβιβάζεται 
μὲ τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονός, τὸ ὑπονομεύει ἀναπόφευκτα, τείνει 
νὰ τὸ ὑποκαταστήσει. Οἱ «αἱρέσεις», ποὺ ἀπὸ τὰ πρῶτα χρόνια 
ἐμφανίστηκαν στὸν ἱστορικὸ βίο τῆς Ἐκκλησίας, ἦταν, κατὰ 
κανόνα, τυπικὲς ἐκφράσεις θρησκευτικῶν ἀναγκῶν, ἀπαιτήσεις 
«θρησκειοποίησης» τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος: Νὰ γίνει καὶ ἡ 
Ἐκκλησία μιὰ θρησκεία, ὅπως τὴ χρειάζεται τὸ φυσικὸ ἄτομο. Μὲ 
νοητικὲς «βεβαιότητες» κατοχυρωμένες ἀπὸ «ἀλάθητες» 
καθέδρες. Μὲ περιπτωσιολογία ἀπεριόριστη νομικίστικης ἠθικῆς 
ποὺ κατασφαλίζει τὸ ὑπερεγώ. Μὲ «ἱερεῖς» καὶ «ἀρχιερεῖς» (ὄχι 
πιὰ πρεσβυτέρους καὶ ἐπισκόπους), χρυσοστολισμένους 
«θρησκευτικοὺς ἡγέτες», διαχειριστὲς ἐξουσίας κοσμικῆς ποὺ 
κατανέμεται σὲ «δικαιοδοσίες» καὶ κατασφαλίζεται μὲ 
«δικαιώματα».

 
Παρακαλῶ τὸν ἀναγνώστη νὰ μὴν ἀποδεχθεῖ τίποτε ἀπὸ τὰ ὅσα 
ἐκθέτει αὐτὴ ἐδῶ ἡ ἐπιφυλλίδα. Νὰ τὰ θέσει ὅλα ὑπὸ ἔλεγχο, νὰ 
τὰ ψάξει, νὰ τὰ διερευνήσει. Καὶ ἡ ὡριμότητα τῆς προσωπικῆς 
του εὐθύνης νὰ διαμορφώσει κριτήρια, γιὰ νὰ μπορεῖ νὰ ξεχωρίσει
ἂν στὴ διένεξη Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως καὶ 



αὐτοκέφαλης ἑλλαδικῆς ἐκκλησίας διακυβεύεται ἡ γνησιότητα τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος ἢ παζαρεύονται ἐξουσιαστικὰ 
παραβλαστήματα τῆς φυσικῆς θρησκείας.

Ἀλλά, προσοχή: Δὲν ἀπορρίπτουμε τὸν ἔρωτα ἐπειδὴ μᾶς 
γεννάει ἀποτροπιασμὸ ἡ πορνογραφία.

Κυριακὴ 23.11.2003

 

Μυκτηρίζουν τὴ μόνη λύση
 
ΑΝ ΤΟ ΠΑΤΡΙΑΡΧΕΙΟ Κωνσταντινουπόλεως χαρακτηρίστηκε 
«οἰκουμενικό», ἦταν γιατὶ διέσωζε τὴν ἑλληνικότητα ὡς ἱστορικὴ 
συνιστώσα τῆς χριστιανικῆς Ἐκκλησίας. Ὄχι, πρὸς Θεοῦ, κάποια 
φυλετικὴ ἢ ἐθνικὴ συνιστώσα, ἀλλὰ τὴν ἑλληνικότητα ὡς ἐγγύηση 
«οἰκουμενικότητας»: δυναμικὴ πανανθρώπινης ἐμβέλειας.

Γιὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴ συνείδηση δὲν εἶναι τυχαία ἡ «ἐξ 
Ἑβραίων» πρόσληψη ἱστορικῆς σάρκας γιὰ τὴν παρέμβαση τοῦ 
Θεοῦ μέσα στὴν Ἱστορία. Δὲν εἶναι τυχαία οὔτε ἡ ἐξ Ἑλλήνων 
ἱστορικὴ σάρκα γιὰ τὴν πραγμάτωση καὶ φανέρωση τῆς 
Ἐκκλησίας. Ἡ γλώσσα, ὁ φιλοσοφικὸς προβληματισμός, ἡ 
εἰκαστικὴ ἔκφραση, ἡ λατρευτικὴ δραματουργία τῆς Ἐκκλησίας 
ἔχουν τὴν ἱστορικὴ σφραγίδα τῆς ἑλληνικῆς καταγωγῆς τους.

Τὸ συνοδικὸ σύστημα λειτουργικῆς ἑνότητας τῶν κατὰ τόπους 
ἐκκλησιῶν συγκροτοῦσε τὸν θεσμὸ τῆς «πενταρχίας» (τὰ πέντε 
πρεσβυγενῆ πατριαρχεῖα: Ρώμης, Νέας Ρώμης, Ἀλεξάνδρειας, 
Ἀντιόχειας, Ἱεροσολύμων). Ὑπηρετοῦσαν τὰ πατριαρχεῖα ὄχι τὴν 
«ἐκπροσώπηση» ἐθνοτήτων ἢ φυλῶν ἢ κρατικῶν σχημάτων, ἀλλὰ 
τὴν ἐμπράγματη ἑνότητα τῆς «κατὰ τὴν οἰκουμένην» καθολικῆς 
Ἐκκλησίας. Κάθε πατριαρχεῖο συνεισέφερε στὴ δυναμικὴ τῆς 
ἑνότητας τὴν ἰδιαιτερότητα τῆς δικῆς του θεολογικῆς «σχολῆς» ἢ 
παράδοσης, καὶ ἡ συνεισφορὰ τοῦ ἐπισκοπικοῦ θρόνου τῆς Νέας 
Ρώμης-Κωνσταντινουπόλεως ἦταν, ἀκριβῶς, νὰ ἐγγυᾶται καὶ νὰ 
διασώζει τὴν ἑλληνικὴ ἱστορικὴ σάρκα τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
οἰκουμενικότητας.

Τότε τὰ πατριαρχεῖα ὑπηρετοῦσαν τὴν ἑνότητα τῆς «κατὰ τὴν 



οἰκουμένην» Ἐκκλησίας, σήμερα τὰ ἐθνικὰ πατριαρχεῖα καὶ οἱ 
διαβόητες «αὐτοκεφαλίες» σαρκώνουν τὴν πολυδιάσπαση, τὸν 
κατατεμαχισμό. Ἡ ἀρχὴ ἔγινε μὲ τοὺς Φράγκους, ποὺ ὑπέταξαν 
στὶς φυλετικὲς αὐτοκρατορικές τους σκοπιμότητες τὴν πρεσβυτέρα
Ρώμη (11ος αἰώνας). Ἀκολούθησαν οἱ αὐτοκρατορικὲς φιλοδοξίες 
τῶν Ρώσων: ἡ Μόσχα-Τρίτη Ρώμη (16ος αἰώνας). Καὶ φτάσαμε 
στὴν ἔκρηξη τῶν ἐθνικιστικῶν ἀπαιτήσεων ἐκκλησιαστικῆς 
αὐτονομίας Ἑλλαδιτῶν, Σέρβων, Ρουμάνων, Βουλγάρων, Ἀλβανῶν, 
Φινλανδῶν στὸν 19ο καὶ στὸν 20ὸ αἰώνα. Ἡ ἑλληνορθόδοξη 
ἐκδοχὴ καθολικότητας καὶ οἰκουμενικῆς ἑνότητας τῆς Ἐκκλησίας 
καταπόθηκε ἀπὸ τὸν ἐθνικιστικὸ ἐπαρχιωτισμό, τὰ ἀγελαῖα 
ὁρμέμφυτα τῆς ἀπαίτησης γιὰ ἰδιόκτητη κρατικὴ «θρησκεία», ποὺ 
εἶναι «ἐπικρατούσα» στὸ ἔθνος, δηλαδὴ ὑποχείρια σὲ 
σωβινιστικὲς σκοπιμότητες.

Σχεδὸν δύο αἰῶνες ἔχουν περάσει καὶ οἱ θλιβεροὶ Ἑλλαδίτες 
δὲν ἔχουμε ἀκόμα ἀντιληφθεῖ τὶς συνέπειες τῆς αὐτοκτονικῆς μας 
«αὐτοκεφαλίας». Ἀπολακτίσαμε, ὡς οἱ ἔσχατοι τῶν ἀφρόνων, 
μοναδικὸ προνόμιο: τὴ δυναμικὴ τῆς οἰκουμενικότητας τοῦ 
Ἑλληνισμοῦ, τὴ διαχείριση πρότασης πολιτισμοῦ μὲ πανανθρώπινη 
ἐμβέλεια. Καὶ προκρίναμε τὴ βαλκανικὴ ἐπαρχιωτίλα, τὴ 
μεταπρατικὴ κακομοιριά. Τουλάχιστον σεβόμασταν ὣς τώρα, 
ἔστω τυπικά, τὸ τελευταῖο ἀπομεινάρι τῆς ἄλλοτε κοσμοπολίτικης 
ἀρχοντιᾶς τοῦ Ἑλληνισμοῦ: τὸ Πατριαρχεῖο τῆς 
Κωνσταντινούπολης. Τώρα, ποὺ ἡ ἀδυσώπητη φορὰ τῆς Ἱστορίας 
σάρωσε κάθε πραγματικὸ ἀντίκρισμα καὶ ἀπὸ τοὺς δικούς του 
τίτλους οἰκουμενικότητας, ξεσηκωθήκαμε νὰ τὸ ἀντιπολιτευθοῦμε 
σθεναρά. Φτάσαμε στὴν ἀπίστευτης εὐτέλειας ρήξη ποὺ ζοῦμε 
ὅλοι μὲ κατάπληξη (ἐκτὸς ἴσως ἀπὸ τοὺς αὐτουργούς) τὶς μέρες 
αὐτές.

Καὶ οἱ δύο πλευρὲς μοιάζουν δίχως τὴν παραμικρὴ ἐπίγνωση 
γιὰ τὸ τί ἐκπροσωποῦν, δίχως καὶ τὴν ἐλάχιστη ἔστω ἔγνοια γιὰ 
τὴν ἐκκλησιαστικὴ ἑνότητα τῶν ἑλληνόφωνων ὑπολειμμάτων τοῦ 
Ἑλληνισμοῦ. Ὁ ἀρχιεπίσκοπος Ἀθηνῶν σκέφτεται, μιλάει καὶ 
ἐνεργεῖ σὰν φορέας πολιτειακῆς ἐξουσίας, ποὺ τὴν ἀντλεῖ ἀπὸ τὸ 
Σύνταγμα τοῦ ἑλλαδικοῦ κράτους — ἀπὸ τὴν κατοχύρωση τῆς 



«ἐπικρατούσας θρησκείας», τῆς ὁποίας αἰσθάνεται ἀπόλυτος 
μονάρχης. Μὲ τὴν πένα ἀπληροφόρητων δημοσιογράφων καὶ τὰ 
ρητορεύματα τοῦ θλιβεροῦ ἐκπροσώπου τῆς ἑλλαδικῆς συνοδικῆς 
ἀφασίας ξαναβρικολάκιασε ὁ συμπλεγματικὸς ἐθνικισμὸς τοῦ 
Κοραῆ, οἱ παιδαριώδεις ἀνοησίες ὑπεράσπισης τῆς αὐτοκεφαλίας 
σὰν ἐχέγγυου τῆς κρατικῆς αὐτονομίας.

Ἀπὸ τὴν ἄλλη μεριά, προκαλεῖ γενικὴ κατάπληξη ἕνας 
«οἰκουμενικὸς» Πατριάρχης ἀδιάλλακτα διχαστικός, μὲ γλώσσα 
στυγνὴ δικανική, νοοτροπία βατικάνεια. Δὲν τὸν ἐνδιαφέρει ἡ 
ἐκκλησιαστικὴ πολυδιάσπαση τοῦ Ἑλληνισμοῦ, οὔτε τὸ 
πραγματικὸ ἀντίκρισμα οἰκουμενικότητας τοῦ πατριαρχείου του. 
Μάχεται γιὰ τὸ γράμμα τοῦ νόμου, γιὰ τὸ κενὸ θεσμικὸ κέλυφος. 
Μόνο γιὰ «τὰ δίκαια τοῦ θρόνου» του, τὰ «δικαιώματα» καὶ τὶς 
«δικαιοδοσίες». Καὶ κόβει κάθε γέφυρα συνδιαλλαγῆς, ἀπειλεῖ νὰ 
κηρύξει «σχισματικὴ» τὴν ὅση Ἑλλάδα ἀπόμεινε νὰ τροφοδοτεῖ 
καὶ τὸν ἴδιο μὲ κληρικοὺς γιὰ τὶς μητροπόλεις του τῆς διασπορᾶς.

Δήλωνε πρὸ ἡμερῶν στὸν διευθυντὴ τῆς Χουριὲτ Ἐρτουγροὺλ 
Ὀζκιὸκ ὅτι στὴν Ἰσταμποὺλ τῶν δεκαπέντε ἑκατομμυρίων 
Τούρκων ἀπομένουν πιὰ μόνο 1.830 Ρωμιοί — ἐνῶ τὸ ἐκτὸς 
Τουρκίας ποίμνιό του εἶναι, σχεδὸν ἀποκλειστικά, μετανάστες 
Ἑλλαδίτες. Ὅμως δὲν τολμάει νὰ βγάλει τὶς συνέπειες τῆς 
σκληρῆς πραγματικότητας, νὰ προχωρήσει σὲ ἱστορικὲς τομές, σὲ 
λύσεις ἐκκλησιολογικὰ καθαρές. Ἔχει παγιδευτεῖ σὲ ψυχολογικὲς 
ψευδαισθητικὲς ἐμμονὲς ὅτι δῆθεν ἐπίκειται ἡ εἴσοδος τῆς 
Τουρκίας στὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση καὶ θὰ ἀποκατασταθεῖ 
Πατριάρχης ὅλων τῶν εὐρωπαίων Ὀρθοδόξων, αὐτοματικά!

Κρίση τραγικὴ γιὰ τὸν Ἑλληνισμό, ἀφοῦ οὔτε ἡ Ἀθήνα οὔτε τὸ 
Φανάρι εἶναι σὲ θέση νὰ ὑπερβοῦν τὴ σύγκρουση τῶν 
προκαθημένων τους, νὰ ἀντιμετωπίσουν μὲ ἱστορικὸ ρεαλισμὸ τὸν 
ἐκκλησιαστικὸ κατακερματισμό μας. Δὲν μποροῦν κὰν νὰ 
διανοηθοῦν (γι' αὐτὸ καὶ μυκτηρίζουν) τὴ μόνη καθαρή, 
ἐκκλησιολογικὰ συνεπὴ λύση: τὴν κατάργηση τῆς ἑλλαδικῆς 
αὐτοκεφαλίας, τὴν ἐκκλησιαστικὴ ἐπανένωση ὁλόκληρου τοῦ 
Ἑλληνισμοῦ ὑπὸ τὸ Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο καὶ τότε (μόνο τότε) 
τὴ μεταφορὰ τοῦ Πατριαρχείου στὴν ἄλλοτε συμβασιλεύουσα τῆς 



Πόλης, τὴ Θεσσαλονίκη.
Οἱ καθαρὲς λύσεις δὲν συμβιβάζονται μὲ τὰ δαιδαλώδη 

συμπλέγματα (συνήθως ἀσυνείδητα) ἀτομικοῦ ναρκισσισμοῦ καὶ 
πάθους γιὰ τὴν ἐξουσία, οὔτε μὲ τὴ θεολογικὴ ἀφασία τοῦ 
ἐπισκοπικοῦ σώματος ἔνθεν κακεῖθεν. Σὲ κάθε παραμικρὴ πτυχὴ 
τῆς ὀξύτατης σύγκρουσης Ἀθηνῶν-Φαναρίου εἶναι ψηλαφητὴ ἡ 
θρησκειοποίηση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος. Ἡ κάθε πλευρὰ 
μάχεται νὰ ὑπερασπίσει τὸ δικό της θρησκευτικὸ «μαγαζάκι». 
Εὐτυχῶς ποὺ τὸ ἐκκλησιαστικὸ εὐ-αγγέλιο δὲν ἐξαντλεῖται στὶς 
(περιπτωτικὲς καὶ περιστασιακές) θεσμικὲς ἐκπροσωπήσεις του.

Κυριακὴ 26.10.2003

 



Η΄
 

Ἡ λογικὴ ἀρχίζει μὲ τὸν ἔρωτα
 
«ΑΣ ΜΕ ΚΟΛΑΣΕΙ ἑκατό, χίλιες φορές, ἀρκεῖ νὰ ὑπάρχει».

Ἡ φράση, στὸ στόμα θεατρικοῦ ἥρωα σὲ ἔργο τοῦ Σάρτρ, 
εἶναι δεῖγμα ἀλλὰ καὶ μέτρο (τολμῶ νὰ πιστεύω) μεταφυσικῆς 
δίψας ἀποκαλυπτικῆς.

Ὑπάρχει; Τὸ ἐρώτημα αἰωρεῖται (καὶ θὰ αἰωρεῖται πάντοτε) 
ἀναπάντητο. «Ἂν πρέπει νὰ πῶ: ὑπάρχει ἢ δὲν ὑπάρχει ὁ Θεός, 
θὰ εἶμαι πιὸ κοντὰ στὴν ἀλήθεια Του λέγοντας πὼς δὲν ὑπάρχει, 
ἀφοῦ εἶναι κάτι ἐντελῶς ἄλλο ὁ Θεὸς ἀπὸ αὐτὸ ποὺ ἐγὼ ξέρω ὡς 
ὕπαρξη». Ὁμολογία εὐτολμότατη Μάξιμου τοῦ Ὁμολογητῆ.

Ἂν ὁ Θεὸς ἦταν δεδομένο τῆς νευτώνειας φυσικῆς, δὲν θὰ 
ὑπῆρχε λογικὸς ἄνθρωπος. Κι αὐτό, γιὰ τοὺς ἴδιους λόγους ποὺ 
ἕνα βρέφος δὲν θὰ εἰσαχθεῖ ποτὲ στὸν κόσμο τῆς γλώσσας καὶ τῶν
συμβόλων, στὸν ἀνθρώπινο κόσμο, ἂν ἡ μάνα τὸ κρατάει μέρα 
νύχτα στὴν ἀγκαλιά της καὶ τοῦ δίνει τὸ στῆθος της. Γεννιόμαστε 
στὴ γλώσσα καὶ στὴ νόηση ἐπειδὴ στὸν ὁρίζοντα τῆς βρεφικῆς 
ἐποπτείας ἡ μάνα εἶναι καὶ χαρὰ παρουσίας ἀλλὰ καὶ ὀδύνη 
ἀπουσίας — ἐπειδὴ ἡ ἐπιθυμία τροφῆς εἶναι πόθος σχέσης. Ἕνας 
Θεὸς ὑποχρεωτικὰ δεδομένος θὰ καταργοῦσε τὶς προϋποθέσεις νὰ
μεταποιηθεῖ ἡ ἐπιθυμία σὲ αἴτημα, ὁ πόθος σὲ γλώσσα καὶ 
σύμβολα, σὲ λόγο καὶ λογική.

Ὁ ἄνθρωπος εἶναι λογικὸς ἐπειδὴ εἶναι ὕπαρξη ἐρωτικὴ 
(desidero εἶναι τὸ φροϋδικὸ cogito, λέει ὁ Λακάν) καὶ εἶναι 
ὕπαρξη ἐρωτικὴ ἐπειδὴ ὁ Θεὸς εἶναι ἀπουσία. Ὅμως ἀπουσία 
σημαίνει ζωτικὴ στέρηση, ἐπώδυνη δίψα, σκοτάδι ἀλγεινό. 
«Περπατάω μέσα στὴ νύχτα σου», συνεχίζει ὁ λόγος τοῦ Σάρτρ. 
«Δῶσ' μου τὸ χέρι σου, πές μου, ἡ νύχτα εἶσαι ἐσύ, ἔτσι; Ἡ νύχτα, 
ἡ σπαρακτικὴ ὁλικὴ ἀπουσία. Εἶσαι ὁ παρὼν στὴν καθολικὴ 
ἀπουσία, αὐτὸς ποὺ τὸν ἀκοῦμε ὅταν ὅλα σωπαίνουν, αὐτὸς ποὺ 
τὸν βλέπουμε ὅταν δὲν φαίνεται τίποτα. Πανάρχαια νύχτα, 
μεγάλη νύχτα ἡ πρὶν τὰ ὑπαρκτά...»



Αὐτὴ τὴν Ἀπουσία ποὺ μᾶς ἐξανθρωπίζει τὴν εἰσπράττουμε 
σὰν νύχτα, δὲν τὴν ἀντέχουμε οἱ ἄνθρωποι. Πῶς καὶ γιατί δύσκολο
νὰ καταδειχθεῖ, πάντως οἱ ἄνθρωποι θέλουμε ἀντὶ γιὰ τὴν 
Ἀπουσία αἰσθητὰ φετίχ, τετράγωνες ἀποδείξεις ὕπαρξης καὶ 
παρουσίας. Θέλουμε νὰ κατέχουμε βεβαιότητες, ἰδιόκτητα 
πειστήρια, ἀπὸ τὰ πειστήρια νὰ ἀρυόμαστε ἐξουσία. Μᾶς 
ἐνδιαφέρει ὁ ἑαυτός μας καὶ μόνο, ὁ Θεὸς εἶναι ἁπλὸ 
«ἀξεσουὰρ» τοῦ ἐγώ μας. Τὸν χρειαζόμαστε γιὰ νὰ μᾶς 
προσδίδει αὐτοπεποίθηση, κύρος, κοινωνικὴ ὑπόληψη. Νὰ μᾶς 
εὐκολύνει στὶς δυσκολίες τοῦ βίου, νὰ εἶναι τὸ ψυχολογικὸ 
ἀντίδοτο στὶς φοβίες, στοὺς πανικούς μας. Καὶ τελικὰ νὰ μᾶς 
«σώσει»: νὰ μᾶς ἐξασφαλίσει ὕπαρξη καὶ μετὰ τὸν θάνατο — νὰ 
ὑπάρχει τὸ ἐγώ μας αἰώνια, χωρὶς τελειωμό.

Ἀλλὰ νά ποὺ ἕνας «ἄθεος», ὁ Σάρτρ, ἀναποδογυρίζει τὴν 
ἐγωκεντρικὴ (δῆθεν «ἔνθεη») σωτηριολογία μας. «Ἂς μὲ κολάσει 
ἑκατό, χίλιες φορές, ἀρκεῖ νὰ ὑπάρχει». Ὁ «ἄθεος», μὲ 
ἀπρόσμενο ἅλμα, φτάνει στὸ ἀπόγειο τῆς ἐρωτικῆς ἀνιδιοτέλειας. 
Ἂν ὑπάρχει μοῦ ἀρκεῖ, κι ἐγὼ ἂς κολάζομαι. Τὸ πρώτιστο τοῦ 
πόθου μου εἶναι Ἐκεῖνος. Ἂν ὑπάρχει, ὅλα ἔχουν νόημα: ἡ 
ὕπαρξή μου καὶ ὁ κολασμός μου, τὸ καλὸ καὶ τὸ κακό, ἡ 
δικαιοσύνη καὶ ἡ ἀδικία, ὁ κόσμος καὶ ἡ Ἱστορία. Ἂν Αὐτὸς 
ὑπάρχει, ὅλα ξεκινᾶνε ἀπὸ τὴν ἀγάπη καὶ στοχεύουν στὴν ἀγάπη, 
ὅλα εἶναι σχέση μαζί Του, ὅλα κρίνονται μὲ μέτρο τὴν 
ἀνταπόκριση στὸν μανικό Του ἔρωτα γιὰ τὰ πλάσματά Του.

Ἔχει νόημα ἡ ὕπαρξη ὅταν ἡ ζωὴ γίνεται σχέση — τὴ σχέση 
δὲν μπορεῖ νὰ τὴν καταλύσει ὁ θάνατος. Ἂν «καὶ αἱ τρίχες τῆς 
κεφαλῆς ἡμῶν εἰσὶν ἀριθμημέναι», ἂν ὑπάρχει μιὰ Ἀγάπη ποὺ 
μελουργεῖ τὸ θαῦμα τοῦ κόσμου, ἂν ἡ σοφία καὶ ἡ ὀμορφιὰ τῶν 
κτισμάτων εἶναι λόγος κλητικὸς σὲ πληρότητα σχέσης, τότε ἡ δίψα 
τοῦ ἀνθρώπου ἔχει ζωτικὸ στόχο καὶ ἡ ἐλπίδα ρεαλισμό. Διψᾶμε 
τὴ ζωή, δηλαδὴ τὴ σχέση μαζί Του, ὄχι τὴν ἀτομικὴ αἰώνια 
ἐπιβίωση, ὄχι τὴν κόλαση μιᾶς ἀτελεύτητης ἐγωτικῆς μοναξιᾶς.

Μὲ τὸ μυαλὸ δὲν ἐξηγεῖται τίποτα, ἀναρίθμητα «γιατί» 
μένουν ἀναπάντητα. Γιατί νὰ θερίζει ὁλόδροσα παιδιὰ ὁ θάνατος, 
γιατί ἡ φρίκη τοῦ πολέμου, γιατί ἡ βιολογικὴ παραφροσύνη τοῦ 



καρκίνου, γιατί ἡ ἀδικία καὶ νὰ θριαμβεύουν οἱ ἀδίστακτοι. 
Ἀμείλικτα, ἀνυπόφορα ἐρωτήματα, δίχως τελειωμό, ἀποδεικνύουν 
τὴν ἀνθρώπινη περιπέτεια ἕναν ξέφρενο παραλογισμό. Καὶ οἱ 
«ἀπαντήσεις» ποὺ μηρυκάζουν ἰδεολογικοποιημένες θρησκεῖες (ἡ 
«ἐπιστημονικὴ» Ἀπολογητικὴ τῶν ἐξουσιαστικῶν τους θεσμῶν) 
προσβάλλουν βάναυσα τὴ νοημοσύνη καὶ τὴν ἀξιοπρέπεια τοῦ 
ἀνθρώπου. Φταίει, λένε, ἡ «ἐλευθερία» τοῦ ἀνθρώπου, ὄχι ἡ 
παγιδευμένη στὴν κληρονομικότητα καὶ στὶς ἱστορικοκοινωνικὲς 
συνθῆκες ἀτομικὴ δική μας «ἐλευθερία», ἀλλὰ κάποιο δίλημμα 
ἐπιλογῆς ποὺ εἶχε μιὰ συμβολικὴ φιγούρα «γενάρχη» τῆς 
ἀνθρωπότητας (ἀνθρώπου τῶν σπηλαίων; προγόνου τοῦ homo 
sapiens;) καὶ γιὰ χάρη του ὁ παραλογισμὸς καὶ ἡ φρίκη τῆς 
ἀνθρώπινης βιοτῆς!

Ἂν θέλουμε νὰ σοβαρευτοῦμε, ἀπαντήσεις ἴσως νὰ γεννιοῦνται
μετὰ τὸ ἅλμα ποὺ ὑποδεικνύει ὁ Σάρτρ — τὸ ἅλμα τῆς 
παραίτησης ἀπὸ τὴν ἐγωκεντρικὴ σωτηριολογία. Στὴ 
συναρπαστικὴ ζωγραφικὴ γλώσσα μὲ τὴν ὁποία ἐκφράστηκε ἡ 
ἀπροσπέλαστη σὲ ἐξουσιαστικὲς χρήσεις ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία 
(τὴ λεγόμενη «βυζαντινὴ» ζωγραφική), ὁ Χριστός, καρφωμένος 
στὸν σταυρό, εἶναι ἤδη ὁ θριαμβευτὴς τῆς ζωῆς καταπάνω στὸν 
θάνατο, εἶναι ἡ πραγματικότητα τῆς Ἀνάστασης. Γιατὶ ὁ θάνατος 
«πατεῖται» μόνο «θανάτῳ», μόνο μὲ τὸ ἅλμα πρὸς τὸ ἀπόγειο 
τῆς ἐρωτικῆς ἀνιδιοτέλειας.

Τὸ ἐκκλησιαστικὸ «εὐαγγέλιο» δὲν ἐξαγγέλλεται μὲ τὴ 
γλώσσα τῆς Ἀπολογητικῆς, τὴ γλώσσα τῆς ἰδεολογίας. Κηρύσσεται 
μόνο μὲ τὴ γλώσσα τῆς Γιορτῆς, τὴ γλώσσα τῶν χρωμάτων καὶ 
τῶν μελουργημάτων, τῆς ποίησης καὶ τῆς δραματουργίας — 
γλώσσα προσιτὴ μόνο μέσα ἀπὸ τὸ ἄθλημα τῆς ἀσκητικῆς 
αὐτοπαραίτησης.

Φίλε ἀναγνώστη, Χριστὸς ἀνέστη!
Κυριακὴ τοῦ Πάσχα 27.4.2003

 

Στάση ἀεικίνητη
 



Ο ΘΑΝΑΤΟΣ ΜΗΔΕΝΙΖΕΙ ἢ αἰωνίζει (κάνει αἰώνια) τὴν 
ἀνθρώπινη ὕπαρξη;

Καὶ τὰ δύο ἐνδεχόμενα εἶναι ἐξίσου ἐφιαλτικά. Νὰ 
ἀφανίζεται ἡ μόνη (στὸ γνωστὸ σύμπαν) αὐτοσυνείδητη 
ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα —ἑτερότητα ἐνεργητική: δημιουργικὴ 
μοναδικοῦ, ἀνόμοιου, ἀνεπανάληπτου λόγου— εἶναι σίγουρα ἕνας 
ἀνυπόφορος παραλογισμός. Ἀλλὰ καὶ τὸ ἐνδεχόμενο νὰ 
παρατείνεται ἀτέλειωτα στὸν χρόνο ἡ αὐτοσυνείδητη (μὲ μνήμη 
καὶ κρίση) ὕπαρξη, μόνο πανικὸ προκαλεῖ. Μόνο νοητικὰ νὰ 
συλλάβει κανεὶς τὴν πιθανότητα νὰ ὑπάρχει ὕστερα ἀπὸ πέντε, 
γιὰ παράδειγμα, δισεκατομμύρια χρόνια (ὅσα ἡ ἡλικία τοῦ 
ἡλιακοῦ μας συστήματος) καὶ χωρὶς προοπτικὴ τέλους, ἰσοδυναμεῖ 
μὲ ψηλάφηση κόλασης.

Ἀπὸ ὅσο ξέρω, μόνο ἡ χριστιανικὴ παράδοση, μέσα ἀπὸ τὸ 
πλῆθος τῶν θρησκειῶν καὶ τῶν φιλοσοφικῶν συστημάτων, 
ἀναμετρήθηκε μὲ τὸ ἀγχωτικὸ δίλημμα: Μηδενισμὸς ἢ διαιώνιση 
τῆς ἀτομικῆς ὕπαρξης; Τὸ ἐρώτημα συνδέθηκε, πολὺ σωστά, μὲ 
τὸν ὁρισμὸ τῆς φύσης τοῦ χρόνου καὶ ὁ προβληματισμὸς 
βασίστηκε στὸν μεγάλο μάστορα τῶν ὁρισμῶν, τὸν Ἀριστοτέλη.

Ὁ χρόνος εἶναι συνάρτηση τῆς κίνησης, παρατήρησε ὁ 
Ἀριστοτέλης: «Ἅμα γὰρ κινήσεως αἰσθανόμεθα καὶ χρόνου». 
Εἶναι, δηλαδή, μιὰ κίνηση μὲ προϋποθέσεις. Προϋπόθεση γιὰ νὰ 
συνιστᾶ ἡ κίνηση χρόνο εἶναι ἡ παρουσία τοῦ ἀνθρώπινου νοῦ, 
ποὺ ἔχει τὴν ἱκανότητα τοῦ «χρονίζειν»: μετράει τὴν κίνηση ὡς 
ἐπίγνωση διαδοχῆς προτέρου καὶ ὑστέρου. Ὅταν ἡ ψυχὴ «λάβῃ 
αἴσθησιν» τοῦ «νῦν» ὡς μέσου (ὁρίου) στὴν κινητικὴ διαδοχὴ 
προτέρου καὶ ὑστέρου, τότε ἔχουμε ἐπίγνωση χρόνου. Ἂν ὅμως 
βιώσει ἡ ψυχὴ τὸ «νῦν» ὡς μὴ ἀριθμούμενο «ἕν», δίχως αἴσθηση 
«ὁριστικῆς» μετάβασης ἀπὸ ἄλλο σὲ ἄλλο, τότε «οὐ δοκεῖ χρόνος 
γεγονέναι οὐδείς, ὅτι οὐδὲ κίνησις». Πρέπει νὰ ἀριθμηθεῖ ἡ κίνηση 
ἀπὸ τὴν ψυχή, ὡς διαδοχὴ προτέρου καὶ ὑστέρου, γιὰ νὰ ἔχουμε 
χρόνο. Ἔτσι καταλήγει ὁ Ἀριστοτέλης στὸν περίφημο ὁρισμό του: 
«Τοῦτο γάρ ἐστιν ὁ χρόνος, ἀριθμὸς κινήσεως κατὰ τὸ πρότερον 
καὶ ὕστερον».

Ὅμως, ἐκτὸς ἀπὸ αἴσθηση τῆς ψυχῆς, ἡ μετάβαση ἀπὸ τὸ 



πρότερον στὸ ὕστερον εἶναι πάντοτε καὶ μιὰ κίνηση φθοροποιός. 
Ὁ Ἀριστοτέλης τὸ πιστοποιεῖ, ἀλλὰ ἀφήνει ἀνερμήνευτη τὴν 
πιστοποίηση. Ἀντίθετα, ἡ χριστιανικὴ σκέψη βλέπει στὸν 
φθοροποιὸ χαρακτήρα τοῦ χρόνου τὴν κατεξοχὴν φανέρωση ἑνὸς 
«λάθους»: τοῦ δραματικοῦ ἐλλείμματος ποὺ βιώνει ὁ ἄνθρωπος 
στὴν ὕπαρξή του. Εἶναι μιὰ πραγματικότητα «πτώσης»-ἔκπτωσης 
ἀπὸ τὴν πληρότητα τῆς ὕπαρξης στὴν κολοβωμένη, ἐφήμερη βιοτή.
Καὶ πρέπει νὰ ἑρμηνευθεῖ αὐτὴ ἡ «πτώση» ἡ συνυφασμένη μὲ τὸν 
χρόνο.

Ἐνδιαφέρουσα ἡ ἀναμέτρηση μὲ τὸ πρόβλημα τόσο τοῦ 
Ὠριγένη ὅσο καὶ τοῦ Αὐγουστίνου, ὅμως ἀτελέσφορη. 
Ὑποκύπτουν, μὲ τὸν δικό του ὁ καθένας τρόπο, στὸν πειρασμὸ 
νοησιαρχικῶν σχηματοποιήσεων ὁ πρῶτος, δικανικῶν 
ἁπλουστεύσεων καὶ ἠθικιστικῶν σκοπιμοτήτων ὁ δεύτερος. 
Παράπλευροι καὶ οἱ προβληματισμοὶ τῆς κατηχητικῆς 
γραμματείας, ὅπως καὶ ἡ ἐμμονὴ τῆς λατρευτικῆς ὑμνολογίας καὶ 
τῆς τέχνης σὲ μόνη τὴ συμβολικὴ-εἰκονολογικὴ γλώσσα. 
Χρειάστηκε νὰ φτάσουμε στὸν 7ο πιὰ αἰώνα καὶ στὴν ἐκπληκτικὴ 
ἰδιοφυΐα Μάξιμου τοῦ Ὁμολογητῆ γιὰ νὰ συγκροτηθεῖ πρόταση 
ὀντολογικῆς ἑρμηνείας τοῦ χρόνου, νὰ φωτιστοῦν οἱ ἀριστοτελικὲς 
πιστοποιήσεις στὴν προοπτικὴ κάποιου ὑπαρκτικοῦ νοήματος.

Ναί, ὁ χρόνος δὲν ἔχει ὑπόσταση ὑπαρκτοῦ, εἶναι μόνο μέτρο 
τῆς κίνησης, ἡ ὁποία συνιστᾶ τὸν τρόπο ὕπαρξης τῶν κτιστῶν 
ὄντων. Τὸ κτιστὸ ἔχει τὴν αἰτία τῆς ὕπαρξής του ἔξω ἀπὸ τὸν 
ἑαυτό του, ἡ ὕπαρξή του παραπέμπει στὴν αἰτιώδη ἀρχή της, ἄρα 
καὶ στὸν τεθειμένο σκοπὸ ἢ τέλος της. Ὑπάρχει τὸ κτιστὸ σὲ 
σχέση μὲ τὴν καταγωγική του αἰτία καὶ τὸ σκοπούμενο τέλος του, 
καὶ αὐτὴ τὴ σχέση «μετράει» ὁ χρόνος.

Ἡ συμπαντικὴ σοφία καὶ λογικότητα, ὅπως καὶ τὸ κάλλος, 
προκαλοῦν τὸν λογικὸ ἄνθρωπο νὰ ἀναγνωρίσει μιὰ «παραφορὰν 
ἐρωτικῆς ἀγαθότητος» ὡς αἰτιώδη ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτοῦ. Καὶ ἂν 
αἰτία τοῦ ὑπαρκτοῦ εἶναι ἡ δημιουργικὴ ἀγάπη, τότε καὶ τέλος ἢ 
σκοπὸς δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι ἄλλος ἀπὸ τὴν πληρωματικὴ σχέση 
καὶ ἕνωση τοῦ ἐραστῆ μὲ τὸ ἐρώμενον. Τὴ δυναμικὴ αὐτῆς τῆς 
σχέσης καὶ φορᾶς πρὸς τὴν πληρότητα «μετράει» ὁ χρόνος.



Μιλᾶμε γιὰ σχέση, γιὰ κλήση ἐρωτικὴ καὶ δυνατότητα 
ἀνταπόκρισης σὲ αὐτὴ τὴν κλήση. Γιὰ θετικὴ ἢ ἀρνητικὴ 
ἀνταπόκριση, γιὰ θρίαμβο ἐλευθερίας. Ὅσο ὁ ὑπαρκτικὸς στόχος 
τοῦ κτιστοῦ παραμένει ἀνεπίτευκτος, ὁ χρόνος μετράει τὸ 
ἀνεπίτευκτο τοῦ στόχου ὡς ὑπαρκτικὸ ἔλλειμμα, ὡς ἀτομικὴ 
περατότητα καὶ φθορά. Ὅταν ἡ σχέση πληροῦται στὴν 
πραγμάτωση τῆς ὕπαρξης ὡς ἀγάπης, ὁ χρόνος ἀναιρεῖται. 
«Αἰώνια» ζωὴ δὲν εἶναι ἡ χρονικὰ ἀτελεύτητη, εἶναι ἡ ἀναίρεση 
τοῦ μετρητοῦ χρόνου, ἡ ζωὴ ὡς ἀδιάστατο παρὸν ἐρωτικῆς 
πληρότητας.

Ὁ Μάξιμος φωτίζει τὴν πραγματικότητα τοῦ «χρόνου» καὶ 
τοῦ «αἰώνα» στὴν ἀριστοτελικὴ βάση τοῦ συσχετισμοῦ μὲ τὴν 
κίνηση, ἀλλὰ καὶ στὴν προοπτικὴ τῆς ἐλευθερίας ἀπὸ τὴ 
νομοτέλεια, τῆς σχέσης ποὺ συνιστᾶ τὴ δυναμικὴ τοῦ ὑπαρκτικοῦ 
γεγονότος. «Αἰών ἐστιν ὁ χρόνος ὅταν στῇ τῆς κινήσεως, καὶ 
χρόνος ἐστὶν ὁ αἰὼν ὅταν μετρεῖται κινήσει φερόμενος. [...] Ὡς 
εἶναι τὸν μὲν αἰῶνα χρόνον ἐστερημένον κινήσεως, τὸν δὲ χρόνον 
αἰῶνα κινήσει μετρούμενον».

Ἡ γλώσσα δὲν ἐπαρκεῖ ὅταν θέλει νὰ σημάνει τὴν ἐλευθερία 
ἀπὸ τὸν χρόνο, τὴν ἐλπίδα τοῦ ἀδιάστατου «νῦν». Δὲν εἶναι 
ἀκινησία ἡ εἴσοδος στὴν ἐρωτικὴ πληρότητα τῆς σχέσης. Ὅταν ἡ 
ὕπαρξη φτάσει στὴν «τοῦ ἐπιθυμητοῦ κατάσχεσιν», τότε «στάσιν 
ἀεικίνητον ἕξει καὶ στάσιμον ταυτοκινησίαν, περὶ τὸ ταὐτὸν καὶ ἓν 
καὶ μόνον ἀϊδίως γινομένη». Ὁ ἔρωτας εἶναι πάντοτε ἕνα 
συναρπαστικὸ παρὸν πληρότητας ποὺ ποτὲ δὲν πληροῦται.

 
Στὴ γιορτὴ καὶ χαρὰ τῶν Χριστουγέννων ἡ ἐκκλησιαστικὴ 
ἐμπειρία (ποὺ σήμερα μοιάζει νὰ ἔχει ὑποκατασταθεῖ ἀπὸ 
νοησιαρχικὰ ἰδεολογήματα καὶ χρηστικὲς ἠθικολογίες) ψηλαφεῖ 
τὴν παρέμβαση τοῦ «αἰώνα» στὸν «κινήσει μετρούμενον» χρόνο. 
Ἡ πληρωματικὴ ἕνωση κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου (ἐραστῆ Θεοῦ καὶ 
ἐρώμενου κόσμου) στὸ πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ ἐλευθερώνει τὸν 
χρόνο χωρὶς νὰ τὸν καταργεῖ. Ὅλα εἶναι ἀνοιχτὰ στὴ δυναμικὴ 
τῆς σχέσης, ὅλα ἐλευθερία. Ἂν ζωὴ εἶναι ἡ σχέση, ὄχι ἡ ἀτομικὴ 
ἐπιβίωση, καὶ ἂν ἡ σχέση πληροῦται στὸν ἔρωτα, τότε ἡ ἐφιαλτικὴ 



ἀπειλὴ ἀνυπαρξίας ἢ ἀτελεύτητης ὕπαρξης «πατεῖται» 
ρεαλιστικά.

Κυριακὴ 21.12.2003

 

«Προοδευτικοὶ» καὶ «συντηρητικοί»
 
Ξεκινώντας τὴ συνέντευξη μαζί σας, θὰ ἤθελα νὰ σᾶς θέσω τὸ 
ἑξῆς ζήτημα: Στὶς ἀρχὲς τοῦ 21ου αἰώνα δίνεται ἡ ἐντύπωση 
ὅτι στὴν Ἑλλάδα ἀναμετροῦνται ἀπὸ τὴ μιὰ ὅσοι πρεσβεύουν 
τὸν προοδευτικὸ ἐκσυγχρονισμὸ τῆς χώρας καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλη 
ὅσοι ὑπερασπίζουν ἰδεολογικὲς θέσεις τοῦ παρελθόντος. Τὸ 
δίπολο «προοδευτικοὶ» καὶ «συντηρητικοὶ» ἀναβιώνει μὲ νέο 
περιεχόμενο σήμερα;

Ἡ γνώμη μου εἶναι ὅτι ἡ Ἑλλάδα σήμερα, ἁπλὰ καὶ μόνο, ζεῖ ὑπὸ 
στυγνὸ καθεστὼς κομματοκρατίας, καὶ αὐτὸ συνεπάγεται 
μετριοκρατία, ἀναξιοκρατία, φαυλοκρατία. Δὲν βλέπω ποιοί τίμια 
πρεσβεύουν τὸν προοδευτικὸ ἐκσυγχρονισμὸ τῆς χώρας, ποιοί μὲ 
συνέπεια παλεύουν γιὰ ἕναν τέτοιο καίριο στόχο, οὔτε ποιοί 
πραγματικὰ ἀντλοῦν ἰδεολογικὲς θέσεις ἀπὸ τὸ παρελθὸν ποὺ νὰ 
τὶς πιστεύουν γόνιμες ἀκόμα στὸ παρόν.

Ἡ τουρκικὴ κοινωνία, ὑπὸ καθεστὼς στρατοκρατίας καὶ μὲ 
δεῖκτες κατὰ κεφαλὴν καλλιέργειας τραγικὰ χαμηλούς, εἶχε τὴ 
δυναμικὴ ζωτικότητα καὶ τὴ γόνιμη ὀργὴ νὰ ἀνατρέψει στὶς 
τελευταῖες ἐκλογὲς τὸ κομματικὸ κατεστημένο καὶ νὰ στείλει τοὺς 
φθαρμένους ἐπαγγελματίες τῆς πολιτικῆς στὰ σπίτια τους, 
ἀναδεικνύοντας καινούργιο ἀνθρώπινο δυναμικὸ στὴν πολιτικὴ 
σκηνή.

Ἡ σύγκριση μὲ τὴ δική μας παρακμιακὴ κοινωνία μόνο 
μελαγχολία προκαλεῖ. Ζοῦμε ἀκόμα μὲ τὶς ψευδαισθητικὲς 
ἐτικέτες ποὺ τὶς διαιωνίζει ἡ κυβερνητικὴ προπαγάνδα: 
Ἀνεχόμαστε νὰ αὐτοαποκαλοῦνται «προοδευτικοὶ» ἢ καὶ 
«σοσιαλιστὲς» ἁπλοὶ ἐπαγγελματίες τῆς ἐξουσίας ποὺ δὲν 
τολμοῦν ἔστω καὶ τὸ ἐλάχιστο ἐκλογικὸ κόστος γιὰ χάρη 



κοινωνικῶν προτεραιοτήτων. Ἔχουν στήσει ἕνα κομματικὸ κράτος 
τρομακτικῆς αὐθαιρεσίας καὶ διαφθορᾶς, καταληστεύουν καὶ 
ἀφανίζουν τοὺς πακτωλοὺς τῆς εὐρωπαϊκῆς βοήθειας μόνο γιὰ νὰ 
ἐξασφαλίζουν τὴν ἐπανεκλογή τους. Ἄθλια διαπλοκὴ τοῦ 
κομματικοῦ κράτους μὲ νεοφανεῖς κροίσους ἀετονύχηδες, 
ἰδεολογικὴ τρομοκρατία, ἐξαγορασμένη τηλεόραση: αὐτὲς εἶναι οἱ 
«προοδευτικές» μας δυνάμεις.

Καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλη μεριὰ μιὰ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση ποὺ 
μᾶς βυθίζει σὲ ἀκόμα μεγαλύτερη ἀπόγνωση, ἔτσι ποὺ παραμένει, 
εἴκοσι ἐννέα χρόνια τώρα, πολιτικὰ ἀνύπαρκτη. Δίχως κοινωνικὴ 
ἀντιπρόταση, δίχως τὴν παραμικρὴ ἐπίγνωση τοῦ ἀμοραλισμοῦ 
ποὺ βασανίζει τὸν τόπο, ἔχουν ἀλλάξει ἕξι ἀρχηγοὺς νομίζοντας 
ὅτι ἡ πολιτικὴ εἶναι παιχνίδι ἐντυπώσεων. Κοινωνικὸ περιθώριο ἡ 
ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση: κραυγαλέες μετριότητες, 
συνονθυλεύματα αὐλοκολάκων χειροκροτητῶν ποὺ περιμένουν 
νωχελικὰ πότε θὰ τοὺς πέσει μόνο του τὸ φροῦτο ἀπὸ τὸ δέντρο 
τῆς ἐξουσίας.

Μὲ τέτοιο πλασματικὸ περιεχόμενο, νομίζω, ἐπιβιώνει σήμερα 
τὸ δίπολο, ὅπως λέτε, «προοδευτικῶν» καὶ «συντηρητικῶν».
Ἂν δεχτοῦμε ὅτι ἡ διαπάλη ἀνάμεσα σὲ Ἀριστερὰ καὶ Δεξιὰ 
ἔχει πλέον ἐκλείψει, ποιές εἶναι ἐκεῖνες οἱ ἰδεολογικὲς 
ἀφορμὲς ποὺ θὰ ἦταν ἱκανὲς νὰ προκαλέσουν νέες κοινωνικὲς 
ζυμώσεις καὶ νὰ ἀποτελέσουν ἀφετηρία ἐξελίξεων στὴν 
ἑλληνικὴ κοινωνία;

Οἱ λέξεις «Ἀριστερὰ» καὶ «Δεξιὰ» εἶναι πιὰ κρεμάστρες γιὰ νὰ 
κρεμάει ὁ καθένας ὅποιο ροῦχο θέλει. Νομίζω ὅτι ἡ Ἑλλάδα δὲν 
γνώρισε ποτὲ πιὸ δεξιὰ πολιτική, οἰκονομικὴ καὶ κοινωνική, ἀπὸ 
αὐτὴν ποὺ ἐφαρμόζουν οἱ κυβερνήσεις Σημίτη. Οὔτε ὑπήρξαμε 
ποτὲ ἄλλοτε περισσότερο πειθήνιοι στὰ κελεύσματα τῶν 
Ἀμερικανῶν καὶ τῆς νατοϊκῆς Νέας Τάξης. Μὲ τὸν σημερινὸ 
ὑπουργὸ Ἐξωτερικῶν καὶ τοὺς ἀμερικανόφωνους συμβούλους του 
στὸ δύσμοιρο ὑπουργεῖο του, ἡ Ἑλλάδα δίνει τὴν εἰκόνα (στὰ δικά 
μου τουλάχιστον μάτια) προτεκτοράτου ἢ Μπανανίας. Ὅμως οἱ 
δημοσκοπήσεις τὸν φέρνουν πρῶτον στὶς προτιμήσεις καὶ στὴν 



ἐκτίμηση τῶν ψηφοφόρων τοῦ κόμματός του. Ὅπως φέρνουν 
πρώτη οἱ δημοσκοπήσεις, ἀπὸ τὴν ἄλλη παράταξη, τὴ δήμαρχο 
Ἀθηναίων, τὴν προκλητικὰ ἐκλεκτὴ τῆς οἰκογένειας Μπούς. Ἂν 
προσέξετε, οἱ θέσεις ποὺ ἐκπροσωποῦν γιὰ τὰ ἐθνικὰ εἰδικῶς 
θέματα καὶ τὰ δύο αὐτά, πρῶτα στὶς δημοσκοπήσεις, ὀνόματα 
(ἐμφανῶς «κεχρισμένα» νὰ κυβερνήσουν τὸν τόπο) εἶναι 
ἀπαράλλαχτα ἴδιες.

Δὲν βλέπω στὸν ὁρίζοντα ἰδεολογικὲς ἀφορμὲς ἱκανὲς νὰ 
προκαλέσουν καινούργιες ζυμώσεις ἢ ἐξελίξεις στὴν ἑλληνικὴ 
κοινωνία. Τὰ συλλαλητήρια γιὰ τὸ ὄνομα «Μακεδονία» ἢ γιὰ τὸ 
θρήσκευμα στὶς ταυτότητες, ἀνεξάρτητα ἂν συμφωνεῖ ἢ διαφωνεῖ 
κανεὶς μὲ τὴ διοργάνωσή τους, ἔφεραν στὸ φῶς μιὰ τεράστια 
κοινωνικὴ μερίδα ποὺ δὲν ἔχει πολιτικὴ ἔκφραση. Καὶ αὐτὸ εἶναι 
τὸ ἔγκλημα τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης, ποὺ οὔτε κὰν τὸ 
καταλαβαίνει ὅταν τῆς τὸ ὑποδεικνύουν: Κατέστησε μονόδρομο 
τὶς ἰδεολογικὲς πολιτικὲς ἐπιλογὲς τῶν ἀντιπάλων της, οἱ 
διαφορές της ἀπὸ τὴν κυβέρνηση εἶναι μόνο διαχειριστικές — 
ποιός θὰ διαχειριστεῖ «λίγο καλύτερα» τὴν ἐξουσία. Εἴκοσι ἐννέα 
χρόνια τώρα, ἡ σημερινὴ ἀξιωματικὴ ἀντιπολίτευση δὲν ἄρθρωσε 
ποτὲ (οὔτε κὰν ψέλλισε) πολιτικὸ λόγο ἀντίρρησης καὶ κριτικῆς 
στὸν ἰδεολογικὸ μονόδρομο τοῦ «προοδευτικοῦ» ἀμοραλισμοῦ καὶ 
ψευτοαριστεροῦ μηδενισμοῦ.
Τί νέο ἔχει νὰ προσκομίσει σήμερα ὁ ἑλληνικὸς πολιτισμὸς σὲ 
σημεῖο τέτοιο ὥστε νὰ ἀνανεώνεται ἡ ἑλληνικὴ ὑπόσταση;

«Ἑλληνικὸς πολιτισμός». Γιὰ ποιό πράγμα μιλᾶτε; Γιὰ τὸ 
συρτάκι, τὸ τζατζίκι καὶ τὸ σουβλάκι; Γιὰ τὸν Ζορμπᾶ καὶ τὰ 
«Παιδιὰ τοῦ Πειραιᾶ»; Ἢ μήπως γιὰ τὴν ξύλινη ρητορεία περὶ 
ἀρχαίων μας προγόνων, ποὺ τὴ γλώσσσα τους πάψαμε νὰ τὴ 
διδάσκουμε στὰ σχολειά μας — ζήτημα εἶναι ἂν ἕνας στοὺς ἑκατὸ 
χιλιάδες Ἑλλαδίτες σήμερα ἔχει διαβάσει πέντε ἀράδες 
ἀρχαιοέλληνα συγγραφέα ἢ ἂν ξέρει νὰ ἐξηγήσει γιατί ὁ 
Παρθενώνας εἶναι σπουδαιότερο ἔργο τέχνης ἀπὸ τὸν Πύργο τοῦ 
Ἄιφελ.

Μὴ θίγετε τέτοια θέματα, μᾶς βυθίζουν σὲ ἀβάσταχτη θλίψη. 



Ὁ Ἑλληνισμὸς ἔχει πιὰ τελειώσει ἱστορικά, ὁ πολιτισμός μας εἶναι 
μόνο μίμηση τοῦ κυρίαρχου δυτικοῦ μοντέλου. Ἔχουμε 
σημαντικὲς ἐπιδόσεις σὲ αὐτὴ τὴ μίμηση, ἀλλὰ «ὑπόσταση» 
ἑλληνική, ὅπως λέτε, δὲν ὑπάρχει πιά.

Παρασκευὴ 10.1.2003

Συνέντευξη μὲ τὸν Σωτήρη Λέτσιο

στὴν ἐφημερίδα Θεσσαλία

 

Πολιτιστικὴ κρίση καὶ ψυχικὴ ἀπορία
στὴ σύγχρονη ἑλληνικὴ πραγματικότητα

 
ΠΟΛΥ ΕΥΧΑΡΙΣΤΩ γιὰ τὴν εὐγενική σας πρόσκληση, ποὺ μὲ τιμᾶ 
καὶ μὲ προκαλεῖ.

Συγκεντρωθήκαμε σήμερα ἐδῶ γιὰ νὰ συζητήσουμε τὴν 
πολιτιστικὴ κρίση ποὺ βιώνουμε στὸ πλαίσιο τῆς ἑλληνικῆς 
κοινωνικῆς πραγματικότητας. Νὰ συζητήσουμε τὴν κρίση ὄχι μὲ 
μέτρα, κριτήρια καὶ συνταγὲς ἰδεολογικῶν «πεποιθήσεων», 
πολιτικῶν ἐκτιμήσεων, ἠθικῆς δεοντολογίας. Ἀλλὰ νὰ 
ἀπαντήσουμε στὸ ἐρώτημα γιὰ τὴ σχέση ποὺ ἔχουν τὰ πληθωρικὰ 
κοινωνικὰ συμπτώματα παρακμῆς μὲ τὴν ψυχική μας ὑγεία, τὴν 
ψυχικὴ ὑγιεινὴ τῆς συλλογικότητας.

Ὁ Ἑλληνισμὸς μοιάζει νὰ ζεῖ τὸ ἱστορικό του τέλος 
ἐφησυχάζοντας μὲ ἀόριστες γενικὲς διαπιστώσεις ποὺ λειτουργοῦν
μόνο ὡς ὑπεκφυγές: «Φταίει ἡ οἰκογένεια» γιὰ τὴν κοινωνική μας 
κρίση, «φταίει ἡ Παιδεία», «φταῖνε οἱ πολιτικοί». Σὲ ὅποια 
συντροφιὰ Νεοελλήνων βρεθοῦμε, εἴμαστε ὅλοι ἕτοιμοι νὰ 
κατακεραυνώσουμε ἀόριστους στόχους κι ἔτσι νὰ ἀποσυρθοῦμε 
ἥσυχοι γιὰ ὕπνο, ἔχοντας πράξει τὸ καταγγελτικό μας χρέος.

Θὰ ἤθελα νὰ ὑπογραμμίσω, μὲ ὅση ἔμφαση μπορῶ, ὅτι οἱ 
πολιτιστικὲς κρίσεις μιᾶς κοινωνίας εἶναι κάτι πολὺ διαφορετικὸ 
καὶ ἀπὸ τὴν «ἠθικὴ» λεγόμενη κρίση καὶ ἀπὸ τὴν κρίση «ἀξιῶν» 
ἢ προτύπων. Εἶναι κρίση ζωτική, ποὺ σημαίνει: ἀφορᾶ τὴ ζωή 
μας, τὴν ποιότητα τῆς ζωῆς μας, τὴν ἀλήθεια καὶ γνησιότητα τῆς 
μίας καὶ μοναδικῆς ζωῆς ποὺ ἔχει νὰ ζήσει ὁ καθένας μας. Νὰ τὸ 



πῶ πιὸ ἀπερίφραστα: Ζωτικὴ κοινωνικὴ κρίση σημαίνει ὅτι ἡ 
κοινωνία ἑτοιμάζει ψυχοπαθεῖς. Ὅτι σὲ ὅλα τὰ ἐπίπεδα, ἀπὸ τὸν 
ἀτομικὸ ἰδιωτικὸ βίο ὣς τοὺς θεσμούς, τὴν ἐκπαίδευση τῆς 
νεολαίας, τὴ λειτουργία τοῦ κράτους καὶ τῶν ὑπηρεσιῶν, αὐτὴ ἡ 
χώρα δίνει τὴν εἰκόνα ἀπέραντου φρενοκομείου, κατὰ τὴν 
παροιμιώδη ρήση ἄλλοτε Προέδρου τῆς Δημοκρατίας.

Ἐπιτέλους, λοιπόν, μὲ αὐτὴ ἐδῶ τὴν ἐκδήλωση ἐμφανίζεται νὰ 
ἀντιδρᾶ μιὰ ὁμάδα τῶν κατεξοχὴν ἐπιφορτισμένων μὲ τὴν ἔγνοια 
καὶ τὴν ἁρμοδιότητα γιὰ τὸ πρόβλημα: κάποιοι εἰδικοὶ στὰ 
θέματα ψυχικῆς ὑγείας. Ἦταν ἐξαιρετικὰ ἐντυπωσιακὲς οἱ 
διαπιστώσεις τῆς κυρίας Βλαχάκη. Μίλησε γιὰ τὴν ἀδυναμία τῆς 
ἑλληνικῆς κοινωνίας σήμερα νὰ συγκροτήσει παράσταση τοῦ 
ἑαυτοῦ της, εἰκόνα τοῦ ἑαυτοῦ της. Θὰ τολμοῦσα νὰ ἐπαυξήσω: 
Ἀρνεῖται ἡ ἑλλαδικὴ κοινωνία σήμερα ἀκόμα καὶ τὴν εἰκόνα τῆς 
ἱστορικῆς της ἀξιοπρέπειας, τοῦ αὐτοσεβασμοῦ της. Νομίζω ὅτι 
εἶναι παγκοσμίως ἡ μόνη κοινωνία ποὺ κατασυκοφαντεῖ, εἴκοσι 
χρόνια τώρα, τὴν ἱστορία της στὶς συνειδήσεις τῶν παιδιῶν της.

Διαβάστε τί γράφουν γιὰ τὸ Βυζάντιο τὰ σχολικά μας βιβλία. 
Ψάξτε τὰ ἀναγνωσματάρια τῶν πρώτων τάξεων τοῦ δημοτικοῦ 
γιὰ νὰ διαπιστώσετε ὅτι ἔχει ἀφαιρεθεῖ ἡ ὁποιαδήποτε, ἔστω καὶ 
παραμικρή, ἀναφορὰ στὸ ἔπος τῆς Ἐθνεγερσίας, στὰ ὀνόματα τῶν 
ἄλλοτε ἡρώων τῆς ἑλληνικῆς συνείδησης: Κολοκοτρώνη, 
Καραϊσκάκη, Μακρυγιάννη, Ἀνδρούτσου, Μιαούλη, Μπότσαρη, 
Κανάρη — ἔχουν ἐξαλειφθεῖ ἀπὸ τὰ βιβλία αὐτὰ τὰ ὀνόματα. Τὰ 
ἀντικατέστησαν μὲ τὸν Καραγκιόζη, τὸν Χατζηαβάτη, τὸ 
Κολλητήρι, σὰν νέα ἡρωικὰ πρότυπα γιὰ τὸν ψυχισμὸ τῶν παιδιῶν
μας.

Γιατί ὁ διχασμὸς νὰ παραμένει ἄξονας τῆς συλλογικῆς μας 
πορείας; διερωτήθηκε ἡ κυρία Βλαχάκη. Θὰ μοῦ ἐπιτρέψετε καὶ 
σὲ αὐτὴ τὴ διαπίστωση μιὰν ἐλάχιστη προσθήκη: Ἔτυχε στὴ ζωή 
μου, ὅπως καὶ σὲ πολλοὺς ἀπὸ σᾶς φαντάζομαι, νὰ μετάσχω σὲ 
πολλὰ διεθνῆ συνέδρια. Δὲν συνέβη ποτὲ νὰ ἀκούσω εἰσήγηση 
ἀπὸ γάλλο, ἄγγλο, γερμανό, σκανδιναβὸ ἐπιστήμονα ποὺ νὰ μὴν 
παραπέμψει τουλάχιστον δυὸ τρεῖς φορὲς στὴ συνεισφορὰ 
κάποιων ὁμοεθνῶν του στὸ συζητούμενο θέμα. Δεκαετίες τώρα, 



δὲν ἔχω ἀκούσει ποτέ, μὰ οὔτε μία φορά, Ἕλληνα νὰ παραπέμπει
σὲ Ἕλληνα, νὰ ἀναγνωρίζει τὴ δουλειὰ καὶ τὴν προσφορὰ 
συμπατριώτη του!

Δραματικὸ κενὸ ἀνασφάλειας, καθόλου ἄσχετο μὲ τὸ βαθὺ 
τραῦμα πολιτιστικῆς μειονεξίας ποὺ μᾶς κληροδότησε ὁ Κοραῆς 
— ὁλόκληρη ἡ ἐπιφανὴς χορεία τῶν «πεφωτισμένων», 
«προοδευτικῶν» Ἑλλήνων. Μᾶς ἐπέβαλαν νὰ θεωροῦμε ἄξιο 
λόγου μόνο ὅ,τι εἶναι «ἐφάμιλλον τῶν εὐρωπαϊκῶν» — ὅπως 
καίρια σατίριζε ὁ Τσαρούχης. Νὰ περιφρονοῦμε καὶ νὰ 
χλευάζουμε ὁτιδήποτε ἔχει σχέση μὲ τὴ δική μας παράδοση, τὴν 
ἱστορική μας συνέχεια, τὴν πολιτιστική μας ταυτότητα. Ἔπρεπε 
νὰ περάσουν ἑκατὸ ὁλόκληρα χρόνια «ἐλεύθερου» βίου γιὰ νὰ 
ἐμφανιστεῖ ἡ λεγόμενη «γενιὰ τοῦ '30» καὶ νὰ ἀρχίσουν κάποιοι 
ἐλάχιστοι νὰ ὑποψιάζονται ὅτι καὶ στὴν Τουρκοκρατία κάποιος 
λαϊκὸς πολιτισμὸς ἀνθοῦσε καὶ τὸ Βυζάντιο δὲν ἦταν τὸ ἀπόλυτο 
σκοτάδι τῆς βαρβαρότητας, πολιτισμὸ οἱ Ἕλληνες δὲν εἶχαν μόνο 
πρὶν ἀπὸ δυόμισι χιλιάδες χρόνια στὴν Ἀθήνα τοῦ Περικλῆ.

Ἀκούστηκαν καίριες ἐπισημάνσεις ἐδῶ σήμερα: ἡ μεταβίβαση 
τοῦ ναρκισσικοῦ τραύματος, ἀπὸ γενιὰ σὲ γενιά, στὴν ἑλλαδικὴ 
κοινωνία — τὸ κενὸ στὴ διαδικασία ταύτισης, ὅπως συνοψίζεται 
στὸ σταθερὸ μοτίβο τῆς προτροπῆς πρὸς τὴ νεολαία: «Μὴ γίνετε 
σὰν ἐμᾶς»· ἡ ἀποπτώχευση τῆς φαντασίας, ὅπως τεκμαίρεται ἀπὸ 
τὴν ἐθελόδουλη καθολικὴ ὑποταγὴ στὸ καθεστὼς κομματοκρατίας, 
τὶς ἄκριτες πολιτικὲς ἐπιλογὲς τῆς πλειοψηφίας, τὸ σκουπιδογενὲς 
τίποτα τῆς τηλεοπτικῆς «ἀγωγῆς» τοῦ λαοῦ, τὴν ὁλοκληρωτικὴ 
κυριαρχία τοῦ ἀποχαυνωτικοῦ καταναλωτισμοῦ καὶ τὰ μύρια ὅσα 
παρόμοια.

Θέλω νὰ θυμίσω μερικοὺς ὁρισμούς, αὐτὸ μόνο. Τί εἶναι 
πολιτισμός: Ὄχι βέβαια αὐτὸ ποὺ καταλαβαίνει σήμερα 
σύσσωμος ὁ πολιτικὸς κόσμος καὶ ἡ συντριπτικὴ πλειοψηφία τοῦ 
λαοῦ μας. Δὲν εἶναι πολιτισμὸς ἡ ψυχαγωγία μας (θέατρο, 
κινηματογράφος, ρεσιτάλ), οἱ «ἐκδηλώσεις» ποὺ ὀργανώνει καὶ 
(προπάντων) χρηματοδοτεῖ κάποιο ὑπουργεῖο «Πολιτισμοῦ». 
Πολιτισμὸς εἶναι, πολὺ ἁπλὰ καὶ ἐπιγραμματικά, ὁ τρόπος τοῦ 
βίου. Ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ὀργανώνουμε τὴν κοινή μας 



συνύπαρξη, τὴ λειτουργία τῆς συλλογικότητας, τὴν κοινωνία τῶν 
ἀναγκῶν, ὁ τρόπος ποὺ ντυνόμαστε, ποὺ μαγειρεύουμε, ποὺ 
χτίζουμε τὰ σπίτια μας, ποὺ ἐρωτευόμαστε, ποὺ τραγουδᾶμε. 
Εἶναι ἡ γλώσσα ποὺ μιλᾶμε.

Ἀλλά, ἂν εἶναι ἔτσι, γιατί διαπιστώνουμε διαφορὲς 
πολιτισμῶν; Ἐπειδὴ αὐτὸς ὁ τρόπος τοῦ καθημερινοῦ βίου 
διαμορφώνεται ἀπὸ τὴν ἱεράρχηση τῶν ἀναγκῶν μας: ποιά 
θεωροῦμε πρώτη, ποιά δεύτερη, ποιά τρίτη. Στὴν ἀρχαία Ἀθήνα, 
γιὰ παράδειγμα, προτεραιότητα δὲν ἦταν ὁ βιοπορισμός, ἦταν τὸ 
νὰ εἶσαι πολίτης, νὰ μετέχεις «κρίσεως καὶ ἀρχῆς», νὰ συμβάλλεις
στὸ «κοινὸν ἄθλημα» τῆς πολιτικῆς, στὴν ἀπὸ κοινοῦ 
πραγματοποίηση τῆς «πόλεως».

Βέβαια, ἡ κοινὴ ἱεράρχηση τῶν ἀναγκῶν προϋπέθετε ἕνα 
κοινὸ νόημα, μιὰ ἴδια ἀφομοιωμένη ἑρμηνεία τῆς ὕπαρξης, τοῦ 
κόσμου, τῆς Ἱστορίας. Αὐτὸ τὸ νόημα ἐκφράζει καὶ ἀναλύει ἡ 
φιλοσοφία, ὑποτυπώνει διορατικὰ ἡ τέχνη, ὑπηρετεῖ ἡ γλώσσα, 
πραγματώνει σὲ θεσμοὺς ἡ πολιτική, καταγράφει σὲ κανονιστικὲς 
ἀρχὲς τὸ Δίκαιο. Γι' αὐτὸ καὶ φτάσαμε νὰ ταυτίζουμε τὸν 
πολιτισμὸ μόνο μὲ τὰ προϊόντα του καὶ ὄχι μὲ τὰ γενεσιουργά του 
αἴτια.

Δεύτερη ἐπιγραμματικὴ ὑπενθύμιση: Ὁ ζωτικὸς πυρήνας τῆς 
κοινωνικῆς μας κρίσης σήμερα εἶναι τὸ πραγματικὸ δεδομένο ὅτι 
ἡ κοινωνία μας (ὁ Ἑλληνισμός) ἔχει πάψει νὰ παράγει πολιτισμὸ 
ἐδῶ καὶ ἑκατὸν ἑβδομήντα χρόνια. Μὲ τὴν ἵδρυση τοῦ ἑλλαδικοῦ 
κράτους, ὁ Ἑλληνισμὸς παύει νὰ παράγει πολιτισμό. Μέχρι τότε 
ἔχουμε μιὰν ἐκπληκτικὴ δημιουργικὴ γονιμότητα τοῦ λαοῦ μας σὲ 
ὅλους τοὺς τομεῖς τῆς ζωῆς: στὴν ποίηση καὶ στὴ μουσική 
(δημοτικὸ τραγούδι), στὴ συναρπαστικὴ λαϊκὴ ἀρχιτεκτονική, στὴ 
ζωγραφική, στοὺς κοινοτικοὺς θεσμούς, στοὺς συνεταιρισμούς, 
στὴν ἰλιγγιώδη αἰσθητικὴ τῆς λαϊκῆς φορεσιᾶς, τῆς διακόσμησης 
τοῦ σπιτιοῦ, τοῦ χοροῦ, τῆς εὐγένειας (noblesse) καὶ ἀρχοντιᾶς 
ἠθῶν καὶ ἐθίμων. Ἕνας πολιτισμὸς «κατά τι ἀνώτερος τῶν 
Λουδοβίκων», ὅπως λέει ὁ Ἐλύτης.

Αὐτὰ ὅλα κόβονται μὲ τὸ μαχαίρι μόλις ἱδρύεται τὸ ἑλλαδικὸ 
κράτος. Ἕνα κράτος ποὺ δὲν πρέπει πιὰ νὰ εἶναι ἑλληνικό, ἔτσι 



ἀποφασίζουν οἱ ἡγετικές του τάξεις. Ὀφείλει νὰ μιμηθεῖ τὰ 
«λελαμπρυσμένα τῆς Ἑσπερίας ἔθνη», νὰ γίνει κάτι ἄλλο ἀπὸ 
αὐτὸ ποὺ εἶναι, νὰ λειτουργεῖ ὡς μεταπράτης τῆς δυτικῆς 
πολιτικῆς, τῆς δυτικῆς τέχνης, τῆς δυτικῆς θεσμικῆς ὀργάνωσης.

Ὁ Ἑλληνισμὸς παραιτεῖται ἀπὸ τὸν πολιτισμό του, δανείζεται 
ἀκόμα καὶ τὴν ἀρχαιοκλασική του κληρονομιὰ ἀπὸ τὸν δυτικὸ 
νεοκλασικισμό. Ἀρχίζει νὰ πιθηκίζει ἀλλότριο πολιτισμό, νὰ τὸν 
φοράει ἐξωτερικὰ σὰν δάνειο ροῦχο. Σίγουρα, στὴ μιμητική μας 
προσπάθεια κάποιες χαρισματικὲς προσωπικότητες πέτυχαν 
ἐξαιρετικὲς ἐπιδόσεις: Ὁ Δημήτρης Μητρόπουλος, ἡ Μαρία 
Κάλλας εἶναι πολὺ μεγάλες φυσιογνωμίες στὸ δυτικὸ πολιτιστικὸ 
στερέωμα, ἀλλὰ δὲν ἔχουν τὴν παραμικρὴ σχέση μὲ τὸν πολιτισμὸ 
τῶν Ἑλλήνων καὶ τὴ διαχρονική του συνέχεια — συνέπεσε ἁπλῶς 
νὰ ἔχουν γεννηθεῖ στὴν Ἑλλάδα.

Ἑκατὸν ἑβδομήντα χρόνια τώρα ὁ Ἑλληνισμὸς εἶναι 
πολιτιστικὰ ἀνύπαρκτος. Ἡ ὅποια «ἑλληνικὴ» ἰδιαιτερότητα 
νοεῖται καὶ γίνεται ἀνεκτὴ μόνο ὡς τουριστικὰ κερδοφόρο 
φολκλόρ: σουβλάκι, τζατζίκι, συρτάκι, Ζορμπᾶς, «Παιδιὰ τοῦ 
Πειραιᾶ». Ἀκόμα καὶ στὸν κατεξοχὴν χῶρο ὅπου νομίζει κανεὶς 
ὅτι διασώζεται μιὰ διαφορὰ παράδοσης, καὶ ἐννοῶ τὴν 
ἐκκλησιαστικὴ Ὀρθοδοξία, ἔχει πάψει νὰ παράγεται ἔστω καὶ ἡ 
ἀπαραίτητη γιὰ τὶς λειτουργικὲς ἀνάγκες τέχνη. Τὰ πάντα καὶ 
ἐκεῖ ἔχουν νεκρωθεῖ ἀπὸ τὴν ἰδεολογία — θὰ ἔπρεπε νὰ μιλᾶμε 
γιὰ Ὀρθοδοξισμό, κατὰ τὸ «Προτεσταντισμὸς» καὶ 
«Καθολικισμός». Στὶς πιὸ παρήγορες περιπτώσεις (καὶ χάρη στὸν 
ἀείμνηστο Κόντογλου) ἀρχίσαμε νὰ ἀντιγράφουμε τὶς Εἰκόνες τῆς 
κάποτε ἐκκλησιαστικῆς τέχνης (τῆς λεγόμενης βυζαντινῆς). Ἀλλὰ 
αὐτὸ δὲν σημαίνει καλλιτεχνικὴ δημιουργία, παραγωγὴ 
πολιτισμοῦ. Οὔτε ἔχει περιορίσει τὸ ἀνεκδιήγητο κιτσαριὸ ποὺ 
κατακλύζει τὸν χῶρο τῆς ἑλληνορθόδοξης λατρείας, τὸν κατεξοχὴν 
χῶρο ὅπου συνοψιζόταν πάντοτε ἡ πολιτιστική μας παράδοση.

Στὰ συμπτώματα τῆς πολιτιστικῆς ἀνυπαρξίας τοῦ 
Ἑλληνισμοῦ θὰ ἐπισημάνω ἀκόμα τρία:

Τὴ ραγδαία καὶ δραματικὴ φθορὰ τῆς γλώσσας. Αὐτὴ τὴν 
ἔκπληξη ποὺ ἦταν γιὰ τὸν σύνολο ἀνθρώπινο πολιτισμὸ ἡ ἑλληνικὴ 



γλώσσα, θεωρεῖ ἁρμοδιότητά του νὰ τὴ διαχειρίζεται, μὲ 
διατάγματα καὶ ἐντολές, τὸ ἑλλαδικὸ κράτος, οἱ ἀποτυχημένοι σὲ 
ὅλα τὰ πεδία τῆς εὐθύνης τους πολιτικοί.

Δεκαετίες ὁλόκληρες εἶχαν ἐπιβάλει στὸν λαὸ τὴν ψευτιὰ τῆς 
κοραϊκῆς «καθαρεύουσας». Τὸ 1976 ἡ «μεταρρύθμιση» Ράλλη, μὲ 
διάταγμα πάλι, ἀποκαθήλωσε ἐκείνη τὴν καθαρεύουσα γιὰ νὰ 
ἐπιβάλει μιὰν ἐξίσου πλαστὴ καὶ ψεύτικη λαϊκότροπη 
«δημοτική». Τὰ ὅσα ἀνατριχιαστικὰ ἐπιβλήθηκαν, σὰν ἐπίσημη 
«γραμμή», στὰ κρατικὰ ἔγγραφα καὶ στὸν δημόσιο λόγο δὲν 
ὑπῆρξαν ποτὲ στὸ στόμα τοῦ λαοῦ, οὔτε εἶχαν ποτὲ σχέση μὲ τὸ 
γλωσσικό του αἰσθητήριο.

Ἐπισημοποιήθηκε κρατικὰ ἡ κομματικὴ καπηλεία τῆς 
γλώσσας: Ἀπὸ τὰ χρόνια τοῦ Μεσοπολέμου, ἡ κομμουνιστικὴ 
Ἀριστερὰ εἶχε πλάσει γλωσσικὸ ἰδίωμα ποὺ δήλωνε ἀμέσως τὴν 
κομματικὴ ἔνταξη ὅσων τὸ χρησιμοποιοῦσαν. Στὸ εὐφυὲς εὕρημα 
ἐπανῆλθε ὁ ἰδιόμορφος σοσιαλισμός, ποὺ ἔγινε κράτος στὴ 
δεκαετία τοῦ '80. Δημιούργησε ἕναν καινούργιο ἐν πολλοῖς 
γλωσσικὸ κώδικα, ἄσχετον μὲ τὴ ζωντανὴ δημοτικὴ γλώσσα. Ὁ 
λαὸς δὲν εἶπε ποτὲ «τοῦ χτήριου», «τοῦ πανεπιστήμιου», «τοῦ 
Γιούνη», «τοῦ Γιούλη», «πιθανά», «πουλιέται λεύτερα», κ.λπ., 
κ.λπ.

Ἂς μὴ μιλήσουμε, βέβαια, γιὰ τὸ ἱστορικὸ ἔγκλημα τῆς 
μονοτονικῆς γραφῆς (προσωπικὴ γνώμη ἐκφέρω) — δὲν ξέρω 
ἄλλον λαὸ ἐπὶ τῆς Γῆς πού, μὲ ἀπόφαση τοῦ ἐθνικοῦ του 
κοινοβουλίου, νὰ διακόπτει τὴν ἱστορικὴ συνέχεια εἴκοσι αἰώνων 
γραφῆς τῆς γλώσσας του. Οὔτε νὰ μιλήσουμε γιὰ τὴν κατάργηση 
ἢ τὸν περιορισμὸ τῆς διδασκαλίας τῶν ἀρχαίων, ποὺ ἔχει ὡς 
ἀποτέλεσμα σήμερα οἱ κάτω τῶν τριάντα ἐτῶν Ἕλληνες νὰ μὴν 
καταλαβαίνουν πιὰ οὔτε τὸν Παπαδιαμάντη ἢ τὸν Ροΐδη.

Γιὰ τὶς συνέπειες ποὺ ἔχει στὸν ψυχισμό μας, στὴν ποιότητα 
τοῦ ψυχικοῦ μας βίου, ἡ προκαλούμενη ἀπὸ τὸ κράτος ἀγλωσσία 
καὶ δυσγλωσσία δὲν μιλάει κανείς. Ἀκοῦμε στὴν τηλεόραση 
πολιτικοὺς ἢ δημόσιους ἀξιωματούχους νὰ ἀσελγοῦν ἠθελημένα 
πάνω στὴ γλώσσα ἢ νὰ ἀγνοοῦν τοὺς στοιχειώδεις κανόνες ὀρθῆς 
ἐκφορᾶς της, διαπράττοντας λάθη ἀνατριχιαστικά, καὶ τὸ 



θεωροῦμε πιὰ σχεδὸν φυσικό. Ψηφίζουμε καὶ ξαναψηφίζουμε σὲ 
κορυφαῖες θέσεις πολιτικῆς εὐθύνης ἀκόμα καὶ τὶς πιὸ 
κραυγαλέες περιπτώσεις αὐτοῦ τοῦ γλωσσικοῦ ἐκβαρβαρισμοῦ, 
ἀδιαφορώντας γιὰ τὶς συνέπειες ψυχικῆς ὑγείας τοῦ κοινωνικοῦ 
μας σώματος.

Δεύτερο, μετὰ τὴ γλώσσα, σύμπτωμα (ἢ ἔκφανση ἢ αἴτιο) τῆς 
πολιτιστικῆς ἀνυπαρξίας τοῦ Ἑλληνισμοῦ σήμερα, θὰ ἔλεγα τὴν 
ἀπώλεια τῆς αἴσθησης τοῦ ἱεροῦ. Καὶ παρακαλῶ νὰ διαστείλετε 
τὴν ἔννοια τοῦ ἱεροῦ ἀπὸ τὴν ἔννοια τοῦ θρησκευτικοῦ.

Αἴσθηση τοῦ ἱεροῦ σημαίνει, νομίζω, τὴ βιωματικὴ 
ἀναγνώριση, τὸν σεβασμὸ καὶ τὸ δέος μπροστὰ στὸ ἀνερμήνευτο, 
σὲ αὐτὸ ποὺ μᾶς ξεπερνάει. Τὸ νόημα ἢ αἴνιγμα τῆς ὕπαρξης, τὸ 
θαῦμα τῆς ζωῆς, τὸ ἔλλογο ὑποκείμενο, ἡ δυναμικὴ τῆς σχέσης, 
ποὺ εἰδικὰ στὸν ἄνθρωπο γεννάει τὴ γλώσσα καὶ τὴ συνείδηση: 
εἶναι τὰ δεδομένα τοῦ ἱεροῦ μέσα στὴν πραγματικότητα ποὺ 
ψηλαφοῦμε. Χρειάζονται αἰῶνες ἴσως κοινωνικῆς ἐξέλιξης καὶ 
καλλιέργειας γιὰ νὰ κατακτηθεῖ ὡς αὐτονόητο κοινὸ 
ἀντανακλαστικὸ ἡ αἴσθηση τῆς ἱερότητας. Ἀλλὰ ἡ κατάκτηση 
χάνεται μέσα σὲ ἐλάχιστο χρόνο, καὶ τότε χρειάζεται ἀπὸ τὴν 
ἀρχὴ ἐξέλιξη (πολλῶν γενεῶν) γιὰ νὰ ἐπαναποκτηθεῖ.

Ὁ χρηματισμός, ἡ ψευδολογία, ὁ σφετερισμὸς τοῦ δημόσιου 
χρήματος, ὁ ἐγωισμὸς τῆς ἀντικοινωνικῆς συμπεριφορᾶς, ἡ 
ἀδιαντροπιὰ τῆς ἀπάτης, ἡ αὐτονόητη ἀσυνέπεια εἶναι μερικὲς 
ἀπὸ τὶς πλήθουσες σήμερα ἐνδείξεις ἀπώλειας τῆς αἴσθησης τοῦ 
ἱεροῦ στὴν ἑλλαδικὴ κοινωνία. Θὰ σᾶς παρακαλέσω νὰ σταθεῖτε 
ἰδιαίτερα σὲ μιὰν ἐφιαλτικὴ πιστοποίηση ποὺ περνάει 
ἀπαρατήρητη: στὸ γεγονὸς ὅτι, δεκαετίες τώρα, ἡ ἑλλαδικὴ 
ἐκπαίδευση ἑτοιμάζει βανδάλους. Παραδίδει ἡ ταλαίπωρη 
ἑλλαδικὴ κοινωνία, ἀπὸ τοὺς φόρους καὶ τὸ ὑστέρημα τῆς 
φτωχολογιᾶς, νεόδμητα καλαίσθητα κτίσματα στὰ παιδιὰ τῶν 
σχολείων ἢ στοὺς φοιτητές. Καὶ μέσα σὲ τρεῖς μῆνες τὸ ζηλευτὸ 
κτίσμα ἔχει μεταβληθεῖ σὲ στάβλο. Βρομιά, θεληματικὴ 
καταστροφή, ἡδονισμὸς ἀπὸ τὴ βεβήλωση — ἂν δὲν εἶναι αὐτὰ 
δείγματα ἀνίερης χρήσης κοινωνικῶν ἀγαθῶν, συμπτώματα 
συλλογικῆς ψυχασθένειας, διερωτῶμαι τί ἄλλο ἀξίζει τέτοιο 



ὄνομα.
Τρίτο ἐνδεικτικὸ σύμπτωμα πολιτιστικῆς καθίζησης καὶ 

ἀνυπαρξίας: ἡ ἀποϊέρωση τῆς πολιτικῆς. Πολλοὶ σπεύδουν νὰ 
μειώσουν τὴ σημασία τοῦ συμπτώματος καταφεύγοντας στὶς 
διεθνεῖς διαστάσεις του. Πιστεύω ὅτι δὲν δίνει ἄλλοθι σὲ μιὰ 
κοινωνία τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ ψυχοπαθολογία της ἔχει χαρακτήρα 
διεθνοῦς ἐπιδημίας. Δὲν παύει νὰ κινδυνεύει ἡ ἴδια, νὰ πρέπει ἡ 
ἴδια νὰ ἀντιδράσει γιὰ νὰ προστατευθεῖ.

Μὲ τὸν ὅρο «ἀποϊέρωση τῆς πολιτικῆς» δὲν ἐννοῶ οὔτε τὴν 
ἐνδημούσα ἐκεῖ διαπλοκὴ συμφερόντων καὶ διαφθορὰ οὔτε τὴν 
κραυγαλέα ἀνικανότητα ποὺ κάνει τοὺς πολιτικοὺς ἰδιαίτερα 
εὐάλωτους στὴν πρακτόρευση ξένων συμφερόντων, δὲν ἐννοῶ 
ἠθικὰ μειονεκτήματα (ἀσυνέπεια, ψευδολογία, δοξομανία, 
ναρκισσισμὸ καὶ τὰ παρόμοια). Ἐννοῶ, ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο, 
τὴν αὐτονόμηση τῆς πολιτικῆς ἀπὸ τὴν πραγματικότητα τοῦ 
κοινωνικοῦ γεγονότος καὶ τὴ μετάθεσή της στὸν στίβο τῆς μάχης 
τῶν ἐντυπώσεων.

Ἔχει γραφτεῖ ἐπανειλημμένα: Ἂν κάποιος ὑποψήφιος στὴν Α΄ 
Ἐκλογικὴ Περιφέρεια Ἀθηνῶν ξοδέψει προεκλογικὰ διακόσια 
ἑκατομμύρια δραχμές, εἶναι μαθηματικὰ βέβαιο ὅτι θὰ ἐκλεγεῖ, 
ἔστω κι ἂν εἶναι κρετίνος. Σίγουρη ἐπίσης ἐκλογὴ ἔχουν οἱ 
γνωστοὶ ποδοσφαιριστές, οἱ μπασκετμπολίστες, τὰ μανεκὲν καὶ οἱ 
ἠθοποιοὶ πρόσφατων (ὡς πρὸς τὸν χρόνο τῶν ἐκλογῶν) 
τηλεοπτικῶν σειρῶν. Αὐτὸ σημαίνει ὅτι μιὰ κρίσιμη μερίδα τῆς 
κοινωνίας (αὐτὴ ποὺ κρίνει τὸ ἐκλογικὸ ἀποτέλεσμα) ἔχει σαφῶς 
παραιτηθεῖ ἀπὸ λειτουργίες σκέψης, κρίσης, φαντασίας, ἀκόμα 
καὶ ἀπὸ τὸ ἔνστικτο αὐτοσυντήρησης. «Παίζει» τὴ ζωή της 
ἐμπιστευόμενη τὴ διαχείριση τῶν ζωτικῶν ἀναγκῶν της σὲ 
ἐπιλογὲς ἄλογες καὶ ἄκριτες — ἐπιλογὲς ποὺ καθορίστηκαν ἀπὸ 
ἐπιπόλαιες ἐντυπώσεις.

Τέλεια ἀδύναμος μπροστὰ στὰ δεδομένα τῆς νεοελληνικῆς 
κοινωνικῆς πραγματικότητας, δὲν ἔχω ἄλλη κατακλείδα ἀπὸ μιὰ 
οὐτοπικὴ καὶ μόνο εὐχή: Νὰ πληθυνθοῦν οἱ συναντήσεις ὅπως ἡ 
σημερινή, μήπως καὶ ὁ φόβος γιὰ τὰ κοινωνικὰ συμπτώματα ποὺ 
ἀπειλοῦν τὴν ἀτομικὴ ψυχικὴ (καὶ ὄχι μόνο) ὑγεία ἀφυπνίσουν 



ἀρκετοὺς τουλάχιστον στὴν εὐθύνη γιὰ τὴν ψῆφο τους.
Νομίζω ὅτι στὸν αἰώνα ποὺ ἀφήσαμε πίσω μας, τὸν 20ό, ἡ 

Ψυχολογία-Ψυχανάλυση ἀποτέλεσε τομὴ γιὰ τὴν ἀνθρώπινη 
Ἱστορία εἰσάγοντας μιὰ καινούργια, ρεαλιστικὴ γλώσσα 
ἀνθρωπογνωσίας. Ἔχουμε μεγάλη ἀνάγκη στὴν Ἑλλάδα σήμερα 
ἀπὸ τὸν ρεαλισμὸ αὐτῆς τῆς γλώσσας. Μήπως καὶ μᾶς 
χειραγωγήσει στὴ συνειδητοποίηση τοῦ ἱστορικοῦ μας τέλους. Καὶ 
στὴν ἐνεργὸ ἀντίδραση.

31.5.2002

Ὁμιλία στὸ Κέντρο Ψυχικῆς Ὑγιεινῆς

 
 

Ἐκκλησία καὶ πολιτισμός
 
Η ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΑ μαρτυρεῖ συγκεκριμένη 
παρέμβαση τοῦ Θεοῦ μέσα στὴν Ἱστορία. Ὁ Θεὸς εἶναι 
ἀνέκφραστος, ἀπερινόητος, ἀόρατος, ἀκατάληπτος, ἡ παρέμβασή 
Του ἔνσαρκη, «ἐν προσώπῳ Ἰησοῦ Χριστοῦ». Τὸ πρόσωπο τοῦ 
Ἰησοῦ Χριστοῦ εἶναι ἱστορικό, ποὺ σημαίνει ὅτι ἡ παρουσία Του 
ἐντοπίζεται σὲ συγκεκριμένο χρόνο καὶ τόπο, σὲ συντεταγμένες 
συγκεκριμένου πολιτισμοῦ.

Βεβαιώνει ἡ ἱστορικὴ ἐμπειρία τῆς Ἐκκλησίας ὅτι «ὁ Λόγος 
σὰρξ ἐγένετο»: ἡ ἀπρόσιτη στὸν νοῦ καὶ στὶς αἰσθήσεις Αἰτιώδης 
Ἀρχὴ κάθε ὑπαρκτοῦ προσέλαβε σάρκα βιολογικῆς ἀτομικότητας, 
σάρκα λογικοῦ ὑποκειμένου συγκεκριμένης καταγωγῆς καὶ 
ἱστορικῆς ὁριοθέτησης. Προσέλαβε ἐθνικότητα, γλώσσα καὶ τὴ 
σύμφυτη μὲ τὴ γλώσσα ἐπικαιρικὴ κοσμοαντίληψη. Γιὰ νὰ θεώσει 
τὸ πρόσλημμα.

Ἡ χριστιανικὴ Ἐκκλησία αὐτοπροσδιορίζεται ὡς ἡ 
παρατεινόμενη στοὺς αἰῶνες συνέχεια τῆς ἐνανθρώπησης τοῦ 
Θεοῦ: τῆς πρόσληψης τοῦ κτιστοῦ στὸν τρόπο ὑπάρξεως τοῦ 
ἀκτίστου. Ἡ πρόσληψη συνεχίζεται ὄχι συμβολικὰ ἢ ἠθικά, ἀλλὰ 
μὲ τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο πραγματοποιεῖται ἡ ζωή: τὸν τρόπο 
τῆς αἰσθητῆς κοινωνίας καὶ σχέσης, τὸν τρόπο τῆς βρώσης καὶ τῆς 



πόσης. Ἡ Ἐκκλησία συγκροτεῖται καὶ φανερώνεται στὸ δεῖπνο τῆς 
Εὐχαριστίας.

Τὸ δεῖπνο τῆς Εὐχαριστίας τελεῖται, καὶ πραγματοποιεῖται ἡ 
Ἐκκλησία, μὲ τὴν ἐπιχώρια σὲ κάθε τόπο γλώσσα καὶ ἐκφραστική 
(ἄρα καὶ τὴ σύμφυτη μὲ τὴ γλώσσα ἐπικαιρικὴ ἑκασταχοῦ 
κοσμοαντίληψη). Ἀλλά, ἐνῶ διαφοροποιεῖται ἡ γλώσσα καὶ ἡ 
ἐκφραστική (ἡ πολιτιστικὴ σάρκα τῆς ἱστορικότητας τῆς 
Ἐκκλησίας), μένει ἀναλλοίωτος ὁ τρόπος τῆς Εὐχαριστίας: τρόπος 
μεταποίησης τῆς βιολογικῆς ἐπιβίωσης σὲ ζωτικὴ ἀγαπητικὴ 
σχέση. Κάθε ἐπιμέρους εὐχαριστιακὸ σῶμα κοινωνίας τῆς ζωῆς 
εἶναι ὁ ὁλόκληρος (καθόλου) τρόπος τῆς ὑπάρξεως ποὺ συγκροτεῖ 
καὶ φανερώνει τὴν Ἐκκλησία, εἶναι ἡ ὁλόκληρη ἀλήθεια τῆς 
Ἐκκλησίας, ἡ ἀλήθεια (πραγματικότητα) τῆς Καθολικῆς 
Ἐκκλησίας. Ὅπως, mutatis mutandis, κάθε ζευγάρι ἀληθινὰ 
ἐρωτευμένων ἀνθρώπων εἶναι ἡ ὁλόκληρη (καθολική) ἀλήθεια τοῦ 
ἔρωτα, ἔτσι καὶ κάθε τοπικὴ εὐχαριστιακὴ κοινότητα εἶναι ἡ 
ὁλόκληρη (καθολική) ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας: ἡ δυναμικὴ 
ὑποτύπωση τῆς ἀλώβητης, ἀπεριόριστης ζωῆς, τῆς «σώας»-
σεσωσμένης (ἀκέραιας) ὕπαρξης, τῆς ὕπαρξης στὴν πληρότητα 
τῶν ζωτικῶν της δυνατοτήτων.

Ἡ ἐκκλησία τῆς Κορίνθου ἢ τῆς Ρώμης, τῆς Ἐφέσου ἢ τῶν 
Μεδιολάνων, μὲ τὴν ἐπιχώρια γλώσσα καὶ τὴν ἐκφραστικὴ τοῦ 
ἐπιχώριου ἐπικαιρικοῦ πολιτισμοῦ, εἶναι ἡ Καθολικὴ Ἐκκλησία. 
Ὄχι ἐπειδὴ πειθαρχεῖ σὲ πεποιθήσεις καὶ ἠθικοὺς κανόνες μιᾶς 
γενικῆς (διεθνικῆς καὶ παγκοσμιοποιημένης) διατύπωσης τοῦ 
χριστιανικοῦ εὐ-αγγελίου. Ἀλλὰ ἐπειδὴ ὡς τοπική, χρονικὰ καὶ 
πολιτιστικὰ καθορισμένη κοινότητα ὑποτυπώνει στὴν πράξη καὶ 
μαρτυρεῖ τὸ εὐ-αγγέλιο τῆς Ἐκκλησίας: πραγματοποιεῖ, ὡς σῶμα 
σχέσεων κοινωνίας, τὸν τρόπο τῆς ὑπάρξεως ποὺ ἐλευθερώνει τὴ 
ζωὴ ἀπὸ τὸν θάνατο. Τὴν ὁλοκληρία αὐτοῦ τοῦ τρόπου, τὴν 
καθολικότητα-ἀκεραιότητά του, τὴν πραγματοποιεῖ κάθε τοπικὴ 
ἐκκλησία μὲ τὴ δική της γλώσσα καὶ τὸν δικό της πολιτισμό.

Ἂν ὑποτιμήσουμε ἢ παραθεωρήσουμε τὴν τοπικὴ γλώσσα, τὴν 
ἐκφραστικὴ τοῦ ἐπιχώριου (τοπικὰ καὶ χρονικὰ καθορισμένου) 
πολιτισμοῦ, ἀφαιροῦμε ἀπὸ τὸν ἐκκλησιαστικὸ τρόπο τῆς 



ὑπάρξεως τὴν ἐνυπόστατη πραγματικότητά του. Τὸν 
μεταβάλλουμε σὲ νοητικὴ σύλληψη καὶ ἠθικιστικὴ δεοντολογία, σὲ 
ἀφηρημένες «πεποιθήσεις» καὶ χρήσιμες κανονιστικὲς «ἀρχές». 
Δίχως τὴ σάρκα τοῦ πολιτισμοῦ ἡ Ἐκκλησία γίνεται ἕνας «-
ισμός»: Ρωμαιοκαθολικισμὸς ἢ Προτεσταντισμὸς ἢ Ὀρθοδοξισμός 
— ἐπιμέρους ἰδεολογικὲς ἐκδοχὲς νοησιαρχικῆς μεταφυσικῆς καὶ 
ὠφελιμιστικῆς ἠθικολογίας, ὅλες μὲ φιλοδοξία διεθνικῆς 
παγκοσμιότητας, δηλαδὴ γεωγραφικῆς «καθολικότητας».

Ἂν ὅμως ἡ Ἐκκλησία συγκροτεῖται καὶ φανερώνεται στὴν 
Εὐχαριστία ὡς ὑποστατικὸ γεγονός (τρόπος τῆς ὑπάρξεως), τότε 
ἐκεῖ δὲν πρόκειται γιὰ «πεποιθήσεις» καὶ «ἀρετὲς» ἀλλὰ γιὰ τὴ 
σάρκα τοῦ βίου μας ποὺ «μετουσιώνεται» σὲ σχέση ἀγαπητικῆς 
κοινωνίας, σὲ ἐρωτικὴ αὐθυπέρβαση καὶ αὐτοπροσφορά, σὲ 
ζωτικὴ καὶ ζωοποιὸ (θεία) κοινωνία. Ἡ σάρκα τοῦ βίου μας: 
δηλαδὴ ἡ βρώση καὶ ἡ πόση, ἡ γλώσσα, τὸ τραγούδι μας, ἡ 
ζωγραφικὴ καὶ ἀρχιτεκτονική μας, τὸ ροῦχο, τὸ κόσμημα, τὸ 
ἔπιπλο, ἡ χειρονομία, ἡ δραματουργία. Ὅλα ἐκεῖ «λειτουργοῦν» 
τὴν εὐχαριστιακὴ κοινωνία τῆς ζωῆς, τῆς νίκης καταπάνω στὴ 
μοναξιὰ καὶ στὸν θάνατο.

Ἡ δυσκολία (μαζὶ καὶ ἀπορία, μπορεῖ καὶ σκανδαλισμός) 
προκύπτει σὲ δύο (κυρίως) περιπτώσεις: ὅταν ἐμπειρικὰ 
πιστοποιοῦμε τὸ ἐνδεχόμενο νὰ μᾶς ἀποκλείει ὁ πολιτισμὸς ἀπὸ 
τὴν πρόσβαση στὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονός· καί, δεύτερον, ὅταν ἡ 
πολιτιστικὴ ἰδιαιτερότητα ἀπολυτοποιεῖται (σωστότερα: 
εἰδωλοποιεῖται) καὶ ὑποκαθιστᾶ ἢ ἀλλοτριώνει τὸ ἐκκλησιαστικὸ 
γεγονός.

Τί θὰ πεῖ «Μᾶς ἀποκλείει ὁ πολιτισμὸς ἀπὸ τὸ ἐκκλησιαστικὸ 
γεγονός»; Θὰ πεῖ ὅτι ὑπάρχουν πολιτισμοὶ (τὸ βεβαιώνει ἡ 
ἱστορική μας ἐμπειρία) ποὺ ἡ γλώσσα τους (ὁ γλωσσικὸς κώδικας 
συνεννόησης-κοινωνίας) καὶ ὅποια ἐκφραστικὴ δυνατότητα ἔχουν 
ἀναπτύξει (εἰκαστική, μουσική, λογοτεχνική, ἀρχιτεκτονική, 
δραματουργίας) δὲν ἐπαρκεῖ γιὰ νὰ ἐπισημάνει-ὑποδηλώσει τὸν 
ὑποστατικὸ «στόχο» τῆς Εὐχαριστίας. Εἶναι γλώσσα καὶ 
ἐκφραστικὴ ποὺ προκύπτει (διαμορφώθηκε) ἀπὸ ἀνάγκες καὶ 
προτεραιότητες ἀτομοκεντρικές (χρηστικές, ὠφέλιμες γιὰ τὸ 



ἄτομο), ἀπὸ ἀπαιτήσεις ὁρμέμφυτων ἀπαιτήσεων τοῦ 
ἐγωκεντρικοῦ ἀτόμου. Γλώσσα καὶ ἐκφραστικὴ ποὺ μπορεῖ νὰ 
ὑπηρετήσει τὴν ψυχολογικὴ (φυσικὴ στὸν ἄνθρωπο) 
θρησκευτικότητα: τὴν ἀνάγκη του γιὰ ἀτομικὴ δικαίωση καὶ 
αἰώνια ἐπιβίωση, γιὰ μεταφυσικὲς νοητικὲς βεβαιότητες καὶ 
ἀντικειμενικὴ «ἀρετή», ποὺ νὰ τοῦ χαρίζουν αἴσθημα ἀσφάλειας 
καὶ κύρος ἐξουσιαστικό. Δὲν εἶναι γλώσσα καὶ ἐκφραστικὴ ἱκανὴ 
νὰ σημάνει τὴν πίστη-ἐμπιστοσύνη ἢ κένωση ἀπὸ κάθε ἀτομικὴ 
ἀπαίτηση, τὴ ζωὴ ὡς ἀγαπητικὴ κοινωνία, ἐρωτικὴ αὐθυπέρβαση 
καὶ αὐτοπροσφορά.

Χαρακτηριστικὸ ἱστορικὸ παράδειγμα: οἱ ὀρδὲς τῶν 
πρωτόγονων φύλων καὶ φυλῶν ποὺ κατέκλυσαν τὰ ἐδάφη τῆς 
Δυτικῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας ἀπὸ τὰ τέλη τοῦ 4ου ὣς καὶ τὸν
6ο μ.Χ. αἰώνα (Γότθοι, Φράγκοι, Οὖννοι, Βουργουνδοί, Βάνδαλοι, 
Λογγοβάρδοι, Ἄγγλοι, Νορμανδοί, Σάξονες). Ἔσπευσαν νὰ 
«ἀσπαστοῦν» τὸν Χριστιανισμὸ καὶ βαφτίστηκαν μαζικά, ἀλλὰ 
σαφῶς γιὰ σκοπιμότητες ποὺ εἶχαν ἐλάχιστη ἢ καθόλου σχέση μὲ 
τὴ μεταφυσικὴ ἀναζήτηση.

Τοὺς λαοὺς αὐτούς, καὶ μετὰ τὸν «ἐκχριστιανισμό» τους, τοὺς 
χώριζε ἀπὸ τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς ὄχι ἴσως ἡ θέλησή τους, 
ἀλλὰ πάντως ὁ πολιτιστικὸς πρωτογονισμός τους. Μόνο τεχνητὰ 
μποροῦσαν νὰ σημάνουν στὶς γλῶσσες τους πραγματικότητες ποὺ 
ἡ ἐμπειρία τους ἢ ἡ μεταφυσική τους ἀναζήτηση τὶς ἀγνοοῦσε (: 
νὰ σημάνουν, γιὰ παράδειγμα, τὴν ὑπόσταση, τὴ διαφορά της ἀπὸ 
τὴν οὐσία — καὶ δίχως τὴν ἐπίγνωση αὐτῆς τῆς διαφορᾶς πῶς νὰ 
ἐκφραστεῖ καὶ νὰ γνωσθεῖ τὸ εὐ-αγγέλιο τῆς Ἐκκλησίας: ἡ 
ἐμπειρία ὅτι εἶναι ὑπόσταση προσωπικὴ —Πατήρ— ἡ Αἰτιώδης 
Ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτοῦ, δηλαδὴ ἐλεύθερη ἀπὸ κάθε ἀναγκαιότητα 
ὑπαρκτικοῦ προκαθορισμοῦ, προκαθορισμοῦ ἀπὸ οὐσία ἢ φύση, 
ἄρα δυνατὴ ἡ ἐνανθρώπηση τοῦ Υἱοῦ, ἡ θέωση τοῦ ἀνθρώπου).

Πολλὰ παραδείγματα αὐτῆς τῆς γλωσσικῆς-πολιτιστικῆς 
ἀνεπάρκειας θὰ μποροῦσε νὰ προσκομίσει ὁ μελετητὴς 
προκειμένου νὰ παραπέμψει στοὺς πιθανότερους λόγους γιὰ τοὺς 
ὁποίους οἱ καινούργιοι ἔποικοι τῆς Εὐρώπης ὑπέταξαν ταχύτατα 
τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς στὰ μέτρα καὶ στὴ γλώσσα τῆς φυσικῆς 



θρησκείας. Δανείστηκαν (κυρίως ἀπὸ τὸν Αὐγουστίνο) 
ἁπλουστευτικὰ νομικὰ σχήματα γιὰ νὰ μποροῦν νὰ ἀποδώσουν 
ἁπλοϊκὰ στὸν Θεὸ ἰδιότητες ἐπουράνιου χωροφύλακα 
ὁριοθετώντας τὴ σχέση μαζί Του μὲ σχήματα ἐνοχῆς-τιμωρίας ἢ 
ἐνοχῆς-ἐξαγορᾶς-δικαίωσης. Ἐξέλαβαν τὴν πίστη σὰν ἀτομικὴ 
πεποίθηση, τὴ θεολογικὴ μαρτυρία σὰν κωδικὴ ἰδεολογία, τὴν 
ἐκκλησιαστικὴ ἄσκηση σὰν στυγνὸ ἠθικισμό. Ἀπὸ δέος καὶ 
μειονεξία διατήρησαν γιὰ κάποιο διάστημα στὴν τέχνη τους 
(μιμητικά) τὴ maniera byzantina, ἀλλὰ γρήγορα πέρασαν σὲ 
φανατισμένη «ὑπεραναπλήρωση» τῆς μειονεξίας 
(«overcompensation» ὁ ψυχαναλυτικὸς ὅρος): σὲ χρωματιστὰ 
ἀγάλματα καὶ νατουραλιστικὲς γλυκερὲς εἰκόνες γιὰ 
συναισθηματικὴ κατανάλωση, σὲ αὐταρχικοὺς θεσμοὺς 
θρησκευτικῆς ἐξουσίας, μηχανισμοὺς ἰδεολογικῆς ἐπιβολῆς, 
κατακτητικὲς «σταυροφορίες», φρικιαστικοὺς θρησκευτικοὺς 
πολέμους.

Τὸ δυσερμήνευτο εἶναι ὅτι ἐκείνη ἡ ἀφετηριακὴ ἀλλοτρίωση 
τῆς Ἐκκλησίας σὲ φυσικὴ θρησκεία παρέμεινε ὡς ἐγγενὲς στοιχεῖο 
στὶς κοινωνίες ποὺ προοδευτικὰ συγκρότησαν, μετὰ τὸν 
«ἐκχριστιανισμό» τους, οἱ καινούργιοι ἔποικοι τῆς Εὐρώπης. Μὲ 
τὸ πέρασμα τῶν αἰώνων, οἱ λαοὶ αὐτοὶ προόδευσαν σὲ κάθε 
τομέα τῆς ἀνθρώπινης δραστηριότητας: προώθησαν ἐκπληκτικὰ τὴ 
γνώση καὶ τὶς ἐπιστῆμες, τὴ φιλοσοφία, τὶς τέχνες καὶ (μὲ τρόπο 
πανανθρώπινα μοναδικό) τὴν τεχνολογία — τὴ μετουσιωμένη σὲ 
πρακτικὴ χρησιμότητα ἐπιστήμη. Ὅμως τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς 
ἔμεινε γι' αὐτοὺς ἀπρόσιτο. Παρέμειναν στὸ ἐπίπεδο τῆς φυσικῆς 
θρησκείας, ἐπίπεδο συχνὰ παιδαριῶδες, ταυτίζοντας τὴν πίστη μὲ 
τὴν πειθαρχία σὲ νοησιαρχικὰ a priori καὶ τὴν εὐσέβεια μὲ ἕναν 
ἀπάνθρωπο ἠθικιστικὸ νομικισμό. Κάποιες ταινίες τοῦ 
Μπέργκμαν ἢ τοῦ Φελλίνι εἶναι προσιτὰ σὲ ὅλους μας ἐλάχιστα 
δείγματα ἀπὸ τὶς ἀπειράριθμες μαρτυρίες γιὰ τὸν βασανισμὸ τῶν 
λαῶν τῆς Δύσης, ὣς σήμερα, ἀπὸ τὸν «ἐκχριστιανισμό» τους.

Ὁ θαυμαστὸς πολιτισμὸς τῆς νεότερης Δύσης, ὅπου 
ἐπικρατήσει, ὑπονομεύει καίρια καὶ οὐσιαστικὰ ἐξουδετερώνει τὸ 
ἐκκλησιαστικὸ γεγονός. Ἐμφάνισε μιὰν ἀκαταμάχητη δυναμικὴ 



παγκοσμιότητας αὐτὸς ὁ πολιτισμὸς καὶ σήμερα κυριαρχεῖ ἢ 
γοητεύει τοὺς λαοὺς σὲ ὁλόκληρο τὸν πλανήτη. Ἴσως ἐπειδὴ τὸ 
στοιχεῖο ταυτότητάς του (στοιχεῖο ἀναλλοίωτο σὲ ὁλόκληρη τὴν 
ἱστορική του διαδρομὴ καὶ σὲ ὅλες τὶς φάσεις τῶν συναρπαστικῶν 
μετεξελίξεών του) εἶναι ὅτι παρέμεινε ἀτομοκεντρικός: 
ἀμετακίνητος στὶς ἐνορμήσεις τῆς αὐτοσυντήρησης καὶ τῶν 
ἀξιώσεων ἰσχύος, ἑπομένως καὶ στὶς προϋποθέσεις τῆς 
ὁρμέμφυτης φυσικῆς θρησκευτικότητας. Καὶ ὁ ἀτομοκεντρισμὸς 
παραπέμπει ἀκριβῶς στοὺς ἀντίποδες τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
γεγονότος, ἀναιρεῖ ἐξ ὁρισμοῦ τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονός, 
ἀκυρώνει τὴν ἐκκλησιαστικὴ ἐκδοχὴ (ἀπὸ τὶς σελίδες κιόλας τῆς 
Καινῆς Διαθήκης) τοῦ εὐ-αγγελίου τῆς σωτηρίας.

Αὐτὸς πρέπει νὰ εἶναι ὁ λόγος γιὰ τὸν ὁποῖο κοινωνίες μὲ 
μακραίωνη ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία, ὅταν προσέλαβαν τὸν δυτικὸ 
πολιτισμὸ στὸ σύνολο τῆς πρακτικῆς τοῦ βίου, διολίσθησαν 
ἀνεπαίσθητα καὶ στὴν ἀλλοτρίωση τῆς ἐκκλησιαστικῆς τους 
ὀρθοδοξίας — μεταποίησαν τὴν Ὀρθοδοξία τους σὲ ἰδεολογικὸ 
καὶ ἠθικιστικὸ Ὀρθοδοξισμό, σὲ φυσικὴ ἀτομοκεντρικὴ 
θρησκευτικότητα. Ἀκόμα καὶ ὁ ἀθεϊσμὸς ποὺ γέννησε ἡ Δύση (ὁ 
συνεπέστερος στὴν πράξη ἀθεϊσμὸς ἀπὸ ὅσους γνώρισε ἡ 
ἀνθρώπινη Ἱστορία) —μὲ χαρακτηριστικὴ τὴν περίπτωση τοῦ 
μεγάλου νεωτερικοῦ κινήματος τοῦ Κοινωνισμοῦ (Socialismus)— 
παρέμεινε παγιδευμένος στήν, καταγωγικὰ θρησκευτική, 
ἀτομοκεντρικὴ ἀνθρωπολογία: ἡ societas («κοινωνία») ταυτίστηκε 
αὐτονόητα μὲ τὴν ποσοτικὴ συλλογικότητα (collectiva), μὲ τὸ 
ἄθροισμα τῶν φυσικῶν ἀτόμων ποὺ τὴ συγκροτοῦν καὶ στόχο τὴν 
ὀρθολογικὴ ἐξισορρόπηση ἀτομικῶν ἐπιθυμιῶν, ἐπιδιώξεων, 
ἀναγκῶν.

Στοὺς ἀντίποδες τοῦ ἀτομοκεντρισμοῦ ἡ Ἐκκλησία 
(τουλάχιστον στοὺς πρώτους αἰῶνες τοῦ ἱστορικοῦ της βίου) 
ἐξέφρασε τὴν ὑποστατικὴ (τρόπου ὑπάρξεως) ταυτότητά της καὶ 
τὸν εὐαγγελισμὸ τῆς ἐλπίδας της προσλαμβάνοντας τὸν 
κοινωνιοκεντρικὸ πολιτισμὸ τῶν τότε Ἑλλήνων: τὸν ἀποφατικὸ 
χαρακτήρα τῆς γλώσσας (τὴν ἄρνηση νὰ ἐξαντλήσουμε τὴ γνώση 
στὶς διατυπώσεις της) καὶ τὸν χαρακτήρα τῆς τέχνης (κάθε 



τέχνης) ὡς κλήσης-σὲ-σχέση μὲ τὸ ἀληθινὰ ὑπαρκτό («διάβασης 
ἐπὶ τὸ πρωτότυπον») — ὄχι ὡς ἀφορμῆς ἀτομικῶν συγκινήσεων, 
ἀτομικῆς εὐφροσύνης, ἀτομικῆς διδαχῆς.

Καὶ εἶναι ἀπὸ τὴν ἱστορικὴ αὐτὴ διαπίστωση ποὺ γεννιέται τὸ 
δύσκολο ἐρώτημα ἢ καὶ τὸ ἐνδεχόμενο σκανδαλισμοῦ: Πόσο 
δεσμεύει τὴν ἔκφραση ταυτότητας τῆς Ἐκκλησίας καὶ 
εὐαγγελισμοῦ τῆς ἐλπίδας της ὁ κοινωνιοκεντρικὸς πολιτισμὸς 
(γλώσσα, τέχνη, νοο-τροπία) τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων; Γιὰ νὰ 
κηρύξουμε σήμερα τὸ ἐκκλησιαστικὸ εὐ-αγγέλιο σωτηρίας τοῦ 
ἀνθρώπου σὲ φυλὲς τῆς Ἀφρικῆς ἢ τῆς Πολυνησίας, ἀλλὰ καὶ στὶς 
ἀπαίδευτες μάζες τῆς ἀμερικανικῆς, γιὰ παράδειγμα, ἢ τῆς 
νεοελληνικῆς κοινωνίας, τὶς βυθισμένες στὸν καταναλωτικὸ 
πρωτογονισμό, θὰ πρέπει πρῶτα νὰ τὶς μυήσουμε στὴν 
ἀρχαιοελληνικὴ γλωσσικὴ συμβολική; Πῶς εἶναι δυνατὸ νὰ ἔχουν 
πρόσβαση στὴν ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία ἀγνοώντας τὴ δυναμικὴ 
τοῦ νοήματος λέξεων ὅπως: φύση, ὑπόσταση, ἐνέργειες, λόγος, 
ἀλήθεια, κοινωνία, σωτηρία — ἢ διακρίσεων ὅπως: οὐσίας καὶ 
ὑπόστασης, φύσεως καὶ ἐνεργειῶν;

Νὰ ἀρνηθοῦμε τὴν ἱστορικὴ σάρκα τοῦ ἀρχαιοελληνικοῦ 
πολιτισμοῦ ποὺ προσέλαβε ἀφετηριακὰ ἡ Ἐκκλησία, μήπως εἶναι 
ἀνάλογο μὲ τὸ νὰ ἀρνηθοῦμε τὴν ἐξ Ἑβραίων ἱστορικὴ σάρκα τοῦ 
Χριστοῦ;

Τὸ παραπάνω ἐρώτημα (ἢ ἐνδεχόμενο σκανδαλισμοῦ) ἴσως νὰ 
ἀπαντηθεῖ ἔμμεσα ἂν ἀναλύσουμε καὶ τὸ δεύτερο σύμπτωμα 
παθογένειας στὴ σχέση Ἐκκλησίας καὶ πολιτισμοῦ: τὸ σύμπτωμα 
νὰ ἀποδίδεται στὴν πολιτιστικὴ ἰδιαιτερότητα μεταφυσικὸς 
χαρακτήρας, νὰ εἰδωλοποιεῖται αὐτὴ ἡ ἰδιαιτερότητα, νὰ 
ὑποκαθιστᾶ τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονός.

Ἡ ἱστορικὴ πείρα μᾶλλον βεβαιώνει ὅτι μιὰ πολιτιστικὴ 
παράδοση εἰδωλοποιεῖται γιὰ τοὺς ἴδιους λόγους γιὰ τοὺς 
ὁποίους θρησκειοποιεῖται καὶ τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονός: γιὰ νὰ 
ἐνσωματωθεῖ στὴν ἐγωτική μας θωράκιση, νὰ μπορεῖ νὰ 
χρησιμοποιηθεῖ σὰν ἀτομικὸ κτῆμα, σὰν ἰδιωτικὴ 
ἀποκλειστικότητα· νὰ λειτουργεῖ ὡς ἀφορμὴ ναρκισσικῆς 
καύχησης, ἀπαιτήσεων ἐξουσιαστικῆς ὑπεροχῆς ἢ ἔστω ὡς 



ἀντιστάθμισμα ψυχολογικῆς ἀνασφάλειας, ἀνάγκης 
κωδικοποιημένων βεβαιοτήτων.

Ὅταν δὲν ἔχουμε τὶς προϋποθέσεις γιὰ ἐνεργὸ μετοχὴ σὲ μιὰ 
ἐμπειρικὴ παράδοση (μᾶς λείπει ἡ καλλιέργεια, τὸ ἐνδιαφέρον, ἡ 
θέληση — δὲν κατανοοῦμε τοὺς στόχους τῆς μετοχῆς μας), τότε 
ἀποσποῦμε καὶ αὐτονομοῦμε τὰ ἄλλοτε ἐπιτεύγματα αὐτῆς τῆς 
παράδοσης, τὰ μνημειώνουμε σὲ τυποποιημένες σχηματοποιήσεις, 
σὲ φολκλορικὸ ἐθιμικὸ διάκοσμο τῆς ζωῆς μας, σὲ ἰδεολογικὸ 
ρητόρευμα συλλογικῆς ὑπερηφάνειας. Ἀκόμα καὶ ἐκπληκτικὰ 
θησαυρίσματα πείρας, ποὺ μᾶς παραδόθηκαν, τὰ 
μετασχηματίζουμε σὲ ἐρωτήματα τῆς ὁρμέμφυτης, ἐνστικτώδους 
ἀνάγκης μας γιὰ ἐγωκεντρικὴ κατασφάλιση καὶ ἐπιβολὴ ἰσχύος.

Ὅταν ἕνας πολιτισμὸς γίνεται ἀφορμὴ γιὰ καύχηση καὶ 
ἰδεολογικὰ ρητορεύματα, τότε εἶναι σίγουρο πὼς ἔχει ἱστορικὰ 
τελειώσει, εἶναι πιὰ μόνο παρελθόν. Τὰ ἐπιτεύγματά του 
(κείμενα, ἔργα τέχνης, θεσμοί) θαυμάζονται ἄλογα, χωρὶς νὰ 
κατανοοῦνται. Πόσοι ἀπὸ τοὺς σημερινοὺς Ἕλληνες (ἔστω καὶ 
Πρόεδροι τῆς Δημοκρατίας ἢ πρωθυπουργοί) μποροῦν νὰ 
ἐξηγήσουν γιατί ὁ Παρθενώνας εἶναι σημαντικότερο ἐπίτευγμα 
πολιτισμοῦ ἀπὸ τὸν Πύργο τοῦ Ἄιφελ; Πόσοι ἀπὸ τοὺς σημερινοὺς
Ἕλληνες, ποὺ περηφανεύονται ὅτι εἶναι ἀπόγονοι τοῦ Πλάτωνα 
καὶ τοῦ Ἀριστοτέλη, ἔχουν διαβάσει ἔστω καὶ τρεῖς ἀράδες αὐτῶν 
τῶν συγγραφέων; Πόσοι διαμαρτύρονται ποὺ στὰ σχολειὰ δὲν 
μαθαίνουν πιὰ τὰ παιδιά μας ἀρχαῖα ἑλληνικά;

Κι ὅμως, αὐτὸς ὁ πολιτισμός, ποὺ οὐσιαστικὰ ἀγνοεῖται, ὄχι 
μόνο ἐπιστρατεύεται σὰν ἐπίσημο κρατικὸ ἰδεολόγημα καὶ 
φολκλορικὴ φιοριτούρα, ἀλλὰ παίρνει καὶ προτεραιότητα σὲ 
σχέση μὲ τὴ μεταφυσικὴ ἐλπίδα τοῦ ἀνθρώπου, τὴν ἐκκλησιαστικὴ 
παράδοση τῶν Ἑλλήνων. Πάμπολλοι ἄνθρωποι στὴν Ἑλλάδα 
σήμερα εἶναι Χριστιανοὶ Ὀρθόδοξοι μόνο ἐπειδὴ θεωροῦν ὅτι αὐτὴ
ἡ ἰδιότητα ἐμπεριέχεται αὐτονόητα στὴν ἑλληνικότητά τους. 
Ἀνάλογη διαπίστωση κάνει κανεὶς καὶ στὴ Ρωσία, στὴ Ρουμανία, 
στὴ Σερβία — ἢ ἀντίστοιχα στὴν Ἰσπανία καὶ στὴν Πολωνία μὲ 
τὸν Ρωμαιοκαθολικισμό, στὴν Ἀγγλία μὲ τὸν Ἀγγλικανισμό, στὴ 
Σουηδία μὲ τὸν Λουθηρανισμό, κ.λπ. Τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς (ὁ 



ὑποστατικὸς τρόπος νίκης καταπάνω στὸν θάνατο) 
θρησκειοποιεῖται γιὰ νὰ λειτουργήσει σὰν παραπλήρωμα τῆς 
ἐπιχώριας ἰδιαιτερότητας πολιτισμοῦ: νὰ ἀλλοτριωθεῖ σὲ κρατικὴ 
(«ἐπικρατούσα») θρησκεία, σὲ ἐθνικιστικὴ ἰδεολογία.

Συμπέρασμα γιὰ παραπέρα μελέτη ἢ γιὰ διάψευση:
Δὲν μποροῦμε νὰ ἀρνηθοῦμε τὴν ἱστορικὴ σάρκα τοῦ (τοπικὰ 

καὶ χρονικά) καθορισμένου πολιτισμοῦ ποὺ ὑποστασιάζει τὸ 
ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς σὲ πραγματικότητα κοινωνίας προσώπων 
— τὸ σώζει ἀπὸ τὴν ἀλλοτρίωσή του σὲ διεθνικὴ νοησιαρχικὴ 
ἰδεολογία καὶ ἠθική.

Αὐτὸ σημαίνει ὅτι πάντοτε ὁ κάθε κατηχούμενος, γιὰ νὰ 
εἰσέλθει στὸ σῶμα ὁποιασδήποτε τοπικῆς ἐκκλησίας, θὰ πρέπει 
νὰ κοινωνήσει τὴ γλώσσα στὴν ὁποία σαρκώθηκε ἡ παρέμβαση 
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος στὴν Ἱστορία: νὰ μυηθεῖ στὴν 
ἀρχαιοελληνικὴ γλωσσικὴ συμβολική, στὴ σημαντικὴ τῆς ἑλληνικῆς 
Εἰκόνας, τῆς ἑλληνικῆς λατρευτικῆς δραματουργίας — ὅπως 
πρέπει νὰ μάθει νὰ ἀναγνωρίζει καὶ στὸ πρόσωπο τοῦ Ἀβραὰμ 
τὸν «πατέρα τῆς πίστεως» ἢ στὸ πρόσωπο τοῦ Μωυσῆ τὸν θεόπτη 
ἱερουργὸ τῆς μετάβασης ἀπὸ γῆς δουλείας σὲ γῆ ἐλευθερίας. Ἡ 
ἑλληνικότητα τῆς ἐκκλησιαστικῆς θεολογίας, εἰκονογραφίας καὶ 
λατρείας δὲν ἔχει τὴν παραμικρὴ σχέση μὲ ἐθνικισμὸ καὶ 
φυλετισμό, ὅπως δὲν ἔχει σχέση μὲ τὸν φυλετισμὸ τῶν Ἑβραίων ἡ 
ἐξ Ἑβραίων ἱστορικὴ σάρκα τοῦ Χριστοῦ.

Τὸ γεγονὸς τῆς σάρκωσης τοῦ Θεοῦ καὶ ἡ ἐκκλησιαστικὴ «εἰς 
τοὺς αἰῶνας παράτασή» του θὰ μαρτυρεῖται πάντοτε μὲ 
συγκεκριμένη ἱστορικὴ-πολιτιστικὴ σάρκα. Ὅμως καμία 
ἀναγκαιότητα δὲν δεσμεύει αὐτὸ τὸ ὑποστατικὸ γεγονός, ἡ 
πραγματοποίησή του θὰ εἶναι πάντοτε ἄθλημα ἐλευθερίας, 
ἑπομένως καὶ διακινδύνευση αἱρετικῶν ἀποκλίσεων. Θὰ 
παραμονεύει πάντοτε:

ἡ νεστοριανὴ εἰδωλοποίηση τῆς ἱστορικῆς-πολιτιστικῆς σάρκας
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος ἢ

ἡ μονοφυσιτικὴ παράκαμψη αὐτῆς τῆς σάρκας, ἡ ἀλλοτρίωση 
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ εὐ-αγγελίου σὲ διεθνικὴ νοησιαρχικὴ 
ἰδεολογία καὶ ἠθική.



Καὶ στὶς δύο περιπτώσεις τὸ (φαινομενικὰ διαφορετικό) 
ἀποτέλεσμα θὰ ἔχει τὴν ἴδια κοινὴ αἰτία: τὴν ὑποταγὴ τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἀλήθειας στὶς ἀπαιτήσεις τῆς ὁρμέμφυτης φυσικῆς 
θρησκευτικότητας, στὶς ἐνορμήσεις ἐγωτικῆς αὐτοσυντήρησης καὶ 
ἀξιώσεων ἰσχύος.

Ἄρθρο στὸ περιοδικὸ Σύναξη,

τεῦχος 88, Ὀκτώβριος-Δεκέμβριος 2003

ΒΙΒΛΙΑ ΤΟΥ ΧΡΗΣΤΟΥ ΓΙΑΝΝΑΡΑ
 
Τὸ ρητὸ καὶ τὸ ἄρρητο – Τὰ γλωσσικὰ ὅρια ρεαλισμοῦ τῆς μεταφυσικῆς, ἐκδ. 
Ἴκαρος, 1999
Ἡ ἀπανθρωπία τοῦ δικαιώματος, ἐκδ. Δόμος, 32000
Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσική, ἐκδ. Δόμος, 22004
Τὸ πραγματικὸ καὶ τὸ φαντασιῶδες στὴν Πολιτικὴ Οἰκονομία, ἐκδ. Δόμος, 21996
Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας, ἐκδ. Δόμος, 31995
Ὀρθὸς λόγος καὶ κοινωνικὴ πρακτική, ἐκδ. Δόμος, 31999
Σχεδίασμα Εἰσαγωγῆς στὴ Φιλοσοφία, ἐκδ. Δόμος, 52002
Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως, ἐκδ. Δόμος, 62001
Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης, ἐκδ. Δόμος, 41998
Πολιτιστικὴ Διπλωματία – Προθεωρία ἑλληνικοῦ σχεδιασμοῦ, ἐκδ. Ἴκαρος, 2001

Τὰ καθ' ἑαυτόν, ἐκδ. Ἴκαρος, 31996
Σχόλιο στὸ Ἄσμα Ἀσμάτων, ἐκδ. Δόμος, 62003
Καταφύγιο ἰδεῶν, ἐκδ. Ἴκαρος, 61999
Ἀόριστη Ἑλλάδα – Κοντσέρτο γιὰ δυὸ ἀποδημίες, ἐκδ. Δόμος, 21999
Ἡ κόκκινη πλατεία καὶ ὁ θεῖος Ἀρθοῦρος, ἐκδ. Δόμος, 51998
Πείνα καὶ δίψα, ἐκδ. Γρηγόρη, 51997
Ἀλφαβητάρι τοῦ Νεοέλληνα (Ἀνθολόγιο), ἐκδ. Πατάκη, 2000

Ἡ μεταφυσικὴ τοῦ σώματος, ἐκδ. Δωδώνη, 1971
Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους, ἐκδ. Ἴκαρος, 42002
Ὀρθοδοξία καὶ Δύση στὴ Νεώτερη Ἑλλάδα, ἐκδ. Δόμος, 52003
Ἀλφαβητάρι τῆς πίστης, ἐκδ. Δόμος, 132002
Ἡ Ἀπολογητική, ἐκδ. Γρηγόρη, 1975
Ἐρωτικῶν ἀμφιλογία, ἐκδ. Δόμος, 1989
Ἀλήθεια καὶ ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας, ἐκδ. Γρηγόρη, 21997

Ἡ κρίση τῆς προφητείας, ἐκδ. Δόμος, 21988
Τὸ προνόμιο τῆς ἀπελπισίας, ἐκδ. Γρηγόρη, 21983
Κεφάλαια Πολιτικῆς Θεολογίας, ἐκδ. Γρηγόρη, 31983
Ἡ Νεοελληνικὴ Ταυτότητα, ἐκδ. Γρηγόρη, 21983
Κριτικὲς παρεμβάσεις, ἐκδ. Δόμος, 41993



Τὸ κενὸ στὴν τρέχουσα πολιτική, ἐκδ. Καστανιώτη, 21992
Ἑλλαδικὰ προτελεύτια, ἐκδ. Καστανιώτη, 1992
Χώρα ὑποχείρια παιγνίου, ἐκδ. Καστανιώτη, 1994
Ἀπερισκέπτως αὐτόχειρες, ἐκδ. Καστανιώτη, 1994
Κύκλος φαῦλος στροβιλώδης, ἐκδ. Καστανιώτη, 1994
Ἀφελληνισμοῦ παρεπόμενα, ἐκδ. Ἴνδικτος, 1997
Ἑλληνότροπος πολιτική, ἐκδ. Ἴκαρος, 1996
Ἀντιστάσεις στὴν ἀλλοτρίωση, ἐκδ. Ἴκαρος, 1997
Πολιτισμός, τὸ κεντρικὸ πρόβλημα τῆς πολιτικῆς, ἐκδ. Ἴνδικτος, 1997
Ἰχνηλασία νοήματος, ἐκδ. Λιβάνη, 1998
Ἡ παρακμὴ ὡς πρόκληση, ἐκδ. Λιβάνη, 1999
Ἑλληνικὴ ἑτοιμότητα γιὰ τὴν εὐρωπαϊκὴ ἑνοποίηση, ἐκδ. Λιβάνη, 2000
Παιδεία καὶ γλώσσα, ἐκδ. Πατάκη, 52003
Ἡ Ἀριστερὰ ὡς Δεξιά – Ἡ Δεξιὰ ὡς παντομίμα, ἐκδ. Πατάκη, 22001
Κομματοκρατία, ἐκδ. Πατάκη, 32004
Εἰς μικρὸν γενναῖοι – Ὁδηγίες χρήσεως, ἐκδ. Πατάκη, 2003
 
ΕΧΟΥΝ ΜΕΤΑΦΡΑΣΤΕΙ:
 
Σχεδίασμα Εἰσαγωγῆς στὴ Φιλοσοφία

στὰ γαλλικά: Philosophie sans rupture, Genève (Labor et Fides)
στὰ οὐκρανικά: HEPO P BHA ΦI OCOΦI , Κίεβο (ἐκδ. OCHOB )
στὰ σερβικά: Φ OCOΦ IA  HOBOΓ Γ A, Βελιγράδι (ἐκδ. M POTO BOΓ)

Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης
στὰ ἰταλικά: Heidegger e Dionigi Areopagita, Roma (Città Nuova)
στὰ ρουμανικά: Heidegger și Areopagitul, Bucuresti (Editura Anastasia)
στὰ γαλλικά: De l'absence et de l'inconnaissance de Dieu, Paris (Cerf)
στὰ ἀγγλικά: Heidegger and the Areopagite, London (Continuum)
στὰ σερβικά: XAJ EΓER  OH C JE APEOΠAΓ T, Βελιγράδι (ἐκδ. 
M POTO BOΓ)

Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως
στὰ γερμανικά: Person und Eros, Göttingen (Vandenhoeck und Ruprecht)
στὰ ρουμανικά: Persona și Eros, Bucuresti (Editura Anastasia)

Σχόλιο στὸ Ἄσμα Ἀσμάτων
στὰ γαλλικά: Variations sur le Cantique des Cantiques, Paris (Desclée de Brouwer)
στὰ ἰταλικά: Variazioni sul Cantico dei Cantici, Milano (Nuova Stampa)
στὰ οὐκρανικά: BAPIAUI HA TEM  ΠICHI ΠICEHΒ, Κίεβο (ἐκδ. X ITERA)

Ἀλφαβητάρι τῆς πίστης
στὰ ἀγγλικά: Elements of Faith, Edinburgh (T. and T. Clark)
στὰ γαλλικά: La foi vivante de l'Église, Paris (Cerf)
στὰ ἰταλικά: La fede dell'esperienza ecclesiale, Brescia (Queriniana)
στὰ ρωσικά: BEPA UEPK , Μόσχα
στὰ ρουμανικά: Abecedar al credintei, Bucuresti (Editura Bizantina)
στὰ σερβικά: A Β H K BEPE, Novi Sad (Beceda)

Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους
στὰ ἀγγλικά: The Freedom of Morality, New York (SVP)
στὰ γαλλικά: La morale de la liberté, Genève (Labor et Fides)



στ
ὰ 

ἰτ
αλ

ικ
ά:

 L
a 

lib
er

tà
 d

el
l'E

th
os

, B
ol

og
na

 (
D

eh
on

ia
ne

)
Ἀ

λή
θε

ια
 κ

αὶ
 ἑ

νό
τη

τα
 τ

ῆς
 Ἐ

κκ
λη

σί
ας

στ
ὰ 

γα
λλ

ικ
ά:

 V
ér

ité
 e

t 
un

ité
 d

e 
l'É

gl
is
e, 

Gr
ez

-D
oi

ce
au

 (
Éd

iti
on

s 
A

xi
os

)
στ

ὰ 
ἰτ

αλ
ικ

ά:
 V

er
ità

 e
 u

ni
tà

 d
el

la
 c

hi
es

a,
 M

ila
no

 (
N

uo
va

 S
ta

m
pa

)
Π

εί
να

 κ
αὶ

 δ
ίψ

α
στ

ὰ 
φι

νλ
αν

δι
κά

: N
äl

kä
 ja

 J
an

o,
 Jo

en
su

u
στ

ὰ 
ρο

υμ
αν

ικ
ά:

 F
oa

ne
a 

și
 S

et
ea

, B
uc

ur
es

ti 
(E

di
tu

ra
 A

na
st

as
ia

).
Ἀ

πά
νθ

ισ
μα

 δ
οκ

ιμ
ίω

ν 
στ

ὰ 
βο

υλ
γα

ρι
κά

: K
P

A
TA

 K
A

TO
 

Π
PE

B
K

A
TE

CT
B
O

, Σ
όφ

ια
 (

ἐκ
δ.

 
K

)
 


