


  ©
 Χ

ρῆ
στ

ος
 Γ

ια
νν

αρ
ᾶς

 &
 Ἐ

κδ
όσ

ει
ς 

Ἴ
κα

ρο
ς, 

20
11

 IS
BN

 9
78

-9
60

-9
52

7-
24

-8
   



���� ���	 
��

���� 	

���� ����������� 	
��������� 	

������ ��� 
!
�"�

" � # �$!�  �$�%�$ �$�"�

& � � � � � 	



�������	 	
 ��
 ��
 ��������������� ��� � ���	��	� ����
�� ������	
��� � ���	� ��
 ������
 ��	
 ��
 � 	
 ������
 ��� �
����������� ���
 � ����������� ���
 � 	
 ������������ ������

��	
 �	
 �� ������� �! � ��� 	�����	 �
 ���� ���� � �
 �	�"���#
��� ��� � ��$���� %& ��	 ��
 � 	
 ���	�����' (�) �	� �! 	*  ����
�	
 �
 +	���"����� ��
 ��$�� ���
 ��	�,���" ���� -. ����
�	
 �	�������� ��
 � �	�	����� ��� � ���	������� ��
 ��

��$�� ��� � ���	����/����

0.�	1"���	 ��
 � �! ��� ���
 	
 ���� �	 ���� 	
 ���	������� �
2�
 � �
 ������	 ���
 � 0. �	�	 3(��4�	' 0. ��
 �	�/��	�	
�
 �� 	��/�� 	
 ��
 ��
 � 3� 4������� 	�
 ������	 � �5�����/#
���� ���
 �,���� 	
  �	����������
 � 	��	���	� (�) �	 ��
 �
�
 ����$���� ��� � 	
 ���	����� � 	
  ��� � ���
 ��$��	 ��� � 2/#
����� 	
  �	����������� � �	�
 �! ������ ����	����� � 678�1	#
������ �9:� 2�
 � ��) �	 �! � ��
 � �	 4����	 ���
 �! �������� ��
 �
�
 �� 	����"� ��� � �	 �1�� ������ ���"� ����������
 �! ��#
� ���	 ; 	
 ��
 ��
 	* �	��	 �	�
 ��
 � (�
 ���	 �< � ��
 � 	
  ��#
���������
 �	�
 ��
 � 	�	��� ��	� �< � �	�
 ��
 � 7��������
 �
�/����9�

3&���"���	 ���
 � �
 ��������
 ���� �! ��������� 
��������

�



�
 �	�"������ ��� � ��$���' ���
 � 
������
�� �
 �	�"�����
; 
��� �� ��� �� � 
������	�
�� �� ������
��� �� ��� �� �
�� ���	�
��  ���!
���� 3� ��$�� ��) �	� �
 ���� ��"� �! �
 �#
��� �	 �
 �	����,��	� �= �	� ��������� �	�� �! ��!��" �����#
��	� ��� � �
 ���� �	� ��) �	� �! ��$��	� 3� ��$��	 ������ #
���� 	�
#���
�' ���#84����� 841��#�	1�� �������1�� ��
 �
	
 ������
 � �
 ���� ���� �	���� #� ��	���� ��
 ���48	�� 	
 ��
 ��

�������
 ���	�� ��� ���
 �
 ���� ���
 ���	�������� 3� ��$��
	
 ����,�� �= �	�� �/��> ��� � ���	������� ���� ����������
�$���	 �? �= ���	� 	* ���� �
 �� 	������ � �/���� ��������� �	�
6�$ ��� ������ 
��%&���� �$ ��
�� ": �! �
 ���� �	 ��$���
���� ���	����/����

@ ����� ��	 ���4� �� �����'�� � �5���/��� ���
 �
0. �	�	 3(��4�	 �! ���������
 �
 �	�"����� �! � ������#
��� �����
 	
  �"' 3� 	
 �"���	 ��� � ��$��� ���4���	� 	
 ��

��
 � 	
 �"���	 ��� � �= �	 +��� 3� ��$�� 	
 ����,�� �= �	� ���#
������ �	�� �
 �����
 �! ���� �! �	 ���
 � 	��	�������	� ���
 �!
	
  �	�� �� %(����	� �
 ���� ��	
 ����������� �= �� �� �������
6��
 � ���	84����	�� ��
 � ���� ��	�� ��
 � ���	����:� ��) �	� ���#
����,����' (�) �	� �! 7+���
 � 6�����
 �: �����9� �! �����#� �#
��� ��� � �= �	 +�� �	�
 ��� � ���,�	 +�� ��� � �! �	 ���� �� ��� �
�����/��� �� ��� � �4�� �! �	 ����� �	�
 ��� � ��������� � ��	#
�� ����� ��� � �! �	 ���� ��

2	
 �
 ���/ ��� �! �	 ��	
 ��) �	� ���	8���4� ��	 �	
 �	�

����4� �
 ��� �! �����#� ���� ��� � �= �	 +"� ���� 6��
 ��( ��"� �!
�� �" ����:� �= ��� �	�
 �! �����#� ���� ��� � ���,�	 +"�
���� 6�! 	!  ����	 �	�
 ���������	 ��� � ���	+, ���� ��/#
����: ��) �	� 	
 ���48������ 	* ��	 ���� 	
 �4�	��� ��	�� /��
3� ���������	 ��� � ��
 ��� � �	�
 ��� � ��/���� 6���4���	�:
��� � �! �	 ���� �� �! 7+���
 � 6�����
 �: �����9� ���� ����� ��
 �
��!��� ��� " ���� ������ " ����
�	��"' ��
 ����	�����
 ��#
�������	 6�4+�� 	!  ����	� �4����:� (�) �	� ��
 	�
 $��� ����#

�

��� ��������	�� 
��
�����



���� � ��� � � 	��	�������	� �	�
 �! � 	�
 $��� ��) �	� �	�
 ��

� 	��	���	
 �! �	 ���
 6��� �) ���" �� �: ; �! �����#� ����
��� � 	
 �"���	�� ��
 � ��" �� ���� 	
 ����,����

A�	�4���	 ��
 � 	
 ���	�����
 �! � ��
 �, �� ��$ ���	
��� � 	
  �	����������� � ����������	� �	�
 ��
 �,����� 	�
 #
��� � ��� � ����������	�� ���� �
 ���� ����� �	 	��" 	 ����
��
 ��
 � �
 �������	 ��� � 	
  �	��� 3(��"���� 3& � ���� ��	

�	
 ��	� ������ ��
 �����
 	
 ��
 ��
 �4���� ��
 � �* ��� � ��$#
�� 	
 ��
 ��
 � B����
 ��$��� ���4���	� ���
 � �! �������
 �	#
 4���� 	
 ��
 ��
 � �
 �������	' 	
 ��
 ��
 � �
 ���� �	 ��� � 	* �����
	&%	�" ��
 ��
 � 	��	���	
 �! �	 ���� ��
 � B��4���� ����
��!��� ���� �* ���� �* ����� 3� ����������	 �	�
 �! �
 ����

��� � 3(��"��� 	
 ������ ��	� 	
 ��
 ��
 � �
 �������	 �����

-(���+	 �! ����� ��
 � �= �	� 	
 ��41�� �! �
 �������	 6�!
�����
 �
 �����
 ���� � 	��	���	
 �! �	 ����� : ��
 � 	
 ��41��
�! ����"���� �	�
 �! ����������� 3& ���������
 � 	
 ��41��
�! ����"���� �= �	� 	
 ��41�� �! ����������	 6�! �����
 �
 ���#
��
 ���� ��!��� �
 �	�"������ ��� � ��$���:� C�
 ��
 � 	
 ��#
����
 	
 ��
 ���
 � %(������ ���� � ����	������ ��
 	�������� ��

� 	��	���	
 �! �	 ���
 ��
 � ��) �	� ��	
 �! 	
 �� �"����� 6����#
�����	�"� ����� ��! �	 �/���: ���������	 ���
 	
 �	�������
��
 �,��	� ��
 7������9#������	 	!  ����	� �	�
 �4������
*�!��" ���� �* ���� �! �	 ����� ��) �	� �$ 	 �! �
 ����� �	 ��� �
�= �	 +�� 	
 ��
 �4�� � ��	�� ����� 	
 ��
 �4�� 	
 �	��	����#
�	 �����/��� �����#� ���� �,���� �? ��
 ��	��

3� �! ��� ���
 ���/���	 ���� �! ��������� ����������� 6� �#
��� ���� 	
 ����,���� � ���� ��� � 2/����� � ���� ��� � ����#
����� �� � ���� �! � 4 ����� ��� � 	
 �	���� �: �
 +	��	��1��	�
��
 ��
 ���/���� ��� � ��������	� ���
 � 	
 ���	����
 ������#
����	� �	 	
 ��
 ������
 � �= �� ��
 ��
 � �
 �� ����	�����
 ��� �
3(��"��� 	
 ��41�� �! �
 �������	� ���	��
 �! ����	��������
��� � �= �	 +�� �	�
 ��� � � 4+��� D	�/���	 6�! � � ��	��

�

������ ��������	�



�!  ��������"� �! ��������� ��
 �
 �	�"����� �? ��4B���� : ��
 �
����������� ���� �! ��	��� �	 	��" 	 6�4 � ���
 � 	
  ��

���� 	
 ���	������� : ��� � ��������� �	� ��� � 3(��"����
��
 ��	
 �! ��� ���
 ��4 ���	 	
 ��
 ��
 � 3� 4������ �< � ��
 �
E ��� �� @	�	�	� ; ��4 ���	 �	�
 ���/���	 �! �������	�
���� �! ��������� ����������� �

3� �	�4���" ��� ��) �	� �! ����"���� 	
 �,������ ��

��
 � 	
 +���	����
 8�8	�����	 ���
 �	 "�	��� �* �� 	
 ��
 ��
 �
�������� ��� C��	���	� �! A,��' %&�� ���
 � 0. �	�	
3(��4�	 ����"���� �! 	
 �������� ���
 �����	 ��	� ���

�	��	��	
 ��
 � ���/���� �	�
 ��
 � 	
 +�������� �! C��	 #F�#
�	G��
 A,��� 6H���/��� �< � �"�� 	 ��! A������
 ��
 � �� ���+
��'�	
!� ���	��
 ��
 ������
 �/����� ��
 � � �5���/���� ����
�� ���� " �������� 	��� ���
 �* ��� ����� ��
 �� ���� " 
����+
���� �� ��
 � ����/��� ��
 ��
 � 	
 �������� ���
 ���	���&��'
��
 � � ����������
 ��� � 	
 �4���� ��	
 7����	
 ��* ���	9� ��	

�� 4���� ���� �
 ��
 ��
 7	
 ������������
 �9 8�8	������� 	
 #
������� � �������� � �,���B���:

3� 	
 �������� ���
 ����������	 �	 4��� ���
 C��	 #
F��	G��
 A,�� 6��� ������	�
 ���
: �= �	� ���������
 ��

	
 ����� 	��/���� ���
 � �! ��������
 � �=  ��� ; �	 4��� � �#
���� ��� � 2/����� � ����� ��� � ��������� �� � ����� �! � 4 #
����� ��� � 	
 �	���� �� ����
 � 	
 �������� ��� � �! �������� ��
0.�	��� ���	 �! 	
 �������� ���
 ����������	 	
 ����$���
���
 A,�� �	�
 ��
 � �
 �������	 ���� � ����	������ ��
 #	���#
����� +	�	�� �1�� ���
 � 7����	 ���� �
 ���	G���� ������G#
����� 9� ���
 � �
 �����
 ��� � �! ����4���� �! � 7�
 ���� ���� �
��/����9 ��� � ��
 ��	� ; ���
 �	�	�����

H��
 � ��	������ ���4����	 ��
 �����/��� � 	
 �	� �#
��
 ��� � �����	 ����� � � ��8	��� ���
 � �
 ���������
 � �#
8���	�����
 ; � ��8	��� ���
 �� �4 ���� ���
 A,���
	
 ��
 ��
 � .�
 �������� �< � �	�
 ��
 � ������ ����4������� D	#

�

��� ��������	�� 
��
�����



�/���+� �! ��	������ �	
 �
 ��������	
 	
 ��/+��	 ��� � ���#
��	 ��	� �	 	�/����	� �
 ����8���/��� ���
 � ��������

	
 �������� ����
 ���
 ��
 � �/������ A�
 � ��/� ��� ���/� �	#
 	
 ��
 � �
 ���������
 �! ������4���4 ��� 6�= ��� 	* ������ �	�

����� 	* ���� �� ��	�� �� 3(��������
 � ���
 A,��:� ��
 � �! �#
������
 �
 �����
 ���
 � 	
 ���	������ E�I 	�
 ��
 �	�
 �! �* �����
���" ��� �
 �����
 ���
 � 	*  ���� ��� � 7������ � ��
 �$���9 ��
 �
�! �"���� ��
 ������
 	
 ������������ ��
 �
 �	�"����� ��� �
�!  ������� � �� '��	��" �/��> ��� � �� ���	��" �! � �! �	 ���#
��� � �
 ���� �	�� ��
 �	�4��+� ��
 � ���������
 �4�� 7��"�	#
���9 ���� �! �4 �����

0.��	
 �! ���������	
 ������
 � �����������
 �
 �������	
���� ��	������ �) �	� ��	
 �/�	 ��	
 ������ � ������� J.� �!
�����	 ��	 ��� � ��������#��������� ��� � A,��� �! �"��#
�� 	
 �	�������	 ���
 � ���������� ���
 � 7�4�	�� ���� K�#
��� 9 ���
 �
 +��� �/��	�	 ��/����� �! �	�
������ �! �! �����#
��
 � 	
 ���	�����
 � �	
 ��� ��� �� 	*  	�� �	
 �! ���"��� ��
 ��	

������
 ���������	
 �	�
 �
 ���� ��	
 � ��84���� �
 �����#
��	 ��
 84�� ��
 �	 �� �	 ��� � �
 ������	������ � �
 ���� �	�L
3� �	 �� �	 ��� � �
 ������	������ � �
 ���� �	� ��
 � �����#
�	�����"���� ����
 ��
 ���������	
 ������
 � ��	�� �
 �#
��������� � �!  �����	� ���� �! �	 ����� ; �* ��� �! �
 �������
���� ����,��� ����������� ���
 � ��
 ������������
 �����	 #
��	 �	
 �����, ���� 	
 ��� �����4� %&��� ����1�� �! �
 �#
�����	�����
 �
 ���� �	 ��	
 �
 ���������
 �
 ����"� ������ �#
�/�� � ��	�� ���
���" ��� � �= �	 +�� �	�
 ��� � �! �	 ���� ��

0.�	1��$��	� ��
 � �	 	�����	 6�? ��������
 	
 �	����	:
��
 ���
 � �=  ��� ,�( ��� 6��	
: �	�
 -�!��" 6��	
: ���
 �����#
�	�	���	� ��
 �����������
 �
 �������	 ���� ��	������ ;�?
��
 ���
 � �=  ��� ,�( ��� 6��
��: �	�
 .���� � 6����

: ��� � 	
 ���#
������� � ���4���	� ���� ���
��; �! ���/�� 	
 ���� ���#
�������� � ����/��� �	 �� �	� ��� � �
 ������	������ � �
 �#

�

������ ��������	�



��� �	� ��
 �! �"���� ����
 � �=  ��� /�!	��� �	�
 0,��"'
M	
 ���
 � �	�	��"�� �! � ������	
 �? ������	�	�$���� ��� �
�
 �������	� ���
 �	
 ��� ��� �� �	
 ���	����� 	
 ��
 ��
 � �
 �����

��� � �
 ������	������ � �
 ���� �	�� M	
 ���	����� �	�
 �	
 ���#
�	����� �
 ���������
 � ��	�� ��
 ��
 ������������
 	�
 ���#
 ����	 �	�
 ���/���	 ���� �	G������ �	���� �
 ���� "�	���
; ���/���	 �! � � �
 � ��
 � �4��B� �4�� ������ � ���� �
 ���#
�������� �
  ��"�	��� �	�
 	�
 ��� ����	 �! � � �
 � ��
 � �
 ���#
��
 ���
 ��������� �����
 	
  ��
 7���������� � �
 �	�"���#
���9 ��� � 	
 �	�������� � � ��4����� 	
  ��
 �
 ���� ������ �

2�
 ��!	��� ���$��� ��
 � �* ����� 	�
 ����������� �! #
�	 �����
 �! ����	�� ��� � �
 ����� �	� ; �
 ����� �	� 	
 ��

�4�� 	
 �	��	�����	 ��� � �= �	 +��' �!  ������
 � ��	�� �#
���� � �5�4 ����	 ���� #� ��� ��
 ��	� �? �,����� 3�
�	 �� �	 ��� � �
 ������	������ � �
 ���� �	� �	 	�/����
��
 .�
 ��$�� 0. ��
 ���� �! �	 ����� ���	���
�� ���	��

�
 ��,�� � 	
 ��
 ��
 � 	
 �	��	�����	 �	
 �! �4 ���� �
 ��,�� �
	
 ��
 � ��	�� ����
 ������	� ; � ��	�� ����
 �	
 �! �4 #
��� ��
 ��
 � � ��� ��	� � �����/��� ���	� �,��� �? ��
 ��	��
3� �	 �� �	 �	 	�/���� ���
 � �
 ���� �	 ��� � �	 ����	�
������ ��/��� �! ��� ����� � ��$���� 0N����� ���� 	
 ��
 M	#
1	 /�� ���
 �! �
 ����� �	 ��� 	
 ��
 ���
 � �! �	 ������
 � �� ��#
 �����
 � ��� � 	
 �� $����� �,��� 68�8	���/�� 	
 ��
 ���� ���
����	
 ����������/��� 7�������9 ��� � 8����� � ���: �! ���#
�	���� ��
 � �
 ����� �	 ���� K���� 	
 ��
 ��
 ������4 ���' ��
 �
�
 ����� �	 ��� � 	
 �4��� ��� ���
 �	���1��	� ��
 ��
 � � ���
��� � �= �	 +"� ��� �	�
 �4��� ���	��
 ��
 � �
 �	�� $���" ����
�� �
 � � ���
 �? 	
 ������� ���� (�) �	� ����

3� 	
 �4��� �! � 	�
 ��$��� 	
  ��
 ���� �! �	 ����� � ��
 � ��) �	�
�
 ����	 ����� ��� 	� �� ��) �	� ��!��" �! �4 +���� D	�
 	�
 #
��
 � �! ��!��" ���
 ��) �	� �����/��� �	�
 �* �� �����/���� �* ��
	
 �	��	������� �! �= �	 +� �! � 	�
 ��	���	� ���$���	�� ���


�

��� ��������	�� 
��
�����



����������	 ���� ���������� �	� �$���	� ��
 � �	 �
 ���	#
�	' /����� 1�$ !"� /���� 
�� D	�
 �	
 � �	 ���$���� ��
 �
�= �	 +� �* �� �! � 	
 ���������	 	
 ��	
 �! � 	&%	�� ���$����
��
 � .�
 ��$�� 0. ��
 ���� �! �4 ���� �! � 	
 �	������
 #�
  ���#
��
 �! �	 �����
 �������	 � ��� � ���	2����

3� 	
 �4�� ���
 ��
 � ��) �	� � ���� 	
 ������� � ����� ���#
 	� � 	
 ��	
 � ���� �! �	 ������ � �
 ����� �	�� � ���� �	
 � 	#
��	�$���	� �! �= �	 +� �������,����� ���$���	� 	
 � �8/#
��� 	��
 ��
 �/+� �) ��"� 3& �*  �� ��	�$1�� ��
 � �� 
+	����
��
�	 	��" 	 ��� � 	
 �4���� ��
 � �* � #��	�� ���
 � � ��	 ���"
��� ���	��	 6	
 ��
 ��
 �
 +#���	�	�� �* +� #�= ��	�	�� 8�	���
	
 ��
 ��
 �
 �$ ���� �
 ����� $���	� 	
 ��
 ��
 � 	
 �	��	�������
���
 �	�� �1��� ��
 �����" ��� 	
 ���������	:�

C�
 ���
 � �=  ��� /�!	��� �	�
 0,��" ���� ����	 ��	

� ��	�� �������� � �	�
 ��������� � 	
 �4������ ���
 �
 ���#
������
 �
  $���	� � ��	�� � ��������� ���� � �
 �����#
��	�� �� �����'��" ���� ���	2���� E����	� 	
 �/��� �	#
�� �
 �= �� 	�
 ��
 �! �
 �������	� 8	����/�� ���
 � �
 ���� ���
  �	#
�����
 ���� 	
 ���	������� � 	
 �	����� �� �	�
 ��
 �= �	 ��,�� �
8	����� 	
 ��	
 	
 ��/+��� 	�* ���	 ��� � ����������� � 	
 �	1"#
�����' ���
 	�* ���	 � ������ � �
 �	�"������ ��� � �
 �������#
��� � � ��4����� 3& ��

 	
 �/������ ��
 �
 ��������� � �#
����� � 6�
 ���� ��	
 �
 �	����,�����: � ��8	��� ���
 � �! #
�	 �����
 � 	��	�������	 �	��	��"�� 	
 �/������ ��	

� ����	
 �
 �	����,���� 	
 �4����� ���
 �
 ���������
 �
  $��#
�	� &�! ����������
 � 7���	������
 �9 �? 	
 �������9 	
 �"#
������ ��) ��� � ��,����� 	
 ��
 	
 �	�������
 � �	�
 	
 �	����#
���
 � �����������
 � �	�
 ��������� � 7���������
 � � �����9�
���	��
 ������
 � ���	�������� �* �� � 	��	���������� O��#
��� ���� � ��! ���������
 � � ����� �! � �	 4���	 ��� � 	
 ��#
����� � ��4���	� �	�
 ������������ ��	� ��
 ��
 � �
 ���� ���

�
 �	�"����� ���� ���
 ����� ��� � ������� � �? �/��> ��� �

�

������ ��������	�



� ������� � 	
 �	��	�����	� ��	
 �	���	���	
 �	�
 ���
 � 0�#
����
 ; ����
 ���
 �"���� ��� � �! �	 ������ � � 	��	����#
���	� �	��	��"��

H�	
 8�8��	 /����	��" 3����
�� " 45�����'��" �	�

45�����'�� ��� " 6&%	�" �
 ����� ��	 �	
 �	�	���+� �= �� �!
	
 ���������
 � ���
 �* ���� �! ��

 	�=  ��	� ���
 � �� ������
��� � �
 �������	� ���� ���	2���� ��� � �� ����
�� " � 	��4#
����� �	�
 '�2	�" ���� � ��$���� 2�
 �
 ���������
 �� ��#
������ ��� � �* ����	� 	&%	� 6�! ��/�� �! � � ���� �= �	 +��
�	�
 � ���� ��$���: ��) �	� �! ���	����
 ���	�����	 �	

���� ������� ��	
 ������
 � � �����
 �
 �������	� ��
 	
 ��#
�������
 ��� � � ��	��	 	
 �	����� � �	�
 ��
 �
 ���� ��	
 �
 �	#
����,���� 6�������,����: ��������
 � ��8	�� ���
 � �! #
�	 �����
 � 	��	�������	 �	��	��"��

M���1� �= �� �! �/����	 ��
 ��
 � �
 �������	 ���� � ��$#
��� �= �� ���� �! ��	� �= �� �	�
 �! �$ �!	��	� ��) �	� �/+���
���
 ���$���� ��!�� ��� � �= �	 +��' ��
 � � ��� ��	� � �! ��#
�����	� 6��� � �! �	 ���� � ���
 �* ���� �����
 ��
 ��) ���: �	�
 ��
 �
� ��� ��� � �! �� ����	� 6�� ����� � ���� �? �	�
 �! �	 ������ �:
�4�� �
 ���/ ��� �! ����	����� � � 	��4����� ���� �������
��* �����

3& ��!��" �
 �� ���� �	� �! �	 ����	
 �! � �,�� �	�
 �! � �! #
����	��� ��) �	� ��	
 �
 �� ��,���� � 	��	�������	� D	�

�4�� �
 �/ ���	 ��) �	� �!'�"#�	�/ ��� ��� � �,��� �	�
 ��� �
�! ����	���� .�
 ��
 �! ��4� ��� ��) �	� �����/�� �	�
 ����	

�
 �	�	�	�8	������ ���
 � 	��	���	 ���
 �	�	� 4��� ��

�	 �� �	 ��� � �
 ������	������ � �
 ���� �	�� -(���+	 �= �� �!
��4� ��� ��� � �,��� �	�
 ��� � �! ����	��� 	
 ��
 ��
 � �� �%�+
'���" ��� � �,��� ���
 � 	��	�$���� �	�
 �	�� $���� ��
 �
�! ����	��� ��� ��� �	
 ������$��� �	�
 ��	
 � ��������	 ��� �
2/����' M	
 	
 �	��"��� ���
 �
  $���	� ��� � �	�
 ��	�� ��

�*  �� ��� � 2/���� ��) �	� ����� 	
 ���	�������
 � ��� � � ���#

	


��� ��������	�� 
��
�����



����� � 6�! ����	����� �: �! �� ����	� ���� �	����/���� 	* ����
�
 ���� ���
 ���	�����	 	&%	�"� ���	��
 ��������� � B��4#
����� ���� ���	������ � 	
 ������� �	�
 	
 ���	�4������ �	#
 	��" 	 ��� � �= �	 +"� ����

C�
 ��
 � �������� 	����
 � 	�
 ��
 � �
 �����4����� �!  ����#
���� �	�� ����4������ �	�	
 � ������ �! �
 ��������� ���
 �
	
 �	��$��� 	�
 ��������� ���� �	8	������ �! �������� ���

	
 �	
 ��� 	� 8�8��� 67�
 �����	 ��
 � ��
 � 2/����9:� 0(���1�
��� /��� � 	�
 ��������� �	
 ���	�4��� �! 	
 �	��$����
	
 ��
 ��
 � 	
 �4����� ���� 8�8�����

P�E�

		

������ ��������	�



 
 
 
Στὴν Τατιάνα, στὸν Σπυριδώνη, στὸν Ἀναστάση



 
Δεινὸν γάρ που, ὦ Φαῖδρε, τοῦτ' ἔχει γραφή, 
καὶ ὡς ἀληθῶς ὅμοιον ζωγραφίᾳ. 
Καὶ γὰρ τὰ ἐκείνης ἔκγονα ἕστηκε μὲν ὡς ζῶντα, 
ἐὰν δ' ἀνέρῃ τι, σεμνῶς πάνυ σιγᾷ. 
Ταὐτὸν δὲ καὶ οἱ λόγοι.
 
ΠΛΑΤΩΝΟΣ, Φαῖδρος 275d
 
 



Α Ἡ κοινωνικὴ ἐπαλήθευση τῆς γνώσης
 
Ἡ γένεση τῆς κριτικῆς σκέψης

 
Ὅ,τι ὀνομάζουμε σήμερα κριτικὴ σκέψη γεννήθηκε, γιὰ πρώτη 
φορὰ στὴν Ἱστορία τοῦ ἀνθρώπου, ἕξι ἢ ἑπτὰ αἰῶνες π.Χ., στὶς 
ἀκτὲς τοῦ Αἰγαίου. Γεννήθηκε ἡ ἀνάγκη τῶν Ἑλλήνων νὰ 
διακρίνουν τὸ πραγματικὸ ἀπὸ τὴν ψευδαίσθηση, τὴν ἀλήθεια ἀπὸ 
τὸ ψέμα, τὴν ἔγκυρη γνώση ἀπὸ τὴν ὑποκειμενικὴ ἐντύπωση ἢ 
δοξασία. Νὰ ξεχωρίσουν τὸν ἀξιόπιστο (πιστὸν) ἀπὸ τὸν 
ἀναξιόπιστο (ἄπιστον) λόγο. Γεννήθηκε ἡ φιλοσοφία, ἡ ἐπιστήμη.
 Τόσο ἡ κριτικὴ σκέψη ὅσο καὶ τὸ ὄχημα τῆς ἔκφρασής της, ἡ 
γλώσσα, προέκυψαν ἀπὸ συλλογικὴ ἀνάγκη — δὲν ἦταν 
δημιουργήματα ἐπιμέρους ἀτόμων, χαρισματικῶν. Πάντοτε ἡ 
γλώσσα, καὶ τὰ ὅσα ὡς τρόπο σκέψης ἐκφράζει, εἶναι γεννήματα 
κοινῆς (κοινωνούμενης) ἀνάγκης, ἡ κοινὴ ἀνάγκη γεννάει τοὺς 
ἀπαιτούμενους γιὰ τὴ συν-εννόηση κώδικες. Ἡ κριτικὴ σκέψη 
προέκυψε ὡς αἴτημα τῶν Ἑλλήνων νὰ ἔχει στὸν συλλογικό τους 
βίο προτεραιότητα ἡ ἀλήθεια καὶ ὄχι ἡ χρησιμότητα.
 Ἡ προτεραιότητα τῆς χρησιμότητας στὸν συλλογικὸ βίο (κοινωνία 
τῆς χρείας) εἶναι φυσικὸ γνώρισμα τοῦ ἀνθρώπου: φύσει (ἀπὸ τὴ 
φύση του, κατ' ἀναγκαιότητα) ὁ ἄνθρωπος εἶναι ζῶον κοινωνικόν. 
Μὲ τὸν καταμερισμὸ τῆς ἐργασίας καὶ τὶς ἀνταλλακτικὲς σχέσεις 
κοινωνοῦνται οἱ βιοποριστικὲς ἀνάγκες, συγκροτεῖται ἡ 
ὀργανωμένη συλλογικότητα. Ἄξονας συνοχῆς εἶναι ἡ ἀναγκαία 
χρησιμοθηρία.
 Γιὰ τοὺς Ἕλληνες ὡς πρώτη ἀνάγκη ἀναδύθηκε κάποτε τὸ 
αἴτημα τῆς ἀλήθειας, στόχος τῆς συλλογικότητας ἔγινε ἡ κοινωνία 
τοῦ ἀληθοῦς. Δὲν ἀγνοήθηκε οὔτε περιφρονήθηκε ἡ χρεία, 
ἄλλαξαν μόνο οἱ προτεραιότητες: Κοινὴ καὶ αὐτονόητη 
προτεραιότητα εἶχε γιὰ τοὺς Ἕλληνες ἡ ἀνάγκη νὰ ἀληθεύει ὁ 
βίος, νὰ εἶναι κατ' ἀλήθειαν ἡ ὕπαρξη καὶ ἡ συνύπαρξη τῶν 
ἀνθρώπων1.
 Σαφέστατα ἡ προτεραιότητα τῆς ἀλήθειας προέκυψε ὡς κοινὴ 



ἀνάγκη, δὲν ἦταν ἠθικὴ ἐπιταγὴ ἢ ἰδεαλιστικὸ αἰτούμενο. Ἀνάγκη 
πρωτεύουσα, δηλαδὴ πιὸ πιεστικὴ ἀπὸ τὶς χρηστικές. Καὶ κοινή, 
ἐμπειρικὰ κοινωνούμενη. Γέννημα τοῦ τρόπου συν-εννόησης, 
κοινῆς ἱεράρχησης ἀναγκῶν, κοινῶν στοχεύσεων.
 Ἡ πρώτη στὴν Ἱστορία τοῦ ἀνθρώπου ἐμφάνιση κριτικῆς σκέψης 
ἀποτυπώθηκε στὰ θραύσματα (fragmenta) γραπτῶν κειμένων τῶν 
προ-σωκρατικῶν (πρὶν ἀπὸ τὸν Σωκράτη) ἑλλήνων φιλοσόφων. 
Πρῶτα στὴν Ἱστορία δείγματα φιλοσοφίας, ἐπιστήμης. Ἀπὸ τὸν 6ο 
π.Χ. αἰώνα.
 
 
Ὁρίζουμε τὴν κριτικὴ σκέψη ὡς ἀνάγκη καὶ τρόπο νὰ κρίνουμε 
(δια-κρίνουμε, ξεχωρίζουμε) τί εἶναι ἀληθινὸ καὶ τί ψεύτικο, τί 
ὀρθὸ καὶ τί λάθος, τί πραγματικὸ καὶ τί φαντασιῶδες — ποιά 
πληροφορία τῶν ἀτομικῶν αἰσθήσεων ἢ ποιά σύλληψη τοῦ 
ἀτομικοῦ νοῦ συνιστᾶ ἔγκυρη καὶ ποιά μὴ ἔγκυρη γνώση.
 Αὐτὴ ἡ συλλογικὴ ἀνάγκη γεννήθηκε στοὺς Ἕλληνες ὡς αἴτημα 
προτεραιότητας τῆς ἀλήθειας καὶ ὄχι τῆς χρείας, δὲν εἶναι ὅμως 
παντοῦ καὶ πάντοτε ἡ ἀνάγκη τῆς ἐγκυρότητας ἀνυπότακτη στὴ 
χρησιμότητα. Στὴ μεσαιωνικὴ καὶ νεότερη Εὐρώπη (στὴ Δύση, ὣς 
σήμερα) ὁ τρόπος τῆς κριτικῆς σκέψης τῶν Ἑλλήνων υἱοθετήθηκε 
μὲ ἐνθουσιασμό, ἀλλὰ γιὰ τὴ χρηστική του ἀξία2 — 
παραλλάχτηκε σὲ ἀνάγκη γιὰ ἀποτελεσματικότητα, ποὺ εἶναι ἡ 
ἀναιδέστερη ἔκφανση τῆς χρησιμοθηρίας. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἐπιστήμη, 
ποὺ καλλιεργήθηκε μὲ ἐντυπωσιακὰ ἐπιτεύγματα στὴ Δύση, 
ὑπηρετεῖ συνεπέστατα τὴν προτεραιότητα τῆς χρησιμότητας, ἔστω 
κι ἂν πρόκειται γιὰ τὴ χρησιμότητα τοῦ Ἄουσβιτς ἢ τῆς Χιροσίμα.
 Στὴν περίπτωση τῶν Ἑλλήνων ἡ ἀνάδυση τῆς κριτικῆς σκέψης 
διασώθηκε ἀνυπότακτη στὴ χρησιμοθηρία (συγκροτώντας ἕναν 
πολιτισμὸ στοὺς ἀντίποδες τοῦ νεότερου καὶ σημερινοῦ 
δυτικοευρωπαϊκοῦ), ἐπειδὴ συνδέθηκε καταγωγικὰ μὲ τὴν ἀνάγκη 
νὰ προσδιοριστεῖ ἡ ἀλήθεια ὄχι ὡς γνώση μόνο ἀλλὰ καὶ ὡς 
ὕπαρξη. Ὁ προσδιορισμὸς αὐτὸς ἀποδείχθηκε ἀναγκαῖος καὶ 
προκειμένου νὰ ἐντοπιστεῖ κριτήριο λειτουργίας τῆς κριτικῆς 
σκέψης — κριτήριο διάκρισης τοῦ ὀρθοῦ ἀπὸ τὸ λάθος, τοῦ 



ἀληθοῦς ἀπὸ τὸ ψευδές.
 Ὅπου ἡ κριτικὴ σκέψη ὑποτάχθηκε στὴ χρησιμοθηρία, τὸ 
κριτήριο ἀληθείας (κριτήριο ὀρθότητας, ἐγκυρότητας) 
ἀναζητήθηκε στὸ ὠφέλιμο ἀποτέλεσμα — ἢ σὲ γενικότερες ἀρχὲς 
ὠφελιμιστικῆς ἀποτελεσματικότητας, ὅπως: ἡ ἀρχὴ τῆς αὐθεντίας, 
ἡ ἀρχὴ τῆς πλειοψηφίας, ἡ ἀρχὴ τῶν ἀκαταμάχητων ἀποδείξεων, 
ἡ ἀρχὴ τῆς συμφέρουσας σύμβασης3. Δηλαδή, μιὰ πιστοποίηση, 
μιὰ γνώμη, μιὰ πληροφορία κρίνεται ὡς ὀρθὴ καὶ ἔγκυρη, ἂν ἔχει 
ὠφέλιμο ἀποτέλεσμα — ἢ ἂν ἐγγυᾶται τὴν ὀρθότητά της μιὰ 
κοινὰ ἀναγνωρισμένη αὐθεντία ἢ ἡ πλειοψηφία τῶν μελῶν μιᾶς 
συλλογικότητας ἢ ἂν τὴν συνοδεύουν ἀκαταμάχητες ἀποδείξεις ἢ 
ἂν τὴν ἐπιβάλλει μὲ σύμβαση («κατὰ συνθήκην», κοινὴ συμφωνία) 
ἡ θέληση τῆς πλειονότητας. Ἀπὸ τὴ γένεσή της (γύρω στὸν 6ο 
μ.Χ. αἰώνα) ὣς σήμερα, ἡ μετα-ρωμαϊκὴ Εὐρώπη παγιδεύεται 
ἀδιέξοδα στὴν ἀναζήτηση «ἀντικειμενικοῦ» κριτηρίου τῆς 
ἀλήθειας ποὺ νὰ ἐξασφαλίζει ἀπόλυτη σιγουριὰ βεβαιοτήτων στὸ 
ἄτομο. Ἡ ἀπολυτοποίηση τῆς ἀπαίτησης γιὰ ὑποκειμενικὴ 
βεβαιότητα μέσῳ ἐγγυήσεων ἀπόλυτης ἀντικειμενικότητας εἶναι 
τὸ σισύφειο αἰτούμενο (ἢ ἡ ἱστορικὴ σχιζοφρένεια) τοῦ 
δυτικοευρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ, πολιτισμοῦ μὲ ἀντεστραμμένους 
τοὺς ἀρχαιοελληνικοὺς ὅρους.
 
 
Ἡ ἀλήθεια ὡς τρόπος

 
Στὴν περίπτωση τῶν Ἑλλήνων τὸ κριτήριο τῆς κριτικῆς σκέψης (ἡ 
προϋπόθεση ἀνάδειξης τῆς ἀλήθειας) ἀναζητήθηκε καταγωγικά, 
ὄχι σὲ «ἀντικειμενικὸ» ἐγγυητὴ ὀρθότητας τῆς γνώσης, ἀλλὰ στὸν 
ἐντοπισμὸ τοῦ τρόπου τῆς «κατ' ἀλήθειαν» ὕπαρξης. Οἱ Ἕλληνες 
προφανῶς διερωτήθηκαν: ποιό δεδομένο τῆς πραγματικότητας 
ὑπάρχει «ἀληθινά», δηλαδὴ δίχως περιορισμοὺς τῆς ὕπαρξής του, 
περιορισμοὺς χώρου, χρόνου, φθορᾶς, μεταβολῆς καὶ ἀλλοίωσης, 
θανάτου; Αὐτὸ τὸ πραγματικὰ ὑπαρκτό, τὸ δίχως προϋποθέσεις 
καὶ αἰώνιο (τὸ ὄντως ὂν), εἶναι, αὐτονόητα, κριτήριο ἀλήθειας. Ὁ 
τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο εἶναι, συνιστᾶ τὸ μέτρο τῆς κατ' ἀλήθειαν 



ὕπαρξης, ἄρα καὶ τῆς κατ' ἀλήθειαν γνώσης.
 Ἐντόπισαν αὐτὸ τὸν τρόπο τῆς ἀλήθειας οἱ Ἕλληνες στὴ 
δεδομένη μέσα στὸ σύμπαν λογικότητα: στὸν ξυνὸ (ξὺν-νόῳ: κατὰ 
τὸν νοῦ ὅλων, τὸν κοινὸ) λόγο ποὺ καθορίζει τὴν ὕπαρξη καὶ τὴ 
συνύπαρξη τοῦ συνόλου τῶν ὑπαρκτῶν, ἀναδείχνει τὴ συμπαντικὴ 
πραγματικότητα σὲ κόσμο, ποὺ θὰ πεῖ: κόσμημα. Εἶναι ὁ λόγος-
τρόπος τῆς οὐσίας τοῦ κάθε ὑπαρκτοῦ (τὸ πῶς τῆς μετοχῆς του 
στὸ εἶναι), συγκροτεῖ τὴν ἀτομικὴ μορφὴ καὶ τὴ συνολικὴ δια-
μόρφωση τῶν ὑπαρκτῶν, συνιστᾶ τὴ λογικὴ αἰώνια τάξη, ἁρμονία, 
κοσμιότητα τοῦ κόσμου. Τὰ ἐπιμέρους ὑπαρκτὰ εἶναι ὅλα 
ἐφήμερα, μεταβλητά, φθαρτά, θνητά. Ὅμως ὁ λόγος-τρόπος τῆς 
ὕπαρξης καὶ τῆς συν-ύπαρξής τους εἶναι δεδομένος, ἀμετάβλητος, 
ἀθάνατος — κάλλος κόσμου4.
 Προηγεῖται τῆς ὕπαρξης καὶ τὴν καθορίζει ὁ κοινὸς (ξυνὸς) λόγος
— προκαθορίζει κάθε ὕπαρξη, ἀκόμα καὶ αὐτὴν τῆς θεότητας. Οἱ 
θεοὶ ἢ ὁ θεὸς εἶναι αὐτὸ ποὺ ἐπιβάλλει ἡ ἀνάγκη: ἡ λογικὴ 
ἀναγκαιότητα νὰ εἶναι αἴτιοι καὶ διαχειριστὲς τῶν κοσμικῶν 
γιγνομένων ἢ ἕνα καὶ μοναδικὸ αἴτιο τῆς συμπαντικῆς 
κοσμιότητας, πρῶτον κινοῦν, γένος τιμιώτατον, ὂν ἀκρότατον5.
 
 
Κατ' ἀλήθειαν τρόπος (αἰώνιος καὶ ἀμετάβλητος) τῆς ὕπαρξης 
καὶ τῆς συνύπαρξης τῶν ὑπαρκτῶν ἡ λογικότητα τῶν εἰδῶν 
(μορφῶν) καὶ τῶν μεταξύ τους σχέσεων, εἶναι τὸ μέτρο-κριτήριο 
ἐπαλήθευσης καὶ τῆς γνώσης. Ἡ γνώση (πιστοποίηση, γνώμη, 
πληροφορία) ἀληθεύει (εἶναι ὀρθή, ἔγκυρη, ἀξιόπιστη), ὅταν εἶναι 
κατὰ λόγον καὶ ἀνὰ τὸν λόγον: ἀπηχεῖ, μιμεῖται, ἀναπαράγει 
σχέσεις ἁρμονικῆς συν-εννόησης, λογικοῦ συντονισμοῦ τῆς 
λειτουργίας τοῦ νοῦ καὶ τῆς ἐμπειρίας τῶν ἐπιμέρους ἀτόμων.
 Ὁ ἄνθρωπος εἶναι λογικὸς ὄχι ἐπειδὴ ἔχει νοῦ (τὴν ἱκανότητα τοῦ 
νοεῖν), ἀλλὰ ἐπειδή, μὲ αὐτὴ τὴν ἱκανότητα, μπορεῖ νὰ συν-
εννοεῖται, νὰ συγκροτεῖ λογικὲς σχέσεις κοινωνίας τῆς ἐμπειρίας 
του. Γινόμαστε λογικοὶ κατὰ μετοχήν, λέει ὁ Ἡράκλειτος6, δηλαδὴ
στὸ ποσοστὸ πού, μὲ τὴ νοητική μας ἱκανότητα, μετέχουμε στὸν 
τρόπο τῆς τοῦ παντὸς διοικήσεως, τὸν τρόπο τοῦ κοινοῦ (ξυνοῦ) 



λόγου: στὴ λογικὴ ἁρμονία τῶν σχέσεων7. Ἡ πιστοποίηση, ἡ 
γνώμη, ἡ πληροφορία ἀληθεύουν ὅταν προκαλοῦν καὶ συγκροτοῦν 
λογικὲς σχέσεις κοινῆς συν-εννόησης, συντονίζουν (ἐναρμονίζουν) 
τὶς ἐπιμέρους (ἀτομικὲς) ἐμπειρίες, ἐπιτρέπουν νὰ κοινωνεῖται ἡ 
ἐμπειρία: Καθ' ὅ,τι ἂν κοινωνήσωμεν, ἀληθεύομεν, ὁρίζει ὁ 
Ἡράκλειτος, ἅ δε ἂν ἰδιάσωμεν, ψευδόμεθα8.
 Τί ἀκριβῶς σημαίνει νὰ «κοινωνεῖται ἡ ἐμπειρία»; Ὁ Δημόκριτος 
φέρνει ἕνα ἑρμηνευτικὸ παράδειγμα: Ἂν κάποιος ἐκφέρει τὴν 
πιστοποίηση-πληροφορία-γνώμη ὅτι «τὸ μέλι εἶναι ξινό 
(στρυφνὸν)», ὁ λόγος του δὲν συντονίζεται (δὲν συν-φωνεῖ, ὁμο-
φωνεῖ) μὲ τὴν ἐμπειρία ὅλων ὅσων ἔχουν γευθεῖ μέλι. Ὁ 
ἄνθρωπος αὐτὸς ἰδιάζει, ἔχει ἰδίαν (δική του ἀτομικὴ καὶ μόνο) 
γνώμη-ἄποψη, ἡ μαρτυρία του εἶναι ἐκτὸς τοῦ κοινοῦ λόγου τῆς 
ἐμπειρίας τῶν συνανθρώπων του. Ψεύδεται, ὄχι ἐπειδὴ 
ἀντιτίθεται, ἀρνεῖται ἢ παραβαίνει κάποια «ἀρχὴ» (αὐθεντία, 
πλειοψηφία, ἀποδεικτικὴ μέθοδο, σύμβαση) ἡ ὁποία καθορίζει τί 
εἶναι γλυκὸ καὶ τί ξινό. Ψεύδεται, ἐπειδὴ ὁ λόγος τῆς δικῆς του 
μαρτυρίας δὲν μετέχεται, δὲν παραπέμπει σὲ ἐμπειρία μεθεκτὴ 
ἀπὸ ὅλους, δὲν κοινωνεῖται ὁ λόγος του9. Ψεῦδος εἶναι ἡ 
ἐμπειρικὰ ἀκοινώνητη (μὴ κοινωνούμενη) πιστοποίηση-γνώμη-
πληροφορία, εἶναι τὸ στεγανὰ ἀτομικό, τὸ ἴδιον φρόνημα ἢ 
ἐπινόημα. Ἀντιθέτως, ἀληθινὸ (ὀρθό, ἔγκυρο, πιστὸν) εἶναι αὐτὸ 
γιὰ τὸ ὁποῖο πάντες ὁμοδοξοῦσιν (ἔχουν ὁμοῦ, ἀπὸ κοινοῦ, τὴν 
δόξαν-γνώμη) καὶ ἕκαστος (ἀπὸ τὴν ἀτομική του ἐμπειρία) 
ἐπιμαρτυρεῖ.
 
 
Τὸ ὀρθῶς διανοεῖσθαι διὰ τὸ ὀρθῶς κοινωνεῖν

 
Εἶναι ἐλλιπὲς νὰ ποῦμε ὅτι οἱ Ἕλληνες σημάδεψαν τὴν ἀνθρώπινη 
Ἱστορία, ἐπειδὴ γέννησαν τὴν κριτικὴ σκέψη (τὴ λογικὴ μέθοδο, 
τὴν ἀποδεικτικὴ συνέπεια). Σημαδεύει τὴν Ἱστορία ὅ,τι 
ἐλευθερώνει τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ τὴν ὑποταγὴ στὴ νομοτέλεια τῶν 
ἐνστίκτων, καὶ ἡ κριτικὴ σκέψη ἀπὸ μόνη της ἐνδέχεται νὰ 
παγιδεύει στὴν ἀναγκαιότητα τῶν ἐνορμήσεων ἰδιοτέλειας, στὸν 



πρωτογονισμὸ τῆς χρησιμοθηρίας. Τὴν ἐπίγνωση αὐτῆς τῆς 
πιστοποίησης ἀπηχεῖ ἡ φράση τοῦ Ἀριστοτέλη: Τὸ ζητεῖν 
ἁπανταχοῦ τὸ χρήσιμον ἥκιστα ἁρμόζει τοῖς μεγαλοψύχοις καὶ 
ἐλευθερίοις10. Ὁ κατεξοχὴν τέκτων τῆς λογικῆς μεθόδου ἀντιθέτει 
τὴν ἀπολυτοποίηση τῆς χρησιμότητας στὴν ἐπιδίωξη τῆς 
ἐλευθερίας καὶ τῆς μεγαλοψυχίας.
 Οἱ Ἕλληνες σημάδεψαν τὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία, ἐπειδὴ 
θεμελίωσαν τὴν κριτικὴ λειτουργία τῆς σκέψης στὴν 
προτεραιότητα τοῦ κοινωνικοῦ γεγονότος, στὸ ἄθλημα ἐλευθερίας 
ποὺ εἶναι γιὰ τοὺς Ἕλληνες ἡ πόλις, ὁ πολιτικὸς βίος τῆς 
συλλογικότητας. Κριτήριο γιὰ νὰ λειτουργήσει κριτικὰ ἡ σκέψη 
(νὰ διακρίνει τὸ ὀρθὸ ἀπὸ τὸ λάθος, τὴν ἀλήθεια ἀπὸ τὸ ψέμα) 
ἦταν ἡ κοινωνικὴ ἐπαλήθευση τῆς γνώσης: Καθ' ὅ,τι ἂν 
κοινωνήσωμεν, ἀληθεύομεν, ἅ δε ἂν ἰδιάσωμεν ψευδόμεθα.
 Ἡ λογικὴ μέθοδος, οἱ ἀποδεικτικὲς τεχνικές, ποὺ πρῶτοι οἱ 
Ἕλληνες εἰσήγαγαν στὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία, δὲν εἶναι ὁ τρόπος 
ἐπαλήθευσης τῆς γνώσης, τὸ ἐπαρκὲς μέσον, ἐργαλεῖο ἢ 
«ὄργανον» (organon) ἐπαλήθευσης. Λογικὴ μέθοδος καὶ 
ἀποδεικτικὲς τεχνικὲς λειτουργοῦν ὡς προϋποθέσεις τοῦ ὀρθῶς 
διανοεῖσθαι, τὸ ὁποῖο ὑπηρετεῖ καὶ ἐξασφαλίζει τὸ ὀρθῶς 
κοινωνεῖν. Ἡ ὀρθότητα τοῦ διανοεῖσθαι ἀναφέρεται στὴν 
ἀρτιότητα τῆς μεθόδου, τοῦ τρόπου σύνταξης τῆς σκέψης (καὶ 
συνεπῶς τῆς γλώσσας) — χωρὶς αὐτὴ τὴν ὀρθότητα εἶναι ἀνέφικτη
ἡ συν-εννόηση, ὁ κατα-νοητὸς (κατὰ-τὸν-νοῦν ὅλων) τρόπος 
δήλωσης (φανέρωσης) τῆς ἐμπειρίας, ἀνέφικτη ἡ κοινωνία τῆς 
ἐμπειρίας. Ὅμως, τελικά, τὴ γνώση ἐπαληθεύει ἡ κοινωνία τῆς 
ἐμπειρίας, ὄχι ἡ ὀρθότητα τοῦ (ἀτομικῶς) διανοεῖσθαι, ἔστω καὶ 
ἂν προϋποτίθεται τὸ ὀρθῶς διανοεῖσθαι γιὰ νὰ λειτουργήσει τὸ 
ὀρθῶς κοινωνεῖν.
 Ἐγγύηση ἀλήθειας εἶναι νὰ κοινωνεῖται ἡ γνώση, νὰ 
συντονίζονται κατὰ λόγον οἱ ἀτομικὲς ἐμπειρίες. Αὐτὸν τὸν 
λογικὸ συντονισμὸ ὑπηρετοῦν ἡ μέθοδος καὶ οἱ ἀποδεικτικὲς 
τεχνικές, καὶ πρὶν ἀπὸ αὐτὲς ἡ γλώσσα, ὁ γλωσσικὸς κώδικας συν-
εννόησης. Κριτήριο τῆς ἀλήθειας εἶναι ἡ λογικὴ κοινωνία τῆς 
ἐμπειρίας, τὸ ἄθλημα σχέσεων κοινωνίας. Μόνη ἡ λογικὴ μέθοδος 



ἢ μόνη ἡ κοινωνία τῆς χρείας δὲν ἐξασφαλίζουν ἀλήθεια — ἡ 
κριτικὴ σκέψη, ὡς τεχνικὸ μόνο ἐργαλεῖο, διαμορφώνει τρόπο 
κοινοῦ βίου (Ἱστορία καὶ πολιτισμὸ) μὲ ἀντεστραμμένους τοὺς 
ἑλληνικοὺς ὅρους11.
 
 
Ἐμπειρισμὸς κοινωνούμενος

 
Τὸ κριτήριο κοινωνικῆς ἐπαλήθευσης τῆς γνώσης θεμελιώνει τὴ 
γνωσιολογία-γνωσιοθεωρία σὲ συνεπέστατο ἐμπειρισμό: 
Ἀποκλείει τὴν καταφυγὴ σὲ a priori ἀλήθειες, ἐπιβεβλημένα 
δόγματα, ἀξιωματικὲς παραδοχές.
 Ἐμπειρισμός, στὴν περίπτωση τῶν Ἑλλήνων, σημαίνει καὶ πάλι 
τὴν ἐλευθερία ἀπὸ τὶς (ἐπιρρεπεῖς στὴν ἰδιοτέλεια) ἀτομικὲς 
γνωστικὲς δυνατότητες: πληροφορίες τῶν ἀτομικῶν αἰσθήσεων, 
συλλήψεις τῆς ἀτομικῆς διάνοιας, προϊόντα τῆς ἀτομικῆς 
διαίσθησης, βιώματα «ὑπαρξιακὰ» τοῦ ἀτόμου. Ἐμπειρισμὸς 
εἶναι ὄχι ἡ προτεραιότητα τῆς φύσης (δυνατότητα), ἀλλὰ ἡ 
προτεραιότητα τῆς σχέσης (ἐλευθερία): ἡ θελητικὴ-ἐνεργητικὴ 
συμπερίληψη ὅλων τῶν φυσικῶν γνωστικῶν δυνατοτήτων στὸ 
ἐλεύθερο ἀπὸ φυσικὲς ἀναγκαιότητες ἐνέργημα τῆς σχέσης. Γι' 
αὐτὸ καὶ ἡ πληρέστερη γνώση, θὰ πεῖ ὁ Πλάτων, εἶναι ὁ ἔρωτας12: 
ἡ σχέση ποὺ φθάνει στὴν ἐλευθερία ἀπὸ κάθε ἰδιοτέλεια, στὴν 
αὐτοπροσφορά.
 Ἐξ ἄλλου, ὁ ἐγκλωβισμένος στὶς ἀτομικὲς γνωστικὲς δυνατότητες 
ἐμπειρισμὸς ἀναπότρεπτα αὐτοαναιρεῖται: Γεννάει (συνεπέστατα)
τὴν ἀνάγκη «ἀντικειμενικῆς» κατοχύρωσης τῆς ὑποκειμενικῆς 
ἐμπειρίας, δηλαδὴ προσφυγῆς σὲ ἐξω-εμπειρικὸ παράγοντα 
ἱκανὸν νὰ καταστήσει τὴν ὑποκειμενικὴ ἐμπειρία ἀναγκαστὴ κατὰ 
πάντων. Ἀντίθετα, ὁ ἐμπειρισμὸς τῆς ἑλληνικῆς γνωσιοθεωρίας 
εἶναι αὐτὸς τῆς σχέσης: τῆς ἐλεύθερης μετοχῆς στὸν κοινὸ λόγο 
μὲ τὸν ὁποῖο κοινωνεῖται ἡ γνώση. Εἶναι ἄθλημα παραίτησης ἀπὸ 
τὸ ἰδιάζειν, ἐλευθερίας ἀπὸ τὴν ἰδιοτέλεια.
 
 



Συνεπάγεται ὁ ἐμπειρισμὸς τῶν Ἑλλήνων τὸν σεβασμὸ τῆς 
ἑτερότητας (μοναδικότητας-ἀνομοιότητας) κάθε ἀτομικῆς 
ἐμπειρίας, ἑπομένως τὴν παραδοχὴ τῆς σχετικότητας κάθε 
ἐκφερόμενης (σημαινόμενης μὲ κώδικα κοινῆς χρήσης καὶ 
ἀντικειμενικῆς σημαντικῆς) γνώμης-πιστοποίησης-πληροφορίας. 
Εἶναι πάντοτε δεδομένη γιὰ τὸν Ἕλληνα ἡ διαφορὰ ἀνάμεσα στὰ 
σημαίνοντα καὶ στὰ σημαινόμενα: στὴν ὑποδήλωση-σήμανση τῆς 
ἐμπειρικῆς γνώσης καὶ στὴν ἴδια τὴν ἐμπειρία τῆς γνώσης. Τὰ 
σημαίνοντα μᾶς ἐπιτρέπουν νὰ κοινωνοῦμε τὴν παραπομπὴ στὴν 
ἐμπειρία, ἀλλὰ δὲν μποροῦν νὰ ὑποκαταστήσουν τὴ γνωστικὴ 
ἐμπειρία13.
 Αὐτὴ ἡ αὐτονόητη διαφορὰ λειτουργεῖ μόνο στὴν περίπτωση τοῦ 
ἐμπειρισμοῦ τῶν Ἑλλήνων: ὅταν κριτήριο κριτικῆς λειτουργίας τῆς 
σκέψης εἶναι ἡ κοινωνικὴ ἐπαλήθευση τῆς γνώσης. Τότε ἡ ὀρθὴ 
καὶ ἔγκυρη γνώση δὲν ταυτίζεται οὔτε μὲ μόνη τὴν ἀτομικὴ 
ἐμπειρία οὔτε μὲ μόνη τὴν ἀτομικὴ κατανόηση τῶν σημαινόντων 
τῆς κοινῆς ἐμπειρίας. Ἡ ἀπόσταση ἀνάμεσα στὰ σημαίνοντα τὴ 
γνώση καὶ στὴ σημαινόμενη γνώση δὲν ὑπερβαίνεται παρὰ μόνο 
μὲ τὸν συντονισμὸ (κοινωνία) ἀτομικῆς ἐμπειρίας καὶ κοινῆς 
ἐμπειρίας.
 (Ἕνας ἄνθρωπος ποὺ δὲν γεύτηκε μέλι ποτὲ στὴ ζωή του, 
ἀσφαλῶς κατανοεῖ τὴ διατύπωση «τὸ μέλι εἶναι γλυκό», ἀλλὰ δὲν
γνωρίζει τὴν ἰδιάζουσα γλυκύτητα τοῦ μελιοῦ — δὲν μετέχει 
ἐμπειρικὰ στὴ σημαινόμενη γνώση, δὲν κοινωνεῖ τὴν ἀλήθεια τῆς 
ἀπόφανσης. Κάποιος ἄλλος, ποὺ ἔχει γευθεῖ τὸ μέλι καὶ γνωρίζει 
τὴ γλυκύτητά του, ἀλλὰ ἀποφαίνεται ὅτι «τὸ μέλι εἶναι ξινό», 
παραβιάζει τὸν κώδικα τῆς κοινῆς σημαντικῆς, γι' αὐτὸ καὶ δὲν 
κοινωνεῖ τὴν ἐμπειρία του, ἀκυρώνει τὴν ἐπαλήθευσή της, βιώνει 
τὴν πραγματικότητα ὡς ἀτομικὴ ψευδαίσθηση.)
 
 
Σύμβολο

 
Ἡ σήμανση-διατύπωση τῆς γνωστικῆς ἐμπειρίας μὲ τὸν κοινὸ 
γλωσσικὸ κώδικα συν-εννόησης (ἢ μὲ τὶς «γλῶσσες» τῆς ποιητικῆς 



ἱκανότητας τοῦ ἀνθρώπου, γλῶσσες τῆς ποικιλίας τῶν Τεχνῶν) 
προϋποθέτει τὸν κώδικα νὰ λειτουργεῖ συμβολικά. Ἡ ἑλληνικὴ 
λέξη σύμβολο παράγεται ἀπὸ τὸ ρῆμα συμβάλλω (σὺν + βάλλω) 
ποὺ σημαίνει: βάζω μαζί, συντονίζω, ἐναρμονίζω. Ἡ λειτουργία 
τῆς γλώσσας εἶναι γιὰ τοὺς Ἕλληνες πάντοτε συμβολική, οἱ λέξεις 
—τὰ ὀνόματα μὲ τὰ ὁποῖα ὀνομάζουμε τὰ πράγματα 
(πεπραγμένα) ἢ τὰ χρήματα (ἀντικείμενα χρήσης)— λειτουργοῦν 
ὡς σύμβολα. Φύσει τῶν ὀνομάτων οὐδέν ἐστιν, ἀλλ' ὅταν 
γένηται σύμβολον, ὁρίζει ὁ Ἀριστοτέλης14. Δηλαδή, ἀπὸ τὴ φύση 
τους τὰ ὀνόματα, ὡς φωνήματα-ἀκούσματα, δὲν εἶναι τίποτα, δὲν 
σημαίνουν τίποτα, δὲν παραπέμπουν σὲ τίποτα. Εἶναι (γίνονται 
κάτι), ὅταν λειτουργήσουν ὡς σύμβολα: Ὅταν συν-βάλλουν, 
βάζουν μαζί, συντονίζουν τὶς ἐπιμέρους ἀτομικὲς ἐμπειρίες καὶ 
προκαλοῦν συν-εννόηση.
 Παράδειγμα: Γιὰ ἕναν ἀλλόγλωσσο ἡ ἑλληνικὴ λέξη ποτάμι εἶναι 
ἁπλῶς ἕνα φώνημα χωρὶς σημασία, δὲν σημαίνει κάτι. Γιὰ ἕναν 
ἑλληνόφωνο ὅμως τὸ ἴδιο αὐτὸ φώνημα ἀνακαλεῖ εἰκόνες-
παραστάσεις-συνειρμοὺς-συναισθήματα (γνωστικὴ ἐμπειρία) ἀπὸ 
ὅσα ποτάμια ἔχει δεῖ στὴ ζωή του. Καὶ ἡ ἀνάκληση τῆς γνωστικῆς 
ἐμπειρίας μὲ ἀφορμὴ τὸ φώνημα δὲν εἶναι τὸ ἄθροισμα ἀπὸ 
εἰκόνες ὅλων τῶν ἐπιμέρους ποταμῶν ποὺ εἶδε ποτὲ τὸ 
ὑποκείμενο, ἀλλὰ τὸ ἀποτέλεσμα μιᾶς κριτικῆς διεργασίας, μιᾶς 
ἀφαίρεσης ποὺ ἀσκεῖ ὁ νοῦς στὸ ἐμπειρικὸ ὑλικὸ ὅλων τῶν 
σχετικῶν εἰκόνων: Ἀφαιρεῖ ὁ νοῦς ὅλα τὰ συμβεβηκότα ἀπὸ τὰ 
ὁμοειδὴ ὑπαρκτά, δηλαδὴ ὅλα τὰ ἀτομικῶς ἰδιάζοντα, 
περιπτωτικά, ἐπικαιρικά, περιστατικὰ στοιχεῖα καὶ συγκρατεῖ, σὲ 
μία ἐν-νῷ εἰκόνα (ἔννοια-ἰδέα) μόνο τὰ γνωρίσματα τῆς 
ὁμοείδειας μιᾶς ὁμάδας ὑπαρκτῶν — τὰ γνωρίσματα ποὺ κάνουν 
κάθε ποτάμι νὰ εἶναι ποτάμι, κάθε κρίνο νὰ εἶναι κρίνος, κάθε 
ἐλάφι νὰ εἶναι ἐλάφι.
 Ὀνομάζουμε κριτικὴ λειτουργία τοῦ νοῦ τὴν ἱκανότητά του νὰ 
κρίνει-διακρίνει τὰ γνωρίσματα ποὺ ὁρίζουν καὶ διαφοροποιοῦν 
τὴν καθόλου ἑνότητα μιᾶς ὁμοείδειας ὑπαρκτῶν (τὴν ἑνότητα 
ὅλων τῶν ὑπαρκτῶν ποὺ ἔχουν ὁμοῦ-τὸ-εἶδος, ἔχουν κοινὰ 
μορφικὰ γνωρίσματα). Συγκρατεῖ ὁ νοῦς, ὡς ἔννοια-ἰδέα, τὰ 



γνωρίσματα τοῦ κοινοῦ τρόπου-λόγου μετοχῆς τοῦ κάθε εἴδους 
ὑπαρκτῶν στὴν ὕπαρξη: συγκρατεῖ τὸν λόγο τῆς οὐσίας κάθε 
ὑπαρκτοῦ. Αὐτὴ ἡ ἀφαιρετικὴ-κριτικὴ λειτουργία εἶναι 
προϋπόθεση τόσο τῆς σκέψης (τῆς συγκρότησης δια-νοημάτων, 
ἄρθρωσης λογικῶν προτάσεων) ὅσο καὶ τῆς συν-εννόησης (τῆς 
σύμπτωσης, συντονισμοῦ, ἐναρμόνισης τῶν ἀτομικῶν ἐμπειριῶν μὲ 
ἀφορμὴ τὰ κοινὰ σύμβολα).
 Ἔτσι, ἐνῶ οἱ ἀτομικὲς τοῦ καθενός μας ἐμπειρίες ἀπὸ ὅσα 
ποτάμια ἔχουμε δεῖ στὴ ζωή μας εἶναι μοναδικές, ἀνόμοιες καὶ 
ἀνεπανάληπτες, ὅταν ἀκοῦμε (ἢ βλέπουμε γραμμένη) τὴ λέξη 
ποταμός, ἀνακαλοῦμε ὅλοι τὴν ἀφαιρετικὴ ἔννοια-ἰδέα τὴν σὲ 
ὅλους κοινὴ (ὄχι ἴδια) — μὲ τὴν ἐμφάνιση ἢ τὸ ἄκουσμα τοῦ 
συμβόλου συν-βάλλονται οἱ ἔννοιες κάθε ἀτομικοῦ νοῦ, συμπίπτει 
ἡ κατανόηση15.
 
 
Σύμβολα, στὴ λειτουργία κοινωνίας τῆς ἐμπειρίας, δὲν εἶναι μόνο 
οἱ λέξεις (γραπτὲς καὶ φωνήματα), εἶναι καὶ κάθε γλώσσα τῆς 
ποικιλίας τῶν Τεχνῶν μὲ τὶς ὁποῖες σημαίνονται-κοινωνοῦνται οἱ 
ἀνθρώπινες ἐμπειρίες. Σύμβολα εἶναι καὶ ἐπιλεγμένα σχήματα ἢ 
ἀντικείμενα ποὺ διακρίνουν-σηματοδοτοῦν-προκαλοῦν τὴ 
λειτουργία κοινωνίας ἐμπειριῶν μιᾶς συλλογικότητας. Ἡ σημαία, 
π.χ., μιᾶς ὀργανωμένης συλλογικότητας εἶναι σύμβολο, τὸ ἴδιο καὶ 
ὁ θυρεὸς μιᾶς ἱστορικῆς οἰκογένειας, ἡ στολὴ τῶν λειτουργῶν τῆς 
ἐξουσίας, τὸ δάφνινο στεφάνι τῶν νικητῶν σὲ ἀγῶνες, κ.ἄ.π. Ἡ 
σημαία τῆς Γαλλίας, γιὰ ἕναν Ἀφρικανὸ τῆς φυλῆς τῶν Κικούγιου, 
ἴσως δὲν εἶναι παρὰ ἕνα πανὶ τρίχρωμο: μπλέ, ἄσπρο, κόκκινο. 
Ὅμως γιὰ ἕναν Γάλλο αὐτὸ τὸ πανὶ εἶναι ἡ εἰκόνα τῆς πατρίδας 
του, τῆς ἱστορίας της, τοῦ πολιτισμοῦ της — αὐτὸ τὸ πανὶ τὸν 
κάνει νὰ βιώνει στὴν προσωπική του ζωὴ αἴσθηση καταγωγῆς καὶ 
συνέχειας, τίτλων ἀξιοπρέπειας.
 
 
Ἀποφατισμός

 



Ἀπὸ τὴ συμβολικὴ ἐκδοχὴ λειτουργίας τῆς γλώσσας καὶ τὴν 
ταύτιση τῆς γνώσης μὲ τὴν ἐμπειρικὴ πιστοποίηση προκύπτει ὡς 
γνωσιοθεωρητικὴ ἀρχὴ ὁ ἀποφατισμός.
 Γνωσιοθεωρητικὴ ἀρχὴ εἶναι ἕνας τρόπος (μέθοδος, προϋπόθεση 
ἢ «στάση») νὰ ἐλέγχεται ἡ ἐγκυρότητα τῆς γνώσης. Τρόπος μὲ 
γενικὴ ἰσχὺ στὸ πεδίο τῆς φιλοσοφίας, τῶν φυσικῶν καὶ 
κοινωνικῶν ἐπιστημῶν, τῆς ἑρμηνείας τῆς Τέχνης.
 Ὁ ὁρισμὸς τοῦ ἀποφατισμοῦ διατυπώθηκε κιόλας στὰ ὅσα ἐδῶ 
προηγήθηκαν: Εἶναι ἡ ἄρνηση νὰ ταυτίσουμε τὴν κατανόηση τῶν 
σημαινόντων μὲ τὴ γνώση τῶν σημαινομένων. Ἄρνηση νὰ 
ἐξαντλήσουμε τὴ γνώση στὴ διατύπωσή της.
 Συνάγεται ὁ ὁρισμὸς ἀπὸ τὶς δύο ἐμπειρικὰ προκύπτουσες 
παραδοχές: Τὴ συμβολικὴ ἐκδοχὴ τῆς γλώσσας — ὅτι λέξεις καὶ 
σύνταξη λειτουργοῦν ὡς σύμβολα. Καὶ τὴν ταύτιση τῆς γνώσης μὲ 
τὴν ἐμπειρικὴ κυρίως πιστοποίηση — ὅπου ἐμπειρία σημαίνει τὸν 
συντονισμὸ ὅλων τῶν γνωστικῶν δυνατοτήτων τοῦ ὑποκειμένου 
στὸ γεγονὸς τῆς διυποκειμενικῆς σχέσης ἢ καὶ τῆς σχέσης τοῦ 
γινώσκοντος ὑποκειμένου μὲ κάθε ἀντικείμενο-φαινόμενο-συμβάν.
 
 
Ἡ λέξη ἀπόφασις (ἀπὸ + φημὶ) μαζὶ μὲ τὴ λέξη κατάφασις 
σημαίνουν, στὴν ἀρχαιοελληνικὴ γραμματεία, τρόπους λεκτικῆς 
πιστοποίησης ἀρνητικῆς ἢ θετικῆς: Ἀπόφασις τοῦ εἶναι λευκὸν τὸ 
μὴ εἶναι λευκόν16. Μποροῦμε νὰ πιστοποιήσουμε-ὁρίσουμε ἕνα 
ὑπαρκτὸ ἀποδίδοντάς του θετικὰ γνωρίσματα (λέγοντας τί εἶναι, 
πῶς εἶναι), ἀλλὰ μποροῦμε νὰ τὸ ὁρίσουμε καὶ μὲ ἀρνητικοὺς 
χαρακτηρισμοὺς (λέγοντας τί δὲν εἶναι). Ἀποκλείοντας θετικὰ 
κατηγορήματα (καταφάσεις) ἀφήνουμε προοδευτικὰ νὰ διαφανεῖ 
ἐμμέσως ἡ ἑτερότητα ὡς ταυτότητα τοῦ σημαινομένου, χωρὶς νὰ 
ὑποτάσσεται τὸ σημαινόμενο σὲ ἀντικειμενοποιητικὸ ὁρισμό. 
Παρομοιάστηκε ἡ καταφατικὴ μέθοδος μὲ τὸν τρόπο ποὺ 
κατασκευάζουμε ἄγαλμα ἀπὸ πηλό, προσθέτοντας προοδευτικὰ 
ὑλικό, καὶ ἡ ἀποφατικὴ μέθοδος μὲ τὸν τρόπο ποὺ λαξεύουμε 
ἄγαλμα στὸ μάρμαρο ἀφαιρώντας βαθμιαῖα ὑλικό17.
 Ἡ δεύτερη μέθοδος, ἡ ἀποφατική, ἀποδείχθηκε ἰδιαίτερα γόνιμη 



ὁδὸς γνώσης στὶς περιπτώσεις ποὺ τὸ σημαινόμενο ὑπάρχει ὡς 
συνεχῶς πραγματούμενη ἑτερότητα, ἀνυπότακτη σὲ πάγιο ὁρισμό. 
Τέτοιες περιπτώσεις σημαινομένων εἶναι ἡ προσωπικὴ ὕπαρξη 
τοῦ ἀνθρώπου καὶ τὰ δημιουργήματα-«ποιήματα» στὰ ὁποῖα 
ἀποτυπώνει ὁ ἄνθρωπος τὴν ἑτερότητα τοῦ προσώπου του. Ὅπως 
καὶ τὰ δημιουργήματα-«ποιήματα» κάλλους καὶ σοφίας 
(ἀπηχήσεις λόγου προσωπικῆς ἑτερότητας) ποὺ συγκροτοῦν τὴ 
συμπαντικὴ φύση.
 Αὐτὴ ἡ διεύρυνση τῆς γνωστικῆς λειτουργίας τῶν ἀποφάσεων 
(ἀποφατικῶν διατυπώσεων) συντελέστηκε προοδευτικὰ κατὰ τὴν 
ἱστορικὴ πορεία τοῦ Ἑλληνισμοῦ — ἂν ὁ Ἡράκλειτος (στὸν 6ο 
π.Χ. αἰώνα) ὑπῆρξε ὁ ἐξέχων ἐκφραστὴς τῆς ἀποφατικῆς 
μεθόδου, οἱ Ἀρεοπαγιτικὲς Συγγραφὲς (στὸν 5ο μ.Χ. αἰώνα) 
σημαδεύουν τὴν κορύφωση τῆς καταξίωσής της. Οἱ ἀποφάσεις 
σήμαιναν στὴν ἑλληνικὴ ὀπτικὴ κάτι περισσότερο ἀπὸ τὸ 
ἐναλλακτικὸ (ἀντὶ τῶν καταφάσεων) ἐνδεχόμενο τρόπου τῆς 
γνώσης. Ταυτίστηκαν μὲ τὴ συνεπὴ ἄρνηση νὰ ἐξαντλήσουμε τὴ 
γνώση τῶν σημαινομένων σὲ μόνη τὴν κατανόηση τῶν 
σημαινόντων, κατάδειξε ἡ ἀποφατικὴ ἐκφραστικὴ ὡς γνωστικὴ 
ὁδὸ τὴν ποιητικὴ-εἰκονολογικὴ γλώσσα, τὴν ἀλληγορία, τὴ 
μετωνυμία. Ἀκόμα καὶ στὸν χῶρο σήμερα τῶν φυσικῶν ἐπιστημῶν 
(στὴ σπουδὴ τῆς αἰσθητῆς πραγματικότητας), πολλὲς 
πιστοποιήσεις δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ ἐκφραστοῦν παρὰ μόνο μὲ 
ἀποφατικὴ σημαντική18.
 
 
Ἱστορικὴ ἔκλειψη τοῦ ἀποφατισμοῦ

 
Εἴπαμε κιόλας στὶς σελίδες ποὺ προηγήθηκαν ὅτι ἡ μετα-ρωμαϊκὴ 
Εὐρώπη, ποὺ προέκυψε ἀπὸ τὴν εἰσβολὴ καὶ ἐγκατάσταση στὰ 
ἐδάφη της τῶν γερμανικῶν (κυρίως) φύλων καὶ φυλῶν (ἀπὸ τὸν 
4ο ἕως καὶ τὸν 6ο μ.Χ. αἰώνα), δὲν ὑποψιάστηκε ποτέ, στὴ γόνιμη 
ἱστορική της διαδρομή, τὰ πλεονεκτήματα τῆς ἀποφατικῆς 
παράδοσης τῶν Ἑλλήνων, τὴ δυναμικὴ τοῦ κριτηρίου κοινωνικῆς 
ἐπαλήθευσης τῆς γνώσης. Ἡ ἀτομοκεντρικὴ ἀνάγκη γιὰ θωράκιση 



μὲ «ἀντικειμενικὲς» βεβαιότητες, γιὰ ἀποφυγὴ τῆς 
διακινδύνευσης ποὺ συνεπάγεται ἡ ἀπροσδιοριστία καὶ 
σχετικότητα τοῦ ἐμπειρισμοῦ τῆς σχέσης, παρέμεινε εἰδοποιὸς 
διαφορὰ τῆς Δύσης, στάση ἀσύμπτωτη μὲ τὸν πολιτισμὸ τῶν 
Ἑλλήνων. Σήμερα πιὰ δὲν ὑπάρχει συλλογικότητα ποὺ νὰ 
λειτουργεῖ ὡς φορέας συνέχειας τοῦ πολιτισμοῦ τῶν Ἑλλήνων, 
ἑπομένως ἡ πιστοποίηση τῆς ριζικῆς διαφορᾶς του ἀπὸ τὸν 
μεσαιωνικὸ καὶ νεότερο (παγκοσμιοποιημένο) πολιτισμὸ τῆς 
Δύσης δὲν εἶναι λογικὸ νὰ ἐκλαμβάνεται ὡς ἐθνικιστικὴ 
αὐτοάμυνα ἢ ἱστορικὸς ἐθισμός, ἀντιζηλία ἢ ἰδεολογικὴ ἀντιμαχία.
 Ὁ ἀποφατισμὸς-κοινωνιοκεντρισμὸς τῆς παράδοσης τοῦ ἀρχαίου 
καὶ τοῦ ἐκχριστιανισμένου Ἑλληνισμοῦ παραμένει μιὰ ἱστορικὴ 
ἐξαίρεση, μέτρο κατακτημένης ἐλευθερίας ἀπὸ τὸν πρωτογονισμὸ 
τῆς ἀνάγκης γιὰ ἀτομοκεντρικὲς βεβαιότητες. Παρὰ τὴν καύχηση 
τῆς μετα-ρωμαϊκῆς Δύσης ὅτι αὐτὴ διαδέχθηκε καὶ συνέχισε τὴν 
ἀρχαιοελληνικὴ παράδοση φιλοσοφίας καὶ ἐπιστημῶν, ἡ ἄρνηση 
τῶν θεμελιωδῶν γνωρισμάτων τοῦ Ἑλληνισμοῦ, τοῦ ἀποφατισμοῦ 
καὶ τοῦ κοινωνιοκεντρισμοῦ, δὲν ἀφήνει περιθώρια ρεαλισμοῦ σὲ 
αὐτὴ τὴν καύχηση. Παρήγαγε πραγματικὰ ἡ Δύση ἕνα ἐκπληκτικὸ 
σὲ ἐπιτεύγματα χρησιμοθηρίας «παράδειγμα», ἀλλὰ πρόκειται 
σαφῶς γιὰ πολιτισμὸ μὲ ἀντεστραμμένους τοὺς ἑλληνικοὺς ὅρους.
 Χαρακτηριστικὸς ὁ ἐνθουσιασμός, ὅταν ἡ βαρβαρικὴ Δύση, στὴ 
μεσαιωνικὴ ἐφηβεία της, ἀνακάλυψε τὸ ἀριστοτελικὸ «ὀρθῶς 
διανοεῖσθαι» ἀποκομμένο ἀπὸ τὸν στόχο του: «διὰ τὸ ὀρθῶς 
κοινωνεῖν» — παγιδεύτηκε ἡ Δύση στὴν ἐργαλειακή, 
χρησιμοθηρικὴ ἐκδοχὴ τῆς ἀριστοτελικῆς λογικῆς μεθόδου, τὴν 
ἐξέλαβε ὡς ὄργανον (organon) ἐξουσιαστικῆς 
ἀποτελεσματικότητας. Ἀκολούθησε, ὡς συνεπὲς ἀπότοκο ἡ 
ἐνθουσιαστικὴ πίστη στὴν αἰσθησιοκρατία, μὲ κριτήριο καὶ στόχο 
πάντοτε τὴ χρησιμοθηρία. Γιὰ νὰ διαδεχθεῖ τὴν αἰσθησιοκρατία ἡ 
πίστη στὴν ἀποτελεσματικὴ-ἐργαλειακὴ λογικότητα τῆς Φύσης, 
πίστη στὸ θετικιστικὸ τρίδυμο παρατήρηση-πείραμα-μαθηματικὸς 
λογισμός. Πάντοτε πρωτεύουσα ἡ ἀνάγκη μιᾶς «πίστης»: 
λατρείας κάποιου εἰδώλου ποὺ νὰ ἐξασφαλίζει «βεβαιότητες». Ἡ 
ἱστορία τοῦ πολιτισμοῦ τῆς Δύσης εἶναι διαδοχὴ φάσεων ὑποταγῆς 



σὲ μιὰ «ἀλάθητη καθέδρα» καὶ ἐκρήξεων ἀνταρσίας γιὰ νὰ 
«ἀποδομηθεῖ» ἡ καθέδρα. Οἱ πιὸ τολμηροὶ εἰδωλοκλάστες σὲ 
αὐτὴ τὴν ἀνταρσία (Πασκάλ, Νίτσε, Χάιντεγγερ, Βίτκενστάιν) μᾶς 
γοητεύουν μὲ τὴν ἰδιοφυΐα καὶ γενναιότητα τῶν ρήξεων ποὺ 
ἀποπειράθηκαν, ἀλλὰ καὶ μᾶς ἐκπλήσσουν ὀδυνηρὰ πῶς καὶ γιατί 
ἔμειναν ἀνύποπτοι γιὰ τὸ ἡρακλείτειο: καθ' ὅ,τι ἂν 
κοινωνήσωμεν, ἀληθεύομεν, ἅ δε ἂν ἰδιάσωμεν, ψευδόμεθα. 
Ἴσως δὲν εἶναι τυχαῖο ποὺ ἡ διακινδύνευση τοῦ κοινωνεῖν-
ἀληθεύειν ἐμφανίστηκε στὴν Ἱστορία μόνο ὡς κοινὸν ἄθλημα 
(πολιτισμὸς), ὄχι ὡς μεθοδολογικὸ ἐφεύρημα.
 
 
Σάρκωση τοῦ ἀποφατισμοῦ σὲ πολιτισμό

 
Ὁ ἑλληνικὸς ἀποφατισμὸς καὶ τὸ κριτήριο κοινωνικῆς 
ἐπαλήθευσης τῆς γνώσης δὲν συνιστοῦν ἁπλῶς φιλοσοφικὲς 
«ἀρχὲς» γνωσιοθεωρίας. Εἶναι (καὶ ἀποδείχτηκαν ἱστορικὰ) 
πραγματικοὶ ἄξονες ἑνὸς συνολικοῦ τρόπου τοῦ βίου, δηλαδὴ 
ὅροι-ὅρια πολιτισμοῦ:
 Ὁ κανόνας (ἢ δυνατότητα) τοῦ ἀληθεύειν ἀναζητεῖται ἀπὸ τοὺς 
Ἕλληνες φιλοσοφικὰ στὸν λόγο-τρόπο τοῦ ὄντως ὑπαρκτοῦ. 
Ἀναζητεῖται ἀπὸ τὸν ἀρχιτέκτονα αὐτὸς ὁ λόγος-τρόπος στὴν 
ἁρμονία μεγεθῶν καὶ σχέσεων τῶν «μελῶν» τοῦ κτίσματος. 
Ἀναζητεῖται ἀπὸ τὸν γλύπτη: νὰ εἶναι τὸ ἔργο του ἄγαλμα, νὰ 
προκαλεῖ τὴν ἀγαλλίαση θέας τοῦ ὄντως ὑπαρκτοῦ. Ἡ ἴδια 
ἀναζήτηση καθιστᾶ «ἀποκαλυπτικὴ» μέθεξη (ἐμπειρία 
ψηλάφησης τοῦ ἀληθοῦς) τὴ μυσταγωγικὴ δραματουργία τῆς 
τραγωδίας. Ἡ ἴδια κατευθύνει τὸ λειτούργημα τοῦ νομοθέτη. Ὁ 
λόγος-τρόπος τοῦ ἀληθεύειν εἶναι τὸ μέτρο τὸ σαρκωμένο στὴ 
σύμβαση τοῦ νομίσματος: ἀποβλέπει νὰ ἰσάσει τὶς ἀνταλλακτικὲς 
σχέσεις, νὰ ὀργανώσει κατὰ λόγον τὴν οἰκονομία-κοινωνία τῆς 
χρείας.
 Πρὶν ὅμως ἀπὸ ὅλες αὐτὲς τὶς (ἐνδεικτικὲς) καὶ ἐπιμέρους 
ἐκφάνσεις ἀναζήτησης, ἡ προτεραιότητα τοῦ ἀληθεύειν λειτουργεῖ 
ὡς στόχος-ἄξονας γιὰ τὴν ἴδια τὴ συγκρότηση τῆς 



συλλογικότητας: τὴ μεταποίησή της σὲ πόλιν, σὲ πολιτικὴ 
κοινωνία. Ἡ δεύτερη στὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία ἔκπληξη ποὺ 
γεννήθηκε στὶς ἀκτὲς τοῦ Αἰγαίου, μαζὶ μὲ τὴν κριτικὴ σκέψη, 
εἶναι ἡ ἑλληνικὴ πόλις, ἡ πολιτικὴ τέχνη, ἐπιστήμη, ἀρετή.
 Οἱ Ἕλληνες ὀνόμασαν πόλιν ὄχι ἕναν πληθυσμικὰ μεγεθυμένο 
οἰκισμό, ἀλλὰ ἕναν τρόπο συνύπαρξης: τὴ συλλογικὴ κατὰ 
προτεραιότητα ἐπιδίωξη μετάβασης ἀπὸ τὴν κοινωνία τῆς χρείας 
στὴν κοινωνία τοῦ ἀληθοῦς. Πόλις εἶναι ἕνας τρόπος συμβίωσης 
μὲ στόχο νὰ πραγματώσει ἡ ἀνθρώπινη συλλογικότητα τὶς κατὰ 
λόγον σχέσεις τῶν ὑπαρκτῶν ὅπως τὶς πιστοποιεῖ στὴ συμπαντικὴ 
ἁρμονία καὶ τάξη — νὰ μιμηθεῖ τὸν λόγο-τρόπο κοσμιότητας τοῦ 
κόσμου, λογικὸ τρόπο τῆς ἀθανασίας. Δὲν ὑποτίμησαν οἱ Ἕλληνες 
οὔτε παράβλεψαν τὴν πανανθρώπινη ἀνάγκη κοινωνίας τῆς 
χρείας, μόνο τὴν ὑπέταξαν στὴν προτεραιότητα τῆς ἐπιδίωξης νὰ 
ἀληθεύει ὁ βίος: νὰ ἀναπαράγει τὴν ἀίδιο λογικότητα τοῦ 
ἀθάνατου συμπαντικοῦ κάλλους. Νὰ εἶναι κατὰ λόγον ὄχι 
κάποιες σχέσεις ποὺ «ἐποικοδομοῦνται» (συγκροτοῦνται ὡς 
ἐποικοδόμημα – Überbau) πάνω στὴ «βάση» τῶν ὑλικῶν 
(παραγωγικῶν καὶ ἀνταλλακτικῶν) σχέσεων, ἀλλὰ νὰ εἶναι κατ' 
ἀλήθειαν (λογικῆς ἁρμονίας) οἱ ἴδιες οἱ ὑλικὲς (καὶ ὄχι μόνο) 
σχέσεις τῆς συμβίωσης.
 Οἱ συνέπειες αὐτῆς τῆς ἐπιδίωξης ὁρίζουν, πολὺ συγκεκριμένα, 
ὅ,τι οἱ Ἕλληνες ὀνόμαζαν βίον πολιτικόν:
 Ἡ πόλις συγκροτεῖται ὡς κοινὸν ἄθλημα: ὅλα τὰ μέλη τῆς 
συλλογικῆς συμβίωσης μετέχουν στὴν ἐπιδίωξη. Δὲν μπορεῖ νὰ 
συσταθεῖ πόλις μόνο ἀπὸ μιὰ ὁμάδα, μιὰ μερίδα τῶν ὅσων 
συμβιώνουν, καὶ οἱ ὑπόλοιποι νὰ μένουν ἀμέτοχοι στὸ ἐγχείρημα.
 Ὑπάρχουν ὅροι-ὅρια γιὰ τὴ συγκρότηση πόλεως, δηλαδὴ ἀρχὲς 
πολιτικοῦ βίου. Δὲν πρόκειται γιὰ «κανονιστικὲς διατάξεις», γιὰ 
κώδικα ὑποχρεώσεων καὶ δικαιωμάτων, ἀλλὰ γιὰ ἀρχὲς τέχνης 
καὶ ἐπιστήμης τῆς πολιτικῆς, ἀνάλογες μὲ αὐτὲς ποὺ προϋποθέτει 
κάθε μαστορικὴ «ποιητικῆς» δημιουργίας. Ὅποιος ἀρνεῖται τοὺς 
ὅρους τοῦ κοινοῦ πολιτικοῦ ἀθλήματος δὲν τιμωρεῖται μὲ 
κολασμοὺς καὶ βασάνους, ἀλλὰ ἀποπέμπεται, ἐξορίζεται ἀπὸ τὴν 
πόλιν.



 Ἐπειδὴ στόχος τοῦ πολιτικοῦ ἀθλήματος εἶναι ἡ πραγματοποίηση 
καὶ φανέρωση τοῦ κατ' ἀλήθειαν τρόπου τῆς ὑπάρξεως, ἡ μετοχὴ 
στὸ ἄθλημα λογαριάζεται τιμὴ γιὰ τὸν μετέχοντα. Μέγιστος ὁ 
στόχος, μέγιστη καὶ ἡ τιμή, προνόμιο εὐθύνης ἡ ἰδιότητα τοῦ 
πολίτη. Γι' αὐτὸ καὶ ὅλοι ἀνεξαιρέτως οἱ πολίτες μετέχουν μὲ 
ἴσους ὅρους στὴν ἐξουσία (κράτος) διαχείρισης τῆς εὐθύνης γιὰ 
τὰ κοινά. Πόλις σημαίνει κράτος-τοῦ-δήμου, διαχείριση τῆς 
ἐξουσίας ἀπὸ ὅλον τὸν δῆμο, τὸ σύνολο τῶν πολιτῶν. Γιὰ τοὺς 
Ἕλληνες ποὺ τὴν γέννησαν, ἡ πόλις δὲν νοεῖται χωρὶς δημοκρατία.
 Κάθε ἑλληνικὴ πόλις εἶναι κράτος τῶν πολιτῶν ποὺ τὴν 
συγκροτοῦν, τὸ κοινό τους ἄθλημα ἀληθείας. Δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ 
διευρυνθεῖ τὸ ἄθλημα (καὶ τὸ κράτος) ἔξω ἀπὸ τὰ ὅρια τῆς 
ἐκκλησίας τοῦ δήμου: τῆς σύναξης ποὺ πραγματοποιεῖ καὶ 
φανερώνει τὴν πόλιν. Οἱ Ἕλληνες ἀρνήθηκαν νὰ διευρύνουν τὸ 
κράτος μὲ κριτήρια φυλετικῆς, ἐθνοτικῆς ἢ γλωσσικῆς ὁμοείδειας, 
νὰ συμπεριλάβουν στοὺς διαχειριστὲς τοῦ κράτους τοὺς 
ἀμέτοχους στὸ πολιτικὸν ἄθλημα (μέτοικους καὶ δούλους).
 Ἐπειδὴ εἶναι τιμὴ ἡ ἰδιότητα τοῦ πολίτη, ἡ μετοχὴ στὸ κοινὸν 
ἄθλημα ἀληθείας ποὺ συνιστᾶ τὴν πόλιν, οἱ πολίτες κληρώνονται 
(ἐπιλέγονται μὲ κλῆρο), δὲν ἐκλέγονται (μὲ ψῆφο προτίμησης) 
στὰ ἀξιώματα διαχείρισης κάθε συγκεκριμένης εὐθύνης ἀναγκῶν 
τοῦ δήμου. Ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ κάποιος εἶναι πολίτης, εἶναι 
αὐτονόητα καὶ ἄξιος γιὰ ὁποιοδήποτε ἀξίωμα. Ἡ ἀνάλυψη 
ἀξιωμάτων μὲ κλήρωση καὶ ὄχι μὲ ἐκλογὴ λειτούργησε, γιὰ πρώτη
καὶ τελευταία φορὰ στὴν Ἱστορία, στὴν ἀρχαιοελληνικὴ πόλιν.
 Γιὰ τὸν ἴδιο λόγο (: ἐπειδὴ εἶναι μέγιστη τιμὴ νὰ εἶσαι πολίτης, 
νὰ μετέχεις στὸ κοινὸ ἄθλημα πραγμάτωσης τοῦ λόγου-τρόπου 
τῆς ἀλήθειας), εἶναι καὶ ἀδιανόητη στὶς ἑλληνίδες πόλεις κάθε 
σωματικὴ τιμωρία, κύρωση, ποινή, κολασμός, βάσανος τοῦ πολίτη. 
Ὅλοι οἱ σύγχρονοι καὶ γείτονες μὲ τοὺς ἀρχαίους Ἕλληνες λαοὶ 
τιμωροῦσαν τοὺς παρεκτρεπόμενους μὲ μαστιγώσεις, 
φραγγελώσεις, ἀκρωτηριασμούς. Γιὰ τοὺς Ἕλληνες τὸ σῶμα τοῦ 
πολίτη ἦταν ἱερό, ἀδύνατο νὰ θιγεῖ καὶ βεβηλωθεῖ, ἀφοῦ χάρη σὲ 
αὐτὸ γινόταν πράξη καὶ φανέρωση τὸ κατόρθωμα μετοχῆς στὸν 
κατ' ἀλήθειαν βίο. Ὁ Σωκράτης καταδικάζεται ἀπὸ τὴν Ἐκκλησία 



τοῦ Δήμου σὲ θάνατο — ἀφοῦ καὶ στὴ δημοκρατία ἴδια εἶναι (καὶ 
θὰ εἶναι πάντοτε) ἡ φύση τῶν ἀνθρώπων, ἀτελὴς καὶ ἐμπαθής. 
Ἀλλὰ δὲν ὑπάρχει δήμιος νὰ ἐκτελέσει τὴν ποινή, ὁ Σωκράτης 
εἶναι ἐλεύθερος νὰ φύγει ἀπὸ τὴν πόλιν ἤ, πειθαρχώντας ἑκούσια 
στοὺς νόμους-ὅρους τοῦ πολιτικοῦ ἀθλήματος, νὰ πάρει μόνος του 
τὴν κύλικα μὲ τὸ κώνειο καὶ νὰ τὸ πιεῖ.
 
 
Ἡ παραχάραξη τοῦ ἀρχαιοελληνικοῦ κατορθώματος

 
Καὶ οἱ δυὸ ἐκπλήξεις μὲ τὶς ὁποῖες οἱ Ἕλληνες σημάδεψαν τὴν 
ἀνθρώπινη Ἱστορία, ἡ γέννηση τῆς κριτικῆς σκέψης καὶ ἡ γέννηση 
τῆς πόλεως-βίου πολιτικοῦ, δὲν ἀποτέλεσαν πάγια καὶ σταθερά, 
ἐσαεὶ ἐπιτεύγματα τῶν Ἑλλήνων. Δὲν κατορθώθηκε γιὰ μακρὸ 
διάστημα οὔτε καὶ ἀπὸ ὅλες τὶς ἑλληνίδες πόλεις ἡ δημοκρατία. 
Ὅσο γιὰ τὸ περίπου πενηντάχρονο θαῦμα τῆς Ἀθήνας τοῦ 
Περικλῆ, ἔσβησε μέσα στὴ φρίκη τοῦ Πελοποννησιακοῦ πολέμου. 
Αὐτὸ ποὺ ἔμεινε καὶ σημάδεψε τὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία ἦταν οἱ 
στόχοι τῶν Ἑλλήνων: ὁ στόχος κριτικῆς ἐπαλήθευσης τῆς γνώσης 
καὶ ὁ στόχος τῆς πολιτικῆς (κατ' ἀλήθειαν) συνύπαρξης — μέτρα 
καὶ κριτήρια ἀξιολόγησης, ἀπὸ τότε γιὰ πάντοτε, κάθε ἐπιδίωξης 
τῶν ἀνθρώπων στὸ πεδίο τῆς ἐπιστήμης ἢ τῆς ὀργανωμένης 
συλλογικότητας.
 Ὅσο οἱ στόχοι ἦταν συνειδητοί, τὸ ἄθλημα ἀληθείας συνεχιζόταν 
ἱστορικά, ἔστω καὶ κάτω ἀπὸ συνθῆκες δυσμενεῖς καὶ δυσφόρητες: 
Οἱ Ἕλληνες παρῆγαν τὴ δική τους πρόταση πολιτισμοῦ, πρόταση 
προτεραιότητας τῆς ἀλήθειας καὶ ὄχι τῆς χρησιμότητας τοῦ 
κοινωνεῖν καὶ ὄχι τοῦ ἰδιάζειν, ἀκόμα καὶ στοὺς αἰῶνες ποὺ ἦσαν 
ὑποταγμένοι στοὺς Ρωμαίους, στοὺς Φράγκους, στοὺς Τούρκους. 
Τὸ μέγα πρόβλημα, μὲ συνέπειες κρίσιμες γιὰ τὴ σύνολη 
ἀνθρώπινη Ἱστορία, ἀρχίζει ὅταν τὰ ἐπιτεύγματα τοῦ πολιτισμοῦ 
τῶν Ἑλλήνων τὰ σφετερίζονται, αὐτονομημένα ἀπὸ τοὺς στόχους 
τους, λαοὶ βαρβαρικῆς χρησιμοθηρίας καθηλωμένοι στὸν 
πρωτογονισμὸ τῶν ἀτομοκεντρικῶν ἀπαιτήσεων. Καὶ τὰ 
σφετερίζονται μὲ τὴν καύχηση ὅτι εἶναι αὐτοὶ ποὺ συνεχίζουν τὴν 



ἀρχαιοελληνικὴ κληρονομιά, ἐνῶ παράγουν «πολιτισμὸ» μὲ 
ἀντεστραμμένες τὶς ἑλληνικὲς προϋποθέσεις.
 
 
Ἀντιστροφὴ τῶν προϋποθέσεων πολιτισμοῦ τῶν Ἑλλήνων σημαίνει: 
Ἀντὶ γιὰ τὴν προτεραιότητα κοινωνίας τοῦ ἀληθοῦς, ἐμμονὴ στὴν 
προτεραιότητα κοινωνίας τῆς χρείας. Ἀντὶ γιὰ τὴν ταύτιση τοῦ 
ἀληθεύειν μὲ τὸ κατὰ λόγον κοινωνεῖν, ταύτιση τῆς ἀλήθειας μὲ 
ἀτομικὲς βεβαιότητες. Ἡ κριτικὴ σκέψη καὶ λογικὴ μέθοδος 
διαστρέφονται σὲ χρηστικὰ ἐργαλεῖα θωράκισης τῆς 
ἀτομοκεντρικῆς ἰδιοτέλειας καὶ χρησιμοθηρίας, τῆς ἐξουσιαστικῆς 
ἀποτελεσματικότητας.
 Τότε τὸ κοινωνικὸ γεγονὸς (τὸ δυναμικὸ γίγνεσθαι τῶν σχέσεων 
κοινωνίας) ἀλλοτριώνεται σὲ societas: «ἑταιρισμὸν ἐπὶ κοινῷ 
συμφέροντι». Τὸ συμφέρον συγκροτεῖ-θεσμοποιεῖ-δραστηριοποιεῖ 
τὴ συλλογικότητα, ἐξισορροποῦνται τὰ ἀτομικὰ συμφέροντα μὲ 
κοινὰ ἀποδεκτὲς συμβάσεις (contrat social) ρυθμιστικὲς 
δικαιωμάτων καὶ ὑποχρεώσεων ποὺ ἀφοροῦν ἀδιαφοροποίητα 
ἄτομα. Ἡ κατὰ σύμβασιν συμβίωση (μὲ κοινὰ συμφωνημένη 
ὠφελιμιστικὴ δεοντολογία) προϋποθέτει ἐξ ὁρισμοῦ κανονιστικὲς 
ἀρχὲς γενικῆς ἰσχύος, δηλαδὴ ὑποχρεωτικὴ παράκαμψη τῆς 
μοναδικότητας-ἀνομοιότητας-ἑτερότητας κάθε ἀνθρώπινης 
ὕπαρξης, τὴν ἐκδοχὴ τῆς ἀτομικότητας ὡς ἀριθμητικῆς μονάδας (ἡ
διαφορότητα προσδιορίζεται μὲ ἀριθμὸ δελτίου ταυτότητας, 
διαβατηρίου, φορολογικοῦ μητρώου, κάρτας ἀσφαλίσεων).
 Καὶ ὅταν ἡ κοινωνία ἀλλοτριώνεται σὲ κολλεκτίβα (societas ἢ 
société anonyme, κυριολεκτικὰ), τότε καὶ ἡ δημοκρατία, ἐπίσης 
κυριολεκτικά, κακοποιεῖται ὡς νόημα καὶ πραγματικότητα, 
ἀναποδογυρίζονται οἱ ὅροι ποὺ τὴν καθόριζαν γιὰ τοὺς Ἕλληνες: 
Ἡ ἐξουσία (κράτος) διαχείρισης τῶν κοινῶν δὲν εἶναι πιὰ ἄθλημα 
κοινὸ (ὅλων, τοῦ δήμου) νὰ ἀληθεύει ὁ βίος, ἀποκτᾶ χαρακτήρα 
χρηστικό, ἐπειδὴ καὶ ἡ ἀλήθεια ἔχει μετασκευαστεῖ σὲ ἀτομικὲς 
«πεποιθήσεις» (σὲ ἰδεολογία ποὺ τὴν ἐπιλέγει τὸ ἄτομο μὲ 
ὠφελιμιστικὰ κριτήρια). Ἀλλά, ὅταν ἡ ἐξουσία κατανοεῖται ὡς 
χρηστικὴ λειτουργία, ἰδεολογικὰ (ὠφελιμιστικὰ) προκαθορισμένη, 



μπορεῖ αὐτονόητα καὶ νὰ παραχωρεῖται μὲ ἀνάθεση σὲ 
ἐπιδέξιους (κατὰ τεκμήριο ἢ κατ' ἐπάγγελμα) διαχειριστές. Ἔτσι 
τὸ προνόμιο τοῦ ἄλλοτε «πολίτη» συρρικνώνεται σὲ κατὰ 
σύμβασιν δικαίωμα τοῦ κάθε ἀπρόσωπου ἀτόμου νὰ 
«ἐκπροσωπεῖται» στὴ διαχείριση τοῦ κοινοῦ βίου (καὶ βίου του) 
ἀπὸ ἄλλους, ποὺ τὸ ἴδιο τὸ ἄτομο, σὲ τακτὰ διαστήματα, ἐκλέγει.
 Τὸ πισωδρόμισμα (μεταβολὴ τοῦ στόχου) ἀπὸ τὴν κοινωνία τοῦ 
ἀληθοῦς στὴν κοινωνία τῆς χρείας συνεπάγεται καὶ τὴν 
ἀλλοτρίωση τῆς δημοκρατίας σὲ ἀντιπροσωπευτικὸ σύστημα: 
Ἀπὸ ἄθλημα μετοχῆς στὴν κοινωνία εὐθυνῶν τῆς ἐξουσίας, ἡ 
δημοκρατία γίνεται ἀτομικὸ δικαίωμα ἐπιλογῆς τοῦ ἐξουσιαστῆ. 
Σὲ σύγκριση μὲ τὴν αὐθαίρετα ἐπιβεβλημένη τυραννία ἢ τὴν 
κληρονομικὰ μεταβιβαζόμενη βασιλεία ἀσφαλῶς τὸ 
ἀντιπροσωπευτικὸ σύστημα εἶναι ἀνετότερος γιὰ τὸ ἄτομο 
τρόπος λειτουργίας τῆς συλλογικότητας. Ἀλλὰ τρόπος προ-
πολιτικός, πρὶν ἀπὸ ὅ,τι οἱ Ἕλληνες ὀνόμαζαν πολιτικὸν βίον, 
δηλαδὴ δημοκρατία19. Καθόλου τυχαῖα, στὴ λατινικὴ Δύση 
ὀνόμασαν τὴ δημοκρατία res publica (τὰ δημόσια πράγματα) καὶ 
στὰ πλαίσια τῆς ὕστερης Νεωτερικότητας ὀνομάζουμε 
«δημοκρατία» τὸ «ἀντιπροσωπευτικὸ σύστημα» — μὲ τὴν ἴδια 
γλωσσικὴ (ἱστορικὴ) αὐθαιρεσία ποὺ ὀνομάζεται σήμερα 
«ἐρωτικὸ» (erotic, érotique, erotisch) κάθε πορνογραφικὸ προϊόν 
(θέαμα, ἀκρόαμα, ἀνάγνωσμα).
 Ἀποκομμένη ἀπὸ τοὺς ἑλληνικοὺς στόχους τῆς πολιτικῆς ἡ 
«ἀντιπροσωπευτικὴ δημοκρατία» στὴν ὕστερη Νεωτερικότητα 
ἀποδείχνεται ἐλάχιστα ἢ καθόλου διαφοροποιημένη ἀπὸ τρόπους 
(συστήματα) διαχείρισης τῆς ἐξουσίας αὐταρχικούς, τυραννικούς: 
Ἡ ἀντιπροσώπευση τοῦ πολίτη ἔχει αὐτονομηθεῖ, λειτουργεῖ 
ἐρήμην τοῦ πολίτη καὶ τῶν ἀναγκῶν του — ἡ ἐξουσία ἐμφανίζεται
σὰν αὐτοσκοπὸς ἐξισορρόπησης ποσοτικῶν μεγεθῶν καὶ 
«μηχανιστικῶν» ἀντίρροπων δυνάμεων, ἐνῶ συχνὰ ὑπηρετεῖ 
ἰδιοτελεῖς ὀλιγαρχίες. Ἡ ὀλιγαρχικὴ ἰδιοτέλεια ἔχει θεσμικὴ 
ἔκφραση τὰ κόμματα: συντεχνίες ἐπαγγελματικῆς διεκδίκησης καὶ 
νομῆς τῆς ἐξουσίας. Πρώτη, ἂν ὄχι ἀποκλειστική, ἐπιδίωξη τῶν 
κομμάτων εἶναι νὰ ὑφαρπάσουν τὴν ψῆφο τοῦ πολίτη, νὰ τὸν 



παραπλανήσουν μὲ ἄκρως ἐξελιγμένες μεθόδους «πλύσης 
ἐγκεφάλου» καὶ μὲ ἐκλογικοὺς νόμους ποὺ νοθεύουν ἐπιδέξια τὴ 
λαϊκὴ βούληση. Ἡ διαφημιστικὴ ἰσχὺς (συνάρτηση τῶν 
οἰκονομικῶν κεφαλαίων ποὺ διατίθενται γιὰ κομματικὴ 
προπαγάνδα) ἐπιδιώκει νὰ ἀκυρώσει τὴ λογικὴ καὶ κριτικὴ 
ἱκανότητα τοῦ ψηφοφόρου, τὴ λειτουργία ἀξιολόγησης ποιοτήτων. 
Γι' αὐτὸ καὶ ἡ «ἀντιπροσωπευτικὴ δημοκρατία» καταλήγει συχνὰ 
νὰ εἶναι συνώνυμη μὲ τὴν ἀναξιοκρατία, τὴν καταξίωση τῆς 
μετριότητας, τὸν διωγμὸ τῆς ποιότητας.
 
 
Ἡ γνωσιολογία διαφοροποιεῖ τοὺς πολιτισμούς

 
Τὸ παράδειγμα τῆς ὀργάνωσης τοῦ συλλογικοῦ βίου (τῆς 
«πολιτικῆς» ὅπως καταχρηστικὰ λέμε σήμερα) εἶναι 
χαρακτηριστικὸ τῶν συνεπειῶν ποὺ ἔχει στὴν πρακτικὴ τῆς 
συμβίωσης τῶν ἀνθρώπων ἡ κοινή τους στάση ἀπέναντι στὴν 
ἀνάγκη ἐπαλήθευσης τῆς γνώσης, τὸ κοινὰ ἀποδεκτὸ κριτήριο 
ἐπαλήθευσης — ὅ,τι στὴ φιλοσοφία ὀνομάζουμε γνωσιολογία. Ἀπὸ 
τὴν Ἱστορία συνάγουμε ὅτι πολιτισμὸ (ἑτερότητα κοινοῦ τρόπου 
τοῦ βίου) παράγει ἡ κοινὴ (ἐμπεδωμένη σὲ λαϊκὴ πράξη) 
γνωσιολογία καὶ ὄχι ἡ κοινὴ ὀντολογία: Δὲν εἶναι τὸ περιεχόμενο 
ποὺ ἀποδίδουμε στὴν ἀλήθεια, ἀλλὰ ὁ τρόπος πιστοποίησης τῆς 
γνωστικῆς ἐγκυρότητας ποὺ προσδίδει εἰδοποιὸ διαφορὰ στὴ 
διαμόρφωση τοῦ κοινοῦ βίου (ταυτότητα πολιτισμοῦ) καὶ 
ἐξασφαλίζει ἱστορικὴ συνέχεια τῆς πολιτισμικῆς ἰδιαιτερότητας. 
Τὸ τί θεωροῦμε ἀληθινὸ (τὸ πῶς ὁρίζουμε τὸν τρόπο ὕπαρξης τοῦ 
ἀληθινὰ ὑπαρκτοῦ) μπορεῖ νὰ ἀλλάξει, χωρὶς νὰ μεταβληθεῖ ὁ 
πολιτισμός. Ἂν ὅμως ἀλλάξει τὸ κριτήριο ἐπαλήθευσης τῆς 
γνώσης, τὸ πότε καὶ πῶς θεωροῦμε ὅτι ἀληθεύει ἡ γνώση, τότε 
μεταβάλλεται συνολικὰ ὁ κοινὸς τρόπος τοῦ βίου. Διαφορετικὲς 
γνωσιολογίες διαφοροποιοῦν τοὺς πολιτισμούς, διαφορετικὲς 
ὀντολογίες ὄχι.
 Αὐτὴ τὴν πιστοποίηση τὴν ἐπαληθεύει ἱστορικὰ ἡ περίπτωση τῶν 
Ἑλλήνων: Ὅταν οἱ Ἕλληνες ἐκχριστιανίζονται (στὴ διάρκεια τῶν 



τριῶν πρώτων αἰώνων τοῦ Χριστιανισμοῦ), υἱοθετοῦν μιὰν 
ὀντολογία ριζικὰ διαφορετικὴ ἀπὸ τὶς ἀπόπειρες ἑρμηνείας 
(νοηματοδότησης) τοῦ ὑπαρκτοῦ ποὺ εἶχαν ἐπιχειρήσει (πρῶτοι 
στὴν Ἱστορία) οἱ ὣς τότε ἕλληνες φιλόσοφοι. Ὅμως τὸ κήρυγμα 
τῆς χριστιανικῆς Ἐκκλησίας (ἡ καινούργια ὀντολογικὴ πρόταση), 
ἀπευθυνόμενο ἀρχικὰ στὸν ἑλληνικὸ κυρίως ἢ ἐξελληνισμένο τότε 
κόσμο τῆς ρωμαϊκῆς οἰκουμένης, ἀκολουθοῦσε τὴν ἑλληνικὴ 
ἐκδοχὴ γιὰ τὴν πρόσβαση στὴ γνώση καὶ τὴν ἐπαλήθευση τῆς 
γνώσης, τὶς προϋποθέσεις τῆς ἑλληνικῆς γλώσσας καὶ λογικῆς, τῆς 
ἑλληνικῆς γνωσιολογίας.
 Κριτήριο ἀλήθειας γιὰ τοὺς Ἕλληνες ἦταν ἡ ἐμπειρικὴ-κοινωνικὴ 
μετοχὴ στὴ γνώση, κριτήριο ποὺ σχετικοποιεῖ τὴ διατύπωση τῆς 
γνώσης, καταξιώνει τὸν ἀποφατισμὸ τῆς διατύπωσης: τὴ διαφορὰ 
τῆς γνώσης τῶν σημαινομένων ἀπὸ τὴν κατανόηση τῶν 
σημαινόντων. Μὲ τὸ ἴδιο αὐτὸ κριτήριο ἀλήθειας, τὸν ἐμπειρισμὸ 
τῆς μετοχῆς, ὁ Χριστιανισμὸς κόμιζε στοὺς Ἕλληνες ἕνα γνωστικὸ 
περιεχόμενο τῆς λέξης ἀλήθεια ἐντελῶς διαφορετικὸ ἀπὸ αὐτὸ 
ποὺ ἐκεῖνοι τῆς ἀπέδιδαν. Ὅμως ὁ τρόπος πρόσβασης τόσο στὸ 
παλαιὸ ὅσο καὶ στὸ καινούργιο σημαινόμενο ἦταν ὁ ἴδιος: ὁ 
τρόπος τῶν Ἑλλήνων, τρόπος μετοχῆς σὲ σχέσεις κοινωνίας τῆς 
ἐμπειρίας. Εὐαγγελιζόταν ὁ Χριστιανισμὸς ὄχι μιὰ καινούργια 
δοξασία, ἀλλὰ μιὰ καινούργια ἐκκλησία.
 Ἡ ἐκκλησία τοῦ δήμου τῶν Ἑλλήνων ἀπέβλεπε νὰ πραγματώσει 
καὶ νὰ φανερώσει τὸν κατ' ἀλήθειαν τρόπο ὕπαρξης καὶ 
συνύπαρξης, ποὺ τὸν πιστοποιοῦσαν ἐμπειρικὰ οἱ Ἕλληνες στὶς 
σχέσεις λογικῆς ἁρμονίας καὶ κάλλους τῆς συμπαντικῆς 
κοσμιότητας — τρόπο ἀναλλοίωτο καὶ ἀθάνατο. Καὶ ὁ 
Χριστιανισμὸς ὡς ἐκκλησία ἀδελφῶν (ἀδελφοσύνης ἐλεύθερα 
κατορθούμενης καὶ ὄχι φυσικὰ δεδομένης) ἀπέβλεπε ἐπίσης στὴν 
πραγμάτωση καὶ φανέρωση τοῦ κατ' ἀλήθειαν τρόπου ὕπαρξης 
καὶ συνύπαρξης, ποὺ τὸν πιστοποιοῦσαν ἐμπειρικὰ οἱ Χριστιανοὶ 
στὴν ἀγαπητικὴ σχέση, στὴν ἐλευθερία τῆς ἀγάπης ὡς αἰτιώδους 
ἀρχῆς τοῦ ὑπαρκτοῦ. Ὁ ἐμπειρισμὸς τῆς γνώσης στὴν περίπτωση 
τοῦ ἐκχριστιανισμένου Ἑλληνισμοῦ ἐμφανίζεται σαφῶς 
συνεπέστερος καὶ ἀπαιτητικότερος: Ἀπὸ τὴ λογικὴ θεωρία καὶ τὴ 



λογικὴ ἁρμονία τῶν ἀτομικῶν θεωρήσεων περνάει ὁ χριστιανὸς 
Ἕλληνας στὴν ἱστορικὴ ψηλάφηση τοῦ κατ' ἀλήθειαν τρόπου τῆς 
ὑπάρξεως: Ὁ ἱστορικὸς Ἰησοῦς, ἀναστὰς ἐκ νεκρῶν, δηλώνει τὴ 
δυνατότητα τοῦ κτιστοῦ νὰ ὑπάρξει μὲ τὸν τρόπο τοῦ ἀκτίστου, 
τρόπο ἐλευθερίας ἀπὸ κάθε προκαθορισμὸ δεδομένης οὐσίας ἢ 
φύσης.
 Ἔτσι ὁ Τριαδικὸς Θεὸς τῆς χριστιανικῆς ἐκκλησίας εἶναι, ὡς 
λογικὴ πρόταση, ἡ ἔξοδος ἐλευθερίας τοῦ Ἕλληνα ἀπὸ τὸν 
ἀδιέξοδο ἐγκλωβισμό του στὴν ἀναγκαιότητα: Τὴν ἀναγκαιότητα 
ποὺ ὡς a priori δεδομένη λογικότητα («ξυνοῦ λόγου») προηγεῖται 
καὶ προκαθορίζει τὸ ὑπαρκτικὸ γεγονός, ἀποκλείει τὴν ἐκ τοῦ 
μηδενὸς δημιουργία, τὴ γιγνόμενη ἑτερότητα τῆς λογικῆς ὕπαρξης, 
τὸ ἀπρόοπτο — τελικὰ τὴν Ἱστορία. Ὁ λόγος τοῦ ὑπαρκτοῦ 
προηγεῖται τῆς ὕπαρξής του στὴν ἀρχαιοελληνικὴ ὀντολογία καὶ 
καθορίζει τὸ εἶναι του — ἀκόμα καὶ ὁ Θεός, ὡς πρῶτον κινοῦν, ἢ 
ὅπως ἀλλιῶς τὸν ἐννοήσουμε, εἶναι ὑποχρεωμένος, ὡς ἐκ τοῦ 
λόγου τῆς οὐσίας του, νὰ εἶναι αὐτὸ ποὺ εἶναι, νὰ ὑπάρχει ὅπως 
ὑπάρχει. Ἀρχὴ (καταγωγικὴ ἀφετηρία) τῆς ὕπαρξης καὶ κάθε 
ὑπαρκτοῦ (ἀρχὴ ποὺ προϋπάρχει καὶ τοῦ Θεοῦ) εἶναι ἡ 
ἀναγκαιότητα λογικοῦ προκαθορισμοῦ — ἡ σκέψη τῶν Ἑλλήνων 
ἀδυνατεῖ νὰ συλλάβει τὸ ἐνδεχόμενο ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας, 
καταγωγικῆς ἀπροσδιοριστίας τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος.
 Ἀντίθετα, ἡ χριστιανικὴ (ἐκκλησιαστικὴ-κοινωνούμενη) ἐμπειρία 
εὐαγγελίζεται ἕναν Θεό, αἰτιώδη ἀρχὴ τῆς ὕπαρξης καὶ τῶν 
ὑπαρκτῶν, ἐλεύθερον ἀπὸ κάθε ἀναγκαῖο προκαθορισμὸ τῆς 
ὕπαρξής του, ἐλεύθερον ἀπὸ δεδομένη (ἀνερμήνευτα) οὐσία. Θεό, 
ὁ ὁποῖος θέλει νὰ ὑπάρχει καὶ ἡ ἐλεύθερη θέλησή του 
«ὑποστασιάζει» τὸν τρόπο τῆς ὕπαρξής του ὡς ἐλευθερία 
ἀγάπης — μὲ τὴ «σημαντικὴ» σχετικότητα τῆς γλώσσας μας 
λέμε: εἶναι ὁ Πατήρ. Ἡ λέξη δηλώνει ὄχι ὄνομα ἀτόμου (Δίας, 
Ὠρομάσδης) ἀλλὰ τὸν αἴτιο δημιουργικοῦ ἐνεργήματος ἱδρυτικοῦ 
τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος: αὐτὸν πού, ἀχρόνως καὶ ἀγαπητικῶς, 
ὑποστασιάζει ἐλεύθερα τὴν ὕπαρξή του, τὴν συγκροτεῖ ὡς 
ἀγαπητικὴ κοινωνία ὑποστάσεων: «Γεννᾶ» ὁ Πατὴρ τὸν Υἱὸ καὶ 
«ἐκπορεύει» τὸ Πνεῦμα. Μὲ αὐτὲς τὶς τρεῖς λέξεις: Πατήρ, Υἱός, 



Πνεῦμα, ποὺ δηλώνουν ἀναφορικότητα καὶ σχέση (ὄχι ὀντικὴ 
αὐτονομία ἀτομικότητας) ὅπως καὶ μὲ τοὺς προσδιορισμούς: 
ἀγέννητος, γεννητός, ἐκπορευτόν, ἡ ἀποφατικὴ γλώσσα τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας κατορθώνει τὸ ἐπίτευγμα νὰ πεῖ ὅτι ὁ 
Θεὸς ἀγάπη ἐστί: Ὅτι αἰτιώδης ἀρχὴ τῆς ὕπαρξης καὶ τῶν 
ὑπαρκτῶν εἶναι μιὰ προσωπικὴ (αὐτοσυνείδητη, λογικὴ) 
ἐλευθερία, ὄχι μιὰ ἀπρόσωπη (μηχανική, αἰτιωδῶς ἀνερμήνευτη) 
ἀναγκαιότητα.



Β Τομή: ἡ κριτικὴ ὀντολογία
 
 

Διασάφηση ὅρων

 
Ὁ σύνθετος ὅρος Κριτικὴ Ὀντολογία εἶναι νοηματικὰ σαφής: 
Κριτικὴ ὀνομάζουμε τὴν ὀντολογία ποὺ λειτουργεῖ κριτικά, θέτει 
τὶς προτάσεις της ὑπὸ κρίση, ὑπὸ λογικὸ καὶ ἐμπειρικὸ ἔλεγχο.
 Διασάφηση ὁριστικὴ χρειάζονται ἴσως οἱ λέξεις ὀντολογία καὶ 
κριτική:
 Ὀνομάζουμε ὀντο-λογία τὸν λόγο περὶ τοῦ ὄντος, τὶς λογικὲς 
προτάσεις ἑρμηνείας τοῦ ὑπαρκτοῦ. Ζητᾶμε, μὲ τὴ λογική μας 
ἱκανότητα, νὰ ἑρμηνεύσουμε τὸ ὑπαρκτὸ ὡς πρὸς τὴν ἰδιότητά του 
νὰ ὑπάρχει. Νὰ ἑρμηνεύσουμε τὸ νόημα τοῦ ὑπάρχειν, τὴν αἰτία 
καὶ τὸν σκοπὸ τῆς ὕπαρξης.
 Ὀνομάζουμε κριτικὴ τὴ λειτουργία ἐλέγχου τῶν προτάσεων τῆς 
ὀντολογίας: Ἐλέγχου λογικῆς ὀρθότητας τῶν προτάσεων — ἂν 
κατανοοῦνται μὲ τὶς ἀρχὲς τοῦ κοινοῦ λόγου (τῆς κοινῆς γλώσσας 
καὶ συν-εννόησης) οἱ προτάσεις. Καὶ ἐλέγχου τῆς δυνατότητας νὰ 
ἐπαληθεύονται ἐμπειρικά (ἀπὸ τὴν κοινή, προσβάσιμη στὸν 
καθένα ἐμπειρία).
 Στὴ φιλοσοφικὴ γλώσσα ὁ ὅρος ὀντολογία ταυτίζεται νοηματικὰ 
μὲ τὸν ὅρο μεταφυσική. Καὶ οἱ δύο ὅροι σημαίνουν τὴν 
προσπάθεια τοῦ ἀνθρώπου νὰ γνωρίσει καὶ νὰ μιλήσει γιὰ τὸ ὂν 
(τὸ ὑπαρκτὸ) ὄχι ὡς πρὸς τὰ γνωρίσματα τῆς φυσικῆς του 
ἐμφάνειας (σχῆμα, διαστάσεις, βάρος, χρῶμα, σύσταση, 
λειτουργία, ποιότητα), ἀλλὰ ὡς πρὸς τὸ γνώρισμά του νὰ ὑπάρχει,
νὰ μετέχει στὸ ὑπάρχειν, στὴν πραγματικότητα τῶν ὑπαρκτῶν — 
νὰ μὴν εἶναι ἀνύπαρκτο, ἀποκύημα τῆς φαντασίας, τῆς ἀτομικῆς 
διάνοιας. Ἡ ὕπαρξη εἶναι γεγονὸς ποὺ «προηγεῖται» τῶν 
γνωρισμάτων τῆς φυσικῆς φαινομενικότητας καὶ ἡ ἐξέτασή του 
ἀρχίζει μετὰ τὸ ὅριο τῆς αἰσθητῆς προφάνειας, ἀποβλέπει σὲ 
γνώση τῶν μετὰ-τὴ-φύση, γνώση τῆς μετα-φυσικῆς 



πραγματικότητας.
 Ἐρωτήματα τοῦ τύπου: Τί σημαίνει νὰ ὑπάρχει κάτι, καὶ τί 
σημαίνει νὰ μὴν ὑπάρχει; Ποιά εἶναι ἡ καταγωγικὴ ἀφετηρία τοῦ 
γεγονότος τῆς ὕπαρξης, ποιά ἡ αἰτία του; Ποιός ὁ σκοπὸς τοῦ 
ὑπάρχειν, ποιά λογικὴ ὑπηρετεῖ ἡ ὕπαρξη καὶ πῶς συμβιβάζεται 
αὐτὴ ἡ λογικὴ μὲ τὸ ἐφήμερο τῆς ὕπαρξης τῶν ὑπαρκτῶν; Εἶναι 
ἐρωτήματα ποὺ ἀναφέρονται στὰ δεδομένα τῆς φυσικῆς 
πραγματικότητας, ἀλλὰ δὲν μποροῦν νὰ ἀπαντηθοῦν μὲ τὶς 
μεθόδους, τὰ κριτήρια καὶ τὴ γλώσσα τῆς φυσικῆς ἐπιστήμης. Ἡ 
φυσικὴ ἐπιστήμη εἶναι ἐξ ὁρισμοῦ διαπιστωτική, μπορεῖ 
(ἐνδέχεται) νὰ πιστοποιήσει καὶ νὰ φανερώσει ὁποιαδήποτε 
πτυχὴ τῆς φυσικῆς παρουσίας καὶ λειτουργίας τῶν ὑπαρκτῶν. 
Ὅμως τὰ ἐρωτήματα γιὰ τὸ νόημα (αἰτία καὶ σκοπὸ) 
ὑπερβαίνουν τὰ δεδομένα τῆς παρουσίας καὶ λειτουργίας, 
ἀπαντῶνται ὄχι μὲ πιστοποιήσεις, ἀλλὰ μὲ ἑρμηνευτικὲς 
προτάσεις ὑποκείμενες στὴ σχετικότητα τῶν ὑποκειμενικῶν 
δυνατοτήτων ἐμπειρικῆς ἐπαλήθευσής τους.
 
 
Διάκριση γνωστικῶν πεδίων

 
Στοιχειώδης συνέπεια μεθοδολογικῆς ἐγκυρότητας (πιστότητας 
στὸν κοινὸ γλωσσικὸ κώδικα λογικῆς συν-εννόησης) ἀποκλείει τὸ 
ἐνδεχόμενο νὰ ἀπαντηθοῦν ἐρωτήματα γιὰ τὴ φυσικὴ παρουσία 
καὶ λειτουργία τῶν ὑπαρκτῶν μὲ τὶς προϋποθέσεις καὶ τὰ 
κριτήρια σπουδῆς τοῦ νοήματος τῶν ὑπαρκτῶν. Καὶ τὸ 
ἀντίστροφο: Ἐρωτήματα γιὰ τὸ νόημα τῶν ὑπαρκτῶν ἀποκλείεται 
νὰ ἀπαντηθοῦν μὲ πιστοποιήσεις διαπιστωτικὲς συναγόμενες ἀπὸ 
τὴ σπουδὴ τῆς φυσικῆς παρουσίας καὶ λειτουργίας τῶν ὑπαρκτῶν.
 
Στὴ μετα-ρωμαϊκὴ Δύση, μεσαιωνικὴ καὶ νεότερη, θεωρήθηκε 
ἔγκυρη ἡ γνώση ποὺ ἐξασφαλίζουν οἱ μέθοδοι τῆς φυσικῆς 
ἐπιστήμης καὶ ἄ-κυρη (στερημένη κύρους) ἡ γνώση στὴν ὁποία 
παραπέμπουν οἱ προτάσεις τῆς φιλοσοφικῆς ὀντολογίας.
 Ἡ ἐγκυρότητα τῆς φυσικῆς ἐπιστήμης βασίστηκε στὴν ἀξιωματικὴ



(a priori) παραδοχὴ ὅτι ἡ πραγματικότητα τῆς φύσης σαρκώνει 
μιὰν ἀντικειμενικὴ (πέρα ἀπὸ ὑποκειμενικὲς ἐκδοχὲς) λογική, 
δεδομένη, σταθερή, ἀναλλοίωτη. Αὐτὴ ἡ λογικὴ ἀφορᾶ στὸν τρόπο 
λειτουργίας τῆς φύσης (ὄχι στὸ νόημά της), εἶναι μιὰ λειτουργικὴ-
μηχανιστικὴ λογική, λογικὴ τῆς ἀποτελεσματικότητας. Καὶ ἡ 
ἀνθρώπινη διάνοια μπορεῖ νὰ τὴν ἀποκρυπτογραφήσει, νὰ τὴν 
κατα-νοήσει, νὰ τὴν μεταγράψει σὲ γλωσσικοὺς κώδικες (ἐννοιῶν 
ἢ μαθηματικῶν τύπων) τόσο ἀντικειμενικοὺς (ἑπομένως ἔγκυρους)
ὅσο ἀντικειμενικὴ εἶναι καὶ ἡ ὁριστικὰ δεδομένη λογικὴ τῆς 
κοσμικῆς μηχανικῆς λειτουργίας.
 Μέσα ἀπὸ μιὰ τέτοια ἐκδοχὴ κυριάρχησε ἐπὶ αἰῶνες στὴ Δύση ἡ 
νοησιαρχία: ἡ κοινὴ καὶ αὐτονόητη πεποίθηση ὅτι ἡ νόηση τοῦ 
ἀνθρώπου, ἡ ἀτομικὴ διάνοια (facultas rationis), εἶναι ἡ ἀναγκαία 
καὶ ἱκανὴ συνθήκη γιὰ τὴν κατάκτηση τῆς ἀντικειμενικῆς 
ἀλήθειας, τῆς ἔγκυρης γνώσης: Εἴτε ἐπειδὴ ἡ ἀνθρώπινη διάνοια 
εἶναι σμικρογραφία τῆς θείας διάνοιας (ἀφοῦ ὁ ἄνθρωπος 
πλάστηκε «κατ' εἰκόνα Θεοῦ»), εἴτε ἐπειδὴ ἡ ἀναγκαιότητα 
ἐπιβίωσης τοῦ εἴδους προίκισε ἐξελικτικὰ τὸν ἄνθρωπο μὲ 
νοημοσύνη ἱκανὴ νὰ συντονίζεται ἢ νὰ συνοψίζει ἐν σμικρῷ τὴν ἐν 
μακρῷ λογικὴ τοῦ φυσικοῦ γίγνεσθαι.
 (Εἶναι γνώρισμα τοῦ ἀνεξέλικτου, χαμηλῆς καλλιέργειας 
ἀνθρώπου, δηλαδὴ τοῦ ὑποταγμένου στὴν προτεραιότητα τῶν 
ἐνορμήσεων ἐγωτικῆς ἐξασφάλισης, ἡ ἀνάγκη γιὰ 
«ἀντικειμενικότητα» τῆς γνώσης. Καὶ ἡ θωράκιση τοῦ ἐγὼ μὲ 
ἀπροσμάχητες βεβαιότητες ἀπαιτεῖ μιὰ δεδομένη, ὑποχρεωτικὴ 
γιὰ ὅλους ἀλήθεια, ἄμεσα προσιτὴ σὲ ἀτομικὴ κατάκτηση, 
ἀλήθεια ποὺ τὴν «ἀντικειμενικότητά» της τὴν ἐγγυᾶται στὸ ἄτομο 
ἢ ἡ αὐθεντία μιᾶς θείας ἀποκάλυψης ἢ ἡ «ἐπιστήμη», ὡς 
«ἀποκάλυψη» ἐπίσης, τοῦ τρόπου τῆς φύσης.)
 Ὅμως ἡ νοησιαρχία, ἡ ταύτιση (σύμπτωση) τῆς πραγματικότητας 
μὲ τὴ νοητική της σύλληψη (adaequatio rei et intellectus) 
διεκδίκησε τὴν κατοχύρωση ἐγκυρότητας τῆς γνώσης στὸ πεδίο 
ὄχι μόνο τῆς φυσικῆς, ἀλλὰ καὶ τῆς μεταφυσικῆς — (στὴ νοητικὴ 
σύλληψη τῆς ἔννοιας τοῦ Θεοῦ ἐμπεριέχεται ἡ ἀλήθεια τῆς 
ὕπαρξής του, ὅπως στὴ νοητικὴ σύλληψη τῆς ἔννοιας τοῦ τριγώνου 



ἐμπεριέχεται ἡ ἀλήθεια ὅτι τὸ ἄθροισμα τῶν γωνιῶν του ἰσοῦται 
μὲ δύο ὀρθὲς20). Γι' αὐτὸ καὶ ἀπὸ ἀντίδραση σὲ ἐπενδύσεις τῆς 
μεταφυσικῆς στὴ νοησιαρχία ὁ δυτικὸς ἄνθρωπος (μὲ ἱστορικὴ 
ἐμπειρία ἄκρως ἀρνητικὴ τῶν θρησκευτικῶν θεσμῶν ἐξουσίας) 
στράφηκε καὶ σὲ ἄλλα, διαφορετικὰ ἐχέγγυα ἐγκυρότητας τῆς 
γνώσης, πέρα ἀπὸ τὴν «ἐργαλειακὴ» λογικότητα: Στράφηκε στὸν 
αἰσθησιοκρατικὸ (τῶν ἀτομικῶν αἰσθήσεων) ἐμπειρισμὸ ἢ στὸν 
μεθοδικὸ ἐμπειρισμὸ τῆς παρατήρησης καὶ τοῦ πειράματος ἢ 
στὸν κριτικισμό, τὸν ἐντοπισμὸ τῆς γνώσης σὲ μόνη τὴ 
φαινομενικότητα τῶν φαινομένων ἢ στράφηκε σὲ μόνο τὸν 
θετικισμὸ τῆς γλωσσικῆς σημαντικῆς κ.ἄ.π. — δίχως ἀπαιτήσεις 
ὀντολογικῆς ἑρμηνείας τοῦ ὑπαρκτοῦ.
 
Ἔτσι, ὁ ὅρος Κριτικὴ Ὀντολογία, γιὰ τὸν ἄνθρωπο τῆς δυτικῆς 
παράδοσης ἢ καὶ μόνο δυτικῆς παιδείας, ἠχεῖ σὰν ἀντίφαση 
ἐννοιολογική, ὁρισμὸς μὲ χρήση λέξεων ἀλληλοαποκλειόμενων 
σημασιῶν (contradictio in terminis). Ἡ δυτικοευρωπαϊκὴ 
φιλοσοφία κληροδότησε καθολικευμένη νοο-τροπία ποὺ ἀποκλείει 
τὴ νοηματικὴ συσχέτιση κριτικῆς καὶ ὀντολογίας — ἀποκλείει νὰ 
συγκροτηθοῦν προτάσεις ὀντολογικῆς ἑρμηνείας τοῦ ὑπαρκτοῦ καὶ 
πραγματικοῦ ὑποκείμενες σὲ κριτικὴ ἐπαλήθευση ἢ διάψευση. Ὁ 
ὅρος ὀντολογία εἶναι αὐτονόητα συνδεδεμένος γιὰ τὸν δυτικὸ 
ἄνθρωπο μὲ τὴν προσφυγὴ σὲ a priori παραδοχές, ἀξιωματικὲς 
ἀρχές, δογματικὰ δεδομένα, αὐθαίρετες ταυτίσεις νοητικῶν 
συλλήψεων μὲ πραγματικὰ σημαινόμενα.
 Γιὰ Κριτικὴ Ὀντολογία μπορεῖ κανεὶς νὰ μιλήσει μὲ τὶς 
προϋποθέσεις τοῦ ἐμπειρισμοῦ τῆς ἑλληνικῆς παράδοσης. Δηλαδή, 
ὅταν κριτήριο ἐπαλήθευσης τῆς γνώσης εἶναι ἡ κοινωνούμενη 
ἐμπειρία: ἐμπειρία γνωστικῆς ἀμεσότητας, σχέσης μὲ τὸ ὑπαρκτὸ 
καὶ πραγματικὸ ποὺ σημαίνεται μὲ γλωσσικὸ κώδικα ἱκανὸν νὰ 
συντονίζει (νὰ συν-βάλλει) τὶς ἰδιάζουσες (μοναδικὲς καὶ 
ἀνεπανάληπτες κάθε ἀτόμου) ἐμπειρικὲς προσλαμβάνουσες σὲ 
κοινὴ κατα-νόηση.
 
Ἐμπειρία καὶ σχέση: ὁρισμοί



 
Ἡ λέξη ἐμπειρία καὶ ἡ λέξη σχέση εἶναι πολυσήμαντες, τόσο 
ἀνυπότακτες σὲ ἀποκλειστικὸ ὁρισμὸ ὅσο, ἴσως, καὶ ἡ λέξη λόγος. 
Τὰ σημαινόμενα καὶ τῶν δύο σημαινόντων διασαφηνίζονται μέσα 
στὸ πλέγμα τῶν σημασιῶν ποὺ κομίζει κάθε λογικὰ συντεταγμένη 
πρόταση ἑρμηνείας τοῦ τρόπου καὶ τῶν δυνατοτήτων τῆς γνώσης. 
Ἕνας πάντως ἀφετηριακὸς ἐντοπισμὸς τῆς σημασίας τῶν λέξεων 
(ὅπως προκύπτει ἀπὸ τὴ λειτουργική τους χρήση), θὰ μποροῦσε 
νὰ εἶναι ὁ ἑξῆς:
 Ἐμπειρία ὀνομάζουμε τὴ γνώση ποὺ συνάγεται ἀπὸ τὴν πείρα 
(ὄχι ἁπλῶς ἀπὸ τὴν κατανόηση μιᾶς πληροφορίας ἢ ἑνὸς 
συλλογισμοῦ) — τὸ ἀντίθετο τῆς ἐμπειρίας εἶναι ἡ ἀπειρία. Καὶ 
πείρα ὀνομάζουμε τὴ γνώση ποὺ ἀποκτοῦμε ἀπὸ τὴν ἄμεση 
ἐπαφὴ μὲ τὴν πραγματικότητα, μὲ τὰ ὑπαρκτικὰ δεδομένα καὶ τὰ 
φυσικὰ γιγνόμενα, τὴν αἰσθητηριακὴ καὶ λογική τους πιστοποίηση, 
τὴ βιωματικὴ μετοχή μας σὲ αὐτά. Τὸ ἀντίθετο τῆς πείρας εἶναι ἡ 
ἔμμεση (ἀπὸ πληροφορίες) γνώση. Καὶ δευτερογενὴς σημασία τῆς 
λέξης: ἡ δοκιμασμένη (ὕστερα ἀπὸ δοκιμή, ἀπὸ πράξη) γνώση.
 Σχέση ὀνομάζουμε τὸ ἐνέργημα ἀπὸ κοινοῦ συμβολῆς 
(ἐμπρόθετης ἢ συμπτωματικῆς) δύο ἢ περισσότερων συντελεστῶν 
στὴν παραγωγὴ-πραγματοποίηση γεγονότος ὑπαρκτικοῦ (τρόπου 
τῆς ὑπάρξεως) ἢ «ποιητικοῦ» (δημιουργίας, κατασκευῆς, συν-
εργασίας) ἢ λογικοῦ (ἀναγνώρισης, γνώσης, κριτικῆς ἀποτίμησης) 
ἀλλὰ καὶ γεγονότος προκλητικοῦ ψυχολογικῶν βιωμάτων 
(ἐπιθυμίας, συμπάθειας, ἀπέχθειας, εὐφροσύνης, δυσαρέσκειας 
κ.λπ.). Ἀκόμα, ὀνομάζουμε σχέση τὴν ἐνεργὸ συνύπαρξη 
ἀνθρώπων (τὴν κοινωνία ἀναγκῶν), τοὺς βιωματικοὺς δεσμοὺς 
(συγγένειας, ἐμπιστοσύνης, φιλίας, ἔρωτα) ἢ καὶ τὴ σωματικὴ συν-
λειτουργία (ἡδονῆς, ἀναπαραγωγῆς) δύο ἔμβιων ὀργανισμῶν21.
 Στὴν προσπάθεια ὁριοθέτησης τῆς σημασίας τῶν λέξεων ἐμπειρία 
καὶ σχέση προέχει ἡ ἀποφυγὴ παραχρήσεων ἢ νοηματικῶν 
συγχύσεων: Ἡ ἐμπειρία νὰ μὴν συγχέεται, π.χ., μὲ ψυχολογικὲς 
προβολὲς καὶ ἐπιθυμίες ποὺ ἐκλαμβάνονται σὰν πραγματικότητες.
Καὶ ἡ σχέση νὰ μὴν ταυτίζεται μὲ τὸν συσχετισμὸ δεδομένων ἀπὸ 
οὐδέτερο παρατηρητὴ — τὴν ἀναγκαστικὴ ἢ τυχαία συνεκδοχή.



 Εἰδικὰ ὅταν πρόκειται γιὰ τὴ γνώση τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης τὸ 
νοηματικὸ περιεχόμενο τῶν λέξεων ἐμπειρία καὶ σχέση σαφῶς 
ἀλληλοπεριχωρεῖται: Δὲν ὑπάρχει σχέση ποὺ νὰ μὴν συνιστᾶ 
ἐμπειρία οὔτε ἐμπειρία (παράγωγο ἔμπρακτης ἢ κατὰ δοκιμὴν 
πείρας) ποὺ νὰ μὴν προκύπτει ἀπὸ σχέση ἢ νὰ ἱδρύει σχέση. 
Ἐπιπλέον ἡ σχέση εἶναι ὁ τρόπος ὁ ἱδρυτικὸς τοῦ ἀνθρώπινου 
λογικοῦ ὑποκειμένου: ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ὑπάρχει ὁ ἄνθρωπος 
καὶ ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο γνωρίζει καὶ γνωρίζεται. Μόνο ὁ 
ἄνθρωπος ὑπάρχει ὡς ἐνεργητικὴ ἑτερότητα δυναμικὰ 
ἐνεργούμενη μὲ τὸν τρόπο τῶν σχέσεων, καὶ ὄχι μορφικὰ-
παθητικὰ δεδομένη. Ἡ ἑτερότητα καὶ πραγματοποιεῖται καὶ 
γνωρίζεται ὡς-πρὸς-ἕτερον, πάντοτε ἀναφορικά: εἶναι γεγονὸς 
καὶ ἐμπειρία σχέσης.
 Μέσα ἀπὸ αὐτὴ τὴν ὀπτικὴ μποροῦμε νὰ μιλᾶμε (μὲ λογικὴ 
συνέπεια) γιὰ ὀντολογία τῆς σχέσης. Καὶ ἐπειδὴ ἡ σχέση εἶναι 
δυναμικὰ ἐνεργούμενο γεγονὸς μὲ διαβαθμίσεις πληρότητας στὴν 
πραγματοποίησή του, ὑπόκειται σὲ κριτικὸ ἔλεγχο, κριτικὴ 
ἐπαλήθευση. Τὸ κριτήριο εἶναι κυρίως ἀποφατικό: ἡ ἀλλοτρίωση 
τῆς σχέσης σὲ μὴ-σχέση, δηλαδὴ σὲ χρήση, ἐκμετάλλευση τοῦ ἑνὸς 
συντελεστῆ τῆς σχέσης ἀπὸ τὸν ἄλλον ἢ τοὺς ἄλλους συντελεστές, 
ὅπως καὶ ἡ ἀλλοτρίωσή της σὲ ἐξάρτηση, ὑποταγὴ σκόπιμη καὶ 
ἰδιοτελὴ ἢ ἀθέλητη. Ἔτσι, μιὰ ὀντολογία τῆς σχέσης δὲν μπορεῖ 
παρὰ νὰ εἶναι κριτικὴ ὀντολογία, ὅπως καὶ μιὰ κριτικὴ ὀντολογία, 
ἐξ ὁρισμοῦ καὶ ὁπωσδήποτε συνεπὴς στὸν ἐμπειρισμό, δὲν μπορεῖ 
παρὰ νὰ εἶναι ὀντολογία τῆς σχέσης.
 Μέτρο ἢ κριτήριο κρίσης τῆς γνησιότητας (ἀλήθειας) τῆς σχέσης 
ἀποδείχνεται ἐμπειρικὰ ἡ δυναμικὴ τῆς ἀνιδιοτέλειας: τῆς 
ἐλευθερίας ἀπὸ τὶς ἐνορμητικὲς ἀναγκαιότητες αὐτασφάλισης, τὸν 
ἐνστικτώδη ἀτομοκεντρισμό. Ἡ ἐμπειρικὴ αὐτὴ πιστοποίηση 
γίνεται ἐναργέστερη στὴν περίπτωση ἐπαλήθευσης τῆς γνώσης: 
Γνωρίζουμε (κάποιον ἢ κάτι) τόσο πληρέστερα ὅσο πληρέστερα 
ἀποβλέπουμε στὴν ἑτερότητά του, σὲ αὐτὸ ποὺ εἶναι καθεαυτὸν 
(ἢ καθεαυτὸ) καὶ ὄχι ὡς πρὸς τὴ δική μας ἐγωτικὴ ἀνάγκη, 
ἐπιθυμία, χρηστικὴ σκόπευση. Γνωρίζουμε τόσο πληρέστερα ὅσο ἡ 
σχέση μας (μὲ τὸν ἄλλον ἢ τὸ ἄλλο) ἐλευθερώνεται ἀπὸ τὴν 



ἰδιοτέλεια: τὸ πλέγμα τῶν ὁρμῶν αὐτοσυντήρησης, ἐπιβολῆς, 
κυριαρχίας. Ἡ ἰδιοτέλεια ἀλλοτριώνει ἀνεξέλεγκτα τὴ σχέση σὲ 
χρήση τοῦ ἄλλου, παρακάμπτει τὴν ἑτερότητά του γιὰ χάρη τῆς 
εὔχρηστης ἐκδοχῆς του σὰν οὐδέτερου (ἀδιαφοροποίητου) μέσου 
ἢ συντελεστῆ ὠφελιμιστικῆς ἰδιοχρησίας. Ἂν ὁρίσουμε τὴ γνώση 
ὡς κατορθούμενη εὕρεση τῆς ἀντι-κείμενης ἑτερότητας, τότε 
ἀληθινὴ γνώση εἶναι ἡ πραγματικὴ σχέση, ἡ ἐλεύθερη ἀπὸ 
ἀναγκαιότητες ἰδιοτέλειας.
 
Οἱ Ἕλληνες εἶδαν τὴν ἀληθινὴ σχέση ὡς λογικὴ σχέση: μίμηση τῶν 
«κατὰ λόγον» σχέσεων ποὺ συγκροτοῦν τὴν ἁρμονία καὶ τὸ 
κάλλος τοῦ συμπαντικοῦ «κόσμου» (κοσμήματος). Στὴ δυναμικὴ 
τῆς μίμησης τοῦ «κατ' ἀλήθειαν» (λογικῆς κοσμιότητας) τρόπου 
τῶν σχέσεων ἐντόπισε ὁ Πλάτων «ἐπαναβασμοὺς» πληρότητας 
τῆς γνώσης μὲ κορυφαῖο ἐπίτευγμα σχέσης καὶ γνώσης τὸν 
ἔρωτα22. Οἱ ἐκχριστιανισμένοι Ἕλληνες εἶδαν σὲ αὐτοὺς τοὺς 
«ἐπαναβασμοὺς» τῆς σχέσης-γνώσης τὴ δυναμικὴ τῆς ἐλευθερίας 
τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴ νομοτελειακὴ ἀναγκαιότητα τῆς φύσης. 
Ταύτισαν τὴ λογικότητα μὲ τὴ δυναμικὴ τῆς σχέσης (τὴν 
ἐλευθερία ὡς δυνατότητα) καὶ ὄχι μὲ τὴν ἀναγκαιότητα 
(ἀνελευθερία) τῆς λειτουργικῆς ἁρμονίας. Καὶ ἀναγνώρισαν στὸν 
αὐθυπερβατικὸ ἔρωτα τὸ κορυφαῖο ὑπαρκτικὸ κατόρθωμα (ἢ 
πλήρωμα καὶ αἰτιώδη ἀρχὴ) ἐλευθερίας23.
 Ἔτσι συνοψίζεται στὸ ἄθλημα τῆς σχέσης ὄχι μόνο ἡ δυναμικὴ 
πληρότητας τῆς γνώσης, ἀλλὰ καὶ ἡ δυναμικὴ ἐλευθερίας τῆς 
ὕπαρξης ἀπὸ νομοτελειακοὺς προκαθορισμοὺς καὶ δεδομένες 
(φυσικὲς) ἀναγκαιότητες. Ἂν κριτήριο ἐπαλήθευσης τῆς γνώσης 
εἶναι ἡ σχέση-κοινωνία τῆς ἐμπειρίας ποὺ προϋποθέτει τὸ ἐρωτικὸ
ζητούμενο τῆς ἀνιδιοτέλειας, κριτήριο τῆς κατ' ἀλήθειαν ὕπαρξης 
εἶναι ἡ ἐλευθερία καὶ πάλι ἀπὸ κάθε περιορισμὸ τῆς 
αὐθυπερβατικῆς σχέσης, ἡ ἐλευθερία ἀπὸ τὴν ἰδιοτέλεια, ἡ 
ἐρωτικὴ πληρότητα τῆς αὐθυπέρβασης καὶ αὐτοπροσφορᾶς. Ἡ 
κριτικὴ γνωσιολογία παραπέμεπι στὴν κριτικὴ ὀντολογία ποὺ 
εἶναι ὀντολογία τῆς σχέσης.
 



 
Τὸ ἄτομο

 
Στὸν κόσμο τῆς αἰσθητῆς πραγματικότητας, μόνο ὁ ἄνθρωπος 
εἶναι ὕπαρξη λογική, «ζῶον λόγον ἔχον».
 Ἡ μετα-ρωμαϊκὴ δυτικοευρωπαϊκὴ παράδοση κατανόησε τὴ 
λογικότητα τοῦ ἀνθρώπου (τὸ γεγονὸς ὅτι ὁ ἄνθρωπος εἶναι ζῶον 
λογικόν: animal rationale) ὡς ἱκανότητα (facultas rationis) μὲ τὴν 
ὁποία εἶναι προικισμένο ἀπὸ τὴ φύση του κάθε ἀνθρώπινο ἄτομο. 
Εἶναι λογικὸν τὸ ἀνθρώπινο ἄτομο, ὅπως εἶναι καὶ 
ὀρθοβαδιστικόν, γελαστικόν, λαλητικόν, θελητικὸν — ὅλα αὐτὰ 
πιστοποιοῦνται ὡς γνωρίσματα σὲ μιὰ θεώρηση τοῦ ἀνθρώπου ὡς 
ἀντι-κείμενου ἀτόμου καθεαυτό, ἀδιαφοροποίητης μονάδας 
ὁμοειδοῦς συνόλου, κοινῆς φύσεως.
 Ἡ ἑλληνικὴ λέξη ἄτομο παραπέμπει σὲ αὐτὴν ἀκριβῶς τὴν 
ἐκδοχὴ τοῦ καθ' ἕκαστον ὑπαρκτοῦ ὡς ἀδιαφοροποίητης μονάδας 
ὁμοειδοῦς συνόλου. Συντίθεται ἡ λέξη ἄτομο ἀπὸ τὸ στερητικὸ α 
καὶ τὸ οὐσιαστικὸ τομὴ (ἀπὸ τὸ ρῆμα τέμνω) προκειμένου νὰ 
δηλωθεῖ ἡ μὴ-τομή, τὸ ἄτμητο, τὸ μὴ ἐπιδεχόμενο περαιτέρω 
τομὴ-διαίρεση-μερισμὸ — αὐτὸ ποὺ προκύπτει ἀπὸ διαδικασία 
συνεχοῦς διχοτομικῆς κατάτμησης ἑνὸς ὁμοειδοῦς ὅλου ὡς 
καταληκτικὸ ἀποτέλεσμα μὴ-διαιρετό, δηλαδὴ ὡς μονάδα τῆς 
ὁμοείδειας.
 Στὴν ἐκδοχή του ὡς ἀτόμου ὁ κάθε ἐπιμέρους ἄνθρωπος 
διαφοροποιεῖται ἀπὸ τοὺς συνανθρώπους του μόνο ἀριθμητικὰ — 
μὲ ἀριθμὸ διαφοροποιημένον ἀπὸ κάθε ἄλλον κατὰ μία μονάδα 
(σήμερα, μὲ ἀριθμὸ Δελτίου Ταυτότητας, Διαβατηρίου, 
Φορολογικοῦ Μητρώου, Μητρώου Κοινωνικῆς Ἀσφάλισης κ.λπ.). 
Ὁ διαφοροποιημένος ἀριθμὸς ἐντοπίζει τὸν συγκεκριμένο 
ἄνθρωπο ὡς διακριτὸ ἄτομο, χωρὶς νὰ μπορεῖ νὰ δηλώσει τὴν 
ἑτερότητά του ὡς ταυτότητα. Ἡ μοναδικότητα τοῦ ἀριθμητικοῦ 
ἐντοπισμοῦ παραπέμπει σὲ διακριτὴ ἀλλὰ ἀδιαφοροποίητη 
μονάδα τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους.
 Ὅμως εἶναι κοινὴ διαπίστωση, ἐμπειρικὴ καὶ διαχρονική, ὅτι ὁ 
κάθε ἐπιμέρους ἄνθρωπος ἔχει σαφὴ ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα 



ἀνυπότακτη σὲ ὁποιαδήποτε (ἀντικειμενοποιητικὴ) σημαντική. 
Ὑπάρχει μὲ τὸν κοινὸ τρόπο μιᾶς φυσικῆς ὁμοείδειας, ὑπόκειται 
στὰ κοινὰ γνωρίσματα τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους (εἶναι ὑποκείμενο 
τῆς ὁμοείδειας). Ἀλλὰ τὰ κοινὰ γνωρίσματα συν-βαίνουν (βαίνουν 
μαζὶ) μὲ περιπτωτικὴ μοναδικότητα: ὁ κοινὸς τρόπος στὸν κάθε 
ἄνθρωπο πραγματώνεται μετὰ συμβεβηκότων, δηλαδὴ μὲ ἐνεργὸ 
σὲ κάθε περίπτωση διαφορότητα ἀνόμοια καὶ ἀνεπανάληπτη.
 Ὅλοι οἱ ἄνθρωποι ἔχουν τὴν ἱκανότητα τῆς σκέψης, τῆς κρίσης, 
τῆς φαντασίας, τῆς θέλησης κ.λπ., ὅμως κάθε ἄνθρωπος σκέπτεται,
κρίνει, φαντάζεται, θέλει κ.λπ., μὲ μοναδικὸ (ἑτερότητας) τρόπο. 
Τὰ κοινὰ γνωρίσματα τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους, τὸ ὀρθοβαδιστικόν, 
τὸ γελαστικόν, τὸ λαλητικόν, τὸ ποιητικὸν (δημιουργικὸ) κ.λπ., 
ἐνεργοῦνται σὲ κάθε ὑποκείμενο μὲ τρόπο μοναδικό, ἀνόμοιο, 
ἀνεπανάληπτο.
 Γι' αὐτὸ καὶ γιὰ νὰ γνωρίσουμε ἕναν συγκεκριμένο ἄνθρωπο δὲν 
ἀρκεῖ ἡ ἔμμεση γνώση, οἱ πληροφορίες ποὺ τὸν περιγράφουν, τὰ 
βιογραφικά του στοιχεῖα. Τὸν γνωρίζουμε μόνο ἂν 
πιστοποιήσουμε τὴν ἑτερότητά του, καὶ αὐτὴ ἡ πιστοποίηση 
προϋποθέτει τὴν ἄμεση συνάντηση, τὴ συναναστροφή, τὴ σχέση 
μαζί του. Αὐτὴ τὴν ἐκδοχὴ τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης ποὺ 
ἐνεργεῖται ὡς ἀπόλυτη ἑτερότητα καὶ γνωρίζεται μόνο ὡς 
ἐμπειρία ἀμεσότητας σχέσης, τὴν σημαίνει ὁριστικὰ ἡ ἑλληνικὴ 
λέξη πρόσωπο.
 
 
Τὸ πρόσωπο

 
Σύνθετη καὶ ἡ λέξη πρόσωπο, συγκροτεῖται ἀπὸ τὴν πρόθεση 
πρὸς καὶ τὸ οὐσιαστικὸ ὢψ (γενικὴ ὠπός, ποὺ σημαίνει: ὄμμα, 
ὀφθαλμός, ὄψις) προκειμένου ἡ ὀνοματικὴ σύνθεση νὰ 
προσδιορίσει αὐτὸ ποὺ ἔχει τὴν ὄψη στραμμένη πρὸς κάποιον ἢ 
πρὸς κάτι (ce qui est face aux yeux [d'autrui] ὁρίζει ἐτυμολογικὰ ἡ 
αὐθεντία τοῦ Pierre Chantraine), νὰ προσδιορίσει τὸ ὑπάρχειν-
ἔναντι, τὴν ὕπαρξη ὡς ἀναφορὰ καὶ σχέση24.
 Ἡ διασάφηση τοῦ ὀντολογικοῦ περιεχομένου τῆς λέξης 



συντελέστηκε προοδευτικά. Ὁ Πλάτων, λ.χ., εἶδε στὸ ἀνθρώπινο 
πρόσωπο τὸ τιμιώτερον (πολυτιμότερο) καὶ ἀρχικώτερον 
(ἡγεμονικότερο) στοιχεῖο τῆς σωματικῆς τοῦ ἀνθρώπου 
παρουσίας, χωρὶς νὰ αἰτιολογεῖ τὴν ἀξιολογική του ἐκτίμηση (τὴν 
θεωρεῖ ἀσφαλῶς προφανὴ καὶ αὐτονόητη). Ὑποθέτει τὴ 
συλλογιστικὴ τῶν θεῶν καὶ συμπεραίνει ὅτι ἔδει (ἔπρεπε) 
διωρισμένον ἔχειν καὶ ἀνόμοιον τοῦ σώματος τὸ πρόσθεν 
ἄνθρωπον: νὰ δηλώνει ἡ ὄψη (τὸ πρόσθεν) τὸ στοιχεῖο τὸ ἀνόμοιο 
πρὸς τὸ ὑπόλοιπο σῶμα τοῦ ἀνθρώπου, ὅ,τι εἶναι «ὁριστικὸ»-
ξεχωριστὸ στὴν ἀνθρώπινη ὕπαρξη. Ἔτσι ξεκινώντας ἀπὸ τὸ 
κοίλωμα (κύτος) τῆς κεφαλῆς (κρανίο καὶ μέτωπο) ὑπέθεσαν σὲ 
αὐτὸ οἱ θεοὶ (ἔθεσαν ὑπὸ) τὸ πρόσωπο τοῦ ἀνθρώπου καὶ τὸ 
προίκισαν μὲ ὄργανα (ὄργανα ἐνέδυσαν τούτῳ) ἱκανὰ νὰ 
ἐκφράζουν κάθε φροντίδα-ἔγνοια τῆς ψυχῆς (πάσῃ τῇ τῆς ψυχῆς 
προνοίᾳ) — διευθέτησαν (διέταξαν) οἱ θεοὶ νὰ εἶναι αὐτὸ τὸ 
κατὰ φύσιν πρόσθεν (τὸ ἀπὸ τὴ φύση ἐμπρόσθιο) τὸ μετέχον 
ἡγεμονίας (νὰ μετέχει τὸ πρόσωπο στὸ ἡγεμονικὸ χάρισμα τοῦ 
ἀνθρώπου)25.
 Ὁ Ἀριστοτέλης ἐπίσης ἐντοπίζει τὴν ὕπαρξη προσώπου μόνο στὸν 
ἄνθρωπο (ὀνομάζεται πρόσωπον ἐπὶ μόνου τῶν ἄλλων ζώων 
ἀνθρώπου). Προσδιορίζει ὅτι πρόσωπον καλεῖται τὸ μεταξὺ τῆς 
κεφαλῆς καὶ τοῦ αὐχένος καὶ μοιάζει νὰ ὀνομάστηκε ἔτσι ἀπὸ 
τὴν ἐμπειρία τῆς πράξης, τὴ λειτουργία τοῦ προσώπου στὴν 
πράξη (ἀπὸ τῆς πράξεως αὐτῆς ὀνομασθέν, ὡς ἔοικεν): Διότι ὁ 
ἄνθρωπος εἶναι τὸ μόνο ζῶο ποὺ ἵσταται ὄρθιο (τὸ μόνον ὀρθὸν 
εἶναι τῶν ζώων), τὸ μόνο ποὺ βλέπει πρὸς τὰ ἐμπρὸς καὶ 
κατευθύνει τὴ φωνή του πρὸς τὰ ἐμπρός (μόνον τῶν ζώων 
πρόσωθεν ὄπωπε καὶ τὴν φωνὴν εἰς τὸ πρόσω διαπέμπει)26.
 Ὅτι τὸ εἶναι-ἔναντι συνιστᾶ γεγονὸς σχέσης, δηλαδὴ γνωστικῆς 
ἐμπειρίας τῆς ἑτερότητας, δὲν εἶχε ἐπισημανθεῖ ἀπὸ τὴν 
ἀρχαιοελληνικὴ σκέψη — τὸ ἐνδεχόμενο νὰ παραπέμπουν οἱ 
λέξεις πρόσωπο, ἑτερότητα, σχέση σὲ ὀντολογικὰ σημαινόμενα 
(ὄχι ἁπλῶς σὲ ἐντοπισμὸ τῆς ὕπαρξης ἀλλὰ καὶ σὲ ὑποδήλωση 
τρόπου ὕπαρξης καὶ γνώσης) ἀπουσιάζει ἀπὸ τὰ κείμενα τῆς 
ἀρχαιοελληνικῆς γραμματείας. Ὅμως οἱ λέξεις, μὲ τὴν 



πολυδύναμη σημαντική τους, εἶχαν προκύψει στὴ γλώσσα τῶν 
Ἑλλήνων ἀπὸ τῆς πράξεως τῶν Ἑλλήνων, τὴν ἰδιαιτερότητα τοῦ 
τρόπου τοῦ βίου, δηλαδὴ τοῦ πολιτισμοῦ τους. Καὶ ἡ 
ἰδιαιτερότητα τοῦ ἑλληνικοῦ τρόπου τοῦ βίου βασιζόταν στὴν 
ἔμπρακτη προτεραιότητα τοῦ κοινωνεῖν, τὴν ἐνεργὸ (σαρκωμένη 
σὲ θεσμοὺς) ταύτιση τοῦ κοινωνεῖν μὲ τὸ ἀληθεύειν.
 
 
Ἡ γένεση τοῦ ὀντολογικοῦ ἐρωτήματος

 
Οἱ ἀρχαῖοι Ἕλληνες δὲν ἔφτασαν νὰ διατυπώσουν μιὰ συνεπὴ 
(στὴ λογική της πληρότητα) πρόταση ὀντολογικῆς ἑρμηνείας τοῦ 
ὑπαρκτοῦ — ἑρμηνείας τοῦ ὄντος ᾗ ὄν: τοῦ ὑπαρκτοῦ ὡς πρὸς 
τὴν ἰδιότητά του νὰ ὑπάρχει. Ἔθεσαν ὅμως, πρῶτοι στὴν 
ἀνθρώπινη Ἱστορία, τὸ ὀντολογικὸ ἐρώτημα: Τί εἶναι τὸ εἶναι, 
ποιά ἡ καταγωγὴ καὶ αἰτία τῆς ὕπαρξης, τί κάνει τὰ ὑπαρκτὰ νὰ 
ὑπάρχουν; Ἀναμετρήθηκαν μὲ αὐτὸ τὸ ἐρώτημα οἱ ποιητὲς 
(Ὅμηρος, Ἡσίοδος) καὶ οἱ φιλόσοφοι (ἀπὸ τὸν Θαλῆ, τὸν 
Ἀναξίμανδρο, τὸν Ἀναξιμένη, ὣς τὸν Πυθαγόρα, τὸν Παρμενίδη, 
τὸν Ἡράκλειτο καὶ τὴν κορυφαία τριάδα τῶν Σωκράτη, Πλάτωνα, 
Ἀριστοτέλη) θεμελιώνοντας τὶς μεθοδολογικὲς κατευθύνσεις ἀλλὰ 
καὶ τὶς δυνατὲς προδιαγραφὲς ἑρμηνευτικῆς προσέγγισης τοῦ 
ὑπαρκτικοῦ προβλήματος.
 Δὲν ἔφτασαν οἱ ἀρχαῖοι Ἕλληνες νὰ διατυπώσουν μιὰ δίχως 
ἑρμηνευτικὰ κενὰ πρόταση ὀντολογικῆς ἑρμηνείας τῆς 
πραγματικότητας, κυρίως γιατὶ δεσμεύονταν σὲ ἐκδοχὲς τῆς 
Αἰτιώδους Ἀρχῆς ποὺ προέκυπταν ἀπὸ τὴ νοητικὴ ἀπολυτοποίηση 
τῆς ὑπαρκτικῆς προτεραιότητας διαφορετικοῦ κάθε φορὰ 
στοιχείου τῆς δεδομένης φύσης: Ἀπολυτοποίησαν τὸ νερὸ ἢ τὴ 
φωτιὰ ἢ τὸ χάος (χῶρο) ἢ τὸν νοῦ. Ἡ συλλογιστικὴ τῆς 
ἀπολυτοποίησης (τῆς ἀναγωγῆς τοῦ σχετικοῦ στὸ ἀπόλυτο) 
παραμένει συναρπαστικὰ ἰδιοφυής, ἀλλὰ ἑρμηνευτικὰ ἀνεπαρκής.
 Ὁ Ὅμηρος τολμάει νὰ θέσει τὸ ἐρώτημα, ποιός γέννησε τοὺς 
θεοὺς καὶ ὑποθέτει τὴ γέννησή τους ἀπὸ τὸν Ὠκεανό: Ἀποδίδει 
στὴ λέξη τὴ δυναμικὴ μιᾶς ἀρχέγονης ροῆς (ρέεθρα), 



δημιουργικῆς ὁρμῆς καὶ κίνησης, ποὺ γεννάει τοὺς θεοὺς καὶ 
διαμορφώνει τὸν κόσμο27.
 Ὁ Ἡσίοδος βλέπει σὰν πρωταρχικὴ μήτρα τῶν ὑπαρκτῶν τὸ 
Χάος, δηλαδὴ τὸν χῶρο ὡς κενὸ τόπο, προϋπόθεση γιὰ νὰ 
σχηματιστεῖ ἡ Γῆ (ὕλη) καὶ νὰ ἐμφανιστεῖ ὁ Ἔρως: ἡ κινητικὴ καὶ 
συνεκτικὴ τῶν πάντων ἐνέργεια28.
 Ὁ Θαλῆς μεταθέτει τὸ ἐρώτημα: δὲν ζητάει τὸ τί ἀφετηριακὰ 
συνέβη, ἀλλὰ ποιά εἶναι ἡ «ἀρχὴ» καὶ «οὐσία» ἀπὸ τὴν ὁποία 
ὅλα προέρχονται καὶ στὴν ὁποία ὅλα ἐπιστρέφουν, ἐνῶ ἡ ἴδια 
παραμένει ἀναλλοίωτη. Μεταβάλλεται ἡ Αἰτιώδης Ἀρχὴ μόνο ὡς 
πρὸς τὰ ὅσα πάσχει, τὰ πάθη της (συμβεβηκότα καὶ καταστάσεις 
ποὺ παράγει), ὄχι καθεαυτήν. Καὶ ἐντοπίζει ὁ Θαλῆς ὡς τέτοια 
ἀρχή, a priori δεδομένη, τὸ ὕδωρ29.
 Ὁ Πυθαγόρας καὶ ἡ σχολή του προωθοῦν ἀποφασιστικὰ τὴν 
ἀφαιρετικὴ ἀπολυτοποίηση: Ὡς καταγωγικὴ ἀρχὴ τῶν ὑπαρκτῶν 
ὁρίζουν τὸν μετρητὸ λόγο, δηλαδὴ τοὺς ἀριθμοὺς (ἀριθμητικοὺς 
προσδιορισμοὺς) ποὺ εἶναι τὸ ἀληθὲς (ἀμετάβλητο καὶ αἰώνιο) 
στοιχεῖο τῆς πραγματικότητας. Οἱ ἀριθμοὶ ὁρίζουν-καθορίζουν τὸ 
ὑπαρκτὸ καὶ καθεαυτὸ (ὡς μέτρα-ἐντοπισμοὶ τῆς μορφικῆς του 
ἰδιαιτερότητας) καὶ ὡς ἀτομική, συγκριτικὴ πάντοτε, 
διαφορότητα. Καὶ δὲν ὑπόκεινται σὲ φθορά, ἄρα οὔτε καὶ σὲ 
γένεση οἱ ἀριθμοί: εἶναι αὐτὸ ποὺ εἶναι, πρὶν ἀπὸ τὰ ὄντα καὶ 
πέρα ἀπὸ τὰ ὄντα, ἀθάνατες λογικὲς μῆτρες τῶν ὄντων30.
 Ὁ Παρμενίδης θὰ διευρύνει τὴ θεώρηση τῶν Πυθαγορείων: θὰ 
θεωρήσει νοητὴ τὴ σύνολη πραγματικότητα τοῦ κόσμου καὶ θὰ τὴν 
διαστείλει ὡς ἀληθὴ ἀπὸ τὴν ψευδαίσθηση τῶν αἰσθητῶν 
ἐντυπώσεων, τὴν ὑποκειμενικὴ δόξαν στὴν ὁποία μᾶς καθηλώνει ἡ 
φαινομενικότητα τῶν φαινομένων. Ἡ ἀλήθεια, τὸ εἶναι, ταυτίζεται 
μὲ τὸ νοεῖν, δὲν ὑπάρχει ἔν-νοια (ἐν νῷ σύλληψη) ποὺ τὸ 
περιεχόμενό της νὰ μὴν εἶναι ὑπαρκτὸ οὔτε ὕπαρξη ποὺ νὰ μὴν 
νοεῖται (ἀπρόσιτη στὴ νόηση)31.
 Ἅλμα στὸ πεδίο τῶν ὀντολογικῶν ἀναζητήσεων ἀπηχοῦν τὰ 
θραύσματα τῆς σκέψης τοῦ Ἡράκλειτου. Στὸ δυναμικὸ γίγνεσθαι 
τοῦ κόσμου καὶ στὴν ἐναρμόνιση τῶν ἀντιθέσεων ποὺ τὸ 
συνιστοῦν, ἀναγνωρίζει ὁ Ἡράκλειτος ἕναν παράγοντα ρυθμιστικὸ 



(παραγωγὸ ρυθμοῦ) καὶ ἐξισορροπητικό: μιὰ «ἀρχὴ» συνοχῆς, 
ἁρμονίας, κοσμιότητας τοῦ κόσμου. Ὀνομάζει αὐτὸν τὸν 
παράγοντα Λόγο καὶ τοῦ ἀποδίδει χαρακτηριστικὰ ἐνεργοῦ 
συμπαντικῆς λογικότητας, σοφὰ κυρίαρχης σὲ κάθε πτυχὴ τοῦ 
ὑπαρκτοῦ. Αὐτὸς ὁ κοινὸς (ποὺ διέπει τὰ πάντα) Λόγος εἶναι 
προσιτὸς μέσῳ τοῦ νοῦ στὸν ἄνθρωπο, μπορεῖ ὁ ἄνθρωπος νὰ 
κοινωνήσει τοῦ Λόγου, νὰ πραγματοποιήσει μαζί του σχέση 
λογικῆς κοινωνίας. Καὶ εἶναι αὐτὴ ἡ σχέση ποὺ καθιστᾶ τὸν 
ἄνθρωπο λογικὴ ὕπαρξη — λογικὴ κατὰ μετοχὴν στὸν Κοινὸ 
Λόγο, δηλαδὴ στὸν τρόπον τῆς τοῦ παντὸς διοικήσεως32.
 
 
Τὰ κίνητρα τοῦ ὀντολογικοῦ ἐρωτήματος

 
Ἡ συντομογραφικὴ ἀναφορὰ στὶς ἀρχικὲς ἀπόπειρες τῶν 
Ἑλλήνων νὰ δώσουν ἀπάντηση στὸ ὀντολογικὸ ἐρώτημα ποὺ οἱ 
ἴδιοι ἔθεσαν, εἶναι μόνο ἔνδειξη (παραδειγματικὴ νύξη) γιὰ τὶς 
καταβολὲς τοῦ προβληματισμοῦ καὶ τῆς γλώσσας στὸ πεδίο 
αὐτοῦ τοῦ ἐρωτήματος. Καταβολὲς πού, αἰῶνες ἀργότερα, μᾶς 
ἐπιτρέπουν τὴν ἄρθρωση μιᾶς Κριτικῆς (ἐμπειρικὰ 
ἐπαληθεύσιμης) Ὀντολογίας.
 Προβληματισμὸς καὶ γλώσσα ὑποδήλωναν ἔγκαιρα συγκεκριμένη 
ἑλληνικὴ στάση ἀπέναντι στὸ ὀντολογικὸ ἐρώτημα, καὶ «στάση» 
σημαίνει τρόπο καὶ στόχους ἀναζήτησης. Τρόπος τῶν Ἑλλήνων 
ἦταν νὰ μὴν ἰδιάζει ἡ γνώση, ἀλλὰ νὰ ἐπαληθεύεται κοινωνούμενη.
Καὶ στόχος ἡ εὕρεση (θέα-θεωρία) τῆς ἀλήθειας, δηλαδὴ ὁ 
ἐντοπισμὸς (καὶ ἡ μίμηση) τοῦ πραγματικὰ ὑπαρκτοῦ: τῆς 
ὕπαρξης ἐλεύθερης ἀπὸ ἀναγκαιότητες φθορᾶς καὶ θανάτου. 
Ἐνδιέφερε κατὰ προτεραιότητα τοὺς Ἕλληνες ἡ κατ' ἀλήθειαν 
ὕπαρξη καὶ ὄχι ἁπλῶς ἡ ὑλικὰ ἐξασφαλισμένη ἐπιβίωση — ἡ 
κατὰ προτεραιότητα ἀναζήτηση τῆς ἀλήθειας καὶ ὄχι ἡ 
ὠφελιμιστικὰ χρήσιμη γνώση.
 Ἄλλο ἡ στάση (ἱεράρχηση-ἀξιολόγηση ἀναγκῶν) καὶ ἄλλο ὁ 
ὀντολογικὸς προβληματισμὸς καθεαυτὸν καὶ ἡ γλώσσα ποὺ τὸν 
σαρκώνει. Οἱ Ἕλληνες ἔθεσαν πρῶτοι τὸ ὀντολογικὸ ἐρώτημα, ὁ 



προβληματισμός τους καὶ ἡ ἐκφραστική του ἀπηχοῦν πάντοτε τὴν 
ἑλληνικὴ στάση. Ἀλλὰ δὲν ὁδηγεῖ ὁ προβληματισμὸς καὶ ἡ 
γλώσσα τῶν Ἑλλήνων σὲ υἱοθέτηση τῆς ἴδιας πάντοτε (τῆς δικῆς 
τους) στάσης. Τὸν προβληματισμὸ καὶ τὴ γλώσσα τῶν Ἑλλήνων 
προσέλαβαν μεταγενέστερα καὶ κοινωνίες μὲ διαφορετικὲς 
προτεραιότητες καὶ στοχοθεσίες ἀναζητήσεων, ἀπαλείφοντας ἀπὸ 
τὸν τρόπο καὶ ἀπὸ τὴν ἐκφραστικὴ τῆς ὀντολογίας τὴν 
ὑποδήλωση τῆς ἑλληνικῆς στάσης. Ἡ ἀναμέτρηση μὲ τὸ 
ὀντολογικὸ ἐρώτημα ἔγινε συνάρτηση διαφορετικῶν κινήτρων καὶ 
στόχων ποὺ προσέδωσαν, στὸν προβληματισμὸ καὶ στὴν 
ἐκφραστική του, νοηματικὰ (καὶ βιωματικὰ) προαπαιτούμενα 
ἄσχετα μὲ τὶς ἑλληνικές τους ἀφετηρίες. Προβληματισμὸς καὶ 
γλώσσα παραμένουν δάνεια ἀπὸ τὴν ἑλληνικὴ καταγωγὴ καὶ 
ἀφετηρία τους, ἀλλὰ μὲ διαφορετικὰ πλέον τὰ σημαινόμενα.
 
 
Ἡ Κριτικὴ Ὀντολογία εἶναι συνεπὴς καρπὸς τῆς ἑλληνικῆς 
στάσης: εἶναι τὸ ἀποτέλεσμα στὸ ὁποῖο ὁδηγήθηκε ὁ 
προβληματισμὸς καὶ ἡ γλώσσα τῶν Ἑλλήνων ὅταν συναντήθηκαν 
μὲ τὴ χριστιανικὴ ἐμπειρία (τὴν ἐμπειρία τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
γεγονότος). Σίγουρα ὁ χαρακτηρισμὸς Κριτικὴ Ὀντολογία δὲν 
συνδέεται ἱστορικὰ μὲ τὴ στάση τῶν ἐκχριστιανισμένων Ἑλλήνων, 
ἔρχεται ἐκ τῶν ὑστέρων νὰ τὴν προσδιορίσει. Εἶναι ὅρος τῆς δικῆς 
μας σήμερα ἐποχῆς, θέλει νὰ σημάνει καὶ νὰ ἀξιολογήσει αὐτὸ 
ποὺ τότε συντελέστηκε, νὰ τὸ ἐκτιμήσει μὲ τὰ μέτρα ὅσης πείρας 
στὸ μεταξὺ θησαυρίστηκε. Καὶ πιὸ ἀναλυτικά:
 Οἱ ἀρχαιοελληνικὲς ἀπαντήσεις στὸ ὀντολογικὸ ἐρώτημα 
βασίζονταν στὴ νοητικὴ ἀπολυτοποίηση τοῦ ἐμπειρικὰ σχετικοῦ ἡ 
ὁποία καθιστοῦσε ἐμπειρικὰ ἀπρόσιτο τὸ ἀπόλυτο καὶ τὸ 
ὑπέτασσε στὴν προτεραιότητα (ἀναγκαιότητα) νοητικοῦ 
ἀποκλειστικὰ καθορισμοῦ του. Ἡ χαρακτηριστικὴ διατύπωση: 
ἀνάγκη εἶναί τι τὸν θεὸν (τοιόνδε ἢ τοιοῦτον) —ἀναγκαῖο νὰ 
εἶναι ὁ θεὸς ἔτσι ἢ ἀλλιῶς— δηλώνει ὅτι πρὶν ἀπὸ τὴν ὕπαρξη τοῦ
θεοῦ ὑπάρχει μιὰ ἀναγκαιότητα (λόγος, πραγματικότητα, 
παράγων) ποὺ τὸν καθορίζει: Ὁρίζει τί ἐπιβάλλεται νὰ εἶναι ὁ 



Θεός, προκαθορίζει λογικὰ τὴν ὕπαρξή του. Ἀκόμα καὶ στὴν 
περίπτωση ποὺ ὁ Θεὸς νοεῖται ὡς αἰτιώδης ἀρχὴ τῆς κίνησης 
(πρῶτον κινοῦν, Ἀριστοτέλης) καὶ ἡ κίνηση εἶναι ἡ ἐντελέχεια τοῦ 
ὑπαρκτοῦ (ἡ προϋπόθεση γιὰ τὴν εἰδητική του πραγμάτωση), 
σαφῶς καὶ τότε προϋποθέτει ἡ ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ μιὰ 
προγενέστερη ἀναγκαιότητα ποὺ τὴν καθορίζει νὰ εἶναι ὅ,τι εἶναι.
 Ἔτσι, τὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς νοεῖται καταγωγικὰ ὑποταγμένο σὲ 
μιὰ λογικὴ ἀναγκαιότητα ποὺ τὸ προκαθορίζει (ὡς εἶδος-τρόπο), 
δὲν ὑπάρχει ἐνδεχόμενο ὕπαρξης καταγωγικὰ 
αὐτοκαθοριζόμενης: ὕπαρξης ποὺ νὰ ὑπάρχει ἐπειδὴ θέλει νὰ 
ὑπάρχει καὶ νὰ αὐτοκαθορίζεται ὑπαρκτικά, νὰ ἀποφασίζει καὶ 
νὰ ἱδρύει τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο ὑπάρχει. Στὴν ἀρχαιοελληνικὴ 
προοπτική, ἀκόμα καὶ τοῦ Θεοῦ ἡ ὕπαρξη εἶναι ἑτεροκαθορισμένη
— εἶναι ὑποχρεωμένος ὁ Θεός, ὡς ἐκ τοῦ λόγου τῆς οὐσίας του, 
νὰ εἶναι αὐτὸ ποὺ εἶναι, δὲν μπορεῖ νὰ μὴν εἶναι αὐτὸ ποὺ εἶναι. 
Ἔτσι, Αἰτιώδης Ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος ἀναγνωρίζεται 
μιὰ ἀνερμήνευτη (a priori) ἀναγκαιότητα, ὄχι ἡ αὐτοσυνείδητη 
ἐλευθερία. Ὁ Θεὸς εἶναι «καταδικασμένος» σὲ ἀναγκαία (ποὺ 
δὲν τὴν ἐπέλεξε) ἀθανασία. Καὶ ὁ ἄνθρωπος, ὡς ἐκ τοῦ λόγου 
τῆς οὐσίας του, ἀνέκκλητα θνητός.
 
 
Πόθος ἀθανασίας

 
Εἶναι πολλὰ τὰ στοιχεῖα ποὺ μαρτυροῦν τὴν εὐαισθησία τῶν 
ἀρχαίων Ἑλλήνων ἢ τὸν σαφέστατο πόθο τους γιὰ τὴν ὑπαρκτικὴ 
ἐλευθερία. Θὰ μποροῦσε νὰ ἀναφέρει κανεὶς ἐνδεικτικὰ
 — τὴν ὀργάνωση τοῦ κοινοῦ βίου μὲ βάση τὴν προτεραιότητα τῆς 
ἀλήθειας (κοινωνίας τοῦ ἀληθοῦς, τοῦ ὑπαρκτικὰ ἀπεριόριστου) 
καὶ ὄχι τῆς χρησιμότητας (κοινωνίας τῆς χρείας, τοῦ ἀναγκαίου)·
 — τὴν ἐκδοχὴ τῆς ἐλευθερίας ὄχι ἁπλῶς ὡς δυνατότητας 
ἀπεριόριστων ἀτομικῶν ἐπιλογῶν, ἀλλὰ ὡς ἀπεξάρτησης ἀπὸ 
ἀναγκαιότητες, ἀπὸ ἐπιταγὲς χρησιμότητας·
 — τὴ θεώρηση τῆς ἐλευθερίας ὡς ἐνεργητικοῦ, δυναμικοῦ 
ἐπιτεύγματος, δηλαδὴ ὡς ἀρετῆς, ποὺ προϋποθέτει εὐψυχία καὶ 



θεμελιώνει τὴν εὐδαιμονία, τὸν κυρίως στόχο τῆς πόλεως.
 Τέτοιου τύπου στοιχεῖα δηλώνουν τὴ συνεπὴ ἐμμονὴ τῶν 
Ἑλλήνων στὴν καταξίωση καὶ νοσταλγία τῆς ὑπαρκτικῆς 
ἐλευθερίας μέσα σὲ ἕναν κόσμο ἀδήριτα ὑποταγμένο στὸν 
θάνατο. Ἡ Hanna Arendt συνάγει ὅτι ἀκόμα καὶ ἡ ἀποδοχὴ τοῦ 
θεσμοῦ τῆς δουλείας ἀπὸ τοὺς Ἕλληνες ἦταν μιὰ ἔμμεση (καὶ 
ἔμπρακτη) συνέπεια τῆς ἀπόλυτης προτεραιότητας ποὺ ἔδιναν 
στὴν ἐλευθερία: Θεωροῦσαν αὐτονόητο νὰ εἶναι δοῦλος ὅποιος 
εἶχε ἀνεχθεῖ νὰ εἶναι δοῦλος — δὲν εἶχε αὐτοκτονήσει 
προκρίνοντας τὸν θάνατο ἀντὶ γιὰ τὴ δουλεία. Κατὰ τὴν ἀκριβὴ 
διατύπωση τῆς Hanna Arendt, οἱ δοῦλοι, γιὰ τοὺς Ἕλληνες, «εἶχαν 
ἀποδείξει τὴ δουλικὴ φύση τους ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ δὲν εἶχαν 
αὐτοχειριαστεῖ ἀντὶ νὰ γίνουν δοῦλοι· εἶχαν φανερώσει τὴ φυσική 
τους ἀναξιότητα, τὴ φυσική τους ἀνικανότητα νὰ εἶναι ἐλεύθεροι 
πολίτες»33.
 
 
Ἡ δίψα ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας, συνάρτηση τῆς προτεραιότητας 
ποὺ ἔδιναν οἱ Ἕλληνες στὴ μεταφυσικὴ ἀναζήτηση (μὲ κατάδηλη 
τὴν προτεραιότητα σὲ κάθε πτυχὴ τοῦ κοινοῦ τους βίου: στοὺς 
θεσμούς, στὴν Τέχνη, στὶς ἀπομνημειώσεις τοῦ λόγου) μπορεῖ νὰ 
καταστήσει εὔλογο τὸν ραγδαῖο ἐκχριστιανισμό τους: τὴν 
ἀνεπιφύλακτη πρόσληψη καὶ οἰκείωση τοῦ εὐ-αγγελίου τῆς 
χριστιανικῆς Ἐκκλησίας ἀπὸ τὸν ἑλληνικὸ ἢ ἐξελληνισμένο τότε 
κόσμο. Ἐκ τῶν πραγμάτων συνάγεται ὅτι τὸ ἐκκλησιαστικὸ εὐ-
αγγέλιο κόμιζε ἀπάντηση στὸ αἴτημα τῆς ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας 
ποὺ συνεῖχε τοὺς Ἕλληνες — ἀπάντηση ἐμπειρικὰ προσβάσιμη 
καὶ ὄχι μόνο συλλογιστικὰ πιθανή: Νὰ εἶναι ἡ Αἰτιώδης Ἀρχὴ τῆς 
ὕπαρξης καὶ τῶν ὑπαρκτῶν μιὰ αὐτοσυνείδητη ἐνεργὸς ἐλευθερία, 
ὄχι μιὰ λογικὰ ὑποχρεωτικὴ καὶ καταγωγικὰ ἀνερμήνευτη 
ἀναγκαιότητα.
 Ὅμως γιατί καὶ μιὰ αὐτοσυνείδητη, ἐνεργὸς ἐλευθερία, ὡς 
Αἰτιώδης Ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτοῦ, δὲν εἶναι ἐπίσης ἕνα a priori λογικὸ 
προαπαιτούμενο καταγωγικὰ ἀνερμήνευτο; Ἀσφαλῶς καὶ θὰ 
μποροῦσε ἔτσι νὰ ἐκληφθεῖ ἂν ἡ αὐτοσυνείδητη ἐλευθερία 



προβαλλόταν σὰν ἀτομικὸ ἰδίωμα γενεσιουργοῦ τῆς ἐλευθερίας 
παράγοντα. Τότε ὁ παράγων θὰ προηγεῖτο ὀντολογικὰ τοῦ 
ἰδιώματός του, δηλαδὴ τῆς ἀσκούμενης ἀπὸ αὐτὸν ἐλευθερίας, καὶ 
θὰ ἔπρεπε νὰ νοηθεῖ σὰν ἀτομικὴ ὀντότητα ὑποταγμένη σὲ 
καθορισμὸ προηγούμενον τῆς ἐλευθερίας του. Ἂν ἡ ἐλευθερία 
εἶναι ἰδίωμα τῆς Αἰτιώδους Ἀρχῆς τοῦ ὑπαρκτοῦ, ἡ Αἰτιώδης Ἀρχὴ 
παραμένει συνάρτηση ἀναγκαιότητας. Μὲ ἄλλα λόγια, ὡς ἀτομικὸ 
ἰδίωμα ἢ δυνατότητα τῆς τῶν ὅλων Αἰτίας ἡ ἐλευθερία θὰ ἦταν 
ἐνδεχόμενο συλλογιστικὰ πιθανὸ ἢ ἀναγκαῖο καὶ ἐμπειρικὰ μὴ 
προσβάσιμο. Μόνο ἂν ἡ ἐλευθερία εἶναι ὁ τρόπος ὑπάρξεως καὶ 
καταγωγικὴ ἀφετηρία τῆς Αἰτιώδους Ἀρχῆς τοῦ ὑπαρκτικοῦ 
γεγονότος, μόνο ἂν ἡ Αἰτιώδης Ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτοῦ ὑπάρχει 
ἐπειδὴ ἐλεύθερα θέλει νὰ ὑπάρχει, μόνο ἂν τὸ ὑπάρχειν (τὸ εἶναι) 
ταυτίζεται καταγωγικὰ μὲ τὴν ἐλευθερία, τότε μόνο ἡ ἐλευθερία 
ἐνδέχεται νὰ εἶναι ὑπαρκτικὰ προσβάσιμη καὶ ἡ ὕπαρξη νὰ ἔχει 
«νόημα» (λογικὴ αἰτία καὶ ἐπιθυμητὸ σκοπὸ) — νὰ εἶναι ἀγαθὸ ἡ 
ὕπαρξη.
 
 
Ὁ γλωσσικὸς προσδιορισμὸς τῆς Αἰτιώδους τῶν πάντων Ἀρχῆς

 
Μὲ τὴ γλώσσα μας, τὴν ἐξ ὁρισμοῦ περιορισμένη στὴ σημαντικὴ 
προϊόντων τῆς αἰσθητῆς καὶ νοητικῆς ἀντίληψης, τὸ ἐκκλησιαστικὸ 
εὐ-αγγέλιο ποὺ οἰκειώθηκαν οἱ Ἕλληνες κατορθώνει νὰ πεῖ τὴν 
ἐλευθερία ὡς Αἰτιώδη Ἀρχή: Τὴν ταυτίζει: α. μὲ Θεὸ τριαδικό, β. 
μὲ Θεὸ ποὺ εἶναι ἀγάπη. Σὲ αὐτὴ τὴν ἐκφραστικὴ ἡ ἀγάπη δὲν 
σημαίνει ἠθικὸ ἰδίωμα τοῦ Θεοῦ, δὲν εἶναι προσδιορισμὸς 
ἐνεργήματος μόνο ἢ συμπεριφορᾶς — δὲν λέμε ὅτι ὁ Θεὸς «ἔχει» 
ἀγάπη, λέμε ὅτι εἶναι ἀγάπη: Ὀνομάζουμε ἀγάπη τὸν τρόπο μὲ 
τὸν ὁποῖο εἶναι ὁ Θεός, τὸν τρόπο τῆς ὕπαρξής του. Τρόπο 
πληρώματος ἐλευθερίας, ἀφοῦ μὲ τὴ λέξη ἀγάπη σημαίνουμε οἱ 
ἄνθρωποι ὅσην ἐλευθερία πετυχαίνουμε ἀπὸ τοὺς 
ἀτομοκεντρικοὺς προκαθορισμοὺς τῶν ἐνεργημάτων τῆς φύσης 
μας: ἐλευθερία ἀπὸ τὶς ἰδιοτελεῖς ἐνορμήσεις αὐτοσυντήρησης, 
κυριαρχίας, ἡδονῆς· ἐλευθερία ἀπὸ τὸν ἴδιο τὸν ἑαυτό μας. 



Ταυτίζεται στὴ γλώσσα μας ἡ ἀγάπη μὲ τὸ μέγιστο τῆς 
ἐλευθερίας: τὴν αὐθυπέρβαση καὶ αὐτοπροσφορά.
 Καὶ ἡ ἐκφραστικὴ δυνατότητα γιὰ νὰ σημανθεῖ ἡ ἀγάπη-
ἐλευθερία ὄχι ὡς ἰδίωμα τοῦ Θεοῦ ἀλλὰ ὡς τρόπος τῆς ὕπαρξής 
του (καταγωγικὸς αὐτοκαθορισμὸς τῆς Αἰτιώδους Ἀρχῆς τοῦ 
ὑπάρχειν) εἶναι ἡ τριαδικότητα τοῦ Θεοῦ: τὰ ὀνόματα Πατήρ, 
Υἱός, Πνεῦμα. Δὲν πρόκειται —ἂς ἐπαναληφθεῖ ἐδῶ— γιὰ 
προσδιορισμοὺς ἀτομικῶν ὀντοτήτων (ὅπως συμβαίνει μὲ τὰ 
ὀνόματα, λ.χ., Ζεύς, Ἀπόλλων, Ζέφυρος), πρόκειται γιὰ ἐντοπισμὸ 
ὑπαρκτικῶν σχέσεων: ἐντοπισμὸ ὑπάρξεων ποὺ ἡ ὑποστατική 
τους ἑτερότητα καὶ αἰτιώδης καταγωγὴ παραπέμπει σὲ σχέση 
ἐλευθερίας: στὴν ἀγάπη.
 Πατήρ, Υἱός, Πνεῦμα εἶναι λέξεις τοῦ ἐμπειρικοῦ μας λεξιλογίου 
ποὺ ἡ καθεμιὰ προσδιορίζει τὴν ὕπαρξη ὄχι ὡς ἐξατομικευμένο 
γεγονὸς ἢ ὀντότητα, ἀλλὰ ὡς ὑπαρκτικὴ σχέση, ὑπαρκτικὰ 
ἐνεργούμενη ἀναφορὰ σὲ ἄλλη ὕπαρξη — ἡ καθεμιὰ ἀπὸ τὶς 
τρεῖς λέξεις δηλώνει μιὰν ὕπαρξη ποὺ ὑπάρχει καὶ συνιστᾶ 
ἑτερότητα ὑπαρκτικὴ (ὑπόσταση) ἐπειδὴ ὡς ὕπαρξη παραπέμπει 
σὲ ἄλλη ὕπαρξη. Ὑπάρχει μόνο γιὰ νὰ παραπέμπει, μόνο ὡς 
παραίτηση ἀπὸ κάθε στοιχεῖο ἀτομικῆς αὐτονομίας ἢ 
αὐτοτέλειας.
 Τὸ ὄνομα Πατὴρ δηλώνει φορέα τοῦ ὀνόματος ποὺ ὑπάρχει καὶ 
προσδιορίζεται ὡς πρὸς τὸν Υἱὸ τὸν ὁποῖο «γεννᾶ» καὶ ὡς πρὸς 
τὸ Πνεῦμα τὸ ὁποῖο «ἐκπορεύει». Ἀντίστοιχα ὁ Υἱὸς ὑπάρχει ὡς 
πρὸς τὸν Πατέρα γιὰ τὸν ὁποῖο μαρτυρεῖ, ἀφοῦ «γεννᾶται» 
ἀχρόνως ἀπὸ αὐτόν, καὶ ὡς πρὸς τὸ Πνεῦμα τὸ ὁποῖο «πέμπει ὁ 
Υἱὸς παρὰ τοῦ Πατρὸς»34 φανερώνοντας ζωτικὸ (ζωῆς χορηγὸ) 
τὸν κοινὸ τρόπο τῆς τριαδικῆς ἐνέργειας. Ἀντίστοιχα ἐπίσης καὶ 
τὸ Πνεῦμα, Πνεῦμα τοῦ Πατρός, «ἐκπορεύεται» ἀχρόνως ἐκ τοῦ 
Πατρὸς καὶ πέμπεται «παρὰ τοῦ Πατρὸς ἐν τῷ ὀνόματι» τοῦ 
Υἱοῦ35: Πνεῦμα τῆς ἀληθείας, παραπέμπει μὲ τὴν ὕπαρξή του στὴ 
μόνη ὑπαρκτικὴ ἀλήθεια, στὴ ζωὴ ὡς ἀγαπητικὴ ἐλευθερία 
προσωπικῆς Αἰτιώδους Ἀρχῆς τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος.
 Γλώσσα τετανυμένη, τεντωμένη ὣς τὰ ὅρια τῆς σημαντικῆς 
διακινδύνευσης, ὑπεμφαίνει (δὲν ὁρίζει) τὰ ἄρρητα σημαινόμενα: 



Ὁ Πατὴρ δι' Υἱοῦ ἐν Πνεύματι κτίζει τὸν κόσμο. Ὁ Υἱὸς (Λόγος-
φανέρωση τοῦ Πατρὸς) σαρκοῦται ἐκ Πνεύματος καὶ παρεμβαίνει
στὴν Ἱστορία κατὰ τὴν εὐδοκίαν τοῦ θελήματος τοῦ Πατρός. Τὸ 
Πνεῦμα ζωοποιεῖ, σπέρνει τὴ ζωὴ στὸν διὰ τοῦ Λόγου τοῦ 
Πατρὸς συνεστηκότα κόσμο, ἐνεργεῖ τὴ σάρκωση ἐξ αἱμάτων 
γυναικὸς τοῦ Υἱοῦ καὶ Λόγου βουλήσει τοῦ Πατρός, ἐπιδημεῖ 
ζωαρχικῶς ἱδρύοντας τὴν Ἐκκλησία ὡς σῶμα τοῦ Υἱοῦ, 
πραγμάτωση ἀχρόνου θελήματος τοῦ Πατρός. Ἀκροβατοῦν τὰ 
γλωσσικὰ σημαίνοντα προκειμένου νὰ ὁριοθετήσουν νοηματικὰ 
(ὁπωσδήποτε καὶ μόνο ὑπαινικτικά, μὲ ἄκρα σχετικότητα) τὴν 
ἐλευθερία τῆς ἀγάπης ὡς γεγονὸς καταγωγικὸ τῆς ὕπαρξης, 
τρόπο ποὺ συγκροτεῖ αἰτιωδῶς τὴν ὕπαρξη σὲ ἔλλογη προσωπικὴ 
ὑπόσταση.
 
 
Ἱστορικὸς ἐμπειρισμὸς καὶ Τριαδολογία

 
Ποιά εἶναι ἡ ἐγγύηση ὅτι αὐτὲς οἱ νοηματικὲς-γλωσσικὲς 
ἀκροβασίες παραπέμπουν σὲ ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα, δὲν 
ἀποτελοῦν ἰδιοφυεῖς μὲν ἀλλὰ «ψιλὲς» ἐπινοήσεις, ἀφηρημένα 
ἑρμηνευτικὰ ἐνδεχόμενα ἐντοπισμοῦ τῆς Αἰτιώδους Ἀρχῆς τῶν 
ὑπαρκτῶν; Σὲ τί διαφέρουν ἀπὸ ἄλλες θαυμαστὲς φιλοσοφικὲς 
προτάσεις ἑρμηνείας τῆς καταγωγῆς τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος: 
τὴν πλωτινικὴ τριάδα λ.χ., (Ἕν, Νοῦς, Ψυχὴ) ἢ τὶς πλατωνικὲς 
Ἰδέες ἢ τὴν ἀριστοτελικὴ ἐκδοχὴ τοῦ Πρώτου Κινοῦντος ὡς 
ταυτότητος νοῦ καὶ νοητοῦ;
 Ἐγγύηση, μὲ χαρακτήρα ἐπιστημονικῆς ἀποδεικτικῆς, δὲν μπορεῖ 
νὰ ὑπάρχει χωρὶς ἡ ὀντολογικὴ ἑρμηνευτικὴ νὰ καθίσταται ἀ-
νόητη, δηλαδὴ στεγανὰ ἐνδοκοσμική, ἀναφορικὴ στὰ συμβεβηκότα 
τῆς ὕπαρξης καὶ ὄχι στὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς καθεαυτό. Μοναδικὴ 
γνωστικὴ ἐγγύηση ρεαλισμοῦ εἶναι ἡ ἐκδοχὴ τῆς αἰτιώδους ἀρχῆς 
τοῦ ὑπάρχειν ὄχι ὡς ἰδιώματος-δυνατότητας ἑνὸς ὑπερβατικοῦ 
«φορέα» τῆς αἰτιότητας, ἀλλὰ ὡς τρόπου τῆς ὕπαρξης καὶ τῆς 
ἐνέργειας μιᾶς ἐλεύθερης ἔλλογης βούλησης — ρεαλισμὸ συνιστᾶ 
ἡ ἀναφορὰ τῆς καταγωγῆς τοῦ ὑπάρχειν στὴν ἐλευθερία, ὡς 



τρόπο τοῦ ὑπάρχειν καὶ ἐνεργεῖν, μιᾶς ἔλλογης βούλησης 
(προσωπικῆς). Καὶ εἶναι ἐμπειρικὰ προσβάσιμη αὐτὴ ἡ ταύτιση 
τῆς καταγωγικῆς τῶν πάντων αἰτιότητας μὲ τὴν ἐλευθερία, ἐπειδὴ 
ἡ ἐλευθερία πραγματώνεται καὶ γνωρίζεται μόνο ὡς γεγονὸς 
σχέσης καὶ ὁ ἄνθρωπος ἔχει τὴ δυνατότητα νὰ ὑπάρχει καὶ νὰ 
γνωρίζει μὲ τὸν τρόπο τῆς σχέσης. Εἴπαμε: γνωρίζουμε τὴν 
πραγματικότητα τῆς ὕπαρξης τοῦ Mozart ἢ τοῦ Van Gogh ἢ τοῦ 
Καβάφη, τὴν προσωπική τους ἑτερότητα, μὲ γνώση ποὺ προκύπτει 
ἀπὸ τὴν κατορθούμενη σχέση μὲ τὴ μουσικὴ τοῦ πρώτου, τὴ 
ζωγραφικὴ τοῦ δεύτερου, τὴν ποίηση τοῦ τρίτου. Δὲν ἔχει 
ἐπιστημονικὴ («ἀντικειμενικὴ») ἐγκυρότητα αὐτὴ ἡ γνώση, ἔχει 
ὅμως πληρότητα γνωστικὴ ἀσύγκριτη μὲ αὐτὴν ποὺ παρέχει ἡ 
ἐπιστημονικὴ «ἀπόδειξη».
 Στὴν περίπτωση τῆς ὀντολογικῆς ἑρμηνείας ποὺ ταυτίζει τὴν 
αἰτιώδη ἀρχὴ τῆς ὕπαρξης μὲ τὴν ἐλευθερία (ὡς τρόπο τόσο τῆς 
ὕπαρξης ὅσο καὶ τῆς ἐνέργειας) προηγεῖται τῆς ἀναλυτικὰ 
ἀρθρωμένης ἑρμηνείας ἡ μαρτυρία μιᾶς ἀνοιχτῆς σὲ ἐπαλήθευση 
ἱστορικῆς ἐμπειρίας: Ἐπώνυμα πρόσωπα, μὲ συγκεκριμένο σὲ 
τόπο καὶ χρόνο ἐντοπισμό, «ἐπόπται γενηθέντες» τῶν γεγονότων 
γιὰ τὰ ὁποῖα μαρτυροῦν, ἀναλαμβάνουν νὰ καταγράψουν ὃ 
ἀκηκόασιν, ὃ ἑωράκασι τοῖς ὀφθαλμοῖς αὐτῶν, ὃ ἐθεάσαντο καὶ 
αἱ χεῖρες αὐτῶν ἐψηλάφησαν «περὶ τοῦ λόγου τῆς ζωῆς»36: γιὰ 
τὴν αἰτία καὶ τὸ νόημα τῆς ζωῆς, τὴν ἱστορικὴ φανέρωση ἔλλογης 
αἰτίας καὶ νοήματος τῆς ὕπαρξης. Καὶ αὐτὸ ποὺ μαρτυροῦν εἶναι 
ἡ ἐλευθερία τοῦ Θεοῦ ἀπὸ τὴ θεότητά του, ἡ δυνατότητά του νὰ 
ἐνανθρωπίζει, νὰ ὑπάρχει μὲ τὸν τρόπο τοῦ ἀνθρώπου ἐλεύθερος 
ἀπὸ κάθε προκαθορισμὸ τόσο τοῦ τρόπου τῆς θεότητας ὅσο καὶ 
τοῦ τρόπου τῆς ἀνθρωπότητας. Ἡ ὑπαρκτική του ἐλευθερία ἀπὸ 
δεδομένες προδιαγραφὲς θεότητας ἀποδείχνεται μὲ τὴν 
ἐνανθρώπησή του, καὶ ἡ ἐλευθερία του ἀπὸ τὶς καθολικὰ 
πιστοποιημένες προδιαγραφὲς τῆς ἀνθρωπότητας βεβαιώνεται μὲ 
τὴν ἐκ νεκρῶν ἀνάστασή του.
 Οἱ αὐτόπτες μαρτυροῦν γιὰ ἐνανθρώπηση τοῦ Θεοῦ 
πιστοποιώντας, στὴν περίπτωση συγκεκριμένου ἱστορικοῦ 
προσώπου, Ἰησοῦ τοῦ ἀπὸ Ναζαρέτ, τὴν κατάλυση τῶν ὅρων-



προϋποθέσεων ποὺ κατ' ἀναγκαιότητα διέπουν κάθε κτιστὴ 
ὕπαρξη: Γεννιέται ἀπὸ μητέρα παρθένο, δηλαδὴ ἐλεύθερος ἀπὸ 
τὴ φυσικὴ νομοτέλεια τῆς γονιμοποίησης — ἐπιλέγει ἀπὸ ποιά 
γυναίκα θὰ γεννηθεῖ, δὲν συλλαμβάνεται ἐκ θελήματος ἀνδρὸς 
ἀλλ' ἐξ ἰδίου θελήματος. Καὶ κατὰ τὴν ἐλεύθερη βούλησή του, στὴ 
διάρκεια τοῦ βίου του, ἀκυρώνει, ὅποτε αὐτὸς θέλει, τοὺς νόμους 
ποὺ διέπουν καὶ περιορίζουν τὴν κτιστὴ φύση: περπατάει πάνω 
στὸ νερὸ τῆς λίμνης, ἐπιτιμᾶ τὸν ἄνεμο καὶ κοπάζει ἡ τρικυμία, 
τρέφει μὲ πέντε ψωμιὰ καὶ δύο ψάρια πέντε χιλιάδες ἄνδρες, 
ἀνασταίνει τρεῖς ἐπώνυμα προσδιοριζόμενους νεκρούς, χαρίζει τὸ 
φῶς σὲ τυφλούς, θεραπεύει λεπρούς, παραλυτικοὺς — τὰ πλήθη 
συνάζονται ὅπου καὶ νὰ βρίσκεται πιστοποιώντας ἄμεσα τὶς 
θεραπεῖες.
 Οἱ μάρτυρες τῆς ἱστορικῆς παρουσίας τοῦ Χριστοῦ καταγράφουν 
τὰ λόγια του, καὶ αὐτὴ ἡ ἀνεπεξέργαστη πρώτη καταγραφὴ 
ἐμπεριέχει κιόλας ὅλα τὰ δυνατὰ στὴν ἀνθρώπινη γλώσσα 
δεδομένα τῆς μᾶλλον συνεπέστερης ἀπάντησης στὸ ὀντολογικὸ 
ἐρώτημα ποὺ διατυπώθηκε στὴν ὣς τώρα ἱστορία τοῦ ἀνθρώπου: 
Ἡ ἐλευθερία ἔλλογης βούλησης, ὡς τρόπος ὑπάρξεως τῆς 
Αἰτιώδους Ἀρχῆς τοῦ ὑπάρχειν, ἔμπρακτη ἐλευθερία ἀγάπης, μὲ 
ὑποστατικὴ τὴν ἀγάπη στὰ πρόσωπα τοῦ «γεννήτορα» Πατρός, 
τοῦ Υἱοῦ ποὺ «γεννᾶται» καὶ τοῦ Πνεύματος ποὺ «ἐκπορεύεται», 
συντονισμένη ἀπὸ τὴν ἀγάπη ἡ θέληση καὶ ἡ ἐνέργεια: Μονὰς ἐν 
Τριάδι, Τριὰς ἐν Μονάδι, Μονὰς ἅμα καὶ Τριὰς — ὅλα 
εἰπωμένα ἀπὸ τὴν πρώτη στιγμὴ στὴ γλώσσα τῆς μαρτυρίας τῶν 
αὐτοπτῶν καὶ αὐτήκοων μαρτύρων, μὲ ζῶντες τοὺς συγχρόνους 
τῶν μαρτυρούμενων γεγονότων καὶ ἀνύπαρκτη κάθε ἀπόπειρα 
διάψευσης ἢ ἀμφισβήτησης τῆς μαρτυρίας ἀπὸ ἄλλους αὐτόπτες 
καὶ αὐτήκοους.
 
 
Μέθεξη στὴν ἐμπειρικὴ πιστοποίηση

 
Σίγουρα, ἡ ἱστορικὴ ἐγκυρότητα τῶν μαρτύρων καὶ τῶν 
μαρτυρουμένων δὲν καθιστᾶ «ἀντικειμενικὴ» γνώση τὰ 



σημαινόμενα τῆς μαρτυρίας. Ἁπλῶς βεβαιώνει τὸν ἐμπειρικὸ 
χαρακτήρα τῆς δυνατότητας νὰ γνωσθοῦν τὰ μαρτυρούμενα.
 Ἂν ἡ ἐλευθερία τῆς ἀγάπης εἶναι ὁ τρόπος ὕπαρξης καὶ 
ἐνέργειας τῆς Αἰτιώδους Ἀρχῆς τοῦ ὑπάρχειν, αὐτὸς ὁ τρόπος 
μπορεῖ νὰ σημανθεῖ (μὲ σημαίνοντα παραπεμπτικὰ σὲ νοητικὲς 
συλλήψεις), ἀλλὰ ὄχι νὰ γνωσθεῖ. Ἡ γνώση τοῦ τρόπου 
προϋποθέτει μετοχὴ στὸν τρόπο, ἐμπειρία μετοχῆς. Καὶ ἡ μετοχὴ 
εἶναι πάντοτε ἄθλημα, ποτὲ ὁριστικὴ κατάκτηση.
 Τὸ ἄθλημα καὶ ὁ στόχος τοῦ ἀθλήματος συγκροτοῦν τὴν ἐκκλησία 
(σύναξη-σῶμα) τῶν πιστῶν: ὅσων ἐμπιστεύονται τὴ μαρτυρία τῶν 
μαρτύρων. Ἡ πίστη-ἐμπιστοσύνη εἶναι ὅ,τι ὀνομάσαμε ἄθλημα 
μετοχῆς σὲ κοινωνούμενη ἐμπειρία. Καὶ ὅπως κάθε κοινὸ ἄθλημα 
εἶναι καὶ ἡ Ἐκκλησία μεῖγμα ἐπιδόσεων ἐπιτυχίας καὶ ἀποτυχίας 
στὸ ἄθλημα — χωράφι μὲ σιτάρι καὶ ζιζάνια37.
 Ἡ δυναμικὴ τοῦ ἀθλήματος ἀποτυπώνεται στὴ γλώσσα, ἡ 
γλώσσα ἐκφράζει-ἀπηχεῖ τὴ μετοχὴ ἢ τὴν ἀποτυχία μετοχῆς στὸ 
ἄθλημα, τὴν ἄγνοια, τὴν παρανόηση, τὴν παραποίηση τῶν στόχων 
τοῦ ἀθλήματος. Ἀπηχεῖ τὴ δυναμικὴ τοῦ ἀθλήματος ἡ κοινὴ 
γλώσσα τῆς καθημερινῆς συνεννόησης — ὄχι κάποιο τεχνητό, 
ἀποκρυφιστικὸ ἰδίωμα γιὰ ἑρμητικὴ συνεννόηση «μυημένων». Ἡ 
χρήση τῆς κοινῆς γλώσσας ἐγγυᾶται τὸν παραπεμπτικὸ στὴν 
κοινωνούμενη (ἀνοιχτὴ σὲ ὅλους) ἐμπειρία ρόλο τῶν σημαινόντων 
τῆς γλώσσας — ἕνας ἀποκλειστικὸς κώδικας σημαινόντων γιὰ 
χρήση «μυημένων» θὰ ἀκύρωνε κάθε ἐνδεχόμενο κοινῆς 
ἐμπειρικῆς ἐπαλήθευσης τῶν σημαινομένων.
 Τὴ δυναμικὴ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἀθλήματος ἀπηχεῖ ἡ κοινὴ 
γλώσσα — κάθε γλώσσα: ἡ γλώσσα τῶν νοημάτων καὶ ἡ γλώσσα 
τῆς Τέχνης, κάθε τέχνης. Μὲ τὰ σημαίνοντα τῆς λογικῆς 
συνεννόησης ἢ τῆς ὅποιας τέχνης σημαίνονται, ὁριοθετοῦνται, 
παραπέμπονται τὰ δεδομένα τῆς ἐμπειρίας τοῦ ἀθλήματος, οἱ 
στόχοι τοῦ ἀθλήματος — ἡ αὐθεντικότητα ἀλλὰ καὶ οἱ 
παραποιήσεις ἐμπειρίας καὶ στόχων στὴν ἱστορικὴ διαδρομὴ τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ ἀθλήματος. Ἡ αὐθεντικότητα καὶ οἱ παραποιήσεις 
ὑπακοῦνε στὴν κοινὴ γλώσσα (τῶν νοημάτων καὶ κάθε τέχνης), 
ἀλλὰ καὶ διαμορφώνουν γλώσσα — ἀφοῦ ἡ γλώσσα πάντοτε 



ἀντανακλᾶ τὴν ἐπιτυχία ἢ τὴν ἀποτυχία τῆς σχέσης, τὴν 
ἀνιδιοτέλεια τῆς κοινωνίας ἢ τὴν ἰδιοτέλεια τῆς ἐπιβολῆς.
 Ὡστόσο, κάθε γλωσσικὸ ἰδίωμα (κοινὴ γλώσσα ἐπιμέρους 
συλλογικότητας) δὲν εἶναι ὁπωσδήποτε ἐπαρκὲς προκειμένου νὰ 
ἐκφράσει ἀπαντήσεις στὸ ὀντολογικὸ ἐρώτημα, ἐμπειρικὰ 
ἐπαληθεύσιμες. Κάθε κώδικας κοινῆς συν-εννόησης 
διαμορφώνεται γιὰ νὰ ὑπηρετήσει τὶς ἀνάγκες, τὰ ἐνδιαφέροντα, 
τὶς προτεραιότητες ἀναγκῶν καὶ ἐνδιαφερόντων συγκεκριμένης 
συλλογικότητας. Γιὰ νὰ κοινωνηθοῦν ἀπαντήσεις στὸ ὀντολογικὸ 
ἐρώτημα ποὺ θέλουν νὰ εἶναι ἐμπειρικὰ ἐπαληθεύσιμες, 
ἀπαιτεῖται τὸ γλωσσικὸ ἰδίωμα μιᾶς κοινωνίας μὲ σαφὴ ἀνάγκη 
γιὰ τέτοιες ἀπαντήσεις — ἀνάγκη ἀποτυπωμένη στὴν καθημερινὴ 
γλώσσα. Καὶ γλώσσα ἱκανὴ νὰ θέσει μὲ λογικὴ συνέπεια τὸ 
ὀντολογικὸ ἐρώτημα (τὴν ἀπορία γιὰ τὸ εἶναι) καὶ νὰ 
συγκροτήσει ἀπαντητικὲς προτάσεις ἐπιδεκτικὲς ἐμπειρικῆς 
ἐπαλήθευσης, ἦταν, στὴν ἐποχὴ τῆς ἱστορικῆς παρουσίας τοῦ 
Ἰησοῦ Χριστοῦ, ἡ ἑλληνική. Τὸ εὐ-αγγέλιο τῆς ἐλευθερίας τοῦ 
ἀνθρώπου ἀπὸ τοὺς περιορισμοὺς τῆς κτιστότητας διατυπώθηκε 
στὴν ἑλληνικὴ γλώσσα: αὐτὴ πρόσφερε τὶς πληρέστερες στὴ 
συγκεκριμένη θεματικὴ ἐκφραστικὲς δυνατότητες.
 Δύο ἀπὸ τὶς δεδομένες στὴν ἑλληνικὴ γλώσσα νοηματικὲς 
διακρίσεις ἀποδείχθηκαν «κλειδιὰ» γιὰ τὴν ἐμπειρικὰ 
κοινωνούμενη γνωστοποίηση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ εὐ-αγγελίου: Ἡ 
διάκριση φύσεως ἢ οὐσίας καὶ ὑποστάσεως ἢ προσώπου, ὅπως 
καὶ ἡ διάκριση φύσεως καὶ ἐνεργειῶν τῆς φύσεως.
 
 
Διασάφηση τῆς οὐσίας

 
Εἶναι σαφέστατη ἡ καταγωγὴ καὶ σημασία τῆς λέξης οὐσία: 
Παράγωγο τοῦ θηλυκοῦ τῆς μετοχῆς ἐνεστῶτος τοῦ ρήματος εἶναι 
(ὤν, οὖσα, ὂν) δηλώνει, ἀκριβῶς, τὴ μετοχὴ στὸ εἶναι: τὸ γεγονὸς 
(τὸ γίγνεσθαι) τῆς μετοχῆς καὶ τὸν τρόπο τῆς μετοχῆς. Κάθε τὶ 
ποὺ ὑπάρχει (κάθε ὑπαρκτὸ) ἔχει ἕναν δεδομένο τρόπο μὲ τὸν 
ὁποῖο ὑπάρχει (μετέχει στὴν ὕπαρξη): τρόπο σύστασης, 



συγκρότησης, λειτουργίας καί, τελικά, μορφῆς. Αὐτὸς ὁ τρόπος 
εἶναι ἡ οὐσία του, ἡ ἰδιαιτερότητα τῆς μετοχῆς του στὸ εἶναι, ἡ 
ὑπαρκτική του διαφορότητα, ποὺ φανερώνεται (δηλώνεται) 
κυρίως μὲ τὸ εἶδος του, τὴ μορφή του.
 Γνωρίζουμε τὰ ὑπαρκτὰ διαφοροποιημένα ὡς πρὸς τὸν τρόπο 
τῆς ὕπαρξής τους, δηλαδὴ ὡς πρὸς τὸ εἶδος, τὴ μορφή τους. Ὅσα 
ἔχουν ὁμοῦ τὸ εἶδος (κοινὸ τὸν τρόπο τῆς ὕπαρξης), τὰ ὁμοειδή, 
τὰ ὁρίζουμε (ὀνομάζουμε) καὶ μὲ ὄνομα κοινὸ — λέμε: εἶναι 
ἄνθρωπος, εἶναι λιοντάρι, εἶναι πεῦκο, εἶναι πεταλούδα. Ὅμως, 
ἐκτὸς ἀπὸ τὴ διαφορὰ ἀπὸ εἶδος σὲ εἶδος, πιστοποιοῦμε καὶ 
διαφορὰ ἀπὸ ἄτομο σὲ ἄτομο τοῦ ἴδιου εἴδους: κάθε ἀτομικὴ 
ὕπαρξη πραγματοποιεῖ τὸν κοινὸ τρόπο τῆς ὁμοείδειας στὴν 
ὁποία ἀνήκει, ἀλλὰ τὸν πραγματοποιεῖ μετὰ συμβεβηκότων: μὲ 
γνωρίσματα ποὺ χαρακτηρίζουν μόνο τὸ συγκεκριμένο ἄτομο, ὄχι 
ὄλα τὰ ἄτομα τοῦ ἴδιου εἴδους.
 Ὀνομάζουμε συμβεβηκὸς αὐτὸ ποὺ ἁπλῶς συν-βαίνει, πηγαίνει 
μαζί, συνοδεύει κάτι χωρὶς νὰ τὸ προσδιορίζει πρωταρχικά, 
χαρακτηρίζει ποιοτικὲς καὶ ποσοτικὲς διαφοροποιήσεις τῶν 
κοινῶν γνωρισμάτων τοῦ εἴδους, ἰδιώματα ἀποκλειστικῶς 
ἀτομικά, ὄχι ὁπωσδήποτε σταθερὰ καὶ μόνιμα: Τὸ κάθε 
τριαντάφυλλο διαφέρει ἀπὸ ὅλα τὰ ἄλλα σὲ μέγεθος, σὲ χρῶμα, 
σὲ ὀσμὴ κ.λπ., ἕνας μαῦρος κύκνος δὲν παύει ἐπειδὴ εἶναι μαῦρος 
νὰ εἶναι κύκνος ἢ δυὸ ἀηδόνια δὲν κελαϊδοῦν ποτὲ τὸ ἴδιο 
κελάιδημα.
 Μὲ ἐμπειρικὰ πιστοποιημένη τὴν πραγματικότητα τῶν 
συμβεβηκότων ποὺ διαφοροποιοῦν τὰ ἄτομα τοῦ ἴδιου εἴδους, ὁ 
Ἀριστοτέλης μίλησε γιὰ δύο τρόπους τῆς ὕπαρξης, δύο οὐσίες: 
Ὀνόμασε οὐσία πρώτη τὸν τρόπο τῆς ἑνικῆς μοναδικότητας κάθε 
ὑπαρκτοῦ, τὸ ἄτομο ὡς εἶδος μετὰ συμβεβηκότων. Καὶ ὀνόμασε 
οὐσία δευτέρα τὸν κοινὸ τρόπο τῆς ὁμοείδειας, τρόπο ποὺ 
διαφοροποιεῖ τὰ εἴδη, ἀλλὰ δὲν ὑπάρχει καθεαυτόν, συνάγεται 
νοητικὰ ἀπὸ τὴν αἰσθητὴ παρατήρηση καὶ ὑπάρχει μόνο σὲ 
ἀτομικὲς πραγματοποιήσεις μετὰ συμβεβηκότων38. Καὶ στὶς δυὸ 
περιπτώσεις ἀναφερόμαστε στὴν οὐσία, στὸν τρόπο μετοχῆς, στὴν 
ὕπαρξη. Στὴν πρώτη περίπτωση, σὲ τρόπο μοναδικό, ἀνόμοιο, 



ἀνεπανάληπτο. Στὴ δεύτερη, σὲ τρόπο κοινό, τρόπο ὁμοείδειας.
 
 
Διασάφηση τῆς ὑπόστασης

 
Ἡ ἐμπειρία τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος ὁδήγησε τὸν 
ἐκχριστιανισμένο Ἑλληνισμὸ σὲ καινούργια ἐπιτεύγματα 
γλωσσικῆς ἐκφραστικῆς — ὅπως σήμερα ἡ ἔρευνα στὰ καινούργια 
ἐρευνητικὰ πεδία τῆς φυσικῆς ἀπαιτεῖ καινούργιες «γλῶσσες» 
μαθηματικῶν. Σπουδαία γλωσσικὴ κατάκτηση (ἔγκαιρα 
προετοιμασμένη ἀπὸ τὶς ἐκφραστικὲς ἀναζητήσεις τοῦ 
Νεοπλατωνισμοῦ) ἦταν ἡ νοηματικὴ ταύτιση τοῦ ὅρου οὐσία 
πρώτη μὲ τὸν ὅρο ὑπόσταση καί, εἰδικὰ στὴν περίπτωση τοῦ 
ἀνθρώπινου εἴδους, ἡ νοηματικὴ ταύτιση τῆς ὑπόστασης μὲ τὸν 
ὅρο πρόσωπο.
 Ἡ λέξη ὑπόσταση (ἀπὸ τὸ ρῆμα ὑφίσταμαι, ὑπὸ καὶ ἵσταμαι, «τὸ 
ἵστασθαι ὑποκάτω, τὸ ἱστάναι τινὰ ὑπό τι») σήμαινε ἀρχικὰ τὴν 
ὑποστήριξη, ὑποστάθμη, κρηπίδα, βάση, τὸ θεμέλιο. Μὲ τοὺς 
Στωικοὺς καὶ τοὺς Νεοπλατωνικοὺς χρησιμοποιήθηκε γιὰ νὰ 
σημάνει αὐτὸ ποὺ ἐνδέχεται νὰ ὑπάρχει «κάτω ἀπὸ» (ὑπὸ) τὴν 
ψιλὴ ἐπίνοια ἢ τὴν ἁπλὴ φαινομενικότητα: Νὰ σημάνει ἡ 
ὑπόσταση τὴν κρηπίδα-ὑπόστρωμα ὑπαρκτικῆς πραγματικότητας 
(ὀντότητας) σὲ ὅ,τι συγκεφαλαιώνει ἡ νοητικὴ σύλληψη τῆς οὐσίας,
τοῦ εἴδους. Ὑπόσταση τοῦ ἀνθρώπου, γιὰ παράδειγμα, εἶναι γιὰ 
τοὺς Νεοπλατωνικοὺς τὸ πνεῦμα-ψυχή του, ὄχι τὸ φαινόμενο 
(ἐφήμερο-θνητὸ) σῶμα του οὔτε ἡ καθολικὴ ἔννοια ἄνθρωπος καὶ 
τὰ εἰδητικὰ χαρακτηριστικά της.
 Ἡ ἐκχριστιανισμένη ἑλληνικὴ σκέψη προχώρησε σὲ ἐναργέστερη 
νοηματικὴ καὶ ἐμπειρικὰ προσιτὴ διασάφηση ταυτίζοντας τὴν 
ὑπόσταση μὲ τὴν οὐσία πρώτη τοῦ Ἀριστοτέλη: Ἄρχισε νὰ 
σημαίνει ἡ ὑπόσταση τὴν κάθε (ἀτομικὴ καὶ συγκεκριμένη) 
ὑπαρκτικὴ πραγματοποίηση μιᾶς οὐσίας (ἑνὸς εἴδους), κάθε 
πραγματοποίηση τοῦ εἴδους μετὰ συμβεβηκότων. Αὐτὴ ἡ 
σημασιοδότηση συνεπάγεται πὼς ὅ,τι ὀνομάζουμε οὐσία δὲν 
ὑπάρχει παρὰ μόνο ἐν ὑποστάσεσι (μόνο σὲ συγκεκριμένες 



ὑποστάσεις), πραγματώνεται ἡ οὐσία ὑποστατικὰ σὲ ἀτομικὲς 
ὑπάρξεις.
 Σὲ μιὰ πρώτη γνωστικὴ προσέγγιση ἡ οὐσία εἶναι μόνο λόγος-
κοινὸ εἶδος-ὁμοείδεια. Συνάγεται, ὡς συμπεριληπτικὴ ἔννοια, ἀπὸ 
τὴν αἰσθητὴ παρατήρηση κοινῶν γνωρισμάτων τῶν ἐπιμέρους 
ὑποστάσεων μιᾶς ὁμοείδειας. Δὲν ὑπάρχει καθεαυτὴν ἡ οὐσία, 
εἶναι τρόπος, ὄχι ὀντότητα, τρόπος μετοχῆς στὸ εἶναι, τρόπος 
συγκεκριμένου σὲ κάθε περίπτωση γίγνεσθαι-φύεσθαι — γι' αὐτὸ 
καὶ συνώνυμη ἡ οὐσία μὲ τὴ φύση.
 Ὅμως τρόπος μετοχῆς στὸ εἶναι, δυναμικὰ ἐνεργούμενο 
γίγνεσθαι καὶ ὄχι πάγια, ὁριστικὰ δεδομένη ὀντότητα, εἶναι καὶ ἡ 
ὑπόσταση. Ἡ διάκριση δύο οὐσιῶν ἀπὸ τὸν Ἀριστοτέλη (οὐσία 
πρώτη-οὐσία δευτέρα) εἶναι φιλοσοφικὰ συνεπέστερη ἀπὸ τὴ 
μεταγενέστερη διάκριση οὐσίας καὶ ὑπόστασης. Πρόκειται γιὰ 
διάκριση τρόπων ὑπάρξεως, ὄχι γιὰ διάκριση τῆς γενικότητας τοῦ 
τρόπου ἀπὸ τὴ συγκεκριμένη πραγμάτωση τοῦ τρόπου σὲ ἀτομικὴ 
ὀντότητα.
 Βέβαια, αὐτὸ ποὺ γνωρίζουμε ὡς ὑπόσταση εἶναι συγκεκριμένη 
(μοναδική, ἀνόμοια καὶ ἀνεπανάληπτη) ἀτομικὴ ὀντότητα, ἀλλὰ ἡ 
κοινὴ ἐμπειρία πιστοποιεῖ ὅτι ἡ ἀτομικὴ ὀντότητα τῆς ὑπόστασης 
συνιστᾶ σαφῶς ἕνα δυναμικὸ ὑπαρκτικὸ γίγνεσθαι καὶ ὄχι μιὰ 
ὁριστικὰ συντελεσμένη, ἀδιαφοροποίητη, ἀτομικὴ πραγμάτωση 
τοῦ εἴδους. Ὅταν ὁρίζουμε τὴν ὑπόσταση ὡς εἶδος μετὰ 
συμβεβηκότων σημαίνουμε γιγνόμενη ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα, 
κάθε συγκεκριμένη ἀτομικὴ πραγμάτωση (μοναδική, ἀνόμοια, 
ἀνεπανάληπτη) τοῦ τρόπου μιᾶς ὑπαρκτικῆς ὁμοείδειας.
 Ἑπομένως, μὲ τοὺς ὅρους οὐσία καὶ ὑπόσταση ἀναφερόμαστε σὲ 
δυὸ τρόπους μετοχῆς στὸ εἶναι, δύο τρόπους ὑπάρξεως: Στὸν 
κοινὸ τρόπο τοῦ εἴδους, καθεαυτὸν ἀνυπόστατο καὶ νοητικὰ μόνο 
(συμπεριληπτικὰ) συναγόμενον ἀπὸ τὴν αἰσθητὴ παρατήρηση. Καὶ 
στὸν τρόπο τῆς ἀτομικῆς ἑτερότητας, αἰσθητὰ πιστοποιούμενον ὡς 
γιγνόμενη πραγμάτωση τοῦ εἴδους μετὰ συμβεβηκότων.
 
 
Ὁ ρεαλισμὸς τοῦ τρόπου



 
Εἶναι πραγματικὰ ἀνυπόστατος καὶ νοητικὰ μόνο συναγόμενος ὁ 
τρόπος τοῦ εἴδους (οὐσία δευτέρα ἢ φύση); Ἡ θετικὴ ἀπάντηση 
ἐμφανίζεται μᾶλλον ἐπαρκὴς ἑρμηνευτικὰ στὴν περίπτωση κάθε 
ἔμβιου ὑπαρκτοῦ, ὄχι ὅμως καὶ στὴν περίπτωση τοῦ ἀνθρώπου. 
Σὲ κάθε ἄλλο ἔμβιο ὑπαρκτὸ ἡ ἑτερότητα τῆς ὑποστατικῆς 
πραγμάτωσης τοῦ εἴδους (μετὰ συμβεβηκότων) εἶναι 
«παθητική»: τὰ ἄλογα ὑπαρκτὰ «πάσχουν» (ὑφίστανται, δὲν 
ἐνεργοῦν) τὴν ἑτερότητα πραγμάτωσης τοῦ εἴδους. Ἡ ἑτερότητά 
τους εἶναι δεδομένη, εἶναι μοναδικότητα τρόπου, ἀλλὰ αἰτιωδῶς 
ὁρισμένου τρόπου, ἀφορᾶ στὴ λειτουργικὴ (σύστασης, συντήρησης, 
ἐμφάνισης) ἰδιομορφία — ὄχι σὲ ἀπροκαθόριστα ἐνεργήματα. 
Μόνο ὁ ἄνθρωπος ὑφίσταται μέν, ἀλλὰ καὶ ἐνεργεῖ τὴν 
ὑποστατική του ἑτερότητα, παράγει ἐνεργὸ ἑτερότητα.
 Ἑτερότητα ὡς πρὸς τί; Σαφῶς ὡς πρὸς τὴν πραγμάτωση τοῦ 
κοινοῦ τρόπου τῆς ὁμοείδειας καὶ ὡς πρὸς τὴ μοναδικότητα κάθε 
ἄλλης ὑπόστασης τῆς ὁμοείδειας. Γιὰ ὅλα τὰ ἔμβια ὑπαρκτὰ ἡ 
πραγμάτωση τοῦ τρόπου τῆς ὁμοείδειας μετὰ συμβεβηκότων, ἡ 
μοναδικότητα ὡς πρὸς κάθε ἄλλη ὑπόσταση τῆς ὁμοείδειας, εἶναι 
δεδομένη: ὑφίσταται, δὲν ἐνεργεῖται μὲ ἐνέργεια θελητική, 
ἀπροκαθόριστη, ποιητικὴ τῆς διαφορᾶς. Μόνο ὁ ἄνθρωπος εἶναι 
προικισμένος μὲ λογικὴ θέληση, δηλαδὴ μὲ τὴ δυνατότητα νὰ 
καθορίζει ἐνεργά, περισσότερο ἢ λιγότερο, τὸν μετὰ 
συμβεβηκότων τρόπο (τὸν ὑποστατικὸ) τοῦ εἴδους του: νὰ ἐνεργεῖ 
τὴν ὕπαρξή του μέσῳ τῶν ἐνεργειῶν-ἱκανοτήτων τῆς φύσης του 
(καὶ τῶν δεδομένων συμβεβηκότων τῆς ἀτομικότητας) 
παράγοντας θελητικὰ ἐνεργούμενη ἑτερότητα ἀπροκαθόριστη καὶ 
ἀπρόβλεπτη. Αὐτὴ τὴ δυνατότητα τοῦ ἀνθρώπου (καὶ μόνο) νὰ 
πραγματοποιεῖ καὶ νὰ φανερώνει ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα ὡς πρὸς 
τὸν δεδομένο τρόπο, τὸν κοινὸ τοῦ εἴδους καὶ τὸν ἀτομικὸ τῶν 
συμβεβηκότων, τὸν ὀνομάζουμε ἐλευθερία.
 
 
Ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα ὁ τρόπος

 



Ἀναγκαῖο νὰ ἀναλυθεῖ καὶ ἐδῶ τὸ νοηματικὸ (καὶ πραγματικὸ-
ἐμπειρικὸ) περιεχόμενο τοῦ ὅρου ἐνέργειες τῆς φύσης ὑποστατικὰ
πάντοτε ἐκφερόμενες. Ἀνάγκη νὰ διασαφηνιστεῖ ὁ καθόλου 
(κοινὸς) τρόπος τῆς ὁμοείδειας, ὁ ὑποστατικὰ πραγματούμενος. 
Ὁ ὁποῖος, στὴν περίπτωση εἰδικὰ τοῦ ἀνθρώπου, δὲν συνάγεται 
μόνο μορφικὰ-νοητικά, ἀλλὰ πιστοποιεῖται-βιώνεται ἐμπειρικὰ ὡς 
ὑπαρκτικὸ δεδομένο διάφορο (ἀντίθετο) ἀπὸ τὴν ὑποστατική, 
ἐνεργητικὴ πραγμάτωση τῆς ἑτερότητας, τὴ θελητικὴ-ἐλεύθερη:
 Γιὰ τὴν ἐμπειρικὴ-πραγματικὴ πιστοποίηση, ὑποστατικὰ 
πραγματούμενη, τοῦ τρόπου τῆς ὁμοείδειας χρησιμοποιοῦμε στὴν 
κοινὴ γλώσσα τοὺς ὅρους ἔνστικτο, ὁρμή, ἐνόρμηση, ὁρμέμφυτο. 
Δηλώνουμε μὲ αὐτὲς τὶς λέξεις ἐνεργεῖς ψυχοσωματικὲς 
παρωθήσεις γιὰ τὴν ἱκανοποίηση βιολογικῶν ἀναγκῶν τοῦ 
ἀνθρώπου — παρωθήσεις μὲ ἀπαιτητικὴ ἔνταση, ἀνεξέλεγκτες 
ἀπὸ τὴ λογικὴ καὶ τὴ θέληση, γι' αὐτὸ καὶ ἀδιαφοροποίητες 
(περισσότερο ἢ λιγότερο) στὴν κάθε ἀτομικὴ πραγματοποίησή 
τους.
 Ἐντοπίζουμε συνήθως τρεῖς πρωτογενεῖς, ἐνστικτώδεις 
ἐνορμήσεις στὸν ἄνθρωπο: Τὴν ὁρμὴ τῆς αὐτοσυντήρησης 
(Selbsterhaltungstrieb, εἶπε ὁ Freud) ἢ ἐνορμήσεις τοῦ ἐγώ 
(Ichtriebe), τὴν ὁρμὴ κυριαρχίας (Bemächtigungstrieb) καὶ τὴν 
ὁρμὴ τῆς ἡδονῆς (Lusttrieb) ἢ σεξουαλικὴ ὁρμή (Sexualtrieb).
 Οἱ ὁριστικοὶ αὐτοὶ ἐντοπισμοὶ εἶναι βεβαίως μεθοδολογικοί, 
ἐνδεικτικοί: παραπέμπουν σὲ μιὰ ποικιλότητα ὁ καθένας 
ἐμπειρικῶν δεδομένων, ὁριοθετοῦν ὡστόσο μιὰ κοινότητα 
γνωρισμάτων ποὺ ἔχουν τὰ δεδομένα αὐτά. Καὶ τὸ κυρίως κοινὸ 
γνώρισμα τῶν παραπάνω τριῶν πρωτογενῶν ἐνορμήσεων εἶναι ἡ 
λειτουργική τους αὐτονόμηση ἀπὸ τὴ λογικὴ καὶ τὴ θέληση τοῦ 
ἀνθρώπινου ὑποκειμένου. Αὐτονόμηση ποὺ βιώνεται ἐμπειρικὰ 
ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο σὰν περίπου ὑπαρκτικὴ σχιζοείδεια: μιὰ 
διαφοροποίηση τῆς λογικῆς του καὶ τῆς θέλησής του ἀπὸ τὶς 
βιολογικὲς ἀπαιτήσεις τῆς φύσης του. Παραμένει κλασικὴ στὴν 
ἀνθρώπινη γραμματεία ἡ περιγραφὴ τοῦ ἀποστόλου Παύλου: 
Βλέπω ἕτερον νόμον ἐν τοῖς μέλεσί μου ἀντιστρατευόμενον τῷ 
νόμῳ τοῦ νοός μου... Ὃ γὰρ κατεργάζομαι οὐ γινώσκω· οὐ γὰρ 



ὃ θέλω τοῦτο πράσσω, ἀλλ' ὃ μισῶ τοῦτο ποιῶ39.
 Τέτοιες πιστοποιήσεις τῆς κοινῆς ἐμπειρίας ἐπιτρέπουν τὴ 
διατύπωση ὅτι ὁ ἄνθρωπος, ἐπειδὴ ἔχει αὐτοσυνειδησία καὶ 
θέληση (αὐτοσυνείδητη ἐλευθερία), εἶναι τὸ ἔμβιο ὑπαρκτὸ ποὺ 
γνωρίζει ἐμπειρικὰ τὴν πραγματικὴ διάκριση οὐσίας ἢ φύσης καὶ 
ὑπόστασης. Ἔχει αὐτεπίγνωση τῆς ὑπαρκτικῆς του ὑπόστασης ὡς 
τρόπου ὑπάρξεως μὲ δυνατότητα ἐλευθερίας (ἀντίστασης, 
διαφοροποίησης, μὴ ὑποταγῆς) ὡς πρὸς τὶς ἀναγκαιότητες ποὺ 
συνεπάγεται ἡ ὁμοείδεια τῆς φύσης. Βιώνει ὁ ἄνθρωπος (γνωρίζει 
ἐμπειρικὰ) τὴ φύση ὡς τρόπο ἀδήριτων ἀναγκαιοτήτων, τρόπο 
«συγκεκραμένον» μὲ αὐτὸν τῆς ὑπόστασής του τὸν προικισμένο 
μὲ τὴ δυνατότητα ἐνεργητικῆς ἑτερότητας ὡς πρὸς τὴ νομοτέλεια 
τῆς φύσης — προικισμένο μὲ ἐλευθερία.



Γ Ὀντολογία τῆς Τέχνης, οἱ Ἐνέργειες
 

Φύση καὶ ὑπόσταση «ἐν-ἔργῳ»

 
Μέσα ἀπὸ ἐπανειλημμένες (καὶ μὲ ποικίλες ἀφορμὲς) ἀναλύσεις 
πρέπει νὰ γίνεται σαφὲς τὸ προτεινόμενο: Νὰ πιστοποιοῦμε καὶ 
νὰ κατανοοῦμε τόσο τὴ φύση ὅσο καὶ τὴν ὑπόσταση ὡς τρόπους 
— τρόπους τῆς ὕπαρξης. Τὴ φύση ὡς τὸν καθόλου (κοινὸ) τρόπο 
τῆς μορφικῆς ὁμοείδειας. Τὴν ὑπόσταση ὡς τὸν μοναδικό, ἀνόμοιο 
καὶ ἀνεπανάληπτο τρόπο τοῦ καθέκαστον ὑπαρκτοῦ.
 Καὶ οἱ δύο τρόποι εἶναι δεδομένοι. Μόνο στὴν περίπτωση τοῦ 
ἀνθρώπου ὁ τρόπος (ἡ ἑτερότητα) κάθε ὑπόστασης εἶναι (σὲ 
κάποιο ποσοστὸ) καὶ θελητικὰ (ἐλεύθερα) πραγματούμενος.
 Μιλᾶμε γιὰ τρόπους — τὸν τρόπο τῆς φύσης, τὸν τρόπο τῆς 
ὑπόστασης. Ἡ λέξη τρόπος δηλώνει τὸ πῶς, τὸν χαρακτήρα 
ἐνεργούμενου γεγονότος, τὴν τροπὴ-κατεύθυνση-στόχευση τῆς 
πραγματοποίησής του, τὸ σύνολο τῶν ἰδιαίτερων γνωρισμάτων μὲ 
τὰ ὁποῖα συντελεῖται καὶ φανερώνεται (ἐνεργεῖται) ἕνα 
ὑπαρκτικὸ γεγονός. Ἔτσι, τρόπος τῆς φύσης εἶναι οἱ ἐνέργειες 
μὲ τὶς ὁποῖες ἐνεργεῖται-πραγματώνεται ἡ ὕπαρξη ὅλων τῶν 
ἐπιμέρους ἀτόμων κάθε φυσικῆς ὁμοείδειας. Καὶ τρόπος τῆς 
ὑπόστασης, ἡ ἑτερότητα κάθε ἀτομικῆς ὑπαρκτικῆς πραγμάτωσης 
καὶ ἔκφανσης τῶν κοινῶν ἐνεργειῶν μιᾶς καὶ τῆς ἴδιας φύσης.
 Ἡ ὕπαρξη ἐνεργεῖται (πραγματώνεται ἐν-ἔργῳ) μὲ τὸν τρόπο 
τῆς φύσης καὶ μὲ τὸν τρόπο τῆς ὑπόστασης. Μιλᾶμε γιὰ 
ἐνέργειες τῆς φύσης (φυσικὲς ἐνέργειες) προσδιορίζοντας τὰ 
κοινὰ γνωρίσματα τοῦ τρόπου μὲ τὸν ὁποῖο πραγματοποιοῦνται 
(ὑπάρχουν) ὅλα τὰ ἄτομα-μονάδες μιᾶς ὁμοείδειας. Καὶ μιλᾶμε 
γιὰ ἐνέργειες τῆς ὑπόστασης (ὑποστατικὲς ἐνέργειες) 
προσδιορίζοντας τὴν ἑτερότητα τοῦ τρόπου μὲ τὸν ὁποῖο οἱ κοινὲς 
ἐνέργειες τῆς φυσικῆς ὁμοείδειας πραγματοποιοῦνται (μετὰ 
συμβεβηκότων) σὲ κάθε ἀτομικὴ ὑπόσταση.
 Δὲν ὑπάρχει φύση ἔξω ἢ ξέχωρα ἀπὸ τὶς ὑποστατικές της 



πραγματοποιήσεις, ὅπως δὲν ὑπάρχει καὶ ὑπόσταση ποὺ νὰ μὴν 
πραγματώνει ἐν-ἔργῳ μιὰ φύση. Γιὰ νὰ διασώσουμε τὸν ρεαλισμὸ
τῶν ὁρισμῶν (νὰ ἀποτρέψουμε τὴ νοητικὴ-ἀφηρημένη μόνο 
ἐκδοχή τους) διακρίνουμε τὴν ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα τῆς 
φύσης ἀπὸ τὴν ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα τῆς ὑπόστασης, καὶ 
τὶς πραγματικότητες τῆς φύσης καὶ τῆς ὑπόστασης ἀπὸ τὴν 
ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα τῶν ἐνεργειῶν.
 Οἱ διακρίσεις ἰσχύουν γιὰ κάθε ὑπαρκτό, ἀλλὰ τὶς 
συνειδητοποιοῦμε ἐναργέστερα σπουδάζοντας τὴν ἐμπειρική μας 
ὑπαρκτικὴ αὐτεπίγνωση, τὴν ἀνθρώπινη πραγματικότητά μας: 
Ὅλοι οἱ ἄνθρωποι ἔχουμε ἔναρθρη ὁμιλία, σκέψη, κρίση, 
φαντασία, θέληση, ποιητικὴ (δημιουργικὴ) ἱκανότητα, ἔχουμε τὸ 
ὀρθοβαδιστικόν, τὸ γελαστικόν, τὸ θυμοειδὲς καὶ ὅλους τοὺς 
λοιποὺς τρόπους μὲ τοὺς ὁποίους ἐνεργεῖται (πραγματώνεται 
ὑπαρκτικὰ) ἡ φύση μας — κάθε ἀνθρώπινη ὕπαρξη. Ὅμως κάθε 
ἐπιμέρους ἄνθρωπος μιλάει, σκέπτεται, κρίνει, φαντάζεται, θέλει, 
δημιουργεῖ, ὀρθοβατεῖ, γελάει, θαρρεύει, ἐλπίζει, καὶ ὅ,τι ἄλλο οἱ 
ἱκανότητες τῆς φύσης του ἐπιτρέπουν, μὲ τρόπο μοναδικό, 
ἀνόμοιο, ἀνεπανάληπτο. Μὲ κάθε παραμικρὸ ἐνέργημά της ἡ 
κάθε ὑπόσταση ἀνθρώπου πραγματώνει τὴν ὑπαρκτική της 
ἑτερότητα — μὲ κάθε βλέμμα, χαμόγελο, σύσπαση προσώπου, 
χειρονομία, τὴ χάρη τῆς κίνησης, τὸν τόνο καὶ τὸ χρῶμα τῆς 
φωνῆς.
 Αὐτὴ ἡ ἐνεργούμενη ὑποστατικὴ ἑτερότητα εἶναι, σὲ κάποιο 
ποσοστό, μορφικὰ δεδομένη, ἀθέλητη. Σὲ κάποιο ποσοστὸ προϊόν, 
ἐπίσης ἀθέλητο, κληρονομικῶν καταβολῶν, μιμητικῶν 
προσαρμογῶν, ἐθισμῶν. Ἀλλὰ σὲ ἕνα τρίτο, ἀποφασιστικὸ γιὰ τὴν 
ἐνεργὸ μοναδικότητα κάθε ὑπόστασης ποσοστό, εἶναι 
ἀπροκαθόριστος λόγος-φανέρωση χαρακτήρα, ἰδιοσυγκρασίας, 
«στάσης», νοο-τροπίας, αἰσθημάτων, βεβαιοτήτων ἢ ἀμφιβολίας, 
παραδοχῆς ἢ ἀντιπάθειας, δοτικότητας ἢ ναρκισσισμοῦ — ἄμεσα 
ἢ ἔμμεσα θελητικὴ ἔκφραση ἀνομοιότητας, ἀσύγκριτης καὶ 
ἀνεπανάληπτης παρουσίας.
 
 



Κάθε ἐνέργημα, λόγος

 
Λέμε ὅτι ἡ ὑπόσταση κάθε ὑπαρκτοῦ ἐνεργεῖται (συγκροτεῖται 
καὶ πραγματώνεται) ὡς γεγονὸς συντελούμενων σχέσεων καὶ 
φανερώνεται (γνωρίζεται) μόνο (ἢ κυρίως) μέσα ἀπὸ 
πραγματούμενη σχέση. Ἐνεργεῖται ἡ ὑπόσταση πάντοτε ἐν 
σχέσει πρὸς συγκεκριμένους συντελεστὲς τῆς ὑπαρκτικῆς της 
πραγμάτωσης: Τὸ ἄβιο ὑπαρκτὸ ἐν σχέσει πρὸς τὰ χημικὰ 
«στοιχεῖα» ποὺ τὸ συγκροτοῦν καὶ πρὸς τὶς συνθῆκες τοῦ φυσικοῦ 
περιβάλλοντός του. Τὸ ἔμβιο, ἐπίσης ἐν σχέσει πρὸς τὰ δύο 
παραπάνω δεδομένα καί, ἐπιπλέον, πρὸς τὴν ἄμεση πρόσληψη 
ὀξυγόνου, τροφῆς καὶ ποτοῦ. Καὶ γνωρίζεται (γίνεται γνωστὸ) τὸ 
κάθε ὑπαρκτὸ ἔμμεσα καὶ περιορισμένα μέσῳ πληροφοριῶν ποὺ 
συλλέγουμε γι' αὐτό, κυρίως ὅμως μὲ τὴν ἄμεση σχέση μαζί του 
— τὴ δυναμικὴ γνώση (τὴν ἀνοιχτὴ σὲ συνεχὴ ἐπαύξηση) ποὺ 
ἐξασφαλίζει ἡ ἐμπειρικὴ πιστοποίηση, ἡ γνωστικὴ ἀμεσότητα.
 Στὸ αἰσθητὸ σύμπαν ποὺ γνωρίζουμε δὲν ὑπάρχει ὑπόσταση 
ὑπαρκτοῦ ἄσχετη, ἐκτὸς πλέγματος ἐνεργούμενων σχέσεων ποὺ 
τὴν συγκροτοῦν καὶ τὴν γνωστοποιοῦν, ὑπόσταση ὑπαρκτοῦ 
ὑπαρκτικὰ αὐτοτελής, αὐτόνομη, αὐτάρκης, ἀν-εξάρτητη. Ἡ λέξη 
σχέση, ἐκτὸς ἀπὸ τὶς σημασίες τοῦ συσχετισμοῦ, τῆς ἀναλογίας, 
συνάρτησης, συνάφειας, ὁμοιότητας, σύνδεσης, ἀλληλεξάρτησης 
(σημασίες χωρικοῦ καὶ μορφικοῦ κυρίως προσδιορισμοῦ), ἔχει 
σαφῶς καὶ ὀντολογικὸ περιεχόμενο: Δηλώνει τὸν τρόπο τῆς 
ὕπαρξης τῶν ὑπαρκτῶν, τὴν ἐκδοχὴ τῆς ὕπαρξης ὄχι ὡς 
συντελεσμένης καθεαυτήν, αὐτοαναφορικῆς ὀντότητας, ἀλλὰ ὡς 
ἐνεργούμενου γεγονότος δυναμικὰ συν-τελούμενου, παραγόμενου 
ἀπὸ ἐνεργούμενες σχέσεις — τὸ ὑπάρχειν τῆς ὕπαρξης 
παραπέμπει-ἀναφέρεται ὁπωσδήποτε σὲ σχέσεις.
 
 
Ἡ ὑπαρκτικὴ αὐτεπίγνωση τοῦ ἀνθρώπου εἶναι τὸ κατεξοχὴν 
πεδίο γιὰ τὴ γνωστικὴ προσέγγιση καὶ ἐπαλήθευση τῆς διάκρισης 
ἀνάμεσα σὲ οὐσία-ὑπόσταση-ἐνέργειες. Κάθε ἐνέργημα τοῦ 
ἀνθρώπου εἶναι ἀποκαλυπτικὸ τῆς ὑποστατικῆς του ἑτερότητας 



καὶ παραπεμπτικὸ στὴν ταυτότητα τῆς φύσης-οὐσίας του. 
Ἀποκάλυψη καὶ παραπομπὴ δηλώνουν λόγο: ἔκφραση-φανέρωση-
ἐντοπισμὸ τῆς ἑτερότητας καὶ ταυτότητας.
 Κάθε ἐνέργημα τοῦ ἀνθρώπου εἶναι λόγος. Εἴτε καθεαυτὸ τὸ 
ἐνέργημα (ἔναρθρη ὁμιλία, φυσιογνωμικὴ ἔκφραση, βλέμμα, 
χαμόγελο, χειρονομία, χάρη τῆς κίνησης) εἴτε τὸ ἀποτέλεσμα 
(παράγωγο) τοῦ ἐνεργήματος: τὰ πράγματα-πεπραγμένα τοῦ 
ἀνθρώπου. Τὸ χειροποίητο τραπέζι ἑνὸς τεχνίτη εἶναι ὁπωσδήποτε
διαφορετικὸ ἀπὸ τὸ τραπέζι κάθε ἄλλου τεχνίτη τὸ 
κατασκευασμένο μὲ τὰ ἴδια ὑλικά, τὸ ἴδιο πρότυπο, στὶς ἴδιες 
διαστάσεις. Ἕνα συγκεκριμένο φαγητὸ συγκεκριμένης νοικοκυρᾶς 
εἶναι πάντοτε διαφορετικὸ ἀπὸ αὐτὸ ποὺ θὰ ἑτοιμάσει 
ὁποιαδήποτε ἄλλη νοικοκυρὰ μὲ τὴν ἴδια συνταγὴ καὶ τὰ ἴδια 
ὑλικά. Ἡ φανέρωση τῆς ἑτερότητας κάθε ἀνθρώπου (ἡ 
πραγμάτωση τοῦ μοναδικοῦ, ἀνόμοιου καὶ ἀνεπανάληπτου 
τρόπου τῆς ὑπόστασής του) θὰ μποροῦσε νὰ ἐντοπιστεῖ (ἂν 
προσεχθεῖ) σὲ κάθε παραμικρὸ ἐνέργημά του στὴν πρακτικὴ τοῦ 
βίου.
 Ἀναμφισβήτητα, μὲ ἐναργέστερη σαφήνεια ἀποκαλύπτεται ὁ 
λόγος τῆς ὑποστατικῆς ἑτερότητας στὸ πεδίο τῆς Τέχνης, στὰ 
ἔργα Τέχνης. Ἴσως ἐπειδὴ ἐκεῖ ἀπουσιάζει (τουλάχιστον ἐξ 
ὁρισμοῦ) κάθε χρηστική, ὠφελιμοθηρικὴ σκοπιμότητα, καὶ τὸ 
ποιητικὸ-δημιουργικὸ ἐνέργημα ἀφήνεται νὰ πεῖ (νὰ φανερώσει) 
μὲ ἐμφατικὴ σαφήνεια τὸ γεγονὸς τῆς σχέσης καθεαυτό, δηλαδὴ 
τὴν ἐνεργούμενη στὴ σχέση ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα τῶν ὅρων 
(συντελεστῶν) ποὺ συγκροτοῦν τὴ σχέση. Λείπει ἡ ὑποταγὴ στὴ 
χρηστικὴ «ἀντικειμενικότητα» τοῦ γλωσσικοῦ κώδικα κοινῆς 
συνεννόησης ποὺ περιορίζει ἢ καὶ ἐξαλείφει αὐτὴ τὴν ἑτερότητα 
— κάθε εἶδος τέχνης ἔχει τὴ δική του γλώσσα γιὰ νὰ σημάνει τὴ 
σχέση τοῦ ἐκφραστῆ μὲ τὸ ἐκφραζόμενο (ἔχει τὴ γλώσσα τῶν 
χρωμάτων ἢ τῶν ἤχων ἢ τῶν σχημάτων ἢ τὴ γλώσσα 
ὁποιουδήποτε ὑλικοῦ ποὺ ὁ καλλιτέχνης τὸ μεταπλάθει σὲ κώδικα 
σημαινόντων).
 Καὶ δὲν εἶναι τὸ ὑλικὸ ἀπὸ μόνο του ποὺ διαφοροποιεῖ τὴν 
ἐκφραστικὴ σημαντική (λ.χ., τὴ ζωγραφιὰ ἀπὸ τὸ μελούργημα). 



Εἶναι ἡ πρόθεση, δηλαδὴ ἡ ἐλευθερία καὶ ἐπιπλέον ἡ ἱκανότητα 
τοῦ καλλιτέχνη νὰ ὑπερβαίνει τὴ χρηστικὴ ἐκδοχὴ τοῦ ὑλικοῦ, 
προκειμένου νὰ πραγματώσει σχέση μὲ τὸ ὑλικὸ ἐκφραστικὴ τῆς 
ἑτερότητας τοῦ τρόπου μὲ τὸν ὁποῖο ὁ καλλιτέχνης σχετίζεται μὲ 
τὸν κόσμο (ἑρμηνεύει καὶ νοηματοδοτεῖ τὸν κόσμο).
 Οἱ ἦχοι, τὰ χρώματα, τὸ μάρμαρο, ὁ πηλός, τὸ ξύλο, οἱ λέξεις καὶ 
ἡ σύνταξη στὴν κοινὴ χρηστικὴ γλώσσα εἶναι ὑλικὰ ποὺ ὁ 
καλλιτέχνης τὰ ἐλευθερώνει ἀπὸ τὴν πολυποίκιλη ἀναγκαιότητα 
τῆς χρηστικῆς ἐκδοχῆς τους, τὴν ὑποταγή τους στὴ νομοτελειακὴ 
ἰδιοτέλεια τῆς αὐθαιρεσίας τοῦ χρήστη. Συγκροτεῖ σχέση μαζί 
τους, ποὺ θὰ πεῖ: σέβεται τὸ ὑλικό του (ὁ σεβασμὸς εἶναι 
κατόρθωμα ἐλευθερίας, δηλαδὴ αὐθυπέρβασης), σέβεται τὶς 
ἐκφραστικὲς δυνατότητες καὶ ἰδιαιτερότητες τοῦ ὑλικοῦ (τὸν λόγο 
τοῦ ὑλικοῦ), δὲν βιάζει τὸ ὑλικό, θέλει νὰ τὸ ἀξιοποιήσει, νὰ 
ἀναδείξει τὴν ἐκφραστικὴ δυναμική του: Νὰ «συνηχήσει» ὁ 
ὑποκειμενικὸς (ἑτερότητας) λόγος τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν λόγο τοῦ 
ὑλικοῦ — νὰ «συνηχήσουν» ὡς ἑνικὸς λόγος ἐλευθερίας ἀπὸ τὴν 
ἀναγκαιότητα, τὴ χρηστικὴ ἀντικειμενοποίηση.
 
 
Ἡ Τέχνη, λόγος-φανέρωση τοῦ προσώπου

 
Ἔτσι ἡ Τέχνη, τὸ ἔργο (πράγμα-πεπραγμένο) τῆς Τέχνης, 
ἀναδείχνεται σὲ ἐνεργούμενη μαρτυρία-φανέρωση ἑτερότητας τῶν 
ὅρων-συντελεστῶν ποὺ συγκροτοῦν τὴν παραγωγὸ τοῦ ἔργου 
σχέση: Μαρτυρεῖται καὶ φανερώνεται ἡ ἀπαράβλητη 
ἰδιαιτερότητα τῶν ἐκφραστικῶν δυνατοτήτων τοῦ ὑλικοῦ, ἡ 
ἀνομοιότητα καὶ τὸ ἀνεπανάληπτο τοῦ δημιουργικοῦ ἐνεργήματος 
καὶ τῆς ὑπαρκτικῆς ὑπόστασης τοῦ δημιουργοῦ, ἡ ἀπόλυτη 
μοναδικότητα τοῦ ἐκφραζόμενου λόγου. Ἕνας ζωγραφικὸς 
πίνακας, γιὰ παράδειγμα, ἀποκαλύπτει τὶς χρωματικὲς 
μοναδικότητες ποὺ πέτυχε ζωγραφίζοντάς τον ὁ δημιουργός του 
(μιλᾶμε γιὰ τὸ κόκκινο τοῦ Τιτσιάνο, τὸ γαλάζιο τοῦ Βελάσκεθ, τὸ 
κίτρινο τοῦ Βὰν Γκὸγκ). Φανερώνει ταυτόχρονα τὴν ἑτερότητα 
τόσο τοῦ ἐνεργήματος ὅσο καὶ τοῦ ἐνεργοῦντος (: λέμε γιὰ τὸν 



πίνακα, «εἶναι Γκόγια», «εἶναι Σεζὰν» —ὄχι «εἶναι τοῦ Γκόγια», 
«εἶναι τοῦ Σεζὰν»— ταυτίζουμε τὸ ἐνέργημα μὲ τὸν ἐνεργούντα). 
Ἀποκαλύπτει, τέλος, ὁ πίνακας τὸ ἀνεπανάληπτο τῆς 
ἀπεικονιστικῆς ἐκδοχῆς τοῦ τοπίου (ἢ προσώπου ἢ ἀντικειμένου ἢ 
γεγονότος) ποὺ διασώζει ἡ σχέση τοῦ ζωγράφου μὲ τὸ 
εἰκονιζόμενο.
 Τὰ ἀνάλογα ἰσχύουν καὶ γιὰ τὸν ποιητή, τὸν μουσουργό, τὸν 
γλύπτη, τὸν ἀρχιτέκτονα, τὸν κάθε καλλιτέχνη: Ξέρουμε τὴν 
ποίηση τοῦ Καβάφη, συναντᾶμε ἄγνωστό μας ὣς τώρα ποίημά 
του, καὶ ἀμέσως ἀναγνωρίζουμε: «εἶναι Καβάφης»! — 
πιστοποιοῦμε τὴν ἑτερότητα ὡς ταυτότητα. Λέμε: αὐτὴ ἡ μουσικὴ 
εἶναι Μότσαρτ, αὐτὸ τὸ γλυπτὸ εἶναι Ροντέν, αὐτὸ τὸ κτίσμα εἶναι 
Γκρόπιους. Τί εἶναι αὐτὸ ποὺ μᾶς ἐπιτρέπει τὴν ἄμεση ἀναγωγὴ 
ἀπὸ τὸ δημιούργημα στὸν δημιουργό, τὴν ἀναγνώριση τῆς 
ὑπαρκτικῆς ἑτερότητας τοῦ δημιουργοῦ στὸν λόγο τοῦ 
δημιουργήματος; Μά, ἀκριβῶς, ἡ ὀντολογικὴ πραγματικότητα τῶν 
ἐνεργειῶν, τόσο πραγματικὴ ὅσο καὶ ἡ πραγματικότητα τῆς 
φύσης καὶ τῆς ὑπόστασης. Γνωρίζουμε τὸ εἶναι (τὸ ὑπάρχειν) ὡς 
τρόπο τῆς φύσης, τρόπο τῆς ὑπόστασης, τρόπο τῶν ἐνεργειῶν. Οἱ 
τρεῖς τρόποι ἀλληλοπεριχωροῦνται χωρὶς νὰ συγχέονται, 
διακρίνονται χωρὶς νὰ αὐτονομοῦνται. Δὲν ὑπάρχει φύση χωρὶς 
ὑποστατικὴ πραγμάτωση καὶ ἐνεργητικὴ φανέρωση. Δὲν ὑπάρχει 
ὑπόσταση ποὺ νὰ μὴν ὑποστασιάζει μιὰ φύση, νὰ μὴν ἐνεργεῖται 
μὲ ἐνέργειες φυσικές. Δὲν ὑπάρχουν ἐνέργειες ποὺ νὰ μὴν 
ἐνεργοῦν ὑπαρκτικὰ μιὰ φύση ὡς ὑποστατικὴ ἑτερότητα.
 Ἡ ὑπαρκτικὴ μοναδικότητα τῆς ὑπόστασης δηλώνεται στὰ 
ἐνεργήματά της χάρη στὶς ἐνέργειες-ἱκανότητες τῆς φύσης τὴν 
ὁποία ὑποστασιάζει ἡ ὑπόσταση. Ἀναφέρουμε τὶς ἐνέργειες στὴ 
φύση γιατὶ αὐτὲς προσδιορίζουν τὴν ὁμοείδεια, ἀλλὰ τὶς 
πιστοποιοῦμε μόνο στὴν κάθε ὑποστατική τους ἐκφορὰ καὶ 
πραγμάτωση, μόνο ὡς μοναδικό, ἀνόμοιο καὶ ἀνεπανάληπτο λόγο 
κάθε ὑπόστασης. Λόγο μορφικῆς καὶ λειτουργικῆς ἑτερότητας (a 
priori δεδομένο) στὴν περίπτωση τῶν ἄλογων ὑπαρκτῶν, λόγο 
ἀπροκαθόριστης θελητικῆς ἑτερότητας σὲ μόνη τὴν περίπτωση τοῦ 
ἀνθρώπου.



 
 
Μιὰ ὀντολογία ποὺ ἀρνεῖται (ἀπὸ πεποίθηση ἢ ἀπὸ ἄγνοια) νὰ 
διακρίνει τὴ φύση καὶ τὴν ὑπόσταση ἀπὸ τὶς ἐνέργειες τῆς φύσης 
τὶς ὑποστατικὰ ἐκφερόμενες, αὐτοκαταδικάζεται σὲ ἀνήκεστο 
ἔλλειμμα ρεαλισμοῦ, αὐτοπαγιδεύεται στὸν χωρισμὸ καὶ στὴν 
αὐτονόμηση τοῦ νοεῖν ἀπὸ τὸ εἶναι — διολισθαίνει στὴν ἐκδοχὴ 
νοητικῶν συλλήψεων καὶ ἰδεολογικῶν κατασκευῶν ὡς 
πραγματικῶν (ὑπαρκτικῶν) δεδομένων.
 Εἶναι ἡ περίπτωση τῆς δυτικοευρωπαϊκῆς παράδοσης, θεολογικῆς 
καὶ φιλοσοφικῆς, ἀπὸ τὸν Μεσαίωνα ὣς σήμερα. Μία ἀπὸ τὶς 
θεμελιώδεις διαφορὲς ποὺ χωρίζουν τὴ Δύση καὶ τὸν πολιτισμό 
της ἀπὸ τὴν ἑλληνικὴ παράδοση καὶ τὸν κάποτε πολιτισμό της.
 Ὡς ὀντολογικὴ κατηγορία οἱ ἐνέργειες δίνουν στὴ γνώση τὸν 
χαρακτήρα ἐμπειρικῆς πρωταρχικὰ πιστοποίησης μέσῳ τῆς 
ἐνεργούμενης σχέσης τοῦ λογικοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν ἐνεργούμενο 
λόγο τῶν πραγμάτων. Παύει ἡ γνώση νὰ εἶναι νοητικὴ μόνο 
ἐπισήμανση-σύλληψη, δηλαδὴ στεγανὰ ἀτομικὸ γεγονὸς 
(adaequatio rei et intellectus). Ἡ ἐκδοχὴ τῶν ἐνεργειῶν ὡς 
ὀντολογικοῦ δεδομένου καταλύει τόσο τὴ νοησιαρχία ὅσο καὶ 
εὐρύτερα τὸν ἀτομοκεντρισμό: τὰ δυὸ καίρια γνωρίσματα 
ταυτότητας τοῦ πολιτισμοῦ τῆς Δύσης.
 
 
Τὰ «κομισθέντα εἰς τὴν Τέχνην»

 
Ἀναφέρουμε ἀποκλειστικὰ στὸν ἄνθρωπο τὴν ἱκανότητα τοῦ 
λόγου: Ἱκανότητα νὰ ὑποστασιάζει (νὰ πραγματώνει ὑπαρκτικὰ 
στὴν ὑπόστασή του) τὶς ἐνέργειες τῆς ἀνθρώπινης φύσης ὡς λόγο 
(φανέρωση-κλήση) ἑτερότητας, ὄχι μορφικῆς μόνο καὶ 
λειτουργικῆς (a priori δεδομένης), ἀλλὰ καὶ ἀπροκαθόριστης-
ἀπρόβλεπτης ἑτερότητας θελητικῆς, ποιητικῆς (δημιουργικῆς), 
κριτικῆς. Νὰ συγκροτεῖ λογικὴ σχέση μὲ τὸν ἔναντι λόγο τῶν 
πραγμάτων.
 Τὸ νοηματικὸ φορτίο τῆς λέξης λόγος, τὰ σημαινόμενα τῆς λέξης, 



ἀναλύθηκαν ἔγκαιρα στὸ Σχεδίασμα Εἰσαγωγῆς στὴ Φιλοσοφία. 
Διευρύνθηκε ἡ ἀνάλυση στὶς Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας καὶ 
στὸ βιβλίο Τὸ Ρητὸ καὶ τὸ Ἄρρητο. Μὲ βάση κάποιες 
ἀποφθεγματικὲς (προκλητικὰ γόνιμες) διατυπώσεις τοῦ Lacan 
συγκροτήθηκε, στὸ βιβλίο Ὀρθὸς Λόγος καὶ Κοινωνικὴ Πρακτική, 
μιὰ πρώτη ἴσως στὴ φιλοσοφικὴ γραμματεία ἑρμηνευτικὴ πρόταση
γιὰ τὴ γένεση-καταγωγὴ τοῦ λογικοῦ ὑποκειμένου. Ἡ δοκιμασία 
τῆς ἑρμηνευτικῆς ἐγκυρότητας ποὺ μπορεῖ νὰ ἔχει αὐτὴ ἡ 
πρόταση, ἐπιχειρεῖται στὸ Ρητὸ καὶ Ἄρρητο καὶ στὴν Ὀντολογία 
τῆς Σχέσης.
 Ἡ ἀποκλειστικὰ ἀνθρώπινη ὑπαρκτικὴ δυνατότητα τοῦ λόγου 
καθιστᾶ τὴν ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου ἐκ-στατική. Μὲ τὶς λέξεις ἔκ-
σταση, ἐκ-στατικός, ἐξίσταμαι (ἔξω-ἵσταμαι) σημαίνουμε τὴν 
συνεχῶς γιγνόμενη (ποτὲ δεδομένη-στατικὴ) ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα 
τοῦ ἀνθρώπου: Ὁ ἄνθρωπος ὑπάρχει ἐξ-ιστάμενος, ἱστάμενος-ἔξω 
ἀπὸ αὐτὸ ποὺ ὁρίζει ἡ δεδομένη (παθητικὴ) ἑτερότητα τῆς 
φυσικῆς του ὑπόστασης — γίνεται συνεχῶς κάτι ἄλλο ἀπὸ αὐτὸ 
ποὺ φυσικὰ εἶναι. Ἐνεργεῖται ἡ ὕπαρξή του, σὲ ἀποφασιστικὸ γιὰ 
τὸ τελικὸ ἀποτέλεσμα ποσοστό, μὲ τρόπο ἀνυπότακτο στοὺς 
προκαθορισμοὺς ἀναγκαιότητας ποὺ ἐπιβάλλει ἡ φυσικὴ 
ὁμοείδεια. Ὁ λογικὸς-ἐκστατικὸς χαρακτήρας τῆς ἀνθρώπινης 
ὕπαρξης ἀναλύεται διεξοδικά, μὲ τὴ βοήθεια τῆς γλώσσας κυρίως 
τῶν Heidegger καὶ Sartre, στὸ βιβλίο Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως.
 Στὸ ἴδιο αὐτὸ βιβλίο καταδείχνεται ὅτι, σὲ ἐπίπεδο γλωσσικῆς 
σημαντικῆς, οἱ προσδιορισμοὶ τῆς ἐνεργητικῆς ἑτερότητας τοῦ 
ἀνθρώπου (ὁ λόγος-λογική, ἡ ἀναφορικότητα, ἡ σχέση, ἡ ἔκ-
σταση) συγκεφαλαιώνονται στὸ νοηματικὸ περιεχόμενο τῆς λέξης 
πρόσωπο. Σύνθετη ἡ λέξη ἀπὸ τὴν πρόθεση πρὸς καὶ τὸ 
οὐσιαστικὸ ὢψ (γενική: ὠπὸς) ποὺ σημαίνει ὄμμα, ὀφθαλμός, ὄψις,
συγκροτεῖ τὸ νόημα: ἔχω τὴν ὄψη πρὸς κάποιον ἢ πρὸς κάτι, 
εἶμαι-ἔναντι — ὑπάρχω μόνον ὡς-πρός, μόνο ἀναφέροντας τὴν 
ὕπαρξή μου, ἐξ-ιστάμενος ἀπὸ τὴ φυσικὴ ὁμοείδεια, δηλαδὴ μόνο 
λογικά: μὲ τὸν τρόπο τῆς λογικῆς φανέρωσης, τῆς μετοχῆς σὲ 
λογικὲς σχέσεις.
 Ἡ ὑπόσταση τῆς ἐνεργητικῆς ἑτερότητας σημαίνεται μὲ τὴ λέξη 



πρόσωπο, τὸ γεγονὸς τῆς ἐκ-στατικῆς ἑτερότητας σημαίνεται μὲ 
τὴ λέξη ἔρως — οἱ δύο ὅροι συνοψίζουν τὴν πρόταση ποὺ κομίζει 
τὸ βιβλίο στὸ πεδίο τῆς ὀντολογίας (ὅ,τι ὀνομάστηκε ὀντολογία 
τοῦ προσώπου). Ἡ λέξη ἔρως, στὴν κοινὴ γλωσσική της χρήση, 
διαφοροποιεῖται νοηματικὰ ἀπὸ τὴ λέξη ἀγάπη: Ἡ ἀγάπη 
κατανοεῖται μᾶλλον ὡς στάση (ἔναντι-τινὸς), συντελεσμένη 
συμπεριφορικὴ κατάκτηση, κεκτημένη ἀρετή. Ὁ ἔρως διασώζει 
νοηματικὰ τόσο τὴ δυναμικὴ ἑνὸς γίγνεσθαι σταδιακῶν 
«ἐπαναβασμῶν», ἐνεργητικῆς ἐπιδίωξης ἢ ἀθλήματος μὲ στόχο 
τὴν ἀγαπητικὴ ἀλληλοπεριχώρηση (συν-ουσία) ὅσο καὶ τὴ 
δυναμικὴ μιᾶς ρεαλιστικὰ βιούμενης ἐξόδου (ἔκ-στασης) ἀπὸ τὸ 
ἐγώ, αὐθυπέρβασης, ἐλευθερίας ἀπὸ τὴν ἰδιο-τέλεια. Καὶ οἱ δύο 
νοηματικὲς ἐκδοχὲς τῆς λέξης ἔρως παραπέμπουν κατὰ 
προτεραιότητα σὲ σύντονη πρόοδο πρὸς μία ὁλοκλήρωση ποὺ 
μπορεῖ νὰ κατορθώνεται χωρὶς ποτὲ νὰ περατοῦται, σὲ μιὰ συν-
ύπαρξη συνεχῶς κατορθούμενη γιὰ χάρη τῆς ὑπαρκτικῆς 
πληρότητας ποὺ μόνο ἡ σχέση χαρίζει.
 Ἡ ἔγκαιρη πρόσληψη τῆς λέξης πρόσωπο ἀπὸ τοὺς ἐκφραστὲς 
τῆς χριστιανικῆς-ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας (προκειμένου νὰ 
σημάνουν τὴν ὑπαρκτικὴ ἰδιαιτερότητα τῆς ἀνθρώπινης 
ὑπόστασης, τὴν ἐνεργητικὴ ἑτερότητα κάθε ἀνθρώπινου 
ὑποκειμένου) ἀντιπροσωπεύει καίρια τομὴ στὴν ἱστορία τῆς 
φιλοσοφίας. Ἡ ἀξιοποίηση τῆς τομῆς γιὰ τὴ συστηματοποίηση 
μιᾶς συνεποῦς ὀντολογικῆς πρότασης στὸ Πρόσωπο καὶ Ἔρως, 
ἁπλῶς ἐπιχειρεῖ νὰ καταδείξει τὸ εὖρος καὶ τὴν ἐμβέλεια τῆς 
φιλοσοφικῆς της γονιμότητας. Τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ ταύτιση τῶν ὅρων 
ὑπόσταση καὶ πρόσωπο χρησιμοποιήθηκε ἀρχικὰ γιὰ τὴ λογικὴ 
διασάφηση μετα-φυσικῶν ἀναφορῶν τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἐμπειρίας, δὲν περιορίζει τὴ χρήση τῆς ἴδιας ταύτισης καὶ στὸ 
πεδίο τῆς ἀνθρωπολογίας — ἀρκεῖ νὰ παραμένει ὡς κριτήριο 
ἐπαλήθευσης τῶν γλωσσικῶν διατυπώσεων ἡ κοινωνούμενη 
ἐμπειρία ἀμεσότητας σχέσεων.
 
 
Ἀνα-λογική, εἰκονολογικὴ γλώσσα



 
Ἡ χρήση ἴδιας γλώσσας-ὁρολογίας στὸ πεδίο τῆς ἀνθρωπολογίας 
(στὸν λόγο περὶ τοῦ ἀνθρώπου) καὶ στὸ πεδίο τῆς Θεολογίας 
(στὸν περὶ Θεοῦ λόγο) δημιουργεῖ εὔλογες ἐπιφυλάξεις: Μοιάζει 
νὰ σχετικοποιεῖ τὸν Θεὸ ὡς ὑπαρκτὸ σημαινόμενο, νὰ τὸν καθιστᾶ 
μόνο νοηματικὴ συνάρτηση τῶν γνωστικῶν δυνατοτήτων τοῦ 
ἀνθρώπου. Νὰ εὐνοεῖ τὸν ἰσχυρισμὸ ὅτι «ὁ ἄνθρωπος δημιουργεῖ 
τὸν Θεὸ κατ' εἰκόνα καὶ καθ' ὁμοίωσίν του», ὅτι τὸν ἐγκλωβίζει 
μέσα στὰ ὅρια τῆς γλώσσας του ποὺ εἶναι τὰ ὅρια τοῦ (αἰσθητοῦ) 
κόσμου του. Προκαλεῖ καὶ δυσφορία ἡ χρήση ἴδιας γλώσσας, ἰδίως 
σὲ ὅσους δυσκολεύονται νὰ ἀποδεχθοῦν τὸν ἀποφατικὸ 
χαρακτήρα τοῦ γλωσσικοῦ κώδικα (σὲ κάθε γνωστικὸ πεδίο).
 Σίγουρα ἀναγόμαστε στὴν ἔννοια «Θεὸς» μὲ βάση τὶς φυσικές 
μας ἱκανότητες νόησης, κρίσης, φαντασίας, διάγνωσης, διάκρισης, 
συμπερασμοῦ. Δὲν ἔχουμε ἄλλον τρόπο γι' αὐτὴ τὴν καταρχὴν 
ἀναγωγὴ παρὰ μόνο τὶς φυσικὲς γνωστικές μας δυνατότητες. 
Εἶναι ἑπομένως ἀναγκαιότητα φυσικὴ νὰ νοοῦμε τὸν Θεὸ σὲ ἀνα-
λογικὴ (εἰκόνας) ὁμοιότητα πρὸς τὸν ἄνθρωπο: Ἡ ὁμοιότητα 
λειτουργεῖ ὡς ἀναγκαιότητα δεδομένου τοῦ περιορισμοῦ τῶν 
γνωστικῶν δυνατοτήτων τοῦ ἀνθρώπου (ποὺ εἶναι ἡ εἰκόνα, τὸ 
αἰτιατὸ), ἀλλὰ ὄχι ὡς ἀναγκαιότητα ὑπαρκτικῶν περιορισμῶν τοῦ 
Θεοῦ (ποὺ εἶναι τὸ πρωτότυπο, ἡ αἰτία).
 Τουλάχιστον ἡ ἀνθρώπινη γνωστικὴ ἐμπειρία βεβαιώνει ὅτι δὲν 
ὑπάρχει ἀκριβὴς ὁμοιότητα ἀνάμεσα στὰ αἴτια καὶ στὰ αἰτιατά. 
Τὰ αἰτιατὰ ἔχουν τὶς ἐνδεχόμενες εἰκόνες τῶν αἰτίων, τὰ αἴτια 
ὅμως ξεχωρίζουν ἀπὸ τὰ αἰτιατὰ καὶ ὑπερτεροῦν σύμφωνα μὲ 
τὸν καταγωγικὸ ὁρισμό τους. Μὲ παραδείγματα γνωστὰ σὲ 
ὅλους· λέμε ὅτι οἱ ἡδονὲς καὶ οἱ λύπες μᾶς κάνουν νὰ 
εὐχαριστιόμαστε ἢ νὰ λυπούμαστε, ἐνῶ αὐτὲς οὔτε 
εὐχαριστοῦνται οὔτε λυποῦνται. Καὶ ἡ φωτιά, ἐνῶ θερμαίνει καὶ 
καίει, δὲν λέμε ὅτι ἡ ἴδια καίγεται ἢ θερμαίνεται. Ἔτσι, ἂν πεῖ 
κανεὶς ὅτι ζεῖ ἡ αὐτοζωὴ ἢ ὅτι φωτίζεται τὸ αὐτόφωτο, δὲν θὰ 
ἐκφραστεῖ σωστά, κατὰ τὴ γνώμη μου, ἐκτὸς ἂν δίνει ἄλλο 
νόημα στὶς λέξεις, διότι προενυπάρχουν στὰ αἴτια, κατὰ 
πλεονασμὸ καὶ πραγματικά, οἱ προϋποθέσεις τῶν αἰτιατῶν40.



 Προτοῦ ἀρχίσει νὰ διαφαίνεται στὴν παράδοση τῶν Ἑλλήνων ἡ 
ἀποφατικὴ ἐκδοχὴ τῆς γλώσσας (ἡ συνείδηση ὅτι ἡ κατανόηση 
τῶν σημαινόντων δὲν συνεπάγεται τὴ γνώση τῶν σημαινομένων), 
οἱ Ἑβραῖοι σήμαιναν τὴν Αἰτιώδη Ἀρχὴ τῶν ὑπαρκτῶν ὄχι μὲ τὸ 
οὐσιαστικὸ «θεὸς» (ποὺ παραπέμπει σὲ ἀφηρημένη νοητικὴ 
σύλληψη) ἀλλὰ μὲ ἐπίθετα δηλωτικὰ γνωρισμάτων προσωπικῆς 
ὕπαρξης (μὲ αὐτοσυνειδησία καὶ λογικὴ αὐτενέργεια). Τὸν 
ἀποκαλοῦσαν: ὁ Ὑπέρτατος, ὁ Κριτής (Ἐλωχὶμ), ὁ Κύριος, ὁ 
Ἰσχυρός (Γιαχβὲ), ὁ Ἅγιος (Quadôš), ὁ Αἰώνιος (Ὀλὰμ). Αὐτὸ ποὺ 
εἶναι δὲν καθορίζεται ἀπὸ τὴν ἔννοια-νόημα ποὺ τοῦ ἀποδίδει ἡ 
ἀνθρώπινη διάνοια, ἀλλὰ γνωρίζεται μόνο μὲ τὴν ἐμπειρικὴ 
ἀμεσότητα τῆς σχέσης ποὺ μπορεῖ νὰ ἔχει ὁ ἄνθρωπος μαζί του41.
 Τὸ γεγονὸς τῆς σχέσης τοῦ Ἀβραὰμ μὲ τὸν Θεὸ ἢ τοῦ Μωυσῆ ἢ 
τῶν προφητῶν δὲν προσδιορίζεται μὲ φιλοσοφικὴ ὁρολογία στὰ 
ἱερὰ κείμενα τῶν Ἑβραίων — δὲν μοιάζει νὰ εἶχε ὀντολογικὰ 
ἐρωτήματα καὶ ἐνδιαφέροντα αὐτὸς ὁ λαός. Περιγράφεται 
πάντως ὡς λογικὴ (μέσῳ τοῦ λόγου, τῆς ἀνθρώπινης γλώσσας) 
σχέση: ὁ Θεὸς δια-λέγεται μὲ τὸν ἄνθρωπο, ὅμως ἡ παρουσία του 
δηλώνεται μόνο ἔμμεσα: μὲ φυσικὰ φαινόμενα ἐντυπωσιακά 
(νεφέλη γνοφώδης, πῦρ, καπνὸς ὡσεὶ καμίνου, φωναὶ 
σάλπιγγος). Μαρτυρεῖται μόνο καὶ εἰδικὰ ἡ διαπροσωπικὴ σχέση 
Θεοῦ-Μωυσῆ ὡς ἐμπειρία ἀμεσότητας: μιλοῦν ἐνώπιος ἐνωπίῳ, 
ὡς εἴ τις λαλήσει πρὸς τὸν ἑαυτοῦ φίλον42.
 Ἡ ἀνάγκη γιὰ τὴ χρήση μιᾶς γλώσσας στὴν ὁποία οἱ λέξεις νὰ 
παραπέμπουν μὲ συνέπεια σὲ ὀντολογικοὺς προσδιορισμούς, 
ἐμφανίζεται στὴν περίπτωση τοῦ χριστιανικοῦ εὐ-αγγελίου (τῆς 
ἑλληνικῆς σημαντικῆς του διατύπωσης). Ἐκεῖ ὁ ὀντολογικὸς 
πραγματισμὸς θεμελιώνεται στὴν ἀπόλυτη προτεραιότητα 
ἱστορικοῦ γεγονότος: τῆς παρουσίας (ὑποκείμενης σὲ ἐμπειρικὴ 
ἐπαλήθευση ἢ διάψευση) Ἰησοῦ τοῦ λεγόμενου Χριστοῦ. Τὰ 
«σημεῖα» (ἐξαιρετικὰ συμβάντα) ποὺ συνοδεύουν τὴν ἱστορικὴ 
παρουσία τοῦ Ἰησοῦ, μαρτυροῦν τὴν ἐλευθερία τῆς ὕπαρξής του 
ἀπὸ τοὺς ὅρους-ἀναγκαιότητες τὶς καθοριστικὲς τοῦ τρόπου τῆς 
ἀνθρώπινης φύσης.
 Αὐτὴ ἡ ἐλευθερία, μὲ κορυφαία ἔκφανση τὴ μαρτυρούμενη ἐκ 



νεκρῶν ἀνάσταση τοῦ Χριστοῦ, ἀφορᾶ ὄχι σὲ «ὑπερφυσικὲς» 
(μαγικὲς-μυθώδεις) ἱκανότητες τοῦ συγκεκριμένου ἱστορικοῦ 
προσώπου, ἀλλὰ στὸν τρόπο τῆς ὕπαρξής του: Ἐμφανίζει-
ἀποκαλύπτει, αὐτὸς ὁ κατὰ πάντα ἄνθρωπος, ὑπαρκτικὴ 
ἐλευθερία ἀπὸ προκαθορισμοὺς (ἀναγκαιότητες) ποὺ ἐπιβάλλει ἡ 
ἀνθρώπινη (καὶ κάθε κτιστὴ) οὐσία ἢ φύση: ἐλευθερία πού, μὲ τὴν 
ἀνθρώπινη λογική, μόνο ἡ ἄκτιστη Αἰτιώδης Ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτικοῦ 
γεγονότος μπορεῖ νὰ διαθέτει. Τὰ σημαίνοντα τῆς ἀνθρώπινης 
γλώσσας μας ἐπαρκοῦν γιὰ νὰ δηλώσουν μὲ λογικὴ 
(κοινωνούμενη) συνέπεια τὸ ὀντολογικὸ γεγονὸς τῆς ὑπαρκτικῆς 
ἐλευθερίας τοῦ Χριστοῦ:
 Εἶναι (ὅπως ὁ ἴδιος, ὡς ἱστορικὴ παρουσία, αὐτοχαρακτηρίζεται) 
ὁ Υἱὸς τοῦ Θεοῦ Πατρός, ὁ Λόγος (φανέρωση) τοῦ Θεοῦ ὡς 
Πατρὸς — ὅπου ἡ λέξη Πατήρ, στὴν περίπτωση τῆς Αἰτιώδους 
Ἀρχῆς τοῦ ὑπαρκτοῦ, δηλώνει τὴν ἀπεριόριστη ὑπαρκτικὴ 
ἐλευθερία τῆς ἀγάπης ποὺ «γεννᾶ» καὶ «ἐκπορεύει» καταγωγικὰ
τὴν ὕπαρξη ὡς σχέση, ἑπομένως ὡς ἐνεργὸ λογικὴ ἑτερότητα. Ἡ 
ἀγάπη εἶναι στὴν ἀνθρώπινη γλώσσα τὸ σημαῖνον ποὺ 
παραπέμπει στὴν ἐλευθερία ἀπὸ κάθε αὐτονομία τοῦ ὑπαρκτικοῦ 
γεγονότος, ἀπὸ κάθε ἀναγκαιότητα ὑποταγῆς στὴν ὕπαρξη σὰν σὲ 
αὐτοσκοπό.
 Ὁ Χριστὸς εἶναι Υἱὸς-Λόγος τοῦ Πατρὸς ποὺ ἡ ἐνανθρώπησή του 
φανερώνει τὴν ἐλευθερία του ἀπὸ τὴ θεότητά του καὶ ἡ ἐκ νεκρῶν 
ἀνάστασή του τὴν ἐλευθερία του ἀπὸ τὴν ἀνθρωπότητά του — 
ὕπαρξη ἐλεύθερη ἀπὸ κάθε προκαθορισμὸ καὶ ἀναγκαιότητα 
φύσης θείας καὶ ἀνθρώπινης: Εἶναι αὐτὸ ποὺ εἶναι μόνο ὡς Υἱὸς 
τοῦ Πατρὸς ἑκούσια σαρκωμένος — ὑπάρχει καὶ σαρκώνεται 
μόνο ἐπειδὴ ἐλεύθερα καὶ ἀπροκαθόριστα ἀγαπᾶται καὶ 
ἀγαπάει. Σάρκα ἐλεύθερη ἀπὸ τὶς ἀναγκαιότητες τῆς ὑλικότητας 
καὶ λόγος ἐλεύθερος ἀπὸ τὰ ὅρια τῆς γλώσσας — ὅρια τοῦ 
αἰσθητοῦ κόσμου, ἀλλὰ σάρκα καὶ γλώσσα ποὺ συγκροτοῦν 
ζωτικὴ καὶ ζωοποιὸ σχέση τοῦ κτιστοῦ μὲ τὸ ἄκτιστο. Ἡ 
ἐνανθρώπηση καθορίζει τὴ γλώσσα τῆς Θεολογίας.
 Φανερὸ λοιπὸν ὅτι χρησιμοποιοῦμε τὶς λέξεις φύση, οὐσία, 
ὑπόσταση, πρόσωπο, ἐνέργειες, σχέση, ποὺ προέρχονται ἀπὸ τὸ 



πεδίο τῆς ἀνθρωπολογίας (ἀπὸ τὴν ἐμπειρική μας γνώση γιὰ τὸν 
ἄνθρωπο), τὶς χρησιμοποιοῦμε καὶ γιὰ νὰ ποῦμε τὴν ἐμπειρικὴ 
γνώση ποὺ συνάγουμε γιὰ τὸν Θεὸ ἀπὸ τὸ ἱστορικὸ γεγονὸς τῆς 
ἐνανθρώπησής του. Ἐπιμένουμε, πὼς ὅταν μιλᾶμε γιὰ τὸν Θεό, οἱ 
λέξεις παραπέμπουν σὲ ἐνδείξεις καὶ ὄχι σὲ ὁρισμοὺς 
σημαινομένων, ἡ πραγματικότητα τῶν σημαινομένων ὑπερβαίνει 
ἀσύγκριτα τὴν κατανόηση τῶν ἐνδείξεων. Ἀλλὰ ἡ διαφορὰ 
σημαινόντων καὶ σημαινομένων δὲν καταργεῖ οὔτε μειώνει τὴν 
παραπεμπτικὴ (στὴν ἐμπειρία τῆς σχέσης) δυναμικὴ τῶν 
ἐνδείξεων.
 Ὅσοι δυσκολεύονται νὰ ἀφομοιώσουν γνωσιοληπτικὰ τὸν 
ἀποφατικὸ χαρακτήρα κάθε γλωσσικοῦ κώδικα καὶ θέλουν 
ὡστόσο νὰ μιλήσουν γιὰ τὰ μετὰ-τὴ-φύση, ἀναζητοῦν (συνήθως) 
μιὰ γλώσσα ἄλλη, «ὑπέρτερη» τῆς γλώσσας ποὺ συγκροτεῖται μὲ 
σημαίνοντα τῆς κοινῆς ἀνθρώπινης ἐμπειρίας. Ἀπαιτοῦν γλώσσα, 
μὲ σημαίνοντα ποὺ νὰ παραπέμπουν ἀπευθείας (ἀμέσως καὶ ὄχι 
ἐμμέσως) στὸ ὑπερβατικὸ — νὰ μὴ μεσολαβοῦν προσλαμβάνουσες
ἀπὸ κτιστὰ δεδομένα. Μοιάζει νὰ ἀναζητοῦν ξέχωρες ἀπὸ τὰ 
ἐπίγεια ἔννοιες, «ἱερὲς» καθεαυτές: γλωσσικὰ σημαίνοντα μὲ a 
priori καὶ ἀποκλειστικὴ ἀναφορὰ στὴ μετα-φυσική, ποὺ νὰ 
μεταδίδουν τὴ γνώση τοῦ ὑπερβατικοῦ ὄχι ὡς δι' ἐσόπτρου ἐν 
αἰνίγματι43.
 Ἀλλὰ μιὰ τέτοια ἀναζήτηση ἀποκλείει τὸ βιωματικὸ-ἐμπειρικὸ 
φορτίο τῶν λέξεων γιὰ χάρη ἀφηρημένων νοητικῶν συλλήψεων, 
«νοητῶν εἰδώλων» — τελικὰ στοὺς δύσπιστους γιὰ τὸν 
ἀποφατισμὸ θὰ μποροῦσε νὰ ἀποδώσει κανεὶς τὸν χαρακτηρισμὸ 
τῆς πιστοποίησης τοῦ Μεγάλου Βασιλείου: νοητὴν εἰδωλολατρείαν
εἰδωλοποιοῦντες ἐν ἑαυτοῖς44. Ἀναζητοῦν κώδικα μὲ ὅλα τὰ 
γνωρίσματα τῆς θρησκευτικῆς γλώσσας, γλώσσας ποὺ ὑπηρετεῖ 
τὴν ἐγωκεντρικὴ ψυχολογικὴ ἀπαίτηση γιὰ ὑπερβατικὲς 
βεβαιότητες ἀπόλυτα ἐγγυημένου κύρους, ἔστω καὶ ἄσχετες μὲ 
τὴν ἐμπειρία. Ἀγνοεῖ ἡ ἀτομοκεντρικὴ αὐτὴ θρησκευτικὴ ἀνάγκη 
τοὺς δεδομένους, πραγματικοὺς περιορισμοὺς τοῦ γνωστικοῦ μας 
πεδίου: Δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ νοήσουμε καὶ νὰ μιλήσουμε οἱ 
ἄνθρωποι γιὰ τὴ μετα-φυσικὴ μὲ τρόπο ἄλλον ἀπὸ αὐτὸν ποὺ 



καθορίζει ἡ φυσική μας λογικότητα — τρόπο ποὺ συγκροτεῖται ὡς
γλώσσα μὲ σημαίνοντα παραπεμπτικὰ στὴν αἰσθητή μας ἐμπειρία 
ἢ στὰ παράγωγα τῆς κριτικῆς (ἀφαιρετικῆς καὶ συνδυαστικῆς) 
ἐπεξεργασίας τῶν αἰσθητῶν ἐμπειριῶν μας ἀπὸ τὴ νόηση.
 Μιλᾶμε γιὰ τὸν Θεό, ἐπειδὴ ἡ κριτικὴ ἐπεξεργασία τῶν αἰσθητῶν 
μας παραστάσεων μᾶς ὁδηγεῖ στὸ ἐρώτημα γιὰ τὴν αἰτιώδη ἀρχὴ 
τῶν αἰσθητῶν, γιὰ τὸ νόημα (αἰτία καὶ σκοπὸ) τῆς ὕπαρξής τους, 
τὴν αἰτιώδη ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος καθεαυτό. Ἡ 
δεδομένη φυσική μας λογικότητα λειτουργεῖ μὲ τὶς προϋποθετικὲς 
σταθερὲς τῆς αἰτίας καὶ τοῦ σκοποῦ, ὅπως καὶ μὲ τὶς σταθερὲς 
τοῦ χώρου καὶ τοῦ χρόνου, τῆς ἀρχῆς καὶ τοῦ τέλους, τοῦ ὅλου 
καὶ τοῦ μέρους. Χάρη σὲ αὐτὲς τὶς σταθερὲς ἀναγόμαστε καὶ στὸ 
ἐννόημα τοῦ ἀναίτιου, τοῦ ἄσκοπου (ἢ τοῦ αὐτοσκοποῦ), τοῦ 
ἄχρονου, τοῦ ἀδιάστατου, τοῦ ἄναρχου, τοῦ ἀτελεύτητου, χωρὶς 
αἰσθητὴ ἀφορμὴ τῆς ἀναγωγῆς μας ἀλλὰ μὲ κοινὴ (κοινωνούμενη) 
τὴ λογική της προφάνεια.

 
Παρένθεση, ὡς μὴ ὤφελε, ἀμυντική

Ὀντολογία τοῦ προσώπου: ἐνστάσεις

 
Ἡ ἐπιμονὴ νὰ θεο-λογοῦμε δίχως ἐνεργὸ καὶ συνεπὴ ἐπίγνωση τῆς
ἀποφατικῆς λειτουργίας τοῦ γλωσσικοῦ κώδικα, εὔκολα 
διολισθαίνει σὲ μιὰν εἰδωλοποίηση τῆς ἀκροβατικῆς νοησιαρχίας 
— εἰδωλοποίηση ποὺ εἶναι τυπικὸ γέννημα τῆς ὁρμέμφυτης 
θρησκευτικῆς ἀνάγκης. Τὸ ἴδιο εὔκολα ὑποτάσσεται ἡ ἐκφραστική 
μας καὶ στὸν χρησιμοθηρικὸ πρακτικισμὸ — στὴν ἀνάγκη νὰ 
δικαιωθεῖ ἡ θεο-λογία ἀπὸ τὴν κοινωνική της χρησιμότητα.
 Ἡ λογικὴ-μεθοδολογικὴ σύγχυση ἐπιτείνεται μὲ τὴ συνέργεια καὶ 
ψυχολογικῶν παραγόντων: τόσο ἡ νοησιαρχία ὅσο καὶ ὁ 
πρακτικισμὸς εἶναι εὔχρηστα ἐργαλεῖα ἐξυπηρέτησης ἀσυνείδητων
ἀναγκῶν, ὅπως ἡ ὑπεραναπλήρωση ἀνασφάλειας ἢ ἀνεπάρκειας, 
ἡ ἐκζήτηση κύρους ἀντικειμενικότητας καὶ ἀποτελεσματικότητας. 
Ἡ αὐτάρεσκη δυσκαταληψία τῆς ἐκφραστικῆς, οἱ ἐπιδεικτικὰ 



περίπλοκες νοητικὲς κατασκευὲς παραπέμπουν, κατὰ κανόνα, 
στὴν ἀνάγκη νὰ αὐτεπιβεβαιωθεῖ ἡ ἱκανότητα γιὰ μετοχὴ σὲ 
«ὑψηλοὺς προβληματισμοὺς» — εἶναι τυπικὰ γνωρίσματα τοῦ 
ἀμφιπρόσωπου πλέγματος ναρκισσισμοῦ καὶ μειονεξίας.
 Ὑπῆρξε τὸ ἐγχείρημα νὰ διατυπωθεῖ μιὰ προσωποκεντρικὴ 
ὀντολογία: πρόταση νοήματος τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος, λογικὰ-
μεθοδολογικὰ συνεπής, μὲ βάση ἢ ἄξονα τὰ σημαινόμενα τῶν 
λέξεων πρόσωπο καὶ ἔρως. Ἱστορικὰ ἐρείσματα τῆς πρότασης 
εἶναι οἱ γραπτὲς μαρτυρίες καὶ ἀναλύσεις τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἐμπειρίας. Τὸ ἐγχείρημα δὲν κρίθηκε, δὲν ἀξιολογήθηκε οὔτε 
προκάλεσε γόνιμο ἀντίλογο. Συνάντησε κάποιες ἐνστάσεις, 
ἀντιρρήσεις, ἐπιφυλάξεις ποὺ μᾶλλον ἐξέφραζαν τὸ κλίμα τῆς 
ἀκροβατικῆς νοησιαρχίας ἢ τοῦ χρησιμοθηρικοῦ πρακτικισμοῦ. 
Δὲν ἄφηναν περιθώρια κριτικοῦ διαλόγου, εἶχαν περισσότερο τὸν 
χαρακτήρα ἀποφάνσεων μὲ ἐλάχιστο ἢ καθόλου ἐνδιαφέρον γιὰ 
τὴ λογικὴ-μεθοδολογικὴ συνέπεια (συνέπεια ἀποδοχῆς τῶν ὅρων 
τοῦ ὀρθῶς διανοεῖσθαι διὰ τὸ ὀρθῶς κοινωνεῖν).
 Ἐντοπίζει κανεὶς κοινὰ γνωρίσματα στὶς ἐνστάσεις ποὺ 
διατυπώθηκαν γιὰ τὴν ὀντολογία τοῦ προσώπου. Τὸ 
ἐμφανέστερο, ἴσως, εἶναι ἕνα πρωταρχικὸ ἐνδιαφέρον ὄχι γιὰ τὸ 
πραγματικὸ (ἀνοιχτὸ στὴν ἐμπειρικὴ ἐπαλήθευση) περιεχόμενο 
τῶν ἀναλυτικῶν καὶ ἑρμηνευτικῶν της προτάσεων, ἀλλὰ γιὰ τὴν 
τυπικὴ πιστότητά τους σὲ μιὰ ἰδεολογικοποιημένη, κωδικὴ ἐκδοχὴ 
τῆς ἐκφραστικῆς τοῦ παρελθόντος. Ὡσὰν ἡ ἐκκλησιαστικὴ 
ἐμπειρία νὰ ἦταν δεδομένη μόνο στοὺς πρώτους χριστιανικοὺς 
αἰῶνες καὶ ἔκτοτε οἱ διατυπώσεις της νὰ λειτουργοῦν σὰν 
ἀξιωματικὲς ἀποφάνσεις, ἐρήμην της.
 Πρόκειται μᾶλλον γιὰ τὸ γνώρισμα ποὺ χαρακτηρίζει, πολὺ 
γενικότερα, τὸ φαινόμενο θρησκειοποίησης τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
γεγονότος: τὴν ἀλλοτρίωση τῆς Ἐκκλησίας σὲ ἀτομοκεντρικὴ 
«φυσικὴ» θρησκεία ὑπηρετικὴ τῶν ὁρμέμφυτων ἀναγκῶν γιὰ 
κατασφάλιση τοῦ ἐγὼ μὲ «ὑπερ-φυσικὰ» ἐγγυημένες, ἀλάθητες 
βεβαιότητες. Εἶναι τὸ εἶδος τῆς ἐξασφάλισης ποὺ προσφέρει μιὰ 
κωδικοποιημένη αὐθεντία στοὺς «πιστοὺς» κάθε ἰδεολογίας (: στὸ 
Ἰσλὰμ τὴν προσφέρει τὸ Κοράνιο, στὸν Μαρξισμὸ τὰ κείμενα τοῦ 



Μὰρξ κ.λπ.). Τὸ ἴδιο καὶ στὶς χριστιανικὲς παραδόσεις: στὸν 
Ρωμαιοκαθολικισμὸ τὸ φαινόμενο τῆς θρησκειοποίησης γεννάει τὸ 
ἀλάθητο (infaillibilitas) τῆς παπικῆς καθέδρας, στὸν 
Προτεσταντισμὸ καθιερώνει τὴ θεοπνευστία (ἀλάθητο) μόνο τῆς 
Γραφῆς (sola scriptura), στὸν Ὀρθοδοξισμὸ τῶν ἡμερῶν μας 
ἀλάθητες βεβαιότητες ἐξασφαλίζει ἡ κατὰ γράμμα πιστότητα στὶς 
πατερικὲς διατυπώσεις.
 Κεντρικὴ λοιπόν, ἂν ὄχι ἀποκλειστικὴ ἔγνοια τῶν ἐνστάσεων ποὺ 
διατυπώθηκαν γιὰ τὴν προσωποκεντρικὴ ὀντολογία, ἦταν ἡ 
πιστότητα τῶν διατυπώσεών της στὴ σημαντικὴ (τῶν σημαινόντων)
τυπολογία τῆς γλώσσας τῶν Πατέρων, τὸ a priori ἀπαράδεκτο τῆς 
ἀναζήτησης ἀπαντήσεων, συναγόμενων ἀπὸ τὴν ἐκκλησιαστικὴ 
ἐμπειρία καὶ μαρτυρία, σὲ ὀντολογικοὺς προβληματισμοὺς 
μεταγενέστερους, ὅπως αὐτοὶ τοῦ Martin Heidegger.
 
 
Ἔνσταση πρώτη

 
Πρώτη χαρακτηριστικὴ ἔνδειξη τέτοιων ἐνστάσεων, ἡ ἀκόλουθη:
 
 — «Ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ ὁ ὅρος πρόσωπον εἶχε προσλάβει εἰδικὴ 
σημασία κατὰ τὴ διαμόρφωση τῆς Τριαδολογίας, δὲν 
προσφερόταν γιὰ τὴν ἀνάπτυξη μιᾶς αὐθεντικῆς χριστιανικῆς 
ἀνθρωπολογίας...
 »...Τὸ πρόσωπο, στὰ πλαίσια τῆς Τριαδολογίας, δηλώνει πάντα 
τὸ κατ' οὐσίαν πρόσωπο... Δὲν εἶναι, δηλαδή, ὁ Πατὴρ πρόσωπο, 
ἀλλὰ ὁ κατ' οὐσίαν Πατήρ...
 »...Ἡ ἐκδοχὴ τοῦ προσώπου τοῦ Πατρὸς ὡς ὀντολογικῆς αἰτίας 
τῆς τριαδικῆς ὑπάρξεως τοῦ Θεοῦ διαφοροποιεῖ λογικὰ τὴ θεία 
οὐσία ἀπὸ τὸ προσωπικὸ ἰδίωμα τοῦ Θεοῦ Πατρός, μὲ 
ἀποτέλεσμα νὰ καταλήγουμε μοιραῖα σὲ ἕναν ἀκτιβιστικὸ 
περσοναλισμό...
 »...Ἡ ἔννοια τοῦ προσώπου στὴν πατερικὴ Τριαδολογία εἶναι 
ἀπόλυτα ἀποφατική, δὲν μπορεῖ νὰ κατανοηθεῖ μὲ ὁποιαδήποτε 
ἀναλογία ἀπὸ τὶς συνθῆκες τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς...



 »...Τὸ οὑμανιστικὸ αἴτημα μιᾶς ὀντολογίας τοῦ προσώπου μᾶς 
ἐμπλέκει ἀναγκαστικὰ στὸ ὀρθολογιστικὸ δίλημμα, ἂν τὸ 
πρόσωπο προηγεῖται τῆς οὐσίας ἢ ἀντίστροφα»45.
 
 
Παρατηρήσεις στὴν πρώτη αὐτὴ χαρακτηριστικὴ ἔνδειξη κριτικῆς 
ἔνστασης:
 Δὲν διευκρινίζεται τί σημαίνει (ἂν σημαίνει κάτι) ἡ διατύπωση 
«κατ' οὐσίαν πρόσωπο», δηλαδή: κατ' οὐσίαν ὑπόσταση. Εἶναι 
ἄλλο τὸ κατ' οὐσίαν πρόσωπο καὶ ἄλλο τὸ καθ' ὑπόστασιν 
πρόσωπο; Ποιό νοηματικὸ περιεχόμενο ἀποδίδει ὁ ἐνιστάμενος 
στὸν ὅρο οὐσία, ποιό στὸν ὅρο ὑπόσταση, ποιό τελικὰ στὸν ὅρο 
πρόσωπο;
 Ποιόν λογικὸ εἱρμὸ ἔχει ἡ φράση: «Διαφοροποιεῖ λογικὰ τὴ θεία 
οὐσία ἀπὸ τὸ προσωπικὸ ἰδίωμα τοῦ Θεοῦ-Πατρὸς ἡ ἐκδοχὴ τοῦ 
προσώπου τοῦ Πατρὸς ὡς ὀντολογικῆς αἰτίας τῆς τριαδικῆς 
ὑπάρξεως τοῦ Θεοῦ»; Ἂν δὲν εἶναι ἡ προσωπικὴ ἐλευθερία τοῦ 
Θεοῦ-Πατρὸς ποὺ ὑποστασιάζει τριαδικῶς τὴ Θεότητα 
(προέρχεται εἰς διάκρισιν ὑποστάσεων γεννώντας, ἀχρόνως καὶ 
ἀγαπητικῶς, τὸν Υἱὸ καὶ ἐκπορεύοντας τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιο46), σὲ 
ποιόν ἄλλον παράγοντα μπορεῖ νὰ ἀποδώσει ἡ ἐκκλησιαστικὴ 
ἐμπειρία καὶ λογικὴ τὴν αἰτιώδη ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος;
 Τί ἀκριβῶς προσδιορίζει ὁ ὅρος «ἀκτιβιστικὸς περσοναλισμὸς» 
καὶ γιατί συνδέεται, σὰν ἀρνητικὴ συνέπεια, μὲ τὴν ἐκδοχὴ τοῦ 
Πατρὸς ὡς αἰτιώδους ἀρχῆς τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος;
 Μιὰ ἔννοια μπορεῖ νὰ εἶναι «ἀπόλυτα» ἀποφατικὴ καὶ 
«σχετικὰ» ἀποφατική; Ἂν ἡ «ἔννοια» τοῦ προσώπου στὴν 
πατερικὴ Τριαδολογία εἶναι τελείως ἀπρόσιτη στὴν ἀνθρώπινη 
γνωστικὴ δυνατότητα, μὲ ποιές νοηματικὲς καὶ ἐμπειρικὲς 
προσλαμβάνουσες χαρακτηρίζουμε τὸν ἄνθρωπο εἰκόνα τοῦ Θεοῦ;
 Κατὰ τί ἡ ὀντολογία τοῦ προσώπου συνιστᾶ «οὑμανιστικὸ 
αἴτημα», ποιά συγκεκριμένα στοιχεῖα συνδέουν τὴν 
προσωποκεντρικὴ ὀντολογία μὲ τὸν δυτικοευρωπαϊκὸ 
ἀτομοκεντρικὸ Οὑμανισμό; Γιατί συνιστᾶ ὑποτιμητικὰ 
«ὀρθολογιστικὸ δίλημμα» τὸ καίριων συνεπειῶν ἐρώτημα: ἂν 



εἶναι ἡ ἀναγκαιότητα (οἱ ἀνερμήνευτα δεδομένοι λογικοὶ 
προκαθορισμοὶ τῆς οὐσίας) ἢ ἡ ἐλευθερία λογικῆς αὐτοσυνείδητης 
ὕπαρξης (προσωπικῆς), ἡ αἰτιώδης ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτικοῦ 
γεγονότος;
 
 
Ἔνσταση δεύτερη

 
Δεύτερη ἐνδεικτικὴ ἔνσταση:
 
 — «Εἶναι ἔκδηλος ὁ ἐπηρεασμὸς (στὴν περίπτωση τῆς 
ὀντολογίας τοῦ προσώπου) ἀπὸ τὸν σύγχρονο Ὑπαρξισμό... 
ἀνοιχτὰ ὁμολογεῖται ἡ ὀφειλὴ στὸν Martin Heidegger... θεωρεῖται 
δυνατὴ ἡ δικαίωση τῆς πατερικῆς θεολογίας ἀπὸ τὴ φιλοσοφία...
 »...Ἡ ἔμπνευση καὶ τὸ ὑλικὸ προέρχονται ἐν πολλοῖς ἀπὸ τὴ 
βυζαντινὴ μυστικὴ παράδοση, ἰδίως ἐκείνη τοῦ Διονυσίου 
Ἀρεοπαγίτη καὶ τοῦ Μαξίμου τοῦ Ὁμολογητῆ... (ὅμως) οἱ ἰδέες 
γιὰ τὴν Τριάδα, τὸν κόσμο καὶ τὴν Ἐκκλησία ἀναπτύσσονται στὸ 
πλαίσιο τοῦ Sein und Zeit τοῦ Heidegger...
 »...Μιὰ φορὰ κι ἕναν καιρὸ ὑπῆρχαν κάποιες τέτοιες 
μυστικίζουσες ἀσκητικὲς τάσεις ποὺ ὑπαγορεύονταν ἀπὸ τὴ 
γενικότερη ἀπαίτηση τοῦ Μεσαίωνα γιὰ ἑνότητα καὶ ἁρμονία. 
Σήμερα, μετὰ μάλιστα τὴ βόμβα τῆς Χιροσίμα καὶ τὸν ἐκ πείνης 
θάνατο ἑκατομμυρίων συνανθρώπων μας στὸν Τρίτο Κόσμο, πρὸς 
τί ἡ συλλογὴ ὅλων αὐτῶν τῶν ἁρμονιῶν καὶ τῶν ἐρώτων καὶ ἡ 
σύνδεσή τους μὲ τὸν περσοναλισμό, ἡ συστηματοποίηση καὶ ἡ 
παρουσίασή τους ὡς τῆς πεμπτουσίας τῆς χριστιανικῆς 
θεολογίας... κατὰ ρούσικο τρόπο;...
 »...Ἡ ὑπαρξιστικὴ γλώσσα περὶ τοῦ προσώπου ἢ κοινωνίας δὲν 
μᾶς βοηθάει νὰ συλλάβουμε τὸν δραματικὸ ἱστορικά, εἰδικὸ καὶ 
συλλογικὸ ἀγώνα τοῦ Θεοῦ καὶ τῆς Ἐκκλησίας του γιὰ ἀνθρώπινη 
ἐλευθερία καὶ τὴν ἀνθρώπινη κοινωνία»47.
 
 
Τὸ βιβλίο Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως ὀφείλει πράγματι πολλὰ στὴ 



θέση καὶ ἀνάλυση τοῦ ὀντολογικοῦ ἐρωτήματος ἀπὸ τὸν Martin 
Heidegger, στὴ συνέπεια τῆς ἀνάπτυξης τῶν ποικίλων πτυχῶν καὶ 
ἐπιγεννημάτων τοῦ ἐρωτήματος. Στόχος τοῦ βιβλίου εἶναι νὰ 
διερευνήσει τὶς ἐνδεχόμενες ἀπαντήσεις στὴν πολύπτυχη (καὶ 
ἄκρως ρεαλιστικὴ) αὐτὴ προβληματικὴ ποὺ μποροῦν νὰ 
ἀντληθοῦν ἀπὸ τὶς γραπτὲς μαρτυρίες καὶ ἀναλύσεις τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας. Ἡ θέση-διαμόρφωση τῶν ἐρωτημάτων 
ὀφείλει πολλὰ στὸν Martin Heidegger (ὅπως καὶ οἱ Πατέρες τῆς 
Ἐκκλησίας ὄφειλαν τὴ θέση-διαμόρφωση τῶν ἐρωτημάτων ποὺ 
τοὺς ἀπασχολοῦσαν στὸν Ἀριστοτέλη, στὸν Πλάτωνα, στὸν 
Πλωτίνο). Ἡ ἀναζήτηση ἀπαντήσεων στὰ ἐρωτήματα δὲν ἔχει 
τίποτα νὰ κάνει μὲ τὶς (σεβαστὲς κατὰ πάντα ἀλλὰ ριζικὰ 
διαφορετικὲς) ἀπαντήσεις τοῦ Heidegger. Τὸ νὰ ἑρμηνεύεται αὐτὴ 
ἡ στάση σὰν ἐκζήτηση «δικαίωσης τῆς πατερικῆς θεολογίας ἀπὸ 
τὴ φιλοσοφία» μᾶλλον μαρτυρεῖ παρανάγνωση (falsa lectio) τοῦ 
βιβλίου.
 Ὅσο γιὰ τὴν ταύτιση τῶν ἀναλύσεων τοῦ ὑπαρκτικοῦ 
προβλήματος μὲ «μυστικίζουσες ἀσκητικὲς τάσεις» τοῦ Μεσαίωνα 
καὶ τῆς ρωσικῆς ἰδιοσυγκρασίας ἢ γιὰ τὴν ἀντιδιαστολή τους πρὸς 
τὸν πρακτικισμὸ κοινωνικο-πολιτικῶν στρατεύσεων, ἡ κρίση 
πρέπει νὰ ἀφεθεῖ στὸν ἀναγνώστη.
 
 
Ἔνσταση τρίτη

 
Τρίτη ἐνδεικτικὴ ἔνσταση:
 
 — «Οἱ ἅγιοι Πατέρες χρησιμοποίησαν τὸν ὅρο πρόσωπο κυρίως 
καὶ προπαντὸς γιὰ τὸν Θεό, καὶ συγκεκριμένα γιὰ τὰ τρία 
Πρόσωπα τῆς Ἁγίας Τριάδος...
 »...Ὅπως τὸν ὅρο ἄνθρωπος, κατὰ τοὺς Πατέρας, δὲν μποροῦμε 
νὰ τὸν ἀποδώσουμε μόνον σὲ ὅλους ἐκείνους ποὺ ζοῦν, ἀλλὰ 
κυρίως σὲ ὅσους μετέχουν τῆς καθαρτικῆς, φωτιστικῆς καὶ 
θεοποιοῦ ἐνεργείας τοῦ Θεοῦ, ἔτσι καὶ τὸν ὅρο πρόσωπο 
μποροῦμε νὰ τὸν χρησιμοποιοῦμε γι' αὐτοὺς ποὺ πορεύονται πρὸς 



τὴν κατὰ Χάριν θέωση καὶ εἶναι θεούμενοι...
 »...Ὁ ἄνθρωπος μὲ τὴ βιολογική του ὕπαρξη εἶναι δυνάμει 
ἄνθρωπος καὶ πρόσωπο. Θὰ γίνη πραγματικὰ ἄνθρωπος, ὅταν 
μεθέξη τῆς ἀκτίστου ἐνεργείας τοῦ Θεοῦ. Ἐφόσον ὁ Θεὸς εἶναι 
Πρόσωπο, σημαίνει πὼς ὁ ἄνθρωπος γίνεται πρόσωπο, ὅταν ἑνωθῆ
μὲ τὸν Θεό...
 »...Τὸ πρόσωπο ὑπερβαίνει τὰ γήινα, γιατὶ γεννᾶται ἀπὸ τὴ θεία 
Χάρη...
 »...Μόνον ὅταν ὁ ἄνθρωπος γίνη πρόσωπο διασώζει τὸν ἔρωτα... 
Ὁ ἔρως συνδέεται μὲ τὸ πρόσωπο, ὅταν μάλιστα τὸ πρόσωπο ἔχη 
θεολογικὴ ὑποδομὴ καὶ ἑρμηνεία, καὶ ὄχι φιλοσοφικὴ καὶ 
ψυχολογική»48.
 
Πρόκειται γιὰ τυπικὸ δεῖγμα παράκαμψης τῆς ἀνάγκης 
ὀντολογικῶν διασαφήσεων μὲ πρόσχημα τὸ λεξιλόγιο ἑνὸς 
ἰδεολογικοῦ εὐσεβισμοῦ. Ὁ συγγραφέας δὲν μᾶς ἐξηγεῖ τί εἶναι 
(πῶς θὰ ὁριστεῖ) πραγματικὰ ὁ ἄνθρωπος ποὺ δὲν πορεύεται 
πρὸς τὴν κατὰ Χάριν θέωση, δὲν θέλει νὰ μετέχει «τῆς θεοποιοῦ 
ἐνεργείας τοῦ Θεοῦ». Ἡ ἐλευθερία του, νὰ θέλει ἢ νὰ ἀρνεῖται τὴ 
θέωση, τὸν διαφοροποιεῖ ἢ ὄχι ἀπὸ τὶς ἄλογες, μὴ αὐτοσυνείδητες, 
ἀπρόσωπες βιολογικὲς ὑπάρξεις; Σὲ τί ἔγκειται ἡ «κατ' εἰκόνα 
Θεοῦ» δημιουργία τοῦ ἀνθρώπου καὶ ποιά ἡ διαφορὰ τοῦ «κατ' 
εἰκόνα» ἀπὸ τὸ «καθ' ὁμοίωσιν»; Μὲ ποιόν ὅρο ἡ ἀνθρώπινη 
γλώσσα σημαίνει τὴν ὑπαρκτικὴ ἰδιαιτερότητα τοῦ ἀνθρώπου;
 
 
Ἔνσταση τέταρτη

 
Τέταρτη ἐνδεικτικὴ ἔνσταση:
 
 «Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως θεμελιώνει τὸν ὁρισμὸ τῆς 
ὑπαρκτικῆς ἑτερότητας τῶν προσώπων στὴν δυναμικὴ ἔκ-σταση 
τῆς ὕπαρξης ἐκτὸς-τῆς-φύσεως· ἐλευθερία τοῦ ἀνθρώπου 
σημαίνει ἐλευθερία τοῦ προσώπου ἀπὸ τὴ φύση, προσδιορισμὸ 
τῆς φύσεως ἀπὸ τὴν προσωπικὴ ἑτερότητα, ἐνῶ ἡ πτώση του 



εἶναι ὅτι τὸ πρόσωπο ὑποτάσσεται στὴ φύση...
 »...Ἂν ἀντιληφθοῦμε τὴν προσωπική μας ὕπαρξη ὡς 
αὐθυπέρβαση τῆς φύσεως, ἁπλῶς παραλογιζόμαστε...49

 »...Ὁ Χ. Γιανναρᾶς μετέφερε αὐτούσιο τὸ συγκεκριμένο 
χαϊντεγγεριανὸ σχῆμα-δομὴ (ὅτι ἡ ἔκ-σταση εἶναι τὸ ἴδιο τὸ 
συμβὰν τῆς ὑπάρξεως) στὴν ἑρμηνεία τῆς πατερικῆς ἔννοιας τοῦ 
προσώπου ὡς ἔκ-σταση ἐκτὸς τῆς φύσεως...
 »...Τὸ πάθος τῆς ἐκστάσεως στὸν Μάξιμο εἶναι μὲν σφοδρὴ 
ἐρωτικὴ ἐπίταση τῆς ὑπαρξιακῆς κινήσεως (sic) μέχρις ὅτου ὁ 
ἐρώμενος γένηται ὅλος ἐν τῷ ἐραστῷ ὅλῳ καὶ ὑφ' ὅλου 
περιληφθῇ καὶ μάλιστα εἰς τρόπον ὥστε μηδ' ὅλως λοιπὸν 
βούλεσθαι ἐξ ἑαυτοῦ αὐτὸ ἐκεῖνο ὅλον γνωρίζεσθαι δύνασθαι τὸ 
περιγραφόμενον, ἀλλ' ἐκ τοῦ περιγράφοντος, ἀλλὰ αὐτὸ 
καθόλου δὲν σημαίνει καμμιὰ ἀπολύτως ἔξοδο τοῦ προσώπου 
ἀπὸ τὴ φύση του. Πᾶν τοὐναντίον! Δὲν πρόκειται γιὰ ἔκσταση ἀπὸ
τὴ φύση ἀλλὰ ἔκσταση τῆς φύσεως...
 »...Εἶναι ἀδύνατο, στὰ ὅρια τῆς πατερικῆς γραμματείας, νὰ 
ταυτίσει κανεὶς (μὲ χαϊντεγγεριανὴ μέθοδο) τὸ Εἶναι μόνον μὲ τὸν 
τρόπο ὑπάρξεώς του. Κάτι τέτοιο ὁδηγεῖ στὴν ὀντολογικοποίηση 
τοῦ προσώπου, ὅπως μπορεῖ νὰ ὀνομασθεῖ, διακρινόμενη 
ἀπολύτως ἀπὸ τὴν ὀντολογία τοῦ προσώπου. Ἡ τελευταία 
συνυποθέτει καὶ τὰ δύο ταυτοχρόνως σκέλη τοῦ ὀντολογικοῦ 
ἐρωτήματος, δηλαδὴ ζῶσα ὑποστατικὴ οὐσία (sic) καὶ τρόπο 
ὑπάρξεώς της, ἐνῶ ἡ πρώτη ἀποκλειστικὰ ἢ κυρίως αὐτὸ περὶ τοῦ 
τρόπου τοῦ Εἶναι. Ἄλλο πράγμα συνεπῶς εἶναι ἡ ὀντολογία τοῦ 
ἐνουσίου προσώπου (sic) καὶ ἐντελῶς ἄλλο ἡ ὀντολογικοποίηση 
τοῦ προσώπου ὡς μέθοδος ἀποσπάσεως τοῦ ὄντος ἀπὸ τὸ κοινὸν 
τοῦ Εἶναι, ὥστε νὰ ὑπάρξει ὄντως...
 »...Ἡ ὀντολογικοποίηση τοῦ προσώπου τείνει νὰ ὁδηγήσει τελικὰ 
σὲ μιὰ ὑπερβατικὴ προσωπολογία (sic), σὲ μιὰ φαντασιωτικὴ 
ὑπερβουλητικὴ ἀνάπτυξη (ἐκ-στατικὴ ἀκριβῶς) μιᾶς ναρκισσικῆς 
ἑτερότητας...»50

 
 
Εἶναι μᾶλλον σαφές, παρὰ τὴν αὐτάρεσκη δυσκαταληψία τῆς 



γραφῆς, ὅτι ὁ τέταρτος ἐνιστάμενος ἔχει ἀσαφὴ ἀντίληψη τοῦ 
νοηματικοῦ περιεχομένου τῆς λέξης φύση ἢ οὐσία: Μοιάζει νὰ 
ἀντιλαμβάνεται τὴν οὐσία-φύση ὡς κάτι τι, ὡς τὴν προϋποκείμενη 
«ὕλη» ποὺ συγκροτεῖ τὴν ὕπαρξη (τὸ ἐξ οὗ γίνεταί τι), ὡς τὴν 
«φύουσαν τὰς ὑποστάσεις» — αὐτόνομο (καθεαυτὸν) ὑπαρκτικὸ 
παράγοντα. Μόνο ἔτσι ἐξηγεῖται ὅτι μιλάει γιὰ «ζῶσα 
ὑποστατικὴ οὐσία» ἢ γιὰ «ἐνούσιο πρόσωπο». Πρόκειται γιὰ 
ὑστέρηση στὴν κατανόηση τῆς γλώσσας, γιὰ σύγχυση τῆς 
ὁρολογίας.
 Πρέπει νὰ τοῦ ὑπενθυμίσει κανεὶς ὅτι μόνο μὲ κοινὴ γλώσσα συν-
εννοούμαστε οἱ ἄνθρωποι καὶ «ἀποφατισμὸς» δὲν εἶναι ἡ 
νεφελώδης νοηματικὴ ἀοριστία, ἀλλὰ ἡ συνάντησή μας σὲ μιὰ 
κοινὴ κατανόηση τῶν σημαινόντων μὲ ἐπίγνωση τῆς γνωστικῆς 
ἀπόστασης ἀπὸ τὴν ἐμπειρία τῶν σημαινομένων. Ἡ φύση λοιπόν, 
κατὰ τὸν μάστορα τῶν ὁρισμῶν Ἰωάννη τὸν Δαμασκηνὸ «ψιλῇ 
θεωρίᾳ κατανοεῖται· καθ' ἑαυτὴν γὰρ οὐχ ὑφέστηκεν»51. Ὑπάρχει 
ἡ φύση μόνο «ἐν ὑποστάσεσι», δηλαδὴ μόνο ὡς λόγος-τρόπος 
ὁμοείδειας ὑποστάσεων — «οἱ ἅγιοι πατέρες ταὐτὸν λέγουσιν 
οὐσίαν καὶ φύσιν καὶ μορφὴν» προσθέτει ὁ Δαμασκηνός52, ὁ δὲ 
Μάξιμος ὁ Ὁμολογητὴς ὁριστικὰ ἀποφαίνεται ὅτι «φύσίς ἐστι τὸ 
ἐξ ἴσου πᾶσι τοῖς ὑπὸ τὸ αὐτὸ εἶδος ἀναγορευομένοις 
ἐνθεωρούμενον»53.
 Τὸ ἐνθεωρούμενο ἀπὸ ὅλους ὡς ἕνα καὶ κοινὸ εἶδος εἶναι ἕνας 
καὶ κοινὸς τρόπος τοῦ εἶναι (καὶ κατὰ συνέπεια τοῦ φαίνεσθαι) 
— τρόπος ὑπάρξεως, ὄχι μόνο φαινομενικότητα (ὑποκειμενικὸ 
φάντασμα, προϊὸν τοῦ ἀτομικοῦ νοῦ) ἄσχετη μὲ τὴν ὑπαρκτικὴ 
πραγματικότητα. Τὰ ὁμοειδὴ ὑπαρκτὰ ἔχουν κοινὸ (μορφικὰ καὶ 
λειτουργικὰ) τὸν τρόπο τῆς μετοχῆς στὴν ὕπαρξη, τρόπο ποὺ τὸν 
ἐντοπίζουμε (ὅλοι) ἐμπειρικὰ σὲ συγκεκριμένα μορφικὰ καὶ 
λειτουργικὰ ἰδιώματα, σὲ εἰδοποιὰ (ποὺ ποιοῦν εἶδος) 
γνωρίσματα.
 Ἐντοπίζουμε, γιὰ παράδειγμα, σὲ ὅλους τοὺς ἀνθρώπους τὸ 
λογικό, τὸ αὐτεξούσιο, τὸ ἀρχικό (κυριαρχικὸ), τὸ ὀρθοβαδιστικό, 
τὸ γελαστικὸ ἰδίωμα-γνώρισμα τῆς ὕπαρξής τους — ἰδιώματα-
γνωρίσματα ποὺ συνθέτουν τὸν κοινὸ τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο 



ὑπάρχουμε οἱ ἄνθρωποι, ἀποτελοῦν τὶς προϋποθέσεις γιὰ νὰ εἶναι 
ἄνθρωπος ὁ κάθε ἄνθρωπος. Δὲν εἶναι ἁπλὲς ἐντυπώσεις, ἀπὸ τὴν 
παρατήρηση συναγόμενα συμπτώματα, ἑνὸς ἀόριστου, 
φαινομενικοῦ, «ἀνθρωπίνως ὑπάρχειν».
 Ἀσφαλῶς ἡ φύση, ὡς δεδομένος κοινὸς λόγος-τρόπος, 
προσδιορίζει (προκαθορίζει) μορφικὰ τὸ εἶδος καὶ ὑπαρκτικὰ τὶς 
ὑποστατικὲς πραγματοποιήσεις τοῦ εἴδους. Ταυτόσημες οἱ λέξεις 
φύση-οὐσία-εἶδος παραπέμπουν στὴν πραγματικότητα (ὄχι στὴν 
ἐπίνοια) ἑνὸς λόγου-τρόπου καθοριστικοῦ τῆς ὑποστατικῆς 
πραγμάτωσης τῶν ὑπαρκτῶν. Λέμε «καθοριστικοῦ», γιὰ νὰ 
δηλώσουμε ὅτι «προηγεῖται» τοῦ λόγου-τρόπου τῆς ὑποστατικῆς 
μοναδικότητας καὶ τὴν δεσμεύει (εἶναι τρόπος-νόμος ἕτερος ἐν 
τοῖς μέλεσι τοῦ ὑποκειμένου, δυσυπότακτος στὸ «γνωμικὸ» 
θέλημα τοῦ λογικοῦ ὑποκειμένου).
 Στὴν περίπτωση τῶν ἄλογων (δίχως λόγο ἐνεργητικῆς 
ὑποστατικῆς ἑτερότητας) ὑπαρκτῶν, ὁ λόγος-τρόπος τῆς φύσης 
καθορίζει καὶ τὸν λόγο-τρόπο τῆς ὑπόστασης, πλὴν τῆς μορφικῆς 
(λειτουργικῆς) μοναδικότητας. Ταυτίζεται ὁ λόγος-τρόπος τῆς 
φύσης μὲ τὶς ἀναγκαιότητες ποὺ διέπουν (καθολικὰ καὶ 
ἀπαρέγκλιτα) τὶς ὑποστατικὲς πραγματώσεις κάθε ὁμοείδειας 
ὑπαρκτῶν. Στὴν περίπτωση τῆς ἔλλογης ὕπαρξης τοῦ ἀνθρώπου, 
ἐπίσης ὁ λόγος-τρόπος τῆς φύσης πραγματώνεται ὑπαρκτικὰ στὶς 
ὑποστάσεις (καὶ βιώνεται ἐμπειρικὰ ἀπὸ τὸν κάθε ἄνθρωπο) ὡς 
δεδομένη, ἀδήριτη ἀναγκαιότητα (ὡς ἐνορμήσεις, ἔνστικτα, 
ἀδυσώπητες τάσεις, ἀνεξέλεγκτα ἀντανακλαστικὰ). Ὅμως, εἰδικὰ 
στὸν ἄνθρωπο (καὶ μόνο), αὐτὴ ἡ δεδομένη ὑπαρκτικὴ 
ἀναγκαιότητα, ποὺ εἶναι ὁ τρόπος τῆς φύσης, μπορεῖ νὰ 
ἀνασχεθεῖ, νὰ περιοριστεῖ, νὰ ἐλεγχθεῖ, νὰ ἀκυρωθεῖ ἀπὸ τὸ 
«γνωμικὸ θέλημα»: τὸ ἀδιευκρίνιστο κράμα λογικῆς σκέψης καὶ 
κρίσης, βούλησης, ἀπόφασης, αὐτοσυνειδησίας, λειτουργιῶν τοῦ 
ὑπερεγὼ σὲ κάθε προσωπικὴ ὑπόσταση.
 Αὐτὴ τὴν ἀποκλειστικὰ ἀνθρώπινη ὑπαρκτικὴ δυνατότητα 
ἀντίστασης, ἐλέγχου ἢ καὶ ἀναίρεσης τῶν ἀναγκαιοτήτων ποὺ 
ἐπιβάλλει ὁ τρόπος τῆς φύσης, τὴν ὀνομάζουμε, στὸν φιλόσοφο 
λόγο τῆς ἐκκλησιαστικῆς παράδοσης, δυνατότητα ἔκ-στασης ἀπὸ 



τὴ φύση: Δυνατότητα νὰ ὑπάρχει ἡ ἔλλογη (προσωπικὴ) ὑπόσταση 
ἐξ-ιστάμενη, ἱστάμενη-ἔξω (σὲ ὑπαρκτικὴ «ἀπόσταση») ἀπὸ τὶς 
δεδομένες στὴ φύση ἀναγκαιότητες (ἐνορμήσεις-ἔνστικτα-
ἀντανακλαστικὰ) ποὺ ὁρίζουν-καθορίζουν τὸν κοινὸ τρόπο τῆς 
ὁμοείδειας. Νὰ ὑπάρχει ἡ προσωπικὴ ὑπόσταση ἱστάμενη-ἐκτὸς 
τῆς φύσεως, χωρὶς νὰ παύει ὁ ἄνθρωπος νὰ εἶναι κατὰ τὴ φύση 
του ἄνθρωπος. Ἡ ἔκ-σταση ἀπὸ τὴ φύση εἶναι μιὰ γλωσσικὴ 
διατύπωση ποὺ ἐπιτρέπει νὰ σημαίνεται καὶ νὰ κοινωνεῖται τὸ 
ὀντολογικὸ περιεχόμενο τῆς λέξης ἐλευθερία.
 «Ὑπάρχει μία καὶ μόνη πραγματικὴ ἐλευθερία: νὰ ἐλευθερωθεῖ ὁ 
ἄνθρωπος ἀπὸ τὸν ἑαυτό του», ἐπισήμανε καίρια ὁ 
Ντοστογιέφσκι. Ἡ ἔκ-σταση ἀπὸ τὴ φύση (ἡ ἐλευθερία) δὲν 
σημαίνει μετάβαση σὲ μιὰ (ὀντολογικὰ ἀνερμήνευτη) «ὑπὲρ 
φύσιν» κατάσταση, σὲ κάποιο εἶδος ἀκύρωσης, ἄρνησης, 
παράκαμψης τῆς φύσης. Στὸ βιβλίο Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, 
ἀκολουθώντας τὶς Ἀρεοπαγιτικὲς Συγγραφές, τὸ γεγονὸς τῆς ἔκ-
στασης ταυτίζεται μὲ τὴν ὑπαρκτικὴ δυνατότητα τοῦ ἔρωτα (ἔστι 
δὲ καὶ ἐκστατικὸς ὁ ἔρως54): Τοῦ ἔρωτα ὡς ἐλευθερίας τόσο ἀπὸ 
κάθε νομοτελειακὴ ἀναγκαιότητα φύσεως στὴν περίπτωση τοῦ 
ἀκτίστου (ὁ πάντων αἴτιος δι' ὑπερβολὴν τῆς ἐρωτικῆς 
ἀγαθότητος ἔξω ἑαυτοῦ γίνεται καὶ οἷον ἀγαθότητι καὶ 
ἀγαπήσει καὶ ἔρωτι θέλγεται55), ὅσο καί, στὴν περίπτωση τοῦ 
κτιστοῦ, ἀπὸ τὴν ἰδιο-τέλεια (νομοτελειακὴ αὐτὴ) κάθε ἀτομικῆς 
(κτιστῆς) ἀπόστασης (: Παῦλος ὁ μέγας... ὡς ἀληθὴς ἐραστὴς 
καὶ ἐξεστηκώς, οὐ τὴν ἑαυτοῦ ζῶν, ἀλλὰ τὴν τοῦ ἐραστοῦ 
ζωὴν56).
 Ἡ ὑπαρκτικὴ δυνατότητα ἔκ-στασης ἀπὸ τὴ φύση (δυνατότητα 
ἐλευθερίας ἀπὸ τὴ φυσικὴ νομοτέλεια, τὴν ὑπαρκτικὴ ἰδιο-τέλεια, 
δυνατότητα ἔρωτα καὶ ἀτομικῆς αὐθυπέρβασης) φωτίζει τὸ 
ὀντολογικὸ περιεχόμενο τῆς ἐνανθρώπησης τοῦ Θεοῦ ἀλλὰ καὶ 
τῆς σωτηρίας τοῦ ἀνθρώπου: Ὁ Θεὸς τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἐμπειρίας εἶναι τριαδικός: τρόπος τῆς ὕπαρξής του εἶναι ἡ ἀγάπη 
ὡς ἐλευθερία ἀπὸ κάθε ὑπαρκτικὴ ἀναγκαιότητα — ἡ προσωπικὴ 
ἐλευθερία τῆς ἀγάπης ὑποστασιάζει τὸ εἶναι τῆς Θεότητας σὲ 
πληρωματικὴ τῆς ὕπαρξης κοινωνία ἀλληλοπεριχώρησης, ἐκ-



στατικῆς, αὐθυπερβατικῆς, τριῶν ἀπαυγασμάτων ὑπερφυοῦς 
μοναρχίας. Χάρη σὲ αὐτὸ τὸν ἐρωτικό, ἐκ-στατικό, 
αὐθυπερβατικὸ τρόπο τῆς ὕπαρξής του, ὁ ὑπὲρ πάντα καὶ 
πάντων ἐξῃρημένος πρὸς τὸ ἐν πᾶσι κατάγεται57: δημιουργεῖ, 
προνοεῖ, τελειοῖ τὰ κτιστά. Χάρη στὴν ἴδια αὐτὴ δυνατότητα 
προσλαμβάνει τὴν κτιστὴ ἀνθρώπινη φύση: γεννᾶται ἀπὸ μήτρα 
γυναίκας, αὐξάνεται, ἀνδρώνεται, μετέχει στὸν βίο καὶ στὴν 
ἱστορία τῶν ἀνθρώπων, ἄνθρωπος κατὰ πάντα χωρὶς νὰ πάψει νὰ 
εἶναι καὶ κατὰ φύσιν Θεός: Διπλοῦς τὴν φύσιν ἀλλ' οὐ τὴν 
ὑπόστασιν, ὁ Υἱὸς καὶ Λόγος τοῦ Θεοῦ Πατρός, εὐδοκίᾳ τοῦ 
Παρακλήτου Πνεύματος, τέλειος Θεὸς καὶ τέλειος ἄνθρωπος, 
ἐλεύθερος ἀπὸ κάθε ἀναγκαιότητα ὑπαρκτικοῦ προκαθορισμοῦ 
του ἀπὸ τὴ θεία «φύση» του (τὸ βεβαιώνει ἡ ἐνανθρώπησή του), 
ἐλεύθερος καὶ ἀπὸ κάθε ὑποταγή του στοὺς ὅρους-προδιαγραφὲς 
τῆς ἀνθρώπινης φύσης (τὸ βεβαιώνουν τὰ «σημεῖα»-θαύματα καὶ 
ἡ ἐκ νεκρῶν ἀνάστασή του).
 Σὲ αὐτὴ τὴν ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία παραπέμπει ἡ λέξη ἔκ-σταση 
τόσο στὴν περίπτωση τοῦ πρωτοτύπου (τῆς πραγματικότητας τοῦ 
Θεοῦ) ὅσο καὶ στὴν περίπτωση τῆς εἰκόνας τοῦ πρωτοτύπου (τῆς 
πραγματικότητας τοῦ ἀνθρώπου). Ὁ Θεὸς εἶναι ἄκτιστος, καὶ ὁ 
τρόπος ὕπαρξης τοῦ ἀκτίστου (ὅπως ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία 
τὸν ψηλαφεῖ στὸ ἱστορικὸ πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ) εἶναι ἡ 
ἐλευθερία ἀπὸ κάθε ὑπαρκτικὸ περιορισμό, ἐλευθερία τῆς 
ὕπαρξης ὡς σχέσης, ὡς αὐθυπέρβασης, ὡς ἀγάπης. Ὁ ἄνθρωπος 
εἶναι κτιστός, καὶ ὁ τρόπος ὕπαρξης τοῦ κτιστοῦ (ἡ ὁριστικὴ 
διαφορά του —διαφορὰ ὁρισμοῦ, καταγωγικὴ— ἀπὸ τὸ ἄκτιστο) 
εἶναι ἡ δέσμευση στὶς ἀναγκαιότητες (νομοτέλειες) τῆς δεδομένης 
φύσης του: στὴν ὁρμὴ ὑπαρκτικῆς αὐτονομίας τῆς φύσης (ὁρμὴ 
αὐτοσυντήρησης, κυριαρχίας, ἡδονῆς), στὴν ἰδιο-τέλεια τῆς κτιστῆς 
φύσης. Ὡστόσο, κατὰ ἀπόλυτη ἰδιαιτερότητα ἀπὸ κάθε ἄλλο 
κτιστό, ὁ ἄνθρωπος εἶναι προικισμένος μὲ τὴ δυνατότητα τῆς ἔκ-
στασης ἀπὸ τὴν ἰδιοτέλεια τῆς φύσης του, δυνατότητα νὰ ἐξ-
ίσταται (νὰ ἵσταται-ἔξω) ἀπὸ τὶς ἀναγκαιότητες τῆς φυσικῆς 
νομοτέλειας, νὰ μπορεῖ νὰ ἀνταποκριθεῖ στὴν κλήση-χάρη τοῦ 
Θεοῦ γιὰ νὰ «ἐνσωματωθεῖ» ὑπαρκτικὰ στὸν τρόπο τοῦ ἔνσαρκοῦ



Υἱοῦ, τρόπο τῆς Ἐκκλησίας, ἀγαπητικὸ τρόπο τοῦ ἀκτίστου.
 Οἱ ὑπαρξιστὲς φιλόσοφοι (τουλάχιστον ὁ Heidegger καὶ ὁ Sartre) 
μπόρεσαν νὰ ἀντιληφθοῦν τὴ διαφορὰ τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης 
ἀπὸ κάθε ἄλλη ἔκφανση τοῦ αἰσθητὰ ὑπαρκτοῦ ἐντοπίζοντας τὴ 
διαφορὰ σὲ ὅ,τι αὐτοὶ χαρακτήρισαν ὡς γεγονότητα (Faktizität, 
facticité – ἀπὸ τὸ λατινικὸ factum: γεγονὸς): Μόνο ἡ ἀνθρώπινη 
ὕπαρξη συνιστᾶ ἕνα ἀπροκαθόριστα συντελούμενο γεγονός, ἕνα 
συνεχὲς γίγνεσθαι διαφοροποίησης ἀπὸ τοὺς προκαθορισμοὺς τῆς 
φύσης, ἕναν εἰδικὸ τρόπο ὑπάρξεως. Ἐξ-ίσταται, ἵσταται-ἔξω ἀπὸ 
τὶς φυσικὲς προδιαγραφές της ἡ ἀνθρώπινη ὕπαρξη, ἡ ἱκανότητα 
τῆς ὑπαρκτικῆς ἔκ-στασης ἐπιτρέπει στὸν ἄνθρωπο νὰ εἶναι (ὡς 
ἀτομικότητα) αὐτὸ ποὺ δὲν εἶναι (τὸ νομοτελειακὸ 
προκαθορισμένο ἀπὸ τὴ φυσικὴ ὁμοείδεια), δηλαδὴ νὰ μὴν εἶναι 
(ὡς ὕπαρξη) αὐτὸ ποὺ εἶναι (ὡς φύση). Τὸ συνεχὲς γίγνεσθαι τῆς 
ὕπαρξης τοῦ ἀνθρώπου (ἡ «γεγονότητα») μηδενίζει συνεχῶς τὶς 
ὑπαρκτικὲς προδιαγραφὲς ποὺ ἐπιβάλλει ἡ φύση καὶ αὐτὸς ὁ 
ἐνεργητικὸς μηδενισμὸς τοῦ ἀνθρώπινου εἶναι ἀπὸ τὴν ἀνθρώπινη 
ὕπαρξη συνιστᾶ τὴν ἐλευθερία τοῦ ἀνθρώπου.
 Βέβαια, ἡ «γεγονότητα» τῆς ὕπαρξης τοῦ ἀνθρώπινου 
ὑποκειμένου ἐξαντλεῖται γιὰ τοὺς ὑπαρξιστὲς φιλοσόφους στὴν 
ὀντολογικὰ ἀναιτιολόγητη καὶ φαινομενολογικὰ μόνο δεδομένη 
πραγματοποίηση τῆς ὕπαρξης ὡς ἐν-ύπαρξης: ὁ ἄνθρωπος εἶναι, 
ἁπλὰ καὶ μόνο «ἐρριμμένος» στὸ ἐνθάδε-εἶναι (Da-sein) τῆς 
προσιτότητας τῶν ὄντων ὡς φαινομένων — τὸ Da (ἐδῶ) τοῦ 
ἀνθρώπινου sein (εἶναι) εἶναι ὁ «ὁρίζοντας» τῆς χρονικότητας τῶν 
φαινομένων. Συνεπεῖς σὲ ἕναν εἰδωλοκλαστικὸ ἀγνωστικισμὸ ὁ 
Heidegger καὶ ὁ Sartre, πιστοποιοῦν ὅτι γνωρίζουμε τὸ εἶναι τῶν 
ὄντων μόνο ὡς παρ-εῖναι, μόνο ὡς ἀνάδυση στὸν «ὁρίζοντα» τοῦ 
χρόνου, ἀνάδυση ποὺ τὴν κάνει δυνατὴ ἡ ἀποκλειστικὰ ἀνθρώπινη 
ἱκανότητα τοῦ χρονίζειν. Ὁ ἄνθρωπος βιώνει τὴ φαινομενικότητα 
ὡς χρονικότητα, τὸ εἶναι ὡς παρ-εῖναι ἢ ἀπ-εῖναι, τὴν οὐσία ὡς 
παρ-ουσία ἢ ἀπ-ουσία. Γιὰ τοὺς ὑπαρξιακοὺς φιλοσόφους στὰ 
ὅρια αὐτὰ ἐξαντλεῖται μιὰ συνεπὴς ὀντολογία — συνεπὴς στὶς 
ἀπαιτήσεις ἐμπειρικῆς ἐπαλήθευσης τῆς γνώσης, στὴν ἄρνηση νὰ 
ὑποκαθιστοῦμε τὴν ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα μὲ νοητὰ εἴδωλα 



καὶ ἰδεολογήματα.
 Ἀγνοοῦσαν οἱ ὀξύτατοι αὐτοὶ νόες τὸν καταλύτη τῶν ἀνατροπῶν 
ποὺ εἰσάγει στὸ πεδίο τῆς ὀντολογικῆς ἀναζήτησης τὸ γεγονὸς τῆς 
σχέσης ὡς θεμελιῶδες ὑπαρκτικὸ καὶ γνωστικὸ κατηγόρημα. Ἡ 
δυναμικὴ τῆς σχέσης (ἀπὸ τὴν ἁπλὴ ἀναφορικότητα ὣς τὴν 
πληρότητα τοῦ ἐκ-στατικοῦ ἔρωτα καὶ ἀπὸ τὴν ἀμεσότητα τῆς 
ἐμπειρικῆς-κοινωνούμενης πιστοποίησης ὣς τὴ μετοχὴ-μέθεξη καὶ 
ὑπαρκτικὴ ἀλληλοπεριχώρηση) ἐπέτρεψε στὸν φιλόσοφο λόγο τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας νὰ σημαδέψει τὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία 
μὲ τὴ μᾶλλον συνεπέστερη ὣς σήμερα κριτικὴ γνωσιοθεωρία καὶ 
τὴ μᾶλλον πληρέστερη (δίχως κενὰ ἐμπειρικῶν διασαφήσεων) 
κριτικὴ ὀντολογία.
 
 
Ὁ ἴδιος ἐνιστάμενος, σὲ μεταγενέστερο δημοσίευμά του, 
ἐπιχείρησε διεξοδικότερη (καὶ μαχητικότερη) ἀνάλυση τῶν 
ἀντιρρήσεών του γιὰ τὴν ὀντολογία τοῦ προσώπου58. Δὲν φώτισε 
περισσότερο τὶς ἀντιρρήσεις, ἔγινε ἁπλῶς προφανέστερη ἡ 
ἀδιαφορία του γιὰ τὸν κώδικα κοινῆς συν-εννόησης, πιὸ 
ἀπροκάλυπτες οἱ στοχεύσεις τοῦ κριτικοῦ ἐγχειρήματός του. Ἡ 
γλώσσα παρέλυσε περισσότερο, ἡ λογικὴ ἐξαρθρώθηκε σὲ ἀκόμα 
πιὸ αὐθαίρετες γενικεύσεις, ἀξιωματικὲς ἀποφάνσεις, ἀντιφάσεις.
 Προκειμένου νὰ καταστήσει καταλυτικὴ τὴν κριτική του ὁ 
ἐνιστάμενος μοιάζει νὰ εἶχε ἁπλοϊκὰ ἐντοπίσει ποιά ἀπαράδεκτα 
γενικῶς σχήματα σκέψης, ἀπόψεων, ἑρμηνευτικῶν προτάσεων, ἂν 
εἶχαν υἱοθετηθεῖ ἀπὸ τὸν κρινόμενο, θὰ τὸν ἐξέθεταν καίρια, θὰ 
δικαιολογοῦσαν τὴ δυσφήμηση καὶ τὸν διασυρμό του στοὺς 
θρησκευτικοὺς κύκλους καὶ στὴν ἐπιστημονικὴ κοινότητα. Καὶ 
ἐπιχείρησε τὴν ὀντολογία τοῦ προσώπου νὰ τὴν ἐντάξει στανικὰ 
σὲ τέτοιου εἴδους σχήματα ὑπεραπλουστευμένα:
 Χαρακτηρίζει τὰ σχετικὰ μὲ τὴν προσωποκεντρικὴ ὀντολογία 
μελετήματα τοῦ κρινομένου, ἀπομιμήσεις τῶν ρομαντικῶν 
φιλοσοφημάτων τοῦ Σολόβιεφ, ἐκφράσεις τῆς «πεμπτουσίας τοῦ 
Μονοφυσιτισμοῦ», συνόψεις ὅλων σχεδὸν τῶν μεγάλων αἱρέσεων 
τῶν πρώτων χριστιανικῶν αἰώνων (Μανιχαϊσμοῦ, Ὠριγενισμοῦ, 



Νεοπλατωνισμοῦ), ἀναμασήματα δοξασιῶν τοῦ Αὐγουστίνου, 
ἀλλὰ καὶ τοῦ Ἀκινάτη, προσλήψεις ἀπὸ τὸν Χάιντεγγερ, τὸν 
Σάρτρ, τὴ ρωσικὴ Σοφιολογία. Προσθέτει καὶ τὸν ξεκάρφωτο 
χαρακτηρισμὸ ὅτι πρόκειται γιὰ προσπάθειες νὰ καταξιωθεῖ ὁ 
σαρκικὸς ἔρωτας σὰν «εἰκόνα τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ»! Εἶναι, 
δυστυχῶς, τόσο ἀσύδοτα γενικευμένοι οἱ χαρακτηρισμοί, ποὺ δὲν 
ἀφήνουν περιθώρια σοβαρότητας ἀντιλόγου, δίνουν μᾶλλον τὴν 
ἐντύπωση παραληρηματικῆς ἀμετροέπειας.
 
 
Ἔνσταση πέμπτη

 
Πέμπτη (ἐνδεικτικὴ πάντοτε) ἔνσταση:
 
 «Ὁ Χ.Γ. εἰς το ἀξιόλογον ἔργον του (Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως) 
ἐπιχειρεῖ μίαν χρησιμοποίησιν τοῦ Heidegger διὰ τὴν φιλοσοφικὴν 
δικαίωσιν καὶ κατανόησιν τῆς ἑλληνικῆς Πατερικῆς Θεολογίας... 
Ἐντούτοις ἡ χρησιμοποίησις τοῦ H. διὰ τὴν ἑρμηνείαν τῆς 
Πατερικῆς Θεολογίας προσκρούει εἰς θεμελιώδεις δυσκολίας. 
Ἐνδεικτικὰ θὰ πρέπει νὰ θέση κανεὶς μεταξὺ ἄλλων τὰ 
ἐρωτήματα:
 »α. Εἶναι δυνατὸν νὰ νοηθῆ ὀντολογία χωρὶς χρόνον εἰς τὸν 
Heidegger ἢ ὀντολογία προκειμένου περὶ τοῦ Θεοῦ μὲ χρόνον εἰς 
τοὺς Ἕλληνας Πατέρας;
 »β. Εἶναι δυνατὸν ὁ θάνατος νὰ ἀποτελέση ὀντολογικὴν ἔννοιαν 
διὰ τοὺς Πατέρας, οἱ ὁποῖοι τὸν θεωροῦν ὡς ἔσχατον ἐχθρὸν τοῦ 
ὄντος;
 »γ. Εἶναι δυνατὸν νὰ θεωρηθῆ ἡ ἔννοια τῆς ἀ-ληθείας, ὡς 
φανερώσεως καὶ ἀναδύσεως ἀπὸ τὴν λήθην, ἀναπόφευκτον 
κατηγόρημα τῆς ὀντολογίας προκειμένου περὶ τοῦ Θεοῦ;
 »Τὰ ἐρωτήματα αὐτὰ ἀποδεικνύονται καίρια ὅταν λάβη κανεὶς 
ὑπ' ὄψιν ὅτι ὅσοι ἀπὸ τοὺς συγχρόνους δυτικοὺς θεολόγους 
ἐπεχείρησαν νὰ χρησιμοποιήσουν τὸν H. εἰς τὴν Θεολογίαν δὲν 
κατώρθωσαν νὰ ἀποφύγουν εἴτε τὴν εἰσαγωγὴν τῆς ἐννοίας τοῦ 
χρόνου εἰς τὸν Θεόν (K. Barth), εἴτε τὴν θεώρησιν τῆς ἐννοίας τῆς 



ἀποκαλύψεως ὡς οὐσιαστικῆς ὀντολογικῆς κατηγορίας τοῦ εἶναι 
τοῦ Θεοῦ (K. Rahner) εἰς τρόπον ὥστε ἡ «οἰκονομία», ὁ τρόπος 
ἀποκαλύψεως τοῦ Θεοῦ εἰς τὸν ἄνθρωπον, ν' ἀποτελέση τὴν βάσιν,
τὴν ἀφετηρίαν καὶ τὴν ὀντολογικὴν δομὴν (sic) τῆς θεολογίας περὶ 
Ἁγίας Τριάδος.
 »Ὁ Χ.Γ. προσπαθεῖ νὰ προχωρήση πέρα ἀπὸ τὸν H. μὲ τὸ νὰ 
ταυτίζη τὴν ἔκστασιν ὄχι ``ἁπλῶς μὲ τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖον ὅ,τι 
εἶναι φαίνεται ἀναδυόμενο στὸν ὁρίζοντα τοῦ χρόνου'', ἀλλὰ ``μὲ 
τὴν ἐμπειρία τῆς προσωπικῆς καθολικότητος, δηλαδὴ τῆς 
ἐκστατικῆς, ἐρωτικῆς αὐθυπέρβασης''. Ἡ δυσκολία ὅμως εἰς τὴν 
χρησιμοποίησιν τοῦ H. διὰ τὴν ἑρμηνείαν τῆς Πατερικῆς 
Θεολογίας παραμένει ἀνυπέρβλητος, ὅταν λάβη κανεὶς ὑπ' ὄψιν 
ἐκτὸς ἀπὸ τὰ τρία καίρια ἐρωτήματα ποὺ θέσαμε πρὸ ὀλίγου καὶ 
τὸ γενικὸν πρόβλημα τῆς σχέσεως φιλοσοφίας καὶ θεολογίας, 
ὅπως ἐμφανίζεται εἰς τὴν περίπτωσιν τοῦ H. Μὲ τὴν ἐμμονήν μας 
ἐδῶ εἰς τὴν θέσιν ὅτι ὁ Θεὸς εἶναι ἐκστατικός, δηλαδὴ ὑπάρχει 
ἕνεκα τοῦ Πατρός, ἀρνούμεθα συγχρόνως ὄχι μόνον τὴν 
ὀντολογικὴν προτεραιότητα τῆς οὐσίας ἔναντι τοῦ προσώπου, 
ἀλλὰ καὶ μίαν ``πανοραμικὴν'' ὀντολογίαν (ὁ ὅρος ἀνήκει εἰς τὴν 
κριτικὴν τοῦ Heidegger ἀπὸ τὸν E. Levinas), ἡ ὁποία θὰ ἔβλεπε 
τὴν Τριάδα ὡς μίαν παράλληλον συνύπαρξιν τῶν τριῶν 
προσώπων, ἕνα εἶδος πολλαπλῆς φανερώσεως τοῦ εἶναι τοῦ Θεοῦ.
 »Ἡ ἐμμονὴ εἰς τὴν ``μοναρχίαν'' τοῦ Πατρὸς ἀπὸ τὴν ἑλληνικὴν 
Πατερικὴν σκέψιν ἀποκλείει πλήρως μίαν ἑτερότητα προσώπων 
ποὺ δικαιώνονται ὀντολογικὰ ἀπὸ τὸν ``ὁρίζοντα'' τῆς 
φανερώσεώς των: εἰς τὸν Θεὸν ἕνας τέτοιος ὁρίζων εἶναι 
ἀνύπαρκτος καὶ ἀδιανόητος καὶ συνεπῶς ἡ ὀντολογία ὡς 
φανέρωσις εἶναι ἴσως (;) δυνατὴ διὰ τὴν ``οἰκονομικὴν'' θεολογίαν 
ποὺ συντελεῖται ``ἐν χρόνῳ'', ἀλλὰ ὄχι καὶ διὰ μίαν ὀντολογίαν τῆς 
Τριαδικῆς ὑπάρξεως τοῦ ἀχρόνου Θεοῦ.
 »Αὐτὸ σημαίνει ὅτι ἡ θεολογικὴ ὀντολογία ποὺ βασίζεται εἰς τὴν 
ἔννοιαν τῆς μοναρχίας τοῦ Πατρὸς καὶ ἀποκλείει τόσον τὴν 
προτεραιότητα τῆς οὐσίας ἔναντι τοῦ προσώπου ὅσον καὶ τὴν 
παράλληλον συνύπαρξιν τῶν τριῶν προσώπων τῆς Τριάδος εἰς 
ἕναν κοινὸν ``ὁρίζοντα'' ἐκφάνσεως, ἀποδεσμεύει τὴν ὀντολογίαν 



ἀπὸ τὴν γνωσιολογίαν, πράγμα ποὺ δὲν ἰσχύει διὰ τὸν Heidegger, 
ἀλλ' οὔτε ἴσως διὰ καμμίαν φιλοσοφικὴν ὀντολογίαν, ποὺ εἶναι 
πάντοτε δεμένη μὲ τὴν γνωσιολογίαν.
 »Γεννᾶται συνεπῶς ἕνα γενικώτερον πρόβλημα: εἶναι δυνατὴ ἡ 
φιλοσοφικὴ δικαίωσις τῆς Πατερικῆς Θεολογίας; Ἢ μήπως ἡ 
Πατερικὴ Θεολογία εἰς τὴν οὐσίαν της ἀποτελεῖ τὸ ἀντίστροφον, 
δηλαδὴ μίαν θεολογικὴν δικαίωσιν τῆς φιλοσοφίας, μίαν 
διακήρυξιν ὅτι ἡ φιλοσοφία καὶ ὁ κόσμος μποροῦν νὰ ἀποκτήσουν 
ἀληθινὴν ὀντολογίαν μόνον ἐὰν δεχθοῦν νὰ προϋποθέσουν τὸν 
Θεὸν ὡς τὸ μόνον ὂν τοῦ ὁποίου τὸ εἶναι ταυτίζεται μὲ τὸ 
πρόσωπον καὶ τὴν ἐλευθερίαν;» (Οἱ ὑπογραμμίσεις ὅλες τοῦ 
πρωτοτύπου.)59

 
 
Ὁ πέμπτος ἐνιστάμενος θεμελιώνει (καὶ συνοψίζει) τὶς ἀντιρρήσεις 
του σὲ μιὰ προϋποθετικὴ βεβαιότητα: Ὅτι τὸ βιβλίο Τὸ Πρόσωπο 
καὶ ὁ Ἔρως γράφτηκε μὲ σκοπὸ «τὴν φιλοσοφικὴν δικαίωσιν, 
κατανόησιν, ἑρμηνείαν τῆς ἑλληνικῆς Πατερικῆς Θεολογίας μὲ 
χρησιμοποίησιν τοῦ Heidegger».
 Θεωρεῖ τὴν πιστοποίησή του προφανή, περιττὴ τὴν τεκμηρίωσή 
της. Δὲν προσφέρει κάποιες ἐνδεικτικὲς παραπομπές, ἀναφορὲς ἢ 
παραθέματα, ποὺ νὰ δικαιολογοῦν τὴν ἀφοριστικὴ βεβαιότητά 
του, οὔτε ἐντοπίζει στὸ βιβλίο μιὰ κυρίαρχη λογικὴ ἢ μέθοδο ποὺ 
θὰ ἐπέτρεπε νὰ ἀποδώσουμε στὴ συγγραφή του τὴν 
καταγγελλόμενη σκοπιμότητα.
 Θὰ ἦταν βοηθητικό, ἂν τουλάχιστον ἐπεξηγοῦσε πῶς 
ἀντιλαμβάνεται μιὰ φιλοσοφικὴ δικαίωση, κατανόηση, ἑρμηνεία 
τῆς πατερικῆς θεολογίας: Ἀναφέρεται ἄραγε στὴ χρήση κάποιας 
ἰδιαίτερης φιλοσοφικῆς μεθόδου μὲ σκοπὸ τὴν «ἐπαλήθευση» (τὸν 
ἔλεγχο λογικῆς ὀρθότητας) διατυπώσεων θεολογικῶν; Ἐννοεῖ τὴ 
μεταγραφὴ θεολογικῶν κειμένων σὲ γλώσσα-ὁρολογία καὶ τεχνικὴ 
φιλοσοφικῆς ἀνάλυσης, προκειμένου νὰ ἐπιτευχθεῖ πληρέστερη 
κατανόηση; Ἢ μιλάει γιὰ τὴν ἀναζήτηση καὶ κατάδειξη 
νοηματικῶν-μεθοδολογικῶν συγκλίσεων πού, μὲ ἀπολογητικὴ 
λογική, «κατοχυρώνουν» τὴ θεολογία, τῆς προσδίδουν «κύρος» 



καὶ «ἀντικειμενικότητα»;
 Στὴν κατάληξή της ἡ κριτικὴ ἔνσταση ἐπανέρχεται στὸν ὅρο 
δικαίωση γιὰ νὰ ἀντιστρέψει τοὺς ὅρους τῆς δικαιωτικῆς 
συσχέτισης: Ἡ πατερικὴ θεολογία εἶναι ποὺ μπορεῖ νὰ δικαιώσει 
τὴ φιλοσοφία, ὄχι τὸ ἀντίστροφο (ὅπως ὑποτίθεται ὅτι ἐπιχειρεῖ τὸ 
κρινόμενο βιβλίο). Καὶ ἔτσι ὁ ὅρος δικαίωση διασαφηνίζεται 
μᾶλλον σὰν θωράκιση μὲ ἐγκυρότητα: Ἡ «θεολογικὴ δικαίωσις 
τῆς φιλοσοφίας» ταυτίζεται μὲ «μίαν διακήρυξιν» καὶ ἡ 
«διακήρυξις» ταυτίζεται μὲ τὴν πατερικὴ θεολογία — «ἡ 
Πατερικὴ Θεολογία ἀποτελεῖ μίαν διακήρυξιν» ποὺ δικαιώνει 
θεολογικὰ τὴ φιλοσοφία. Αὐτὸ ποὺ διακηρύττει ἡ πατερικὴ 
θεολογία ὡς «διακήρυξις» καὶ ποὺ δικαιώνει θεολογικὰ τὴ 
φιλοσοφία, εἶναι ἡ ἀπόφανση ὅτι «ἡ φιλοσοφία καὶ ὁ κόσμος 
μποροῦν νὰ ἀποκτήσουν ἀληθινὴν ὀντολογίαν μόνον ἐὰν δεχθοῦν 
νὰ προϋποθέσουν τὸν Θεὸν ὡς τὸ μόνον ὂν τοῦ ὁποίου τὸ εἶναι 
ταυτίζεται μὲ τὸ πρόσωπον καὶ τὴν ἐλευθερίαν».
 Ἔτσι, μὲ τὴν καταληκτικὴ αὐτὴ φράση, βρισκόμαστε σὲ πεδίο 
ἄλλο, ἄσχετο μὲ τὸν ὀντολογικὸ προβληματισμὸ τόσο τοῦ 
Χάιντεγγερ ὅσο καὶ τῆς πατερικῆς γραμματείας — πεδίο 
ἰδεολογικῶν διακηρύξεων. Ἤ, σωστότερα, βρισκόμαστε στὸ πεδίο 
μιᾶς «θεολογίας» ποὺ ὁ Χάιντεγγερ τὴν καταγγέλλει ὡς 
αὐτουργὸ τοῦ «θανάτου τοῦ Θεοῦ» στὴ Δύση, μήτρα τοῦ 
ἰδιάζοντος ἀθεϊσμοῦ τῆς δυτικῆς Νεωτερικότητας — τοῦ 
«μεταφυσικοῦ ἀποχρωματισμοῦ τῶν μαζῶν». Εἶναι ἡ θεολογία 
ἀλλοτριωμένη σὲ ἰδεολόγημα, ἡ θεολογία τῶν a priori παραδοχῶν, 
τῶν ἀξιωμάτων, ἄσχετη μὲ τὴ μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἐμπειρίας.
 Πολὺ συγκεκριμένα, ἡ πρόσβαση στὴν «ἀλήθεια» (τὴν ἀληθινὴν 
ὀντολογίαν) ἐξασφαλίζεται μὲ μιὰ παραδοχή (νοητική; 
ψυχολογικὴ-συναισθηματική; — δὲν διευκρινίζεται): Νὰ δεχθοῦν-
παραδεχθοῦν «ἡ φιλοσοφία καὶ ὁ κόσμος» ὅτι «μποροῦν νὰ 
ἀποκτήσουν ἀληθινὴν ὀντολογίαν μόνον ἂν προϋποθέσουν τὸν 
Θεὸν ὡς τὸ μόνον ὂν τοῦ ὁποίου τὸ εἶναι ταυτίζεται μὲ τὸ 
πρόσωπον καὶ τὴν ἐλευθερίαν». Μιλᾶμε γιὰ «ἀπόκτηση», γιὰ 
σιγουριὰ κατοχῆς. Ποὺ κερδίζεται μὲ μιὰ προ-υποθετικὴ ἐκδοχὴ 



τοῦ Θεοῦ (μιὰ suppositio λέγανε οἱ Σχολαστικοὶ στὸν μεσαίωνα). 
Δηλαδή, νὰ ὑποκατασταθεῖ ἡ θεολογία, ὡς μαρτυρία τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας, ἀπὸ τὴν προ-υποθετικὴ ἀξιωματικὴ 
ἀρχὴ (τὸ principium) τῆς ταύτισης τοῦ θείου εἶναι μὲ τὸ πρόσωπο 
καὶ τὴν ἐλευθερία. Ἡ καθολικὴ παραδοχὴ αὐτῆς τῆς ἀρχῆς (ἀπὸ 
τὴ φιλοσοφία καὶ τὸν κόσμο) καὶ ἡ «διακήρυξη» τῆς παραδοχῆς 
(ἡ διακήρυξη ὡς πατερικὴ θεολογία) συνιστοῦν τὴ «θεολογικὴ 
δικαίωση τῆς φιλοσοφίας».
 Τὸ ἀντίστροφο, κατὰ τὸν πέμπτο ἐνιστάμενο πάντοτε, 
ἐπιχειρεῖται στὸ βιβλίο Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως: ἡ φιλοσοφικὴ 
δικαίωση τῆς πατερικῆς θεολογίας μὲ τὴ «χρησιμοποίηση» τοῦ 
Χάιντεγγερ. Ἐπιστρατεύεται ὁ Χάιντεγγερ προκειμένου νὰ 
«δικαιωθεῖ» (νὰ θωρακιστεῖ ἀπολογητικὰ μὲ τὸ κύρος μιᾶς 
φιλοσοφικῆς ἰδιοφυΐας) ἡ ἑλληνικὴ πατερικὴ θεολογία. Δὲν 
διευκρινίζεται τί ἀκριβῶς ἐπιστρατεύει τὸ βιβλίο ἀπὸ τὸν 
Χάιντεγγερ: Τὴν ὁρολογία-γλώσσα του; τὸν προβληματισμὸ καὶ τὴ 
θεματική του; τὶς θέσεις του; Πάντως, χωρὶς ἄλλους ἐντοπισμούς, 
συνάγεται συμπερασματικὰ ὅτι τὸ ἐγχείρημα τοῦ βιβλίου 
«προσκρούει εἰς θεμελιώδεις δυσκολίας» — δηλαδὴ εἶναι σαφῶς 
ἀποτυχημένο.
 Ἡ ἀποτυχία «τεκμηριώνεται» μὲ τὶς ἐπεξηγήσεις ποὺ 
προσφέρουν τρία ἐρωτήματα καὶ μία σύγκριση:
 Τὸ πρῶτο ἐρώτημα εἶναι: Μπορεῖ νὰ νοηθεῖ ὀντολογία χωρὶς 
χρόνο στὸν Χάιντεγγερ ἢ ὀντολογία μὲ χρόνο, προκειμένου περὶ 
τοῦ Θεοῦ, στοὺς ἕλληνες Πατέρες;
 Ἡ λογικὴ τοῦ ἐρωτήματος σαφῶς ἀποβλέπει νὰ καταδείξει τὸ 
ριζικὰ ἀσυμβίβαστο τῆς ὀντολογίας τοῦ Χάιντεγγερ καὶ τῆς 
θεολογικῆς ὀντολογίας τῶν Πατέρων: Ἂν εἶναι ἀδιανόητη ἡ 
ὀντολογία χωρὶς τὸν χρόνο στὴν ὀπτικὴ τοῦ Χάιντεγγερ καὶ 
ἀδιανόητη ἡ θεολογικὴ ὀντολογία μὲ χρόνο στὴν ὀπτικὴ τῶν 
Πατέρων, κάθε ἀπόπειρα χρησιμοποίησης τοῦ Χάιντεγγερ γιὰ 
δικαίωση-κατανόηση-ἑρμηνεία τῆς θεολογικῆς ὀντολογίας συνιστᾶ 
παραλογισμό.
 Ὅμως μὲ τὴν ἴδια λογικὴ τοῦ ἐρωτήματος καὶ γιὰ τὸν ἔλεγχό της, 
θὰ μπορούσαμε νὰ διατυπώσουμε καὶ μιὰν ἄλλη ἐρωτηματικὴ 



ἔνσταση: Μπορεῖ νὰ νοηθεῖ ὀντολογία χωρὶς ἐντελέχεια στὸν 
Ἀριστοτέλη ἢ ὀντολογία μὲ ἐντελέχεια, προκειμένου περὶ τοῦ 
Θεοῦ, στοὺς Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας;
 Γνωρίζουμε ὅτι ἡ ἀριστοτελικὴ ἐντελέχεια (τὸ ἐντελῶς ἔχειν τοῦ 
ὑπαρκτοῦ), ταυτόσημη μὲ τὸ εἶδος, εἶναι ἀποτέλεσμα τῆς 
μετάβασης-κίνησης ἀπὸ τὸ δυνάμει ὂν (τὴν ἄμορφη ὕλη) στὸ 
ἐνεργείᾳ ὄν (τὸ ἐξ ἀμφοῖν, ὕλης καὶ μορφῆς, ὅλον). Κάτι τέτοιο 
εἶναι ἀδιανόητο προκειμένου περὶ τοῦ Θεοῦ τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἐμπειρίας. Ἀλλὰ ἡ πιστοποίηση αὐτὴ δὲν ἐμπόδισε τοὺς Πατέρες 
τῆς Ἐκκλησίας νὰ θεολογήσουν μὲ τὴ γλώσσα-ὁρολογία, μέθοδο 
καὶ προβληματικὴ τῆς ἀριστοτελικῆς ὀντολογίας, νὰ ἀναζητήσουν 
στὴν ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία ἀπαντήσεις γιὰ τοὺς ὀντολογικοὺς 
προβληματισμοὺς τοῦ Ἀριστοτέλη. Χωρὶς νὰ παραλογίζονται.
 Τὸ δεύτερο ἐρώτημα ποὺ τεκμηριώνει, κατὰ τὸν ἐνιστάμενο, τὴν 
ἀποτυχία τοῦ βιβλίου Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, λέει: Εἶναι 
δυνατὸν ὁ θάνατος νὰ ἀποτελέσει ὀντολογικὴν ἔννοιαν διὰ τοὺς 
Πατέρας, οἱ ὁποῖοι τὸν θεωροῦν ὡς ἔσχατον ἐχθρὸν τοῦ ὄντος;
 Θὰ μποροῦσε ὅμως κανεὶς νὰ ἀντερωτήσει τὸν ἐρωτώντα: Ἡ 
ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία ἐκδέχεται τὸν θάνατο ὡς παράγοντα 
«ἐκτὸς» τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος, ξένον, διακρινόμενον ἀπὸ τὸ 
ὑπαρκτικὸ γεγονὸς — μὴ ὀντολογικὴ ἔννοια; Πρόκειται γιὰ 
«ὀντοποιημένη», ἔξωθεν προερχόμενη ἀπειλή, ἢ γιὰ ἐνδεχόμενη 
τροπὴ τοῦ ἴδιου τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος; Ὅταν μιλᾶμε γιὰ τὴν 
«ἀθανασία» τοῦ Θεοῦ, ἀναφερόμαστε ἢ ὄχι σὲ τρόπο ὑπάρξεως 
δίχως τὴν τροπὴ τοῦ θανάτου; Δὲν εἶναι ὁ θάνατος (ἡ ἔννοια, ὁ 
ὁρισμός του) τὸ ἀφετηριακὸ ἐρώτημα ποὺ γεννάει καὶ θεμελιώνει 
τὴν ὀντολογικὴ περιέργεια καὶ ἀναζήτηση; Ἐπειδὴ συνιστᾶ, 
πραγματικά, τὸν ἔσχατο ἐχθρὸ τῆς κτιστῆς ὕπαρξης, θὰ τὸν 
ἀποκλείσουμε ἀπὸ τὸν προβληματισμό μας γιὰ τὸ ὑπαρκτικὸ 
γεγονός, δηλαδὴ ἀπὸ τὸ πεδίο τῆς ὀντολογίας; Ἂν δὲν ἀποτελεῖ 
«ὀντολογικὴν ἔννοιαν» ὁ θάνατος, σὲ ποιά κατηγορία ἐννοιῶν θὰ 
τὸν κατατάξουμε; τῆς φυσικῆς φαινομενολογίας, τοῦ ψυχολογικοῦ 
βιώματος, τῆς ἠθικῆς (ὡς ἀνερμήνευτη νομοτέλεια «κακοῦ»);
 Τὸ τρίτο ἐρώτημα-ἔνσταση λέει: Ἡ ἔννοια τῆς ἀ-ληθείας ὡς 
φανερώσεως καὶ ἀναδύσεως ἀπὸ τὴν λήθην, εἶναι δυνατὸν νὰ 



θεωρηθεῖ ἀναπόφευκτον κατηγόρημα τῆς ὀντολογίας 
προκειμένου περὶ τοῦ Θεοῦ;
 Τὸ ἐρώτημα προβάλλεται ὡς ἔνσταση γιὰ τὴ «χρησιμοποίηση» 
τοῦ Χάιντεγγερ προκειμένου νὰ ἑρμηνευθεῖ-δικαιωθεῖ-κατανοηθεῖ 
ἡ ἑλληνικὴ πατερικὴ θεολογία. Καὶ μᾶλλον προϋποθέτει ὅτι ἡ 
ἐτυμολόγηση τῆς λέξης ἀ-λήθεια ἀπὸ τὸ στερητικὸ α καὶ τὸ 
οὐσιαστικὸ λήθη (ἐκ τοῦ λανθάνω Ð εἶμαι κρυμμένος, ἄρα λήθη Ð 
ἀφάνεια, ἀπόκρυψη, μὴ ἐμφάνεια, καὶ ἀλήθεια Ð φανέρωση, 
γνωστοποίηση, εἰς φῶς ἔρχεσθαι) εἶναι ἐφεύρημα τοῦ Χάιντεγγερ. 
Ἀλλὰ ἡ ἐτυμολόγηση αὐτὴ ἀποτελεῖ κοινὸ τόπο γιὰ τὴ 
Γραμματικὴ ἐπιστήμη60. Καὶ ἐπιπλέον ἡ συγκεκριμένη κατάδειξη 
τῶν στοιχείων ποὺ καταγωγικὰ συγκροτοῦν τὴ λέξη, κάθε ἄλλο 
παρὰ ἀκυρώνει ἢ μεταβάλλει κάποια δευτερεύουσα 
σημασιοδότησή της.
 Μὲ ὁποιαδήποτε ἐτυμολόγηση ἡ ἀλήθεια δὲν ἀναφέρεται στὸ 
εἶναι, ἀλλὰ στὴ γνωστοποίηση τοῦ εἶναι, στὴ φανέρωση τοῦ εἶναι 
μέσῳ τῶν ὄντων (τῆς ὕπαρξης μέσῳ τῶν ὑπαρκτῶν). Βέβαια, 
ἐπειδὴ γιὰ τοὺς Ἀρχαίους Ἕλληνες πραγματικὰ ὑπαρκτὸ ἦταν τὸ 
φαινόμενο (τὸ κοινῇ πᾶσι φαινόμενον, τοῦτ' εἶναι πιστὸν61), 
προσέλαβε ἡ λέξη ἀλήθεια, ὡς δεύτερη σημασία, αὐτὴν τοῦ ὄντως 
(πραγματικά, βεβαιωμένα ἀπὸ τὴν κοινὴ θέα) ὑπαρκτοῦ. 
Καταχρηστικὰ λοιπὸν λέμε, μὲ αὐτὴ τὴ δεύτερη σημασία, ὅτι ὁ 
Θεὸς εἶναι ἀλήθεια θέλοντας νὰ δηλώσουμε πὼς εἶναι πραγματικὴ
(ὄντως) ὕπαρξη πέρα ἀπὸ περιορισμοὺς τροπῆς, φθορᾶς, 
ἀλλοίωσης, μεταβολῆς. Ἴσως θὰ ἦταν κυριολεκτικότερη ἡ λέξη 
αὐταλήθεια, ἂν καὶ καμιὰ λέξη τῆς ἀνθρώπινης γλώσσας (ποὺ τὰ 
ὅριά της εἶναι τὰ ὅρια τοῦ αἰσθητοῦ κόσμου) δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ 
παραπέμψει ἱκανοποιητικὰ στὴν ἀπερινόητη, ἄρρητη, ἀκατάληπτη 
πραγματικότητα τοῦ Θεοῦ. Χρησιμοποιοῦμε γιὰ τὸ εἶναι τοῦ 
Θεοῦ τόσο καταχρηστικὰ τὴ λέξη ἀλήθεια ὅσο καταχρηστικὰ 
χρησιμοποιοῦμε καὶ τὴ λέξη εἶναι ἢ οὐσία, ἀφοῦ πρόκειται γιὰ τὸ 
ἄγνωστό μας ὑπερεῖναι, γιὰ ὑπερούσια πραγματικότητα 
αὐθυπαρξίας.
 Λιγότερο καταχρηστικὴ εἶναι ἡ ἀναφορὰ τῆς λέξης ἀλήθεια στὸ 
πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ: Ὁ Χριστὸς εἶναι γιὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴ 



ἐμπειρία ὁ ἔνσαρκος Λόγος τοῦ Θεοῦ καὶ ἡ λέξη λόγος σημαίνει 
φανέρωση, ἀποκάλυψη. Μὲ τὴν ἐνανθρώπησή του ὁ Λόγος 
φανέρωσε τὸν Θεὸ ὡς τριάδα ὑποστάσεων ἀδιαίρετη σὲ 
ἀτομικότητες — ἀποκάλυψε τὸν τρόπο ὑπάρξεως τοῦ ἀκτίστου, 
τὴν ἀγάπη ὡς ὑπαρκτικὴ ἀλληλοπεριχώρηση, τρόπο τοῦ ἀληθινοῦ 
εἶναι. Αὐτὸς ὁ τρόπος, καὶ οἱ τρεῖς ὑποστατικὲς πραγματώσεις 
αὐτοῦ τοῦ τρόπου, ἦταν στὴν «ἀφάνεια» γιὰ τοὺς ἀνθρώπους, στὴ 
«λήθη», πρὶν ἀπὸ τὴ σάρκωση τοῦ Χριστοῦ, γι' αὐτὸ καὶ 
κυριολεκτεῖ, σὲ γλώσσα ἑλληνική, ὁ Χριστὸς ὅταν λέει: «ἐγώ εἰμι 
ἡ ἀλήθεια» (ἡ φανέρωση-λόγος τῆς Αἰτιώδους Ἀρχῆς τοῦ 
ὑπαρκτοῦ, τοῦ τρόπου τῆς ὕπαρξής της, τοῦ νοήματος [αἰτίας καὶ 
σκοποῦ] τῆς ὕπαρξης καὶ τῶν ὑπαρκτῶν). Ὅπως κυριολεκτοῦμε 
καὶ ὅταν, μεταφράζοντας μὲ τὶς λέξεις εἰκόνα-δόξα τὸ ἑβραϊκὸ 
kabod (Ð φανέρωση, παρουσίαση), λέμε ὅτι ὁ Χριστὸς εἶναι 
εἰκόνα καὶ δόξα τοῦ Θεοῦ-Πατρός.
 Ἑπομένως, δὲν μοιάζει νὰ ὑπάρχει «θεμελιώδης δυσκολία» γιὰ 
τὴν κατανόηση-ἑρμηνεία τῆς πατερικῆς θεολογίας ἀπὸ τὴ χρήση 
τῆς λέξης ἀ-λήθεια μὲ τὴ σημασία τῆς φανέρωσης-ἀνάδυσης ἀπὸ 
τὴ λήθη-ἀφάνεια-ἄγνοια. Ἡ στόχευση καὶ τοῦ τρίτου ἐρωτήματος 
ἐμφανίζεται μᾶλλον ἄτευκτη.
 Γίνεται προσπάθεια νὰ συμπληρωθεῖ ἡ στόχευση τῶν τριῶν 
ἐρωτημάτων (νὰ ὁλοκληρωθεῖ ἡ τεκμηρίωση τῆς ἀποτυχίας τοῦ 
βιβλίου Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως) καὶ μὲ μία σύγκριση: Νὰ 
συγκριθεῖ τὸ ἐγχείρημα τοῦ βιβλίου, γενικά, ἀφαιρετικὰ καὶ 
ἀόριστα (ἀφοριστικὰ), μὲ τὸ ἐγχείρημα σύγχρονων δυτικῶν 
θεολόγων «νὰ χρησιμοποιήσουν τὸν Heidegger εἰς τὴν Θεολογίαν».
Παρατίθενται σὲ μία καὶ μόνο φράση (πενήντα ἑπτὰ λέξεων) ἡ 
περίπτωση τοῦ Karl Barth, ὁ ὁποῖος «δὲν κατόρθωσε νὰ ἀποφύγει 
τὴν εἰσαγωγὴν τῆς ἐννοίας τοῦ χρόνου εἰς τὸν Θεόν» (δὲν 
διευκρινίζεται: ἀπέδωσε χρονικὴ ἔναρξη καὶ χρονικὸ πέρας στὸν 
Θεό; χρονικὴ ἐξελικτικὴ μεταβολὴ στὸ εἶναι τοῦ Θεοῦ;). Καὶ ἡ 
περίπτωση τοῦ Karl Rahner ὁ ὁποῖος «δὲν κατόρθωσε νὰ 
ἀποφύγει τὴν θεώρησιν τῆς ἐννοίας τῆς ἀποκαλύψεως ὡς 
οὐσιαστικῆς ὀντολογικῆς κατηγορίας τοῦ εἶναι (sic) τοῦ Θεοῦ, εἰς 
τρόπον ὥστε ἡ οἰκονομία, ὁ τρόπος ἀποκαλύψεως τοῦ Θεοῦ εἰς 



τὸν ἄνθρωπον, ν' ἀποτελέσει τὴν βάσιν, τὴν ἀφετηρίαν καὶ τὴν 
ὀντολογικὴν δομὴν (sic) τῆς θεολογίας περὶ Ἁγίας Τριάδος» (οἱ 
ὑπογραμμίσεις δικές μου).
 Οἱ μονοφραστικοὶ αὐτοὶ ἀφορισμοὶ παρατίθενται ἀσυνάρτητοι (μὲ 
τὴν κυριολεξία τοῦ ὅρου), ἀφοῦ ἀπουσιάζει κάθε παραλληλισμός, 
σύγκριση ἢ συσχετισμὸς τῶν θέσεων τοῦ Barth καὶ τοῦ Rahner, μὲ 
παραθέματα ἢ μὲ ἀφαιρετικὰ συναγόμενες ἀνάλογες «θέσεις» 
ἀπὸ Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως. Ὁ ἀναγνώστης βγάζει τὸ 
συμπέρασμα ὅτι ὀφείλει νὰ παραδεχθεῖ ἁπλῶς μιὰ νομοτέλεια: 
Ἂν κολοσσοὶ τῆς ἐπιστήμης καὶ τῆς ἔρευνας, ὅπως ὁ Barth καὶ ὁ 
Rahner, ἔπεσαν σὲ τόσο τραγικὰ σφάλματα χρησιμοποιώντας τὸν 
Heidegger στὴ θεολογία, πόσο μᾶλλον ὁ νεαρὸς τότε συγγραφέας 
τοῦ κρινόμενου βιβλίου. Ἡ σύγκριση τῶν μεγεθῶν μοιάζει νὰ 
θεωρήθηκε ἱκανὴ γιὰ νὰ καταστεῖ περιττὴ ἡ ἀναφορὰ τῶν 
σφαλμάτων τοῦ νεοσσοῦ — πρέπει νὰ τὰ ὑποθέσουμε ὡς 
αὐτονοήτως δεδομένα.
 Ἀντιλαμβανόμενος, ἴσως, τὸ μετέωρο (τὴν αὐθαιρεσία) τῆς 
κριτικῆς του ὁ πέμπτος ἐνιστάμενος παρεμβάλλει τὴν ἀναγνώριση 
ὅτι «ὁ Χ.Γ. προσπαθεῖ νὰ προχωρήσει πέρα ἀπὸ τὸν Heidegger, 
μὲ τὸ νὰ ταυτίζει τὴν ἔκστασιν ὄχι ``ἁπλῶς μὲ τὸν τρόπο μὲ τὸν 
ὁποῖο ὅ,τι εἶναι φαίνεται ἀναδυόμενο στὸν ὁρίζοντα τοῦ χρόνου'', 
ἀλλὰ ``μὲ τὴν ἐμπειρία τῆς προσωπικῆς καθολικότητας, δηλαδὴ 
τῆς ἐκστατικῆς, ἐρωτικῆς αὐθυπέρβασης''. Ἡ δυσκολία ὅμως εἰς 
τὴν χρησιμοποίησιν τοῦ H. διὰ τὴν ἑρμηνείαν τῆς Πατερικῆς 
Θεολογίας παραμένει ἀνυπέρβλητος». Γιατί ἄραγε; — ὁ 
ἀναγνώστης περιμένει ἐπιπρόσθετη, πιὸ τεκμηριωμένη 
ἐπιχειρηματολογία. Ἀλλὰ ἡ συνέχεια εἶναι: «...παραμένει 
ἀνυπέρβλητος (ἡ δυσκολία), ὅταν λάβη κανεὶς ὑπ' ὄψιν, ἐκτὸς ἀπὸ 
τὰ τρία καίρια ἐρωτήματα ποὺ θέσαμε πρὸ ὀλίγου (τὸ ``καίριο'' ἢ 
μετέωρο καὶ ἄσχετο τῶν ἐρωτημάτων παραμένει ὑπὸ τὴν κρίση 
τοῦ ἀναγνώστη) καὶ τὸ γενικὸν πρόβλημα τῆς σχέσεως φιλοσοφίας 
καὶ θεολογίας, ὅπως ἐμφανίζεται εἰς τὴν περίπτωσιν τοῦ H.» — 
πάλι προσφεύγει ὁ ἐνιστάμενος στὴν ἀοριστία τῶν γενικεύσεων 
ζητώντας ἡ κατάκριση τοῦ κρινομένου νὰ γίνει δεκτὴ «ἐπὶ τῆς 
ἀρχῆς», χωρὶς τὴν παραμικρὴ ἐνασχόληση μὲ τὴ θεματική, τὴ 



δομικὴ ἀνάλυση, τὴν ἐπιχειρηματολογία τῶν κειμένων (συνεχίζει 
νὰ μὴν ὑπάρχει τὸ παραμικρὸ παράθεμα ἢ ἔστω παραπομπὴ στὰ 
κρινόμενα κείμενα).
 Γιὰ τὴν τεκμηρίωση τῆς κριτικῆς του, σὲ αὐτὸ τὸ ἐπίπεδο 
ἀοριστίας, ὁ ἐνιστάμενος ἐπικαλεῖται ἁπλῶς τὶς δικές του θέσεις, 
ὅπως ἐκτίθενται στὸ σύντομο δοκίμιό του (στὸ ὁποῖο καὶ 
παρενέβαλε ὡς ὑποσημείωση, μὲ στοιχεῖα τῶν ἕξι στιγμῶν, τὴν 
«ἐν μιᾷ σελίδι» ἀπόρριψη τοῦ βιβλίου Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ 
Ἔρως). «Μὲ τὴν ἐμμονήν μας ἐδῶ εἰς τὴν θέσιν ὅτι ὁ Θεὸς εἶναι 
ἐκστατικός, δηλαδὴ ὑπάρχει ἕνεκα τοῦ Πατρός, ἀρνούμεθα 
συγχρόνως ὄχι μόνον τὴν ὀντολογικὴν προτεραιότητα τῆς οὐσίας 
ἔναντι τοῦ προσώπου, ἀλλὰ καὶ μίαν ``πανοραμικὴν'' ὀντολογίαν 
(ὁ ὅρος ἀνήκει εἰς τὴν κριτικὴν τοῦ Heidegger ἀπὸ τὸν E. Levinas),
ἡ ὁποία θὰ ἔβλεπε τὴν Τριάδα ὡς μίαν παράλληλον συνύπαρξιν 
τῶν τριῶν προσώπων, ἕνα εἶδος πολλαπλῆς φανερώσεως τοῦ εἶναι 
τοῦ Θεοῦ». Ὁ ἀναγνώστης μᾶλλον ὁδηγεῖται νὰ ὑποθέσει ὅτι 
κάποιες ἀπηχήσεις τῆς «πανοραμικῆς ὀντολογίας» θὰ πρέπει νὰ 
ἔχουν ἐντοπιστεῖ στὸ κρινόμενο Π. κ. Ἔ., ἀλλὰ ἡ κριτικὴ ἀφήνει 
ἁπλῶς νὰ αἰωρεῖται ἡ ὑποψία.
 Τὸ ἴδιο καὶ στὴ συνέχεια: Παρατίθεται μιὰ διατύπωση γιὰ νὰ 
ἀναιρεθεῖ ἀμέσως: τὴν «ἀποκλείει ἡ ἐμμονὴ εἰς τὴν μοναρχίαν τοῦ
Πατρός». Ἡ παράθεσή της θὰ δικαιολογεῖτο στὰ πλαίσια τῆς 
κριτικῆς τοῦ Π. κ. Ἔ., μόνο ἂν στὸ κρινόμενο βιβλίο: α. δὲν ἦταν 
δεκτὴ ἡ μοναρχία τοῦ Πατρὸς καὶ β. εἶχαν παρατεθεῖ τὰ ὅσα ἡ 
ἐμμονὴ στὴ μοναρχία τοῦ Πατρὸς ἀποκλείει. Ποιά εἶναι λοιπὸν ἡ 
προβληματικὴ διατύπωση; Εἶναι ἡ ἀναφορὰ σὲ «μίαν ἑτερότητα 
προσώπων ποὺ δικαιώνονται ὀντολογικὰ (sic) ἀπὸ τὸν ὁρίζοντα 
τῆς φανερώσεώς των, (ἐνῶ) εἰς τὸν Θεὸν ἕνας τέτοιος ὁρίζων εἶναι 
ἀνύπαρκτος καὶ ἀδιανόητος». Ἀλλὰ βρῆκε ποτὲ ὁ ἐνιστάμενος μιὰ
τέτοια ἢ παρεμφερὴ-παρόμοια διατύπωση στὶς σελίδες τοῦ Π. κ. 
Ἔ.; Βρῆκε τὴν παραμικρὴ ἐπιφύλαξη ἢ ἀμφισβήτηση τῆς 
«μοναρχίας τοῦ Πατρός»; Μήπως στὸν Χάιντεγγερ (ἔστω καὶ σὲ 
διαφορετικὸ πλαίσιο προβληματισμοῦ) βρῆκε ποτὲ ἀναφορὰ σὲ 
ὁρίζοντα ποὺ δικαιώνει ὀντολογικὰ (!) τὴ φανέρωση τῆς 
ἑτερότητας προσώπων; Ἀσφαλῶς, μόνο ἡ ἐνανθρώπηση τοῦ Θεοῦ, 



ἡ σάρκωση τοῦ Λόγου, θὰ μποροῦσε, ἴσως, νὰ χαρακτηριστεῖ, στὴν 
ὁπωσδήποτε σχετικὴ γλωσσική μας σημαντική, «ὁρίζοντας τῆς 
φανέρωσης τοῦ Θεοῦ». Νὰ χρησιμοποιηθεῖ ἡ ἔκφραση μόνο γιὰ 
τὸν τρόπο τῆς ἐν χρόνῳ ἀποκαλύψεως, ὄχι καὶ τῆς ἀχρόνου 
ὑπάρξεως.
 Καὶ καταλήγει ἡ κριτικὴ μὲ τὴν ἴδια ἐπιλεγείσα τακτικὴ καὶ 
μέθοδο τῶν ἀφοριστικῶν γενικεύσεων: «Ἡ θεολογικὴ ὀντολογία 
ποὺ βασίζεται εἰς τὴν ἔννοιαν (sic) τῆς μοναρχίας τοῦ Πατρός... 
ἀποδεσμεύει τὴν ὀντολογίαν ἀπὸ τὴν γνωσιολογίαν, πρᾶγμα ποὺ 
δὲν ἰσχύει διὰ τὸν Heidegger, ἀλλ' οὔτε ἴσως (sic) διὰ καμμίαν 
φιλοσοφικὴν ὀντολογίαν ποὺ εἶναι πάντοτε (sic) δεμένη μὲ τὴν 
γνωσιολογίαν». Ἡ καταληκτικὴ αὐτὴ διατύπωση θὰ μποροῦσε νὰ 
συναχθεῖ μὲ συνεπέστερη φιλοσοφικὴ-γλωσσικὴ σημαντικὴ καὶ 
ἀπὸ τὴ μελέτη τοῦ βιβλίου Π. κ. Ἔ. (χωρὶς τὰ ἀντιφατικὰ 
«ἴσως»-«πάντοτε», χωρὶς τὴν «ἀποεννοιοποίηση» 
[Verbegrifflichung, θὰ ἔλεγε ὁ Heidegger] τῆς μοναρχίας τοῦ 
Πατρὸς καὶ χωρὶς τὶς ἐπισφαλεῖς γενικεύσεις τῶν ἀντιθέσεων 
ὀντολογίας καὶ γνωσιολογίας) — ἄν, βέβαια, εἶχε μελετηθεῖ τὸ 
βιβλίο.
 Διότι ἡ προσεκτικὴ ἀνάλυση τῆς ὑποσημείωσης μὲ τὶς ἐνστάσεις 
τὶς ἀπαξιωτικὲς γιὰ τὸ βιβλίο Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως μᾶλλον 
πείθει ὅτι ὁ πέμπτος ἐνιστάμενος ἢ δὲν διάβασε καθόλου τὸ 
βιβλίο ποὺ «μὲ συνοπτικὲς διαδικασίες» καταδικάζει ἢ «τὸ 
διεξῆλθε ἐν τάχει» μὲ ἔκδηλα προαποφασισμένες τὶς βεβαιότητές 
του γιὰ τὸ τί περιέχει. Δὲν ὑπάρχει στὴν κριτικὴ ἔνσταση ἡ 
παραμικρὴ ἀναφορὰ στὰ περιεχόμενα (θεματική, ἑρμηνευτικὲς 
προτάσεις, μεθοδολογικὲς ἐπιλογὲς) ἢ σὲ διατυπώσεις τοῦ 
βιβλίου. Ὁ ἐνιστάμενος μάχεται αὐτὸ ποὺ ὁ ἴδιος a priori πιστεύει 
ὅτι ἐπιχειρεῖ τὸ βιβλίο: «τὴν χρησιμοποίησιν τοῦ Heidegger διὰ τὴν 
φιλοσοφικὴν δικαίωσιν καὶ κατανόησιν τῆς ἑλληνικῆς Πατερικῆς 
Θεολογίας». Αὐτὸ θὰ ἐπιθυμοῦσε νὰ λέει τὸ κρινόμενο ἔργο, ὥστε 
νὰ προσφέρεται σὲ εὔκολη καὶ ριζικὴ ἀπαξίωση. Καὶ πίστεψε ὅτι 
αὐτὸ ποὺ ὁ ἴδιος θὰ ἤθελε, αὐτὸ καὶ πραγματικὰ ὑπάρχει στὶς 
σελίδες του.
 Ἀλλὰ ἡ ὑποσημείωση προδίδει καὶ ὁλοσχερὴ μᾶλλον ἄγνοια τοῦ 



ἔργου τοῦ Χάιντεγγερ — οἱ ἐλάχιστες, ἄκρως ἀφαιρετικὲς 
ἀναφορὲς σὲ θέσεις τοῦ γερμανοῦ φιλοσόφου ἔχουν μᾶλλον 
ἀντληθεῖ ἀπὸ τὴ μνημονευόμενη παραπομπὴ σὲ κριτικὴ ἀπὸ τὸν 
Emmanuel Levinas. Ἡ γαλλικὴ φράση τοῦ Levinas μεταφέρεται 
στὴν ὑποσημείωση γλωσσικὰ στρεβλωμένη (...n'apent soutenu... 
ἀντὶ ...n'a peut être soutenu... καὶ ὅλες οἱ ὑπόλοιπες λέξεις χωρὶς 
τονισμὸ), ἀλλὰ πέρα ἀπὸ αὐτὴ τὴ φράση δὲν ὑπάρχει καμία 
ἔνδειξη ἁπλῆς ἔστω γνωριμίας μὲ τὰ ἔργα τοῦ Χάιντεγγερ ἢ 
πληροφόρησης γι' αὐτὰ ἀπὸ δευτερεύουσα βιβλιογραφία. Οὔτε 
μπορεῖ νὰ εἶναι τυχαῖο ὅτι στὴν ὑποσημείωση τὸ ὄνομα τοῦ 
γερμανοῦ φιλοσόφου ἀναφέρεται ὁλογράφως ἑπτὰ (7) φορές, καὶ 
τὶς ἑπτὰ παραποιημένο (Heiddeger, ἀντὶ Heidegger, στὴν πρώτη 
ἑλληνικὴ ἔκδοση τοῦ δοκιμίου ποὺ ἐμπεριέχει τὴν ὑποσημείωση) 
ἐπιτρέποντας τὴν ὑπόθεση τῆς ἐλάχιστης ἐξοικείωσης μὲ τὴ γραφή
του.
 
 
Τριάντα τέσσερα χρόνια ἡ ὑποσημείωση αὐτὴ ἀναπαράγεται μὲ 
ἀμετάλλακτες τὶς διατυπώσεις της σὲ κάθε ἑλληνικὴ ἐπανέκδοση 
τοῦ μελετήματος ποὺ τὴν περιέχει, ὅπως καὶ σὲ κάθε μετάφρασή 
του σὲ ἄλλη γλώσσα. Στὰ τριάντα τέσσερα αὐτὰ χρόνια οἱ θέσεις-
προτάσεις τοῦ Π. κ. Ἔ. ἀναλύθηκαν, μὲ ἐπιπλέον συστηματικὴ 
ἐξειδίκευση, σὲ ἀρκετὰ βιβλία, προκειμένου νὰ ἐλεγχθεῖ ἡ 
μεθοδολογικὴ συνέπεια καὶ ἡ λειτουργικὴ (σημασιοδότησης) 
γονιμότητα τῆς ὀντολογίας τοῦ προσώπου στὸ πεδίο τῆς 
συστηματικῆς φιλοσοφίας (Σχεδίασμα Εἰσαγωγῆς στὴ Φιλοσοφία 
[1980], Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας [1985], Ὀντολογία τῆς 
Σχέσης [2004], Τὸ Αἴνιγμα τοῦ Κακοῦ [2008]), στὸ πεδίο τῆς 
γνωσιοθεωρίας-ἐπιστημολογίας (Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσική 
[1993], Τὸ Ρητὸ καὶ τὸ Ἄρρητο [1999]), τῆς ἠθικῆς καὶ πολιτικῆς 
φιλοσοφίας (Ἡ Ἐλευθερία τοῦ Ἤθους [1979], Ὀρθὸς Λόγος καὶ 
Κοινωνικὴ Πρακτική [1984]), τῆς φιλοσοφίας τῆς οἰκονομίας καὶ 
τοῦ δικαίου (Τὸ Πραγματικὸ καὶ τὸ Φαντασιῶδες στὴν Πολιτικὴ 
Οἰκονομία [1989], Ἡ Ἀπανθρωπία τοῦ Δικαιώματος [1998]). Ἀλλὰ 
ὁ συντάκτης τῆς ἀπαξιωτικῆς ἐκείνης γιὰ τὸ Π. κ. Ἔ. 



ὑποσημείωσης ἀγνόησε ὅλα αὐτὰ τὰ συγγραφικὰ παράγωγα τῆς 
ὀντολογίας τοῦ προσώπου — ἡ ὑποσημείωση τοῦ 1976 ἔμεινε ἡ 
μία καὶ μοναδικὴ ἀναφορά του στὸν συγγραφέα τοῦ Π. κ. Ἔ. 
(Ἀκόμα καὶ ὕστερα ἀπὸ τριάντα χρόνια [2006] στὸ βιβλίο του 
Community and Otherness [T. and T. Clark – London, N.Y., σελ. 70 
καὶ 213] ἐπαναλαμβάνει τὶς ἐνστάσεις τῆς ὑποσημείωσης τοῦ 
1976.)



Δ Ἐμπειρικὸς ρεαλισμὸς τῆς μεταφυσικῆς
 
Ἑτοιμασία τοῦ τόπου: διάνοιξη δυνατότητας τρόπου

 
Στὰ κεφάλαια δεκατρία (13) ἕως καὶ δεκαεπτὰ (17) τοῦ 
εὐαγγελίου τοῦ Ἰωάννη μᾶς παραδόθηκε τὸ ἐκτενέστερο 
«θεολογικὸ» κείμενο τῶν βιβλίων τῆς Καινῆς Διαθήκης: 
Θεολογικό, ὡς ἀναφερόμενο στὴν «κυρίως θεολογία», στὸν περὶ 
Θεοῦ λόγο τῆς ἐκκλησιαστικῆς μαρτυρίας. Εἶναι ἡ συγκριτικὰ 
ἀναλυτικότερη μέσα στὴν Καινὴ Διαθήκη ἀναφορὰ στὴν 
τριαδικότητα τοῦ Θεοῦ, ἡ πρώτη διασάφηση (ἔμμεση, ὄχι 
«συστηματικὴ») τῶν λέξεων Πατήρ, Υἱός, Πνεῦμα, τῶν 
σημαινόμενων σχέσεων. Ἡ ἔκφραση τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας 
δὲν εἶχε ἀκόμα προσλάβει κατηγορίες τῆς ἑλληνικῆς φιλοσοφίας (: 
οὐσία-φύσις, ὑπόστασις-πρόσωπον, ἐνέργειες φύσεως ὑποστατικὰ 
ἐκφερόμενες). Τὸ εὐαγγέλιο τοῦ Ἰωάννη γράφτηκε στὰ τέλη τοῦ 
πρώτου αἰώνα, ἡ γλώσσα τῆς ἐκφραστικῆς του εἶναι πρωτογενής, 
αὐθεντική, καινότροπη.
 Ἀπὸ τὸν στίχο 33 τοῦ 13ου κεφαλαίου ἕως καὶ τὸν στίχο 11 τοῦ 
14ου κεφαλαίου ἔχουμε μιὰ πρώτη ἑνότητα τῶν παραινέσεων, 
ἐπεξηγήσεων, λόγων παραμυθίας, ποὺ ἀπευθύνει ὁ Χριστὸς στοὺς 
μαθητές του, ἐν ὄψει τοῦ γεγονότος ὅτι ὁ ἴδιος θὰ πάψει νὰ εἶναι 
αἰσθητὰ μαζί τους, «πορεύεται πρὸς τὸν Πατέρα». Τὸ κείμενο 
λέει:
 

Πορεύομαι ἑτοιμάσαι τόπον ὑμῖν.
Ἐὰν πορευθῶ καὶ ἑτοιμάσω ὑμῖν τόπον, πάλιν 

ἔρχομαι καὶ παραλήψομαι ὑμᾶς πρὸς ἐμαυτόν, ἵνα ὅπου 
εἰμὶ ἐγὼ καὶ ὑμεῖς ἦτε.

Καὶ ὅπου ἐγὼ ὑπάγω οἴδατε καὶ τὴν ὁδὸν οἴδατε.
Λέγει αὐτῷ Θωμᾶς· Κύριε οὐκ οἴδαμεν ποῦ ὑπάγεις· 

καὶ πῶς δυνάμεθα τὴν ὁδὸν εἰδέναι;
Λέγει αὐτῷ ὁ Ἰησοῦς· ἐγώ εἰμι ἡ ὁδὸς καὶ ἡ ἀλήθεια 

καὶ ἡ ζωή· οὐδεὶς ἔρχεται πρὸς τὸν πατέρα εἰ μὴ δι' ἐμοῦ. 



Εἰ ἐγνώκειτέ με, καὶ τὸν πατέρα ἐγνώκειτε ἄν. Καὶ ἀπ' 
ἄρτι γινώσκετε αὐτὸν καὶ ἑωράκατε αὐτόν.

Λέγει αὐτῷ Φίλιππος· Κύριε, δεῖξον ἡμῖν τὸν πατέρα 
καὶ ἀρκεῖ ἡμῖν.

Λέγει αὐτῷ ὁ Ἰησοῦς· τοσοῦτον χρόνον μεθ' ὑμῶν 
εἰμι, καὶ οὔκ ἔγνωκάς με Φίλιππε; Ὁ ἑωρακὼς ἐμὲ ἑώρακε 
τὸν πατέρα· καὶ πῶς σὺ λέγεις, δεῖξον ἡμῖν τὸν πατέρα;

Οὐ πιστεύεις ὅτι ἐγὼ ἐν τῷ πατρὶ καὶ ὁ πατὴρ ἐν 
ἐμοί ἐστι;

Τὰ ρήματα ἃ ἐγὼ λαλῶ ὑμῖν, ἀπ' ἐμαυτοῦ οὐ λαλῶ· 
ὁ δὲ πατὴρ ὁ ἐν ἐμοὶ μένων αὐτὸς ποιεῖ τὰ ἔργα.

Πιστεύετέ μοι ὅτι ἐγὼ ἐν τῷ πατρὶ καὶ ὁ πατὴρ ἐν 
ἐμοί· εἰ δὲ μή, διὰ τὰ ἔργα αὐτὰ πιστεύετέ μοι.

 
Ἡ γλώσσα ποὺ τὸ ἀπόσπασμα ἀποδίδει στὸν Χριστό, εἶναι ἡ 

γλώσσα τῶν ἀνθρώπων στοὺς ὁποίους ἀπευθυνόταν ὁ Χριστὸς σὲ 
συγκεκριμένο γεωγραφικὸ χῶρο καὶ ἱστορικὸ χρόνο.
 Τὰ ὅρια αὐτῆς τῆς γλώσσας εἶναι τὰ ὅρια τοῦ κόσμου τῶν τότε 
χρηστῶν τῆς γλώσσας: Ὅρια τοῦ ἀντιληπτικοῦ τους ὁρίζοντα, τῶν 
ἐμπειρικῶν τους παραστάσεων, τῶν νοητικῶν καὶ φαντασιακῶν 
τους δυνατοτήτων.
 Λέει στοὺς μαθητές του ὁ Χριστὸς (στοὺς πιστούς του, σὲ ὅσους 
μέσα στοὺς αἰῶνες τὸν ἐμπιστεύονται) ὅτι θὰ πάψει νὰ εἶναι 
αἰσθητὰ μαζί τους. Θὰ «πορευθεῖ» πρὸς τὸν Πατέρα, νὰ 
«ἑτοιμάσει τόπο» γι' αὐτούς: ὡσὰν νὰ πρόκειται νὰ ὁδοιπορήσει. 
Ὡσὰν νὰ τὸν χωρίζει, ὡς ἄνθρωπο, τοπικὴ ἀπόσταση ἀπὸ τὸν 
Πατέρα.
 Μιλάει γιὰ τόπο προκειμένου νὰ εἰκονίσει τρόπο. Νὰ σημάνει 
γλωσσικὰ τὴν τροπικὴ ἀπόσταση ἀπὸ τὸν Θεὸ τῆς ἀνθρώπινης 
φύσης ποὺ ὁ ἴδιος ἐλεύθερα ἔχει προσλάβει. Νὰ δηλώσει τὴν 
ἀπόσταση-διαφορὰ τρόπου τῆς ὑπάρξεως τοῦ Θεοῦ καὶ τοῦ 
ἀνθρώπου.
 Πάντα ἀπέχει τοῦ Θεοῦ, οὐ τόπῳ ἀλλὰ φύσει, θὰ πεῖ αἰῶνες 
ἀργότερα Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνός62. Τὰ πάντα (ὅλα τὰ ὑπαρκτὰ) 
εἶναι αἰτιατὰ τῆς μόνης Αἰτίας τοῦ ὑπάρχειν, τοῦ Θεοῦ. Καὶ τὰ 



αἰτιατὰ διαφέρουν-ἀπέχουν ἀπὸ τὴν Αἰτία οὐσιωδῶς: κατὰ τὸν 
τρόπον τῆς ὑπάρξεως. Ὁ τρόπος ὕπαρξης (ἡ οὐσία-φύση) τοῦ 
αἰτιατοῦ (κτιστοῦ) ἀπέχει-διαφέρει ἀπὸ τὸν τρόπο ὕπαρξης (τὴν 
οὐσία-φύση) τοῦ Ἀκτίστου.
 Ὁ Ἰησοῦς πορεύεται ἑτοιμάσαι τόπον, «μονήν», γιὰ τὸν ἄνθρωπο 
«ἐν τῇ οἰκίᾳ τοῦ Πατρός». Νὰ ἱδρύσει δυνατότητα μετοχῆς τοῦ 
κτιστοῦ-θνητοῦ ἀνθρώπου στὸν τρόπο τῆς ἀθάνατης ὕπαρξης τοῦ 
Θεοῦ. Προϋποτίθεται «πορεία» τοῦ Χριστοῦ γιὰ νὰ ἐπιτευχθεῖ 
αὐτὴ ἡ δυνατότητα — μιὰ ὑπαρκτικὴ «διαδικασία», πάσχα-
πέρασμα στὴν ὁλοκλήρωση ἑνὸς ὑπαρκτικοῦ γεγονότος: Νὰ 
ἀναλάβει ἐνεργὰ-ἀγαπητικὰ ὁ Χριστὸς καὶ τὴν ἔσχατη συνέπεια 
τῆς κτιστότητας τοῦ ἀνθρώπου, τὸν θάνατο.
 Κορύφωμα τῆς ὑπαρκτικῆς ὑστέρησης τοῦ κτιστοῦ ὁ θάνατος, ὁ 
κυρίως περιορισμὸς τῆς κτιστῆς φύσης. Ἡ κατάργησή του 
προϋποθέτει ἔκ-σταση ὑπαρκτική: νὰ βγεῖ ὁ ἄνθρωπος «ἔξω» 
ἀπὸ τὸν τρόπο τῆς κτιστότητας, ἀπὸ τὶς ἀναγκαιότητες τῶν 
ὑπαρκτικῶν προδιαγραφῶν τοῦ κτιστοῦ. Καὶ νὰ «ἐγκεντριστεῖ» 
στὸν τρόπο τῆς θείας πληρότητας. Νὰ ὑπάρξει μὲ τὴν ὑπαρκτικὴ 
ἐλευθερία τοῦ Ἀκτίστου χωρὶς ὁ ἴδιος νὰ εἶναι ἄκτιστος, 
αὐθύπαρκτος. Νὰ γίνει θείας κοινωνὸς φύσεως (2 Πέτρ. 1, 4) 
παραμένοντας κτιστός. Θεοῦται, γίνεται Θεὸς ὁ ἄνθρωπος, χωρὶς 
μόνης τῆς πρὸς τὸν Θεὸν κατ' οὐσίαν ταυτότητος63.
 Μέσα στὰ ὅρια τῶν σημαντικῶν δυνατοτήτων τοῦ γλωσσικοῦ μας 
κώδικα ἀναφέρουμε καταχρηστικὰ στὸν Θεὸ τοὺς ὅρους οὐσία 
καὶ φύση, προκειμένου νὰ σημάνουμε τόσο τὸν τρόπο ὕπαρξης 
τοῦ Θεοῦ (τὴν ἐλευθερία τῆς ἀγάπης πραγματούμενη σὲ τρεῖς 
ὑπαρκτικὲς ὑποστάσεις) ὅσο καὶ τὸν ὁρισμὸ τοῦ Θεοῦ (τὸ ἄκτιστο,
τὸ αὐθύπαρκτο τῆς Θεότητας). Ὁ Ἰησοῦς, ὁ ἐνανθρωπήσας Λόγος, 
μετέχει καὶ τοῦ τρόπου καὶ τοῦ ὁρισμοῦ τῆς Θεότητας — κατὰ 
τὴν ἀνθρώπινη φύση του τοῦ τρόπου, κατὰ τὴ θεία φύση του καὶ 
τοῦ τρόπου καὶ τοῦ ὁρισμοῦ. Καὶ μὲ τὴν «πορεία» του πρὸς τὸν 
Πατέρα ὁδηγεῖ καὶ τὴ θνητὴ φύση τοῦ ἀνθρώπου νὰ πραγματώσει 
τὸν τρόπο τῆς θείας ὕπαρξης64 — τρόπο ἀγαπητικῆς 
αὐτοπαράδοσης, ὑπαρκτικῆς αὐθυπέρβασης, αὐτοπροσφορᾶς στὸν 
Πατέρα: Πάτερ εἰς χεῖρας σου παρατίθεμαι τὸ πνεῦμα μου65 (μὲ 



τὴ λέξη πνεῦμα νὰ δηλώνει, στὴ γλώσσα τῆς ἐποχῆς, τὸ οὐσιῶδες 
καὶ ἄρρητο στοιχεῖο τῆς ζώσας ὕπαρξης, αὐτὸ ποὺ τὴν κάνει νὰ 
ζεῖ καὶ αὐτὸ ποὺ ἐκπορεύεται ἀπὸ αὐτὴν ὡς ἐνεργούμενη 
φανέρωσή της, ὑπαρκτική της ταυτότητα66).
 Ὁ Ἰησοῦς «πορεύεται» πρὸς τὸν θάνατο γιὰ νὰ τὸν «νικήσει»: 
Νὰ μεταποιήσει τὸν θάνατο ἀπὸ φυσικὴ ἀναγκαιότητα σὲ 
ὑπαρκτικὴ δυνατότητα, σὲ ἐνδεχόμενο ἐλευθερίας: ἐλεύθερης 
ὑπαρκτικῆς ἐπιλογῆς. Νὰ παραμείνει ὁ θάνατος ἀναγκαία 
κατάληξη τῆς ἀτομικῆς αὐτονομίας, ποὺ εἶναι ὁ τρόπος τῆς 
κτιστότητας, ἢ νὰ ἀποτελέσει, τὸ φυσικὸ γεγονὸς τῆς ἀποσύνθεσης 
τοῦ ἀτόμου, ἐλευθερία αὐτοπαραίτησης ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ 
αὐτονομία, ὁλοκληρωτικῆς ὑπαρκτικῆς αὐτοπαράδοσης στὴν 
ἀγάπη τοῦ Πατρός. Ὁπότε καὶ γίνεται ὁ θάνατος πάσχα-πέρασμα 
σὲ «τόπο»-«μονὴ» ἐν τῇ «οἰκίᾳ» τοῦ Πατρός.
 Ὁ τρόπος ὕπαρξης τῶν κτιστῶν ὄντων εἶναι ἡ ἀτομικὴ αὐτονομία, 
καὶ ὁ θάνατος ἀπειλεῖ συνολικὰ αὐτὸν τὸν τρόπο: ἀκυρώνει-
ἐξαφανίζει, μαζὶ μὲ τὴν ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση τοῦ 
ἀτομοκεντρικοῦ τρόπου (μαζὶ μὲ τὴ φυσικὴ ἀτομικὴ ὀντότητα) 
καὶ τὶς ὁρμὲς ὑπαρκτικῆς αὐτονομίας (αὐτοσυντήρησης, 
κυριαρχίας, ἡδονῆς) ποὺ τὸν συνιστοῦν. Γι' αὐτὸ καὶ ὅταν ἡ φύση 
αἰσθάνεται ἐπερχόμενο τὸν θάνατο, οἱ ὁρμὲς ποὺ τὴν συνιστοῦν ὡς
τρόπο ὑπάρξεως κυριαρχοῦν τὸν ἄνθρωπο, ἀνεξέλεγκτες ἀπὸ τὴ 
λογικὴ καὶ τὴ θέληση: εἶναι ἀγωνία, φόβος, πανικός. Ἂν ἕνας 
ἰδεολόγος πεθαίνει παλικαρίσια, ἀγέρωχος μπροστὰ στὸ 
ἐκτελεστικὸ ἀπόσπασμα, εἶναι γιατὶ ὁ ναρκισσισμός του 
ἀποδείχνεται ἡ ἰσχυρότερη ἀπὸ τὶς ἐνδορφίνες ποὺ ἐπιστρατεύει ἡ
φύση γιὰ νὰ στηρίξει ὣς τὴν τελευταία στιγμὴ τὸν ἀτομοκεντρισμὸ
τοῦ τρόπου της. Ἀντίθετα, ὁ Χριστὸς ἐμφανίζεται νὰ βιώνει 
μπροστὰ στὸν θάνατο τὴν ἀγωνία τῆς φύσης χωρὶς ἐλαφρυντικά: 
γενόμενος ἐν ἀγωνίᾳ ἐκτενέστερον προσηύχετο· πάτερ, εἰ 
βούλει παρενεγκεῖν τοῦτο τὸ ποτήριον ἀπ' ἐμοῦ· πλὴν μὴ τὸ 
θέλημά μου, ἀλλὰ τὸ σὸν γινέσθω. Ἐγένετο δὲ ὁ ἱδρὼς αὐτοῦ 
ὡσεὶ θρόμβοι αἵματος καταβαίνοντες ἐπὶ τὴν γῆν67. Ὁ τρόπος 
αὐτονομίας τῆς κτιστῆς φύσης εἶναι νὰ θέλει (μὲ πανικὸ θρόμβων 
ἱδρῶτος) νὰ ἀποφύγει τὸν θάνατο, νὰ συνεχίσει νὰ ὑπάρχει ὡς 



καθεαυτὴν ἀτομικότητα. Καὶ τὸ θέλημα τοῦ ἄκτιστου Υἱοῦ εἶναι 
νὰ πραγματωθεῖ («γενηθήτω») τὸ θέλημα τοῦ Πατρός. Δύο 
φυσικὰ θελήματα στὸν Χριστό, ἀδιαιρέτως, ἀτρέπτως, 
ἀμερίστως, ἀσυγχύτως. Ὅμως οὐχ ὑπενάντια, ἀλλ' ἑπόμενον τὸ 
ἀνθρώπινον αὐτοῦ θέλημα καὶ ὑποτασσόμενον τῷ θείῳ αὐτοῦ 
καὶ πανσθενεῖ θελήματι68. Ἡ ἀναγκαιότητα ὑποταγμένη ἐνεργὰ 
στὴν ἐλευθερία.
 Ἡ νίκη καταπάνω στὸν θάνατο, ἡ κατάργηση τοῦ θανάτου, 
πραγματώνεται μόνο ὅταν αὐτὸ ποὺ εἶναι ὁ θάνατος (δεδομένη ἐξ 
ὁρισμοῦ ἀναγκαιότητα καταστροφῆς, ἀφανισμοῦ-μηδενισμοῦ τῆς 
φυσικῆς ἀτομικότητας) γίνει θεληματικὰ ἀποδεκτὸ ὡς 
αὐτεγκατάλειψη στὸ θέλημα τῆς ἀγάπης τοῦ Πατρός. Γίνει 
ἀποδεκτὸς ὁ θάνατος στὰ πλαίσια μιᾶς «στάσης» ποὺ θὰ 
μποροῦσε περίπου νὰ περι-γραφεῖ μὲ τὰ λόγια: «Δὲν θέλω νὰ 
ὑπάρχω, παρὰ μόνο ἂν τὴν ὕπαρξη τὴν ἀντλῶ ἀπὸ σένα. Δὲν μὲ 
ἐνδιαφέρει νὰ ὑπάρχω αὐτόνομα, ἀπὸ τὴ φύση μου. Μὲ 
ἐνδιαφέρει νὰ ὑπάρχω μόνο ἀντλώντας τὴν ὕπαρξη ἀπὸ τὴ σχέση 
μαζί σου, ὄχι ἀπὸ τὴ φύση μου, ὄχι ἀπὸ τὸ κορμί μου. Νὰ ὑπάρχω 
μόνο ἐπειδὴ ἐσὺ μοῦ χαρίζεις τὴν ὕπαρξη. Θέλω τὴν ὑπόστασή 
μου, θέλω τὸ θέλω μου, μόνο γιὰ νὰ μπορῶ νὰ θέλω τὴν κοινωνία 
μαζί σου».
 
 
Ὁ θάνατος ἐπιλογή, ὄχι νομοτέλεια

 
Τὴ μεταποίηση τοῦ θανάτου σὲ σχέση δὲν ἦταν δυνατὸ νὰ τὴν 
κατακτήσει ὁ ἄνθρωπος ἀπὸ μόνος του, μὲ τὰ ἐνεργήματα-
δυνατότητες τῆς φύσης του, ὅσο κι ἂν τὸ ἤθελε — τὴν γὰρ φύσιν 
ἑαυτοῦ νικῆσαί τινα τῶν οὐκ ἐνδεχομένων ἐστίν69. Ἡ κτιστὴ φύση
δὲν μπορεῖ νὰ αὐτοαναιρεθεῖ ἢ νὰ αὐτομεταβληθεῖ (οὔτε ὡς 
ὁρισμὸς οὔτε ὡς τρόπος): δὲν μπορεῖ νὰ μεταποιήσει τὴν 
ἀναγκαιότητα ποὺ τὴν διέπει σὲ ἐλευθερία τῆς ὕπαρξης ὡς 
σχέσης. Δὲν ἀρκεῖ γιὰ μιὰ τέτοια μεταποίηση ἡ νοητικὴ-βουλητικὴ
ἐπιλογὴ τοῦ ἀτόμου τῆς φύσης, δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι ἀποτέλεσμα 
ἀτομικῆς ἠθικῆς αὐτοκυριαρχίας, ἀσκητικοῦ πρωταθλητισμοῦ. Δὲν 



εἶναι «φυσικὰ» δυνατό, οὔτε γιὰ τὸ τελειότερο (σὲ φυσικὲς 
ἱκανότητες καὶ ἠθικὲς ἀρετὲς) κτιστὸ ἀτομικὸ πλάσμα νὰ 
κατορθώσει τὴ μεταποίηση τοῦ ἀτομικοῦ του θανάτου σὲ δυαδικὴ 
σχέση.
 Πάντα μὲ τὴν ἐπιφύλαξη γιὰ τὴ σχετικότητα τῶν σημαινόντων τῆς
γλώσσας μας, μποροῦμε νὰ ποῦμε ὅτι ἡ νίκη καταπάνω στὸν 
θάνατο προϋπέθετε μιὰν ἀλλαγὴ στὴν καθόλου ἀνθρώπινη φύση, 
τὴ φύση τόσο ὡς ὁρισμὸ ὅσο καὶ ὡς τρόπο τῆς ὕπαρξης, ἀλλαγὴ 
ποὺ νὰ μπορεῖ νὰ τὴν «ὑποστασιάσει» (ἐλεύθερα) τὸ ἄτομο: 
Ἔπρεπε νὰ πάψει νὰ ὑπόκειται ἡ φύση στὶς ἀναγκαιότητες τοῦ 
κτιστοῦ, χωρὶς νὰ πάψει νὰ εἶναι κτιστή.
 Ἀκριβῶς αὐτὴ ἡ ἀλλαγή, ἡ «μεταστοιχείωση» τῆς φύσης, 
ἀναγγέλλεται (ὡς μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας — 
εἶναι τὸ εὐ-αγγέλιό της), ὅτι χαρίστηκε στὸν ἄνθρωπο: Τοῦ δόθηκε 
ὡς Χάρη-χάρισμα μὲ τὴν ἐνανθρώπηση τοῦ Θεοῦ. Προσέλαβε τὴν 
κτιστὴ ἀνθρώπινη φύση, δηλαδὴ ἄρχισε νὰ ὑπάρχει ὡς κτιστός, ὁ 
Αἴτιος τῆς κτιστότητας: ἔγινε ἄνθρωπος «κατὰ πάντα» (οὐ 
δοκήσει, οὐχ ὡς φασματώδης ἢ ψιλὸς μόνον ἄνθρωπος, ἀλλ' ἐν 
ὑποστάσει ἀληθείας70). Ὑποτάχθηκε καὶ στὸν ὁρισμὸ καὶ στὸν 
τρόπο τοῦ κτιστοῦ ἀνθρώπου. Καὶ μεταποίησε τὸν ὁρισμὸ 
ἐλευθερώνοντας ἀπὸ τὴν ἀναγκαιότητα τὸν τρόπο.
 Ἡ κατάληξη τῆς «πορείας» τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ «πρὸς τὸν 
Πατέρα», μέσα ἀπὸ τὰ πάθη καὶ τὸν σταυρικὸ θάνατο, κατέλυσε 
τὸ μεσότοιχον τοῦ φραγμοῦ ἀνάμεσα στὸ κτιστὸ καὶ στὸ Ἄκτιστο71 
— κατάργησε τὴν ἀπόσταση, χωρὶς νὰ ἀναιρέσει τὴ διαφορά. 
Ἐνθρόνισε τὴν πηλὸν στὸν θρόνο τῆς Θεότητας. Ὁ θάνατος εἶναι 
πιὰ ἐπιλογὴ γιὰ τὸν ἄνθρωπο, ὄχι ἀδήριτη νομοτέλεια.
 
 
Ἡ ζωὴ γνωρίζεται μόνο ὡς μέθεξη

 
Τὸ εὐ-αγγέλιο τῆς Ἐκκλησίας γιὰ τὴ νίκη τοῦ Χριστοῦ καταπάνω 
στὸν θάνατο πόσους ἀνθρώπους ἀφορᾶ, πόσοι θὰ μετάσχουν τῆς 
ἐπαγγελίας; Ἡ Ἐκκλησία ἦταν, εἶναι καὶ μοιάζει ὅτι θὰ εἶναι 
πάντοτε μειονότητα τοῦ πληθυσμοῦ τῆς γῆς: τὸ μικρὸν ποίμνιον, 



ἐλάχιστη ζύμη, κόκκος σινάπεως μικρότερος πάντων τῶν 
σπερμάτων. Καὶ τὸ εὐ-αγγέλιό της ἀναμιγμένο, συχνὰ πνιγμένο 
ἀπὸ «ζιζάνια» ποὺ συναυξάνονται μαζί του (Ματθ. 13, 30), σὲ 
σημεῖο ποὺ δύσκολα ξεχωρίζει καὶ ὁ πιὸ καλοπροαίρετος ποῦ 
εἶναι ἡ γνησιότητα καὶ ποῦ ἡ νοθεία, ἡ διαστροφή.
 Ὅμως οὔτε τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς οὔτε ἡ εὐ-αγγελικὴ 
μαρτυρία του μποροῦν ποτὲ νὰ εἶναι συνάρτηση ἀριθμητικῶν 
ποσοστῶν καὶ στατιστικῶν δεδομένων. Ἂν καταλαβαίνουμε τὴν 
Ἐκκλησία καὶ τὸ εὐαγγέλιό της μὲ ὅρους θρησκείας, ἰδεολογίας 
καὶ «ἱερῶν», καταστατικῶν κειμένων («πηγῶν» τῆς θρησκείας ἢ 
τῆς ἰδεολογίας), τότε κάνουμε τὸ λάθος ποὺ ἡ Λογικὴ ὀνομάζει 
«μετάβαση σὲ ἄλλο γένος». Ἡ Ἐκκλησία καὶ τὸ εὐαγγέλιό της 
εἶναι γεγονότα ἄλλης τάξεως, ριζικῆς διαφορᾶς ἀπὸ τὴ θρησκεία 
καὶ τὴν ἰδεολογία, «γένος ἕτερον».
 Ἡ ἐνανθρώπηση τοῦ Θεοῦ, ὁ σταυρικός του θάνατος καὶ ἡ 
ἀνάστασή του χάνουν ἐντελῶς τὸ νόημά τους, τὸ νόημα τοῦ εὐ-
αγγελίου τῆς Ἐκκλησίας, ἂν θεωρηθοῦν σὰν ἕνα συμβὰν ἀπὸ τὸ 
ὁποῖο προέκυψε ἡ ἵδρυση μιᾶς ἐπιπλέον θρησκείας μέσα στὴν 
Ἱστορία τῆς ἀνθρωπότητας. Ἡ Ἐκκλησία δὲν εὐαγγελίζεται μιὰ 
καινούργια θρησκεία, ἔστω «καλύτερη», «ἀνώτερη», 
«πληρέστερη» ἀπὸ τὶς ἄλλες. Ἡ Ἐκκλησία εὐαγγελίζεται μιὰν 
ἀλλαγὴ ποὺ συντελέστηκε στὴ φύση τοῦ ἀνθρώπου, ἄλλαξε τὶς 
ὑπαρκτικὲς δυνατότητες τῆς ἀνθρωπότητας στὸ σύνολό της, τοῦ 
κάθε ἀνθρώπου.
 Αὐτὸ ποὺ ἡ Ἐκκλησία εὐαγγελίζεται καὶ γιορτάζει ὡς πανήγυριν 
πανηγύρεως μέσα στοὺς αἰῶνες, σὲ κάθε εὐχαριστιακή της 
σύναξη, εἶναι ὅτι ὁ Χριστὸς συνανέστησε παγγενῆ τὸν Ἀδὰμ 
ἀναστὰς ἐκ τοῦ τάφου72 καὶ νεκρὸς οὐδεὶς ἐν τῷ μνήματι73. Τὸ 
πῶς τὸ συντελεσμένο αὐτὸ δώρημα λειτουργεῖ πραγματικά, ὡς 
καθολικὸ καὶ δεδομένο ὑπαρκτικὸ γεγονὸς παραμένοντας ὅμως 
δυνατότητα ἐπιλογῆς μὲ ἀκέραιη τὴν προσωπικὴ ἐλευθερία κάθε 
ἀνθρώπου, εἶναι κάτι ἀνάλογο μὲ τὸ συντελεσμένο καὶ δεδομένο 
δώρημα τῆς φυσικῆς δημιουργίας: Τὸ φυσικὸ σύμπαν μοιάζει, γιὰ 
πάμπολλους ἀνθρώπους, ἕνα αὐτο-τελές, ὑπαρκτικὰ αὐτόνομο 
γεγονός, ἀνεξήγητο ὡς πρὸς τὴν αἰτία του («τυχαῖο») καὶ μὲ 



νομοτέλειες ἀναιρετικὲς ἐπιλογῶν, περιοριστικὲς τῆς ἐλευθερίας 
τοῦ ἔλλογου-αὐτοσυνείδητου ἀνθρώπου.
 Ὁ ἴδιος ὅμως αὐτὸς φυσικὸς κόσμος, γιὰ τοὺς ἔμπειρους τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος, εἶναι κάτι πραγματικὰ «ἄλλο»: Εἶναι 
ἐνεργούμενη κλήση ποὺ ἀπευθύνει ὁ Θεὸς στὸν ἄνθρωπο γιὰ μιὰν 
ἄμεση σχέση μαζί Του. Ἂν γιὰ τοὺς περισσότερους ὁ κόσμος 
μοιάζει μιὰ καλοστημένη μηχανὴ ποὺ δουλεύει ἄσκοπα, χωρὶς νὰ 
φανερώνει τίποτα πέρα ἀπὸ τὸν ἑαυτό της, ὅμως γιὰ τὸν 
ἐκκλησιαστικὸ ἄνθρωπο ὁ κόσμος φανερώνει τὸν Θεό, ὅπως 
φανερώνει ἡ ζωγραφιὰ τὸν ζωγράφο, ἡ μουσικὴ τὸν μουσουργό, τὸ
ποίημα τὸν ποιητή. Δὲν παραπέμπει τὸ δημιούργημα γενικὰ καὶ 
ἀόριστα σὲ κάποιον αἴτιο τῆς ζωγραφιᾶς, τῆς μουσικῆς, τῆς 
ποίησης. Εἶναι, τὸ ἴδιο, λόγος ἀποκαλυπτικὸς μιᾶς προσωπικῆς 
μοναδικότητας, σώζει καὶ φανερώνει τὴν ταυτότητα ὡς ἑτερότητα 
ὕπαρξης λογικῆς: τὸν ἀνόμοιο καὶ ἀνεπανάληπτο χαρακτήρα της, 
τὸν «ὅλως ἕτερον».
 Αὐτὴ ἡ ἀποκάλυψη δημιουργοῦ τοῦ κόσμου καὶ σκοποῦ (τέλους) 
τοῦ κόσμου ἔχει τὴ δυναμικὴ (ὄχι τὴν ἀναγκαιότητα) τῆς 
παραπομπῆς: λειτουργεῖ ὡς κλήση-σὲ-σχέση (ὅπως καὶ τὸ ἔργο 
Τέχνης) — σχέση τοῦ ἀποδέκτη τοῦ λόγου μὲ τὸν ἐκφέροντα τὸν 
λόγο. Συνιστᾶ καθολικὰ δεδομένο γεγονὸς παραμένοντας 
δυνατότητα ἐπιλογῆς (σώζοντας ἀκέραιη τὴν προσωπικὴ 
ἐλευθερία κάθε ἀνθρώπου). Εἶναι δεδομένο γεγονὸς ποὺ ὅμως 
γνωρίζεται μόνο ἐμπειρικά, στὴν ἀμεσότητα προσωπικῆς σχέσης 
(ταῖς μετοχαῖς μόναις γινώσκεται74) καὶ μαρτυρεῖται-σημαίνεται 
ἀποφατικὰ-εἰκονολογικὰ — δὲν χωράει στὴ γλώσσα τῶν 
ἐπιστημονικῶν μετρητῶν πιστοποιήσεων.
 Ὄχι τυχαῖα, λοιπόν, καὶ καθόλου συμβατικὰ ἡ ἐκκλησιαστικὴ 
ἐμπειρία μιλάει γιὰ καινούργια δημιουργία ποὺ συντελέστηκε μὲ 
τὸν Χριστό, κτίσιν καινήν, καὶ γιὰ καινούργια πραγματικότητα 
ἀνθρώπου, καινὸν ἄνθρωπον — ὡσὰν τὸ κτιστὸ νὰ ξανακτίστηκε. 
Καὶ ἔχει ἡ γλώσσα τῆς ἐκκλησιαστικῆς μαρτυρίας τὸν ρεαλισμό, 
ὄχι, βέβαια, τῶν ἀποφάνσεων μετρητῆς βεβαιότητας (δὲν εἶναι 
σημαντικὴ ἀναγκαίων παραδοχῶν), ἀλλὰ τὸν ρεαλισμὸ τῶν 
γνωστικῶν ἀποκαλύψεων τῆς ἐμπειρικῆς ἀμεσότητας-μετοχῆς: τῆς 



μουσικῆς, τῆς ζωγραφιᾶς, τοῦ ποιήματος. Εἶναι σημαντικὴ τῆς 
ἐλευθερίας ποὺ προϋποθέτει τὸ κατόρθωμα τῆς σχέσης.
 
 
Ὕπαρξη ἐν τῷ ἑτέρῳ

 
Ἐπιστρέφουμε στὴν κυρίως θεολογία τοῦ εὐαγγελίου τοῦ Ἰωάννη 
ἐπιμένοντας στὴν πρωτογενὴ σημασιοδότηση σημαινομένων ποὺ 
ἀργότερα ἐκφράστηκαν μὲ τὰ σημαίνοντα οὐσία, φύση, ὑπόσταση, 
πρόσωπο.
 Ὁ Χριστὸς βεβαιώνει ὅτι «πορεύεται» νὰ ἑτοιμάσει γιὰ τοὺς 
μαθητές του «τόπο» στὴν «οἰκία» τοῦ Πατρός (κεφ. 14, 2 κ.ἑ.), 
ἔτσι ὥστε «ὅπου» εἶναι αὐτός, νὰ εἶναι καὶ οἱ μαθητές του. Καὶ 
θεωρεῖ βέβαιο ὅτι οἱ μαθητὲς γνωρίζουν «ποῦ» πηγαίνει, 
γνωρίζουν καὶ τὴν «ὁδὸ» πρὸς αὐτὸ τὸ «ποῦ».
 Ἀλλὰ ὁ Θωμᾶς (κάθε Θωμᾶς) ἐνίσταται: Κύριε, δὲν ξέρουμε ποῦ 
πηγαίνεις, καὶ πῶς μποροῦμε νὰ ξέρουμε τὴν ὁδό;
 Ἀπαντάει ὁ Χριστός: Ἐγὼ εἶμαι ἡ ὁδὸς καὶ ἡ ἀλήθεια καὶ ἡ ζωή. 
Κανένας δὲν φτάνει στὸν Πατέρα παρὰ μόνο μέσα ἀπὸ μένα. Ἂν 
μὲ εἴχατε γνωρίσει, θὰ εἴχατε γνωρίσει καὶ τὸν Πατέρα. Καὶ τώρα 
πιὰ τὸν γνωρίζετε καὶ τὸν ἔχετε δεῖ.
 Ὁ Χριστὸς βεβαιώνεται στὸ εὐαγγέλιο τοῦ Ἰωάννη ὡς ὁ Λόγος 
τοῦ Θεοῦ Πατρός: ἡ μόνη πρὸς τὰ ἐκτὸς τῆς Θεότητας 
φανέρωση-γνωστοποίηση τοῦ Θεοῦ. Δὲν ὑπάρχει ἄλλη δυνατότητα 
νὰ γνωσθεῖ ἡ πατρικὴ Αἰτιώδης Ἀρχὴ τῆς ὕπαρξης καὶ τῶν 
ὑπαρκτῶν παρὰ μόνο ὁ ἐνανθρωπήσας Υἱὸς-Λόγος τοῦ Πατρός. 
Γι' αὐτὸ καὶ ἐν τῷ ὀνόματι Ἰησοῦ (ποὺ εἶναι τὸ ὑπὲρ πᾶν ὄνομα) 
πᾶν (ἔξω ἀπὸ τὴ Θεότητα) γόνυ κάμψῃ ἐπουρανίων καὶ ἐπιγείων 
καὶ καταχθονίων καὶ πᾶσα γλῶσσα ἐξομολογήσεται (θὰ 
διαδηλώσει) ὅτι Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς εἰς δόξαν Θεοῦ 
Πατρός75 (: κυρίαρχος, δηλαδὴ μοναδικὸς συντελεστὴς τῆς δόξας-
φανέρωσης τοῦ Θεοῦ-Πατρός, ὁ ἔνσαρκος Λόγος, Ἰησοῦς, ὁ 
Χριστὸς τοῦ Θεοῦ).
 Ὅποιος γνωρίζει τὸν ἐνανθρωπήσαντα Λόγο τοῦ Πατρὸς γνωρίζει 
τὸν Πατέρα. Γνωρίζει τὴν ὁδό, τὸν τρόπο τῆς ὑπάρξεως ποὺ 



γνωστοποιεῖ τὴν ἀλήθεια καὶ τὴ ζωή. Μὲ τὸν τρόπο τῆς δικῆς του 
ἔνσαρκης ὕπαρξης ὁ Χριστὸς γνωστοποιεῖ τὸν τρόπο τῆς 
αὐτοαιτίας τῆς ὕπαρξης καὶ αἰτιώδους ἀρχῆς κάθε ὑπαρκτοῦ: τὴν 
ἀπόλυτη ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία ποὺ εἶναι ἡ ἀγάπη ὡς ὑποστατικὴ 
πατρότητα (πατρότητα τοῦ ἄκτιστου καὶ τοῦ κτιστοῦ εἶναι). Ὁδὸς 
καὶ ἀλήθεια καὶ ζωὴ εἶναι ὁ Χριστός, ἐπειδὴ φανερώνει-
ἀποκαλύπτει τὸν Πατέρα: σαρκώνει (κάνει κτιστὴ σάρκα) τὸν 
τρόπο τῆς ὕπαρξης τοῦ ἀκτίστου, τὴν ἐλευθερία ἀπὸ κάθε 
ἀτομικὴ ὑπαρκτικὴ αὐτοτέλεια. Καὶ ἡ ἐλευθερία αὐτὴ ἐπειδὴ 
εἶναι ἀγαπητική, εἶναι καὶ ὑποστατικὴ ἀπόλυτης ἑτερότητας: 
ὑποστασιάζει ἡ ἀγάπη τὴν ἐλευθερία σὲ ἔλλογη-αὐτοσυνείδητη 
(προσωπικὴ) ἑτερότητα.
 
 
Τὴν ἔνσταση τοῦ Θωμᾶ ἀναπαράγει ὁ Φίλιππος: Κύριε, λέει, δεῖξε 
μας τὸν Πατέρα, καὶ μᾶς ἀρκεῖ.
 Τοῦ ἀπαντάει ὁ Χριστός: Τόσον χρόνο εἶμαι μαζί σας, καὶ δὲν μὲ 
ἔχεις γνωρίσει, Φίλιππε; Ὅποιος ἔχει δεῖ ἐμένα, ἔχει δεῖ τὸν 
Πατέρα· καὶ πῶς ἐσὺ λές, δεῖξε μας τὸν Πατέρα; Δὲν 
ἐμπιστεύεσαι ὅτι ἐγὼ ἐν τῷ πατρὶ καὶ ὁ πατὴρ ἐν ἐμοί ἐστι; Τὰ 
λόγια ποὺ σᾶς λέω, δὲν τὰ λέω ἀπὸ τὸν ἑαυτό μου. Ὁ πατὴρ ὁ ἐν
ἐμοὶ μένων αὐτὸς ποιεῖ τὰ ἔργα (ποὺ ἐγὼ ἐργάζομαι). Πιστεύετέ
μοι ὅτι ἐγὼ ἐν τῷ πατρὶ καὶ ὁ πατὴρ ἐν ἐμοί. Καὶ ἂν ὄχι γι' 
αὐτό, γιὰ τὰ ἴδια τὰ ἔργα ἐμπιστευθεῖτε με.
 Τὰ ὅρια τῆς γλώσσας μας εἶναι τὰ ὅρια τοῦ ἀνθρώπινου 
ἐπιστητοῦ, γι' αὐτὸ καὶ δὲν μπορεῖ ἡ γλώσσα μας νὰ «πεῖ» (νὰ 
σημάνει-δηλώσει-φανερώσει) τὴν πραγματικότητα δύο 
ὑποστάσεων ποὺ δὲν συνιστοῦν καὶ δύο διακριτὲς ἀτομικότητες. 
Ἡ πρόθεση ἐν, στὴ φράση: ἐγὼ ἐν τῷ πατρὶ καὶ ὁ πατὴρ ἐν ἐμοί 
ἐστι, συγκροτεῖ ἕνα νόημα ποὺ δύσκολα μπορεῖ νὰ μεταφερθεῖ 
στὸ πεδίο ἐμπειρικῆς γνώσης, ἔστω ἀνάλογης — γι' αὐτὸ καὶ 
δύσκολα μπορεῖ νὰ μεταφραστεῖ σὲ ἄλλη γλώσσα, ἀκόμα καὶ στὴ 
νέα ἑλληνική.
 Ἂν μεταφράσουμε τὴν πρόθεση ἐν ὡς ἐν-τοπισμό, χωροθετικὸ 
προσδιορισμὸ (: ἐγὼ εἶμαι-ὑπάρχω στὸν Πατέρα καὶ ὁ Πατὴρ 



εἶναι-ὑπάρχει σὲ μένα ἤ, εἶμαι μέσα στὸν Πατέρα καὶ ὁ Πατὴρ 
εἶναι μέσα σὲ μένα) τότε δηλώνουμε σαφῶς κάτι διαφορετικὸ 
ἀπὸ τὸ νόημα τῆς φράσης τοῦ πρωτοτύπου: ἀναφερόμαστε σὲ δύο 
διακριτὲς ἀτομικότητες (ὁρισμένες ἀτομικὲς ὀντότητες) ποὺ 
(ἀντιφατικὰ ἢ ἀνερμήνευτα γιὰ τὴν ἀνθρώπινη λογικὴ) ἡ κάθε μιὰ 
ἐμ-περιέχει, περι-λαμβάνει, περι-κλείει, ἐσω-κλείει τὴν ἄλλη.
 Σὲ διαφορετικὸ νόημα ἀπὸ αὐτὸ τῆς πρωτότυπης φράσης 
διολισθαίνει καὶ ἡ μετάφραση: «ἐγὼ εἶμαι ἕνα μὲ τὸν Πατέρα, καὶ 
ὁ Πατέρας εἶναι ἕνα μὲ μένα» ἢ «ἐγὼ εἶμαι ἀχώριστος ἀπὸ τὸν 
Πατέρα, καὶ ὁ Πατέρας ἀχώριστος ἀπὸ μένα». Στὴν πρώτη 
διατύπωση ἀτονεῖ ἡ σήμανση τῆς ὑποστατικῆς διαφορᾶς, στὴ 
δεύτερη τὸ ἐπίθετο «ἀχώριστος» παραπέμπει μᾶλλον σὲ ἠθικές, 
καθόλου σὲ ὀντολογικὲς προσλαμβάνουσες.
 Στὴ φράση τοῦ πρωτότυπου κειμένου: «ἐγὼ ἐν τῷ πατρὶ καὶ ὁ 
πατὴρ ἐν ἐμοί ἐστι» ἡ συντακτικὴ λογικὴ μᾶς ἐπιτρέπει νὰ 
ἐκλάβουμε τὴν πρόθεση ἐν ὄχι ὡς χωροθετικὸ προσδιορισμὸ (ἐν-
τοπισμὸ) ἀλλὰ ὡς τροπικὸ (τρόπου) χαρακτηρισμό, ὑποδήλωση 
τρόπου σχέσης. «Ἐγὼ ἐν αὐτῷ εἰμι, αὐτὸς ἐν ἐμοί ἐστι», δηλώνει 
τὴ «στενότερη» δυνατὴ σχέση, τὴν ἀμεσότερη, ἐγγύτερη, 
πληρέστερη. Καὶ εἶναι συνεπὲς γλωσσικὰ νὰ δεχθοῦμε τὴν 
τροπικὴ (τρόπου καὶ ὄχι ἐν-τοπισμοῦ) ἐκδοχὴ τῆς πρόθεσης ἐν 
στὴ συγκεκριμένη φράση (καὶ στὶς ἀνάλογες μὲ αὐτὴν), ἐπειδὴ καὶ
τὰ σημαίνοντα μὲ τὰ ὁποῖα σημαίνονται οἱ ὅροι-συντελεστὲς τῆς 
σχέσης, ὑπογραμμίζουν τὴν ἀμεσότητα, ἐγγύτητα, πληρότητα τοῦ 
δηλούμενου, μὲ τὴν πρόθεση ἐν, τρόπου:
 Ὁ Πατὴρ εἶναι-ὑπάρχει ἐν τῷ Υἱῷ, ἐπειδὴ ἡ ἴδια ἡ ὑπόστασή του 
(ἡ ὑπαρκτική του πραγματικότητα) δηλώνεται-ὁρίζεται ἀπὸ τὴν 
πατρότητα, ἀπὸ τὸ γεγονὸς ὅτι «γεννᾶ» τὸν Υἱό (καὶ «ἐκπορεύει»
τὸ Πνεῦμα). Αὐτὸ ποὺ εἶναι ἡ Αἰτιώδης Ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτοῦ δὲν 
σημαίνεται μὲ ὄνομα ἀτομικότητας (Ζεύς, λ.χ.) ἢ μὲ ἐπιθετικὸ 
προσδιορισμὸ ἀτομικότητας (ὁ Κύριος [Ἐλωχεὶμ], ὁ Δυνατὸς 
[Γιαχβὲ]), ποὺ θὰ προϋπέθετε ὅτι πρῶτα ὑπάρχει καθεαυτὴν καὶ 
στὴ συνέχεια «γεννᾶ» τὸν Υἱό. Ἡ πραγματικὴ ὕπαρξη τῆς 
Αἰτιώδους Ἀρχῆς, ἡ ὑπόστασή της, εἶναι ἡ αὐθυπερβατική της 
πατρότητα — ὁ Θεὸς ὑπάρχει, ἐπειδὴ ἐλεύθερα θέλει νὰ ὑπάρχει, 



καὶ τὸ ἐλεύθερο θέλημά του τὸ πραγματώνει ὑπαρκτικά, ἀχρόνως 
καὶ ἀγαπητικῶς, προερχόμενος εἰς διάκρισιν ὑποστάσεων: 
«γεννώντας» τὸν Υἱὸ καὶ «ἐκπορεύοντας» τὸ Πνεῦμα76. Αὐτὲς οἱ 
διατυπώσεις τῆς ἐκκλησιαστικῆς μαρτυρίας (ἡ ταύτιση τῆς 
Αἰτιώδους Ἀρχῆς τῆς ὕπαρξης καὶ τῶν ὑπαρκτῶν μὲ τὴν 
ἐλευθερία ὡς αὐθυπέρβαση καὶ τὴν αὐθυπέρβαση ὡς ἀγάπη) 
εἶναι μᾶλλον ὅ,τι συνεπέστερο λογικὰ καὶ γονιμότερο σὲ «νόημα» 
τοῦ ὑπαρκτοῦ διατυπώθηκε στὴν ἀνθρώπινη γλώσσα.
 Τὰ ἀνάλογα μποροῦμε νὰ συναγάγουμε ἀπὸ τὴν πρόθεση ἐν τοῦ 
εὐαγγελίου τοῦ Ἰωάννη καὶ γιὰ τὴ σχέση τοῦ Υἱοῦ (τοῦ δι' οὗ τὰ 
πάντα) μὲ τὸν Πατέρα.
 
 
Ἡ λογικὴ ἀτομικότητα ἐνεργούμενη ἑτερότητα

 
Ὅμως, παρ' ὅλες αὐτὲς τὶς θαυμαστές, πλήθουσες στὴν 
ἐκκλησιαστικὴ γραμματεία διασαφήσεις, οἱ ἄνθρωποι, μὲ τὶς 
προσλαμβάνουσες ἀπὸ τὴν ἐμπειρία τῆς κτιστῆς καὶ μόνο 
πραγματικότητας, ἀντιλαμβανόμαστε τοὺς ὅρους-συντελεστὲς καὶ 
τῆς ἀμεσότερης, πληρέστερης σχέσης ὁπωσδήποτε ὡς διακριτὲς 
ἀτομικότητες. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ φράση τοῦ Χριστοῦ: ὁ ἑωρακὼς ἐμὲ 
ἑώρακε τὸν πατέρα, παραμένει δύσβατη γιὰ τὴν ἀντιληπτική μας 
ἱκανότητα.
 Ἴσως ἡ κατανόησή της, τουλάχιστον αὐτή, θὰ μποροῦσε νὰ 
διευκολυνθεῖ μὲ ἐπιμελέστερη ἀνάλυση τῶν ἐμπειριῶν μας ἀπὸ 
τὴν κτιστὴ πραγματικότητα:
 Ἀντιλαμβανόμαστε τοὺς ὅρους-συντελεστὲς μιᾶς σχέσης ὡς 
διακριτὲς ὁπωσδήποτε ἀτομικότητες. Ἀλλὰ κατὰ τί διακρίνεται, 
ὡς ὀντότητα καθεαυτήν, ἡ ἀτομικότητα κάθε κτιστῆς ὑπόστασης, 
ποιά στοιχεῖα τὴν καθιστοῦν διακριτὴ ἀπὸ τὶς ἄλλες ὑποστάσεις 
τῆς ἴδιας φύσης ἢ οὐσίας; Στὴν περίπτωση τῶν ἔμβιων ὑπαρκτῶν 
(καὶ μάλιστα τῶν «ἐξελιγμένων εἰδῶν» ποὺ ἡ παρατήρησή τους 
μπορεῖ εὔκολα νὰ βεβαιωθεῖ ἀπὸ τὴν κοινὴ ἐμπειρία) οἱ 
ἀτομικότητες διακρίνονται μὲ βάση τὴ μορφική τους ἑτερότητα. 
Κάθε ἀτομικὴ ὑπόσταση ἔμβιου ὑπαρκτοῦ ἔχει τὸ εἶδος-μορφὴ 



τῆς κοινῆς φύσης-οὐσίας μετὰ συμβεβηκότων: μὲ ἀτομικὲς 
διαφορὲς στὸ μέγεθος, στὸ χρῶμα, στὸ βάρος, στὶς ἀναλογίες 
μελῶν, στὶς κινήσεις, στὶς ὀργανικὲς λειτουργίες, στὴν εὐαισθησία 
τῶν αἰσθητηριακῶν τους ὀργάνων κ.λπ. Τὰ συμβεβηκότα (οἱ 
ἀτομικὲς συμπτωματικὲς διαφοροποιήσεις) συγκροτοῦν τὴ 
δεδομένη μορφικὴ ἑτερότητα τῶν ἀτομικῶν ὑποστάσεων κάθε 
εἴδους-οὐσίας-φύσης. Μόνο στὴν περίπτωση τοῦ ἀνθρώπου, ὅπως 
ἐπανειλημμένα ἔχει ἐπισημανθεῖ στὶς προηγούμενες σελίδες, ἡ 
διαφοροποίηση τῶν ὑποστάσεων γίνεται διακριτὴ ὄχι μόνο μὲ τὴ 
δεδομένη (λόγῳ τῶν συμβεβηκότων) μορφικὴ ἑτερότητα, ἀλλά, 
κυρίως, ὡς ἐνεργητικὴ (ἐνεργὰ συντελούμενη) μοναδικότητα καὶ 
ἀνομοιότητα.
 Ξεχωρίζουμε τὸν Μότσαρτ ἀπὸ τὸν Μπάχ, ὄχι ἀνατρέχοντας στὶς 
φυσιογνωμικὲς (μορφικὲς) διαφορές τους τὶς ἀποτυπωμένες σὲ 
πορτρέτα τους ὅσο ζοῦσαν. Τοὺς ξεχωρίζουμε προσφεύγοντας στὴ 
μουσική τους: στὴν ἑτερότητα λόγου τῶν μουσικῶν τους 
ἐνεργημάτων. Τὸ ἴδιο ἰσχύει γιὰ τὴν ἑτερότητα (μοναδικότητα καὶ 
ἀνομοιότητα) κάθε ἀνθρώπινης ὑπόστασης: τὰ στοιχεῖα ποὺ τὴν 
συνιστοῦν εἶναι, κυρίως, τὰ «ποιητικά» της (δημιουργικὰ) 
ἐνεργήματα, ὅπως καὶ οἱ ἐνεργούμενες στὴ σωματικὴ παρουσία 
διαφορὲς — βλέμμα, χαμόγελο, φυσιογνωμικὴ ἔκφραση, 
χειρονομίες, τόνος καὶ χρωματισμοὶ φωνῆς, «χάρη» τῆς κίνησης, 
μαζὶ μὲ τὴν ἰδιαιτερότητα σκέψης, κρίσης, φαντασίας, βούλησης, 
αἰσθαντικότητας κ.λπ. Ἡ λέξη πρόσ-ωπο, μὲ τὴν ὁποία 
σημαίνουμε τὴ δυναμικὰ ἐνεργούμενη ἑτερότητα τῆς ἀνθρώπινης 
ὑπόστασης, πραγματικὰ κυριολεκτεῖ: Δηλώνει ὄχι στατικὴ 
ἀτομικότητα μορφικῆς μοναδικότητας, ἀλλὰ τὸ γίγνεσθαι μιᾶς 
ὕπαρξης ποὺ ἡ ἑτερότητά της πραγματώνεται καὶ ὁρίζεται ἐν-
σχέσει (ὡς-πρὸς / μὲ τὴν ὄψη-πρὸς).
 Ἡ διαφορὰ τῆς ἀνθρώπινης ἀπὸ τὶς θεῖες προσωπικὲς 
ὑποστάσεις εἶναι (μὲ τὶς περιορισμένες πάντοτε δυνατότητες τῆς 
γλωσσικῆς σημαντικῆς τοῦ κτιστοῦ) ὅτι ἐκεῖ, στὴ Θεότητα, ἡ 
ἐνεργούμενη ὑποστατικὴ ἑτερότητα, πρῶτον: εἶναι ἐντελῶς 
ἀπροκαθόριστη ἀπὸ τὰ δεδομένα φύσης ἢ οὐσίας, ἄμοιρη 
συμβεβηκότων καί, δεύτερον: τὰ θελήματα καὶ ἐνεργήματα κάθε 



ὑπόστασης ἐλεύθερα συγκλίνουν καὶ συν-εργοῦν, ἀγαπητικῶς καὶ 
ἀχρόνως, μὲ τὴ θέληση-ἐνέργεια τῶν δύο ἄλλων προσωπικῶν 
ὑποστάσεων τῆς τριαδικῆς Θεότητας. Λέμε: ὁ Πατὴρ δημιουργεῖ 
τὰ πάντα διὰ τοῦ Λόγου-Υἱοῦ ἐν Πνεύματι — ὁ Υἱὸς-Λόγος 
σαρκοῦται συνεργείᾳ τοῦ Πνεύματος καὶ εὐδοκίᾳ τοῦ Πατρὸς — 
τὸ Πνεῦμα ἱδρύει καὶ συγκροτεῖ τὸν θεσμὸ τῆς Ἐκκλησίας 
πεμπόμενο ὑπὸ τοῦ Υἱοῦ βουλήσει τοῦ Πατρός. Ὅ,τι μποροῦμε νὰ 
γνωρίσουμε ὡς φανέρωση ἔργων-ἐνεργημάτων τοῦ Θεοῦ, εἶναι 
ἀποτέλεσμα κοινῆς θέλησης καὶ ἐνέργειας τῶν τριῶν ὑποστάσεων 
τῆς Θεότητας. Ὄχι μιᾶς, ἑνικῆς θέλησης καὶ ἐνέργειας, ἀλλὰ τριῶν 
θελήσεων καὶ ἐνεργειῶν ποὺ διατηροῦν ἀκέραιη τὴν ὑποστατική 
τους ἑτερότητα συγκλίνοντας, μὲ τὴν ἀπόλυτη ἐλευθερία τῆς 
ἀγάπης, στὸ κοινὸ ἐνέργημα.
 Ἡ καταγωγικὴ (ὁριστικὴ) διαφορὰ τοῦ κτιστοῦ ἀπὸ τὸ ἄκτιστο 
εἶναι ὁ ἀτομοκεντρικὸς τρόπος ὑπάρξεως: Ἡ θέληση καὶ οἱ 
ἐνέργειες κάθε ἀνθρώπινης ὑπόστασης εἶναι δεδομένα 
ἀτομοκεντρικές, δηλώνουν-φανερώνουν τὴν προσωπικὴ 
ὑποστατικὴ ἑτερότητα ὡς ἀτομικὴ μοναδικότητα. Μὲ τὴ 
δυνατότητα ὅμως νὰ καθίστανται, θέληση καὶ ἐνέργειες τοῦ 
κτιστοῦ ἀνθρώπου, ἀγαπητικῶς αὐθυπερβατικὲς τῆς 
ἀτομικότητας. Ὁ ἀτομοκεντρισμὸς εἶναι τὸ ὁριστικὸ γνώρισμα τῆς 
κτιστότητας, ἡ ἐλευθερία τῆς ἀγαπητικῆς αὐθυπέρβασης τὸ 
ὁριστικὸ γνώρισμα τῆς εἰκόνας τοῦ Θεοῦ στὴν ἀνθρώπινη φύση.
 Ἀτομοκεντρικὲς ἡ θέληση καὶ οἱ ἐνέργειες τοῦ κτιστοῦ ἀνθρώπου 
ἀποκαλύπτουν τὴν ὑποστατικὴ ἑτερότητα ὡς ἀτομικὴ 
μοναδικότητα. Κοινωνούμενες καὶ ἀλληλοπεριχωρούμενες, μὲ 
κοινὴ τελικὴ ἔκφανση, ἡ θέληση καὶ οἱ ἐνέργειες τῆς ἄκτιστης 
τριαδικῆς Θεότητας ἀποκαλύπτουν τὸν Πατέρα ἐν τῷ Υἱῷ, τὸν Υἱὸ 
ἐν τῷ Πατρί, τὸν Υἱὸ καὶ τὸν Πατέρα ἐν τῷ ἔργῳ καὶ τῇ 
ὑπομνήσει τοῦ Παρακλήτου. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ διαβεβαίωση τοῦ 
Χριστοῦ, τοῦ ἐνανθρωπήσαντος Υἱοῦ: ὁ ἑωρακὼς ἐμὲ ἑώρακε τὸν 
πατέρα. Καὶ ὁ παράκλητος, τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον, διδάξει ὑμᾶς 
πάντα καὶ ὑπομνήσει ὑμᾶς πάντα... ὁδηγήσει ὑμᾶς εἰς πᾶσαν 
τὴν ἀλήθειαν... ἐκεῖνος ἐμὲ δοξάσει.
 Ἐν ἔργοις ἡ ἀποκάλυψη, ἐν-εργεῖται ὑποστατικά: Διὰ τὰ ἔργα 



αὐτὰ πιστεύετέ μοι... Ὁ πατήρ, ὁ ἐν ἐμοὶ μένων, αὐτὸς ποιεῖ τὰ 
ἔργα... Ὁ παράκλητος ἐκ τοῦ ἐμοῦ λήψεται καὶ ἀναγγελεῖ ὑμῖν.
 
 
Ἑωρακώς, ἐσθιόμενος, ἀναστάς

 
Ἀπὸ τὴ φράση τοῦ Χριστοῦ ὁ ἑωρακὼς ἐμὲ ἑώρακε τὸν πατέρα 
καὶ τὴν ἀναζήτηση πραγματικοῦ (ὀντολογικοῦ) περιεχομένου σὲ 
αὐτὴ τὴ φράση θὰ μποροῦσε, ἴσως, νὰ ἀντληθεῖ κάποια 
διασάφηση (πληρέστερη ἢ σαφέστερη γλωσσικὴ διατύπωση) σὲ 
δύο θέματα μὲ κεντρικὴ γιὰ τὸ εὐ-αγγέλιο τῆς Ἐκκλησίας 
σημασία.
 Τὸ πρῶτο: Ποιά ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα ἀποδίδει ἡ 
Ἐκκλησία στὸν ἄρτο καὶ στὸν οἶνο τῆς Εὐχαριστίας ποὺ 
προσφέρονται καὶ κοινωνοῦνται ὡς σῶμα καὶ αἷμα Χριστοῦ; Θὰ 
εἶχε πραγματικὸ περιεχόμενο ἡ φράση: ὁ ἑωρακὼς τὸν ἄρτο καὶ 
τὸν οἶνο τῆς Εὐχαριστίας ἑώρακε τὴ σάρκα καὶ τὸ αἷμα τοῦ 
ἐνανθρωπήσαντος Υἱοῦ-Λόγου τοῦ Πατρός;
 Καὶ τὸ δεύτερο: Ποιάν ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα ἀποδίδει ἡ 
Ἐκκλησία στὸν τεθνεώτα ἄνθρωπο πρὶν ἀπὸ τὴν προσδοκώμενη 
ἀνάσταση τῶν σωμάτων; Τὸ αἴτημα τοῦ Χριστοῦ πρὸς τὸν 
Πατέρα: ἐγὼ ἐν αὐτοῖς καὶ σὺ ἐν ἐμοί, ἵνα ὦσι τετελειωμένοι εἰς 
ἕν, δηλώνει μιὰν ἐσχατολογικὴ ἀναμονὴ ἢ ἕνα συντελεσμένο ἐφ' 
ἅπαξ μὲ τὴν ἀνάσταση τοῦ Χριστοῦ γεγονός;
 
 
Ἡ θρησκειοποίηση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος (γέννημα 
προτεραιότητας τῆς ἀτομοκεντρικῆς ἀνάγκης γιὰ ἀντικειμενικὲς 
βεβαιότητες ποὺ σιγουρεύουν-θωρακίζουν τὸ ἐγὼ) παρήγαγε δύο 
ἑρμηνεῖες γιὰ τὴν πραγματικότητα τοῦ ἄρτου καὶ τοῦ οἴνου τῆς 
Εὐχαριστίας: Ἡ πρώτη, τυπικὰ ρωμαιοκαθολικὴ (τῆς μετα-
ρωμαϊκῆς, «βαρβαρικῆς» Εὐρώπης) δὲν θέτει ὀντολογικὰ 
ἐρωτήματα, δέχεται ὡς ἀξίωμα τὴ «θαυματουργικὴ» μετουσίωση 
(transsubstantiatio) τοῦ ἄρτου καὶ τοῦ οἴνου σὲ σῶμα καὶ αἷμα 
Χριστοῦ: Ἀλλάζει ἡ οὐσία ἢ φύση τοῦ ἄρτου καὶ τοῦ οἴνου — 



ἐξακολουθοῦν νὰ φαίνονται τὰ εἴδη σὰν ἄρτος καὶ οἶνος, ἀλλὰ 
«κατ' οὐσίαν» ἔχουν μεταστοιχειωθεῖ σὲ σῶμα καὶ αἷμα Χριστοῦ. 
Δίχως ὀντολογικὴ διασάφηση, οἱ μέτοχοι τῆς Εὐχαριστίας 
καλοῦνται νὰ κατανοήσουν καὶ βιώσουν τὸ γεγονὸς ὡς μαγικὴ 
μεταβολή, «ὑπερφυσικὸ θαῦμα» ἀνυπότακτο σὲ ἑρμηνευτικὲς 
διασαφήσεις. Κάτι ἀντίστοιχο πρέσβευαν οἱ ὀπαδοὶ τοῦ 
μονοφυσιτισμοῦ-δοκητισμοῦ τῶν πρώτων χριστιανικῶν αἰώνων γιὰ 
τὸν ἱστορικὸ Ἰησοῦ: Ὅτι ὁ Χριστὸς ἦταν μόνο καὶ κατὰ τὴν οὐσία 
Θεός, ποὺ φαινομενικὰ (κατὰ δόκησιν, κατὰ τὴν αἰσθητὴ 
ἐντύπωση) παρουσιαζόταν ὡς ἄνθρωπος.
 Τὴ δεύτερη ἑρμηνεία παρήγαγε ἡ Μεταρρύθμιση ἢ 
Διαμαρτύρηση (protestantismus): Δέχθηκε τὴ συμβολικὴ-
ἀλληγορικὴ ἑρμηνεία τῶν εὐαγγελικῶν κειμένων («τοῦτό ἐστι τὸ 
σῶμα μου — τοῦτό ἐστι τὸ αἷμα μου — ὁ τρώγων μου τὴν σάρκα 
καὶ πίνων μου τὸ αἷμα ἔχει ζωὴν αἰώνιον»). Ἑπομένως, 
συνερχόμενοι στὸ εὐχαριστιακὸ δεῖπνο οἱ Χριστιανοὶ 
ἐπαναλαμβάνουν τὴν κοινωνία τοῦ ἄρτου καὶ τοῦ οἴνου ἁπλῶς εἰς 
τὴν αὐτοῦ (τοῦ Χριστοῦ) ἀνάμνησιν. Καὶ ἡ «ἀνάμνηση» νοεῖται 
κυριολεκτικά: ὡς ἐνθύμιση-ὑπόμνηση κυρίως ἠθικοδιδακτική, ἀλλὰ 
καὶ «βιωματικὴ»-συναισθηματική, συνεπέστατα ἀτομοκεντρική.
 
 
Μιὰ πρώτη ἱστορικὴ ἀναδρομή

 
Δυστυχῶς δὲν ὑπῆρξε σύνοδος οἰκουμενικὴ τῆς Ἐκκλησίας οὔτε 
μετὰ τὸ Σχίσμα τοῦ 1054, ποὺ νὰ ἀπέκοψε τὴ Δυτικὴ 
Χριστιανοσύνη ἀπὸ τὸν τότε ἐμφανὴ καὶ εὐθαλὴ κορμὸ τῆς Μιᾶς 
Καθολικῆς Ἐκκλησίας, οὔτε μετὰ τὴν ἑδραίωση τοῦ 
πολυδιασπασμένου σὲ «ὁμολογίες» Προτεσταντισμοῦ, στὸν 16ο 
αἰώνα. Ἡ ὑποδούλωση στοὺς Τούρκους τῆς Νέας Ρώμης-
Κωνσταντινουπόλεως (1453) ἐπέφερε τὴν ἐξαφάνιση τοῦ 
Ἑλληνισμοῦ ἀπὸ τὸ ἱστορικὸ προσκήνιο γιὰ τέσσερεις ὁλόκληρους 
αἰῶνες, ἑπομένως τὴν ἀπώλεια τῆς κοινῆς βάσης πολιτισμοῦ ποὺ 
λειτουργοῦσε ὡς ἱστορικὸς ἄξονας συνοχῆς τῆς κατὰ τὴν 
οἰκουμένην Ὀρθόδοξης Καθολικῆς Ἐκκλησίας. Στοὺς τέσσερεις 



αὐτοὺς αἰῶνες, ἕνας καινούργιος, ἐκπληκτικὸς σὲ δυναμισμὸ 
πολιτισμὸς γεννήθηκε στὴ Δύση, βλάστημα ὀργανικὸ τοῦ 
Σχίσματος καὶ τῆς Διαμαρτύρησης: πολιτισμὸς θεμελιωδῶς 
ἀτομοκεντρικός, μὲ κεφαλαιώδεις ἄξονες τὴ νοησιαρχία (θεϊστικὴ 
ἢ ἀθεϊστικὴ), τὸν ἠθικισμὸ γιὰ χάρη τῆς ἀτομικῆς σωτηρίας ἢ τὸν 
ἡδονισμὸ γιὰ χάρη τῆς κάθε ἀτομικῆς διευκόλυνσης καὶ 
ἀπόλαυσης — πολιτισμὸς κυριολεκτικὰ στοὺς ἀντίποδες τῶν 
νοηματοδοτήσεων καὶ τῶν στόχων τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος.
 Ὁ ἀπόηχος τῶν συναρπαστικῶν, γοητευτικῶν ἐπιτευγμάτων καὶ 
ἐπαγγελιῶν τοῦ καινούργιου πολιτισμοῦ τῆς Δύσης ἔφθανε καὶ 
στὶς ὑπόδουλες στὸν τουρκικὸ ζυγὸ ὀρθόδοξες κοινωνίες, ὅλους 
αὐτοὺς τοὺς αἰῶνες. Ἡ γοητεία τοῦ καινούργιου, δυτικοῦ 
προτύπου τοῦ βίου ἦταν ἀκαταμάχητη: σάρωνε μακραίωνα 
μορφώματα συλλογικοῦ βίου, νοοτροπίες, ἐθισμούς, βιωματικὲς 
παραδόσεις, ποὺ ἡ καταγωγή τους χανόταν στὰ βάθη τῆς 
Προϊστορίας. Γιὰ πρώτη φορὰ στὴ γνωστὴ ἀνθρώπινη Ἱστορία, 
ἕνας «πολιτισμὸς» ἐρχόταν νὰ ἀντιστρέψει ὅ,τι ἡ πανανθρώπινη 
πείρα ὀνόμαζε ὣς τότε μὲ αὐτὸ τὸ ὄνομα: Δὲν ἦταν πιὰ 
πολιτισμὸς ὁ αὐτοπεριορισμὸς τοῦ ἀτομικοῦ γιὰ χάρη τοῦ 
συλλογικοῦ, ἡ χαλιναγώγηση (καὶ ὑπέρβαση) ἐνστίκτων καὶ 
ὁρμεμφύτων γιὰ χάρη τῶν σχέσεων κοινωνίας τῆς ζωῆς, δὲν ἦταν 
ἡ ἀναζήτηση «νοήματος» τῆς ὕπαρξης καὶ τοῦ κόσμου ποὺ 
ἀποτυπωνόταν (γιὰ νὰ κοινωνηθεῖ) στὸ ἔργο τῆς Τέχνης. Τώρα 
κέντρο τῆς ζωῆς καὶ τῆς ὕπαρξης, κριτήριο τῆς ἔγκυρης γνώσης 
καὶ στόχος τὸν ὁποῖο ὑπηρετεῖ ἡ συλλογικότητα, ἀναδείχνεται τὸ 
ἄτομο. Δὲν ὑπάρχει τίποτα ὑπέρτερο τῆς ἀτομικῆς διάνοιας 
(cogito), τῆς ἀτομικῆς βούλησης-ἐλευθερίας. Χάρη στὴ facultas 
rationis καὶ στὴ libera voluntas, τὸ κυρίαρχο τῆς ζωῆς ἄτομο 
συνάπτει ὀρθολογικὰ συμβόλαια, ἱδρύει θεσμούς, ὁρίζει 
κανονιστικὲς ἀρχὲς γιὰ τὴν ἐπιβολὴ τῶν συλλογικῶν συμβολαίων, 
προκειμένου νὰ ἐξασφαλίζεται καὶ νὰ θωρακίζεται, κατὰ τὸ 
δυνατό, ἡ ἀτομικὴ αὐτοσυντήρηση, ἡ ἰσχὺς-κυριαρχία, ἡ ἡδονή. 
Ἀκόμα καὶ ἡ Τέχνη ἔχει πιὰ σκοπὸ μόνο τὸ ἄτομο: νὰ τὸ 
συγκινήσει, νὰ τὸ διδάξει, νὰ τὸ ὑποβάλει, νὰ τὸ τέρψει, νὰ τὸ 
ἐντυπωσιάσει.



 Ἔτσι, βγαίνοντας ἀπὸ τὴν ὑποδούλωση στοὺς Τούρκους οἱ 
κοινωνίες τῶν Ὀρθοδόξων, στὸν 19ο αἰώνα, βρέθηκαν σὲ ἕνα 
ριζικὰ καινούργιο ἱστορικὸ περιβάλλον: σὲ ἕναν τρόπο βίου, 
δηλαδὴ πολιτισμό, καταγωγικὰ ἀτομοκεντρικό, ἐξ ὁρισμοῦ ἀντι-
εκκλησιαστικό, στοὺς ἀντίποδες τῆς ζωῆς καὶ τῆς ὕπαρξης ὡς 
κοινωνίας. Ὁ πρὶν ἀπὸ τὴν Τουρκοκρατία πολιτισμὸς ποὺ εἶχαν 
σαρκώσει οἱ ὀρθόδοξες κοινωνίες ἔμοιαζε πιὰ κάτι πολὺ μακρινό, 
τὸ ὁρατὸ τώρα δίλημμα ἦταν ἀνάμεσα στὴν ἱστορικὴ 
καθυστέρηση-ὑπανάπτυξη τῆς Ὀθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας καὶ 
στὴ μίμηση τοῦ καινούργιου «πεφωτισμένου καὶ 
λελαμπρυσμένου» κόσμου τῆς Δύσης.
 Ἡ ἴδια ἡ ἀπελευθέρωση τῶν Ὀρθοδόξων ἀπὸ τὸν τουρκικὸ ζυγὸ 
δὲν κατορθώθηκε μὲ βάση καὶ στόχο νὰ ἀποκατασταθεῖ ἡ ἄλλοτε 
ἑνιαία σὲ πολιτισμὸ οἰκουμένη (πολυεθνικὴ καὶ πολυφυλετικὴ 
ἱστορικὴ σάρκα) τῆς Μιᾶς Καθολικῆς Ἐκκλησίας, ἀπὸ τὴν ὁποία 
εἶχε ἀποσχιστεῖ ἡ Δύση. Ἡ ἀπελευθέρωση τῶν Ὀρθοδόξων 
κατορθώθηκε στὸ ὄνομα τῆς καινούργιας ἀντίληψης ἀτομικῶν 
ἐλευθεριῶν καὶ δικαιωμάτων ποὺ κήρυττε ἡ Δύση καὶ ἐνσάρκωσαν
παραδειγματικὰ ἡ Γαλλικὴ καὶ ἡ Ἀμερικανικὴ Ἐπανάσταση. Μὲ 
τὴν ἀπελευθέρωσή τους οἱ ὀρθόδοξες κοινωνίες ἦταν ἤδη 
παγιδευμένες στὸ καινούργιο εἶδος ὀργανωμένης συλλογικότητας, 
μαχητικὰ ἀντι-εκκλησιαστικὸ παράγωγο τοῦ δυτικοῦ 
Διαφωτισμοῦ: στὸ σχῆμα-μόρφωμα τοῦ ἔθνους-κράτους ἢ ἀστικοῦ 
κράτους.
 Διέσωζαν οἱ Ὀρθόδοξοι τὴν ἐπίγνωση διαφορᾶς ἢ καὶ ἀντίθεσης 
πρὸς τὴ δυτική, σχισματικὴ Χριστιανοσύνη. Ἀλλὰ κατανοοῦσαν καὶ
ἐξέφραζαν τὴ διαφορὰ ἢ ἀντίθεση μὲ τοὺς ὅρους ποὺ εἶχε πιὰ 
ἐπιβάλει ἡ Δύση: Ὅρους ἰδεολογικῆς ἐκδοχῆς τῆς «πίστης» — 
«πίστη» σήμαινε τώρα ἀτομικὲς πεποιθήσεις βασισμένες σὲ 
ἀξιωματικὲς a priori παραδοχὲς καὶ μοναδικὸ βιωματικὸ στοιχεῖο 
τὴν ἐπιδίωξη ἀτομικῆς ἀξιόμισθης ἠθικότητας. Οἱ Ὀρθόδοξοι 
ἤξεραν ὅτι διαφέρουν ἀπὸ τοὺς Ρωμαιοκαθολικοὺς καὶ τοὺς 
Προτεστάντες σὲ κάποιες ἰδεολογικὲς διατυπώσεις, γιὰ τοὺς 
πολλοὺς ἀκαταλαβίστικες καὶ ὁπωσδήποτε ἄσχετες μὲ τὴν 
πραγματικὴ ζωὴ καὶ τὸ «νόημά» της. Ὅτι διαφέρουν καὶ στὸ 



λατρευτικὸ τυπικό. Ἀλλὰ «πιστεύουν στὸν ἴδιο Θεό», ἔχουν «τὶς 
ἴδιες ἠθικὲς ὑποχρεώσεις». Ἡ ταυτότητα τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
γεγονότος (: ἡ διαφορὰ τῆς Ἐκκλησίας ἀπὸ τὴ θρησκεία, τοῦ 
μετέχειν-κοινωνεῖν ἀπὸ τὸ νὰ θρησκεύει κανεὶς ἀτομικὰ γιὰ τὴν 
ἀξιομισθία) μοιάζει κάτι ὁλότελα ξεχασμένο καὶ χαμένο σὲ Δύση 
καὶ Ἀνατολή.
 Ἡ ἰδεολογικὴ ἐκδοχὴ τῆς πίστης μετέθεσε καὶ γιὰ τοὺς 
Ὀρθοδόξους (ὅπως εἶχε συμβεῖ καὶ μὲ τοὺς Προτεστάντες) τὸν 
ἄξονα τῆς ὁρατῆς ἑνότητας καὶ συνοχῆς τῆς Ἐκκλησίας στὴν κοινὴ 
ἐθνοφυλετικὴ καταγωγή, στὶς τοπικὲς-γεωγραφικὲς παραδόσεις 
καὶ ἰδιαιτερότητες. Ἡ κάποτε Μία Καθολικὴ καὶ Ἀποστολικὴ 
Ἐκκλησία, ποὺ τὴν πραγμάτωσή της καὶ τὴ φανέρωσή της 
συνιστοῦσε κάθε τοπικὴ (ὁπουδήποτε) σύναξη Εὐχαριστίας, 
κατακερματίστηκε σὲ ἐπιμέρους «ἐθνικὲς ἐκκλησίες», κατὰ 
κανόνα ὑποταγμένες στὶς σκοπιμότητες τοῦ κρατικοῦ ἐθνικισμοῦ, 
ὑπηρετικὲς τοῦ ρόλου τῆς «κρατικῆς θρησκείας». Τὴν ἑνότητα, 
λειτουργικὴ καὶ ἐνεργό, τῶν διάσπαρτων στὴν οἰκουμένη 
ἐκκλησιῶν, τὴν ἐξασφάλιζε, ἀπὸ τοὺς πρωτοχριστιανικοὺς κιόλας 
χρόνους, τὸ συνοδικὸ σύστημα, μὲ ραχοκοκαλιὰ τὸν θεσμὸ τῆς 
Πενταρχίας τῶν Πατριαρχῶν. Ὁ θεσμὸς οὐσιαστικὰ ἀκυρώθηκε, 
ὅταν πρῶτοι οἱ Ρῶσοι, τὸ 1589, ἀπαίτησαν ἐκβιαστικὰ τὴν 
«ἀνύψωση» τῆς Ἐκκλησίας τους σὲ Πατριαρχεῖο, ἐκλαμβάνοντας 
τὶς πατριαρχικὲς εὐθύνες σὰν τίτλο ἐξουσιαστικῆς ἰσχύος μέσα 
στὴν Ἐκκλησία, ἀλλὰ καὶ σὰν προϋπόθεση αὐτοκρατορικῆς 
αὐτοτέλειας καὶ ἀναγνώρισης. Τοὺς ἀκολούθησαν στὴν ἀδαὴ 
ἐθνικιστικὴ θρασύτητα οἱ Σέρβοι, τὸ 1920, οἱ Ρουμάνοι, τὸ 1925, οἱ 
Βούλγαροι, τὸ 1953.
 Ὅταν μιλᾶμε σήμερα γιὰ Ὀρθοδοξία, σημαίνουμε μᾶλλον τὴν 
ἰδεολογικὴ ὁμοιογένεια αὐτόνομων (αὐτοκέφαλων) ἐθνικῶν 
ἐκκλησιῶν, ποὺ τὶς σχέσεις τους διέπει κυρίως ἡ διπλωματία, ὄχι 
οἱ συνοδικὲς πρακτικὲς τῆς ἑνότητας τῆς ἄλλοτε Μιᾶς Καθολικῆς 
καὶ Ἀποστολικῆς Ἐκκλησίας. Μιλᾶμε, δηλαδή, γιὰ 
«Ὀρθοδοξισμό», γιὰ διεθνὴ ἰδεολογία, ὄχι γιὰ τὸ ἐκκλησιαστικὸ 
γεγονός.
 



 
Κοινωνοῦμε τὴν κένωση τοῦ Υἱοῦ

 
Μὲ αὐτὰ τὰ ἱστορικὰ δεδομένα εἶναι μάταιο νὰ ἀναζητήσουμε 
μιὰ συνοδικὴ (ἐκκλησιαστική, ὀρθόδοξη) κρίση καὶ ἀντιπρόταση 
στὶς δύο ἑρμηνεῖες (ρωμαιοκαθολικὴ καὶ προτεσταντικὴ) γιὰ τὴν 
πραγματικότητα τοῦ ἄρτου καὶ τοῦ οἴνου τῆς Εὐχαριστίας. Οἱ 
ἐπισκοπικὲς «σύνοδοι» τῶν αὐτοκέφαλων «ὀρθόδοξων» 
ἐκκλησιῶν (κατὰ κανόνα ἐκβατικανισμένες, στεγνὰ καὶ στεγανὰ 
ὑπηρεσιακὲς-διοικητικὲς ὡς ριζικὰ θρησκειοποιημένες) δὲν 
ἀποφαίνονται ποτὲ γιὰ θέματα ποὺ ἀφοροῦν στὸ εὐ-αγγέλιο: στὴ 
μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας. Ἀναθέτουν σὲ «συνοδικὲς 
ἐπιτροπές», συγκροτημένες ἀπὸ πανεπιστημιακοὺς καθηγητὲς τῆς 
Θεολογίας, νὰ ἀποφανθοῦν γιὰ ὅποιο θέμα προκύψει 
συρράπτοντας πατερικὰ φρασίδια προκειμένου νὰ διατυπωθεῖ μιὰ
ἀξιωματικὴ ἰδεολογικὴ θέση. Ἔτσι, καὶ γιὰ τὴν ἑρμηνεία τῆς 
πραγματικότητας τοῦ ἄρτου καὶ τοῦ οἴνου τῆς Εὐχαριστίας, ἡ 
φερόμενη ὡς «ὀρθόδοξη» θέση τοὺς τελευταίους αἰῶνες εἶναι ἡ 
ἀναζήτηση τοῦ «μέσου ὅρου» μεταξὺ τῶν «ἀκροτήτων» 
Ρωμαιοκαθολικισμοῦ καὶ Προτεσταντισμοῦ.
 
 
Μὲ δεδομένη (καὶ ἀνυπέρβλητη) τὴν ἀπουσία συνοδικῶν 
ἐκφράσεων τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας, ἀποτολμοῦμε ἐδῶ, 
δίχως ἐγγυήσεις ἐγκυρότητας, τὴν ἀναζήτηση τῶν ἐπιπτώσεων τῆς 
φράσης τοῦ Χριστοῦ: ὁ ἑωρακὼς ἐμὲ ἑώρακε τὸν πατέρα. 
Ζητᾶμε τὴν ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα ποὺ ἡ Ἐκκλησία 
ἀναγνωρίζει στὸν ἄρτο καὶ στὸν οἶνο τῆς Εὐχαριστίας — τὴ 
διασάφηση τῶν συναφῶν λόγων τοῦ Χριστοῦ: Ἐγώ εἰμι ὁ ἄρτος 
τῆς ζωῆς... ἵνα τις ἐξ αὐτοῦ φάγῃ καὶ μὴ ἀποθάνῃ... ὁ ἄρτος ὃν 
ἐγὼ δώσω ἡ σάρξ μού ἐστι... ὁ τρώγων μου τὴν σάρκα καὶ 
πίνων μου τὸ αἷμα ἔχει ζωὴν αἰώνιον77.
 Ὁ ἑωρακὼς τὸν ἐνανθρωπήσαντα Υἱὸ ἑώρακε τὸν Πατέρα, 
ἐπειδὴ κάθε προσωπικὴ ὑπόσταση γνωρίζεται ὄχι ἁπλῶς ὡς 
μορφικὴ μοναδικότητα, ἀλλὰ ὡς ἐνεργούμενη ἑτερότητα λογικῆς 



θέλησης, ἐλευθερίας. Καὶ ἐπειδὴ ἡ θέληση τοῦ ἐνανθρωπήσαντος 
Υἱοῦ ἐνεργεῖται συντονισμένη ἐλεύθερα μὲ τὴ θέληση τοῦ Πατρός, 
γι' αὐτὸ καὶ γνωστοποιεῖται ἀπὸ τὴν ὑπαρκτικὴ ταυτότητα ποὺ 
τῆς προσδίδει ἡ σχέση μὲ τὸν Πατέρα. Ὁ ἑωρακὼς τὸ ἱστορικὸ 
πρόσωπο τοῦ Ἰησοῦ ἑώρακε τὴν ἐνεργούμενη ἑτερότητα τῆς 
λογικῆς του θέλησης-ἐλευθερίας ποὺ γνωστοποιεῖ, μὲ τὸν 
συντονισμό της, τὴν ὑποστατικὴ μοναδικότητα τοῦ Πατρὸς — εἶναι 
ὁ Λόγος της. Βέβαια μιὰ τέτοια «ὀξυδέρκεια» τοῦ ἑωρακότος 
κερδίζεται ὡς συνάρτηση σχέσης μὲ τὰ ὁρώμενα, διά-κρισης τῆς 
ἐνεργούμενης ἑτερότητας τοῦ ὁρωμένου, πέρα ἀπὸ τὴ μορφικὴ 
μοναδικότητα. Τὸ ὁρᾶν τοῦ ἑωρακότος εἶναι κατόρθωμα / 
χάρισμα, ὄχι αἰσθητηριακὴ ἱκανότητα.
 Ἀνάλογη δυναμικὴ μὲ τὸ ὁρᾶν (δια-κρίνειν) στὸ Ἰωάν. 14, 9, ἔχει 
μᾶλλον καὶ τὸ ἐσθίειν-πίνειν, στὸ Ἰωάν. 6, 48-58 — τηρουμένων 
ὅμως ὁπωσδήποτε τῶν ἀναλογιῶν: Διότι ἡ σάρκα καὶ τὸ αἷμα τοῦ 
ἐνανθρωπήσαντος Υἱοῦ δὲν συνιστοῦν ξέχωρη, ἐλεύθερη 
καθεαυτήν, λογικὴ ὑπόσταση ἐνεργούμενης ὑποστατικῆς 
ἑτερότητας. Καὶ τὰ ἄλογα εἴδη τοῦ σίτου καὶ τοῦ σταφυλιοῦ (τὰ 
παράγωγά τους: ὁ ἄρτος καὶ ὁ οἶνος) δὲν μποροῦν νὰ ἐκληφθοῦν 
ὡς δεύτερος ὅρος ἐλεύθερα ἐνεργούμενης σχέσης, σχέσης ποὺ 
ἐλευθερώνει κτιστὲς ὑποστάσεις ἀπὸ τὸν θάνατο. Ἀλλοῦ 
παραπέμπει ἡ ἀναλογία.
 Οὔτε ἡ σάρκα καὶ τὸ αἷμα οὔτε ὁ ἄρτος καὶ ὁ οἶνος συνιστοῦν 
λογικοὺς ὅρους ἔλλογης σχέσης, συνιστοῦν ὅμως τὶς προϋποθέσεις 
γιὰ τὴν ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση κτιστῶν προσωπικῶν ὑποστάσεων
καὶ τῶν ἔλλογων σχέσεών τους — ἤ, στὴν περίπτωση τοῦ ἄκτιστου 
Υἱοῦ-Λόγου, προϋποθέσεις γιὰ τὴν ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση (καὶ 
φανέρωση) τῆς πρόσληψης τοῦ κτιστοῦ ἀπὸ τὸν Ἄκτιστο, τῆς 
ἐνανθρώπησης τοῦ Θεοῦ. Χωρὶς σάρκα καὶ αἷμα δὲν 
ὑποστασιάζεται κτιστὴ προσωπικὴ ὕπαρξη, καὶ χωρὶς βρώση καὶ 
πόση (μὲ τὸν ἄρτο καὶ τὸν οἶνο νὰ συγκεφαλαιώνουν, σὲ θρεπτικὴ 
δύναμη, τὰ βρώσιμα καὶ πόσιμα εἴδη) δὲν συντηρεῖται στὴν 
ὕπαρξη κτιστὴ προσωπικὴ ὑπόσταση.
 Εἰδικὰ (καὶ μοναδικὰ) ἡ σάρκα καὶ τὸ αἷμα τοῦ Χριστοῦ, ἐκτὸς 
ἀπὸ προϋπόθεση (λογικὴ conditio) γιὰ τὴν πραγμάτωση τῆς 



ὑπαρκτικῆς πρόσληψης τοῦ κτιστοῦ, εἶναι καὶ τὸ γεγονός, αὐτὸ 
καθαυτό, τῆς πραγμάτωσης: Μὲ τὴ σάρκα καὶ τὸ αἷμα τοῦ 
Χριστοῦ γίνεται κτιστὴ πραγματικότητα ὁ τρόπος τῆς ὕπαρξης 
τοῦ Ἀκτίστου — τρόπος ποὺ συνιστᾶ τὴν τριαδικὴ Θεότητα: ἡ 
ἐλευθερία τῆς κένωσης, τῆς αὐτοπαραίτησης, ἡ ἱδρυτικὴ 
προσωπικῶν ὑποστάσεων ἀγάπη. Λάβετε, φάγετε τὸ σῶμα μου, 
πίετε το αἷμα μου, σημαίνει: Νὰ προσλάβετε ὡς βρώση καὶ πόση 
(δηλαδὴ μὲ τὸν μοναδικὸ τρόπο-προϋπόθεση συντήρησης-
θεληματικῆς συνέχισης τῆς ὕπαρξής σας) τὸν ἔνσαρκο σὲ ὑλικὴ 
πραγματικότητα τρόπο πραγμάτωσης τῆς ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας 
τοῦ Ἀκτίστου, τρόπο κένωσης, αὐτοπαραίτησης, ἀγάπης.
 Ἐπὶ τριάντα τρία χρόνια μέσα στὸν μετρούμενο ἱστορικὸ χρόνο, 
αὐτὸς ὁ τρόπος πραγμάτωσης τῆς ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας τοῦ 
ἀκτίστου ἦταν μιὰ σωματικὴ ἀτομικότητα ὑποταγμένη σὲ ὅλους 
τοὺς περιορισμοὺς τοῦ κτιστοῦ: Εἶχε ἀνάγκη ἀπὸ τροφὴ καὶ ποτό, 
ἀνάπαυση, ὕπνο — τὶς ἀνάγκες κάθε ἀνθρώπινου κορμιοῦ. Δὲν 
ἐμφάνιζε καμιὰ ὑπερφυσικὴ μεγαλοδυναμία ποὺ νὰ βιάζει τὴν 
ἐλευθερία τῶν ἀνθρώπων, δὲν χρησιμοποίησε ποτὲ τὸ θαῦμα, τὸ 
μυστήριο καὶ τὸ κύρος γιὰ νὰ ὑποχρεώσει τοὺς ἀνθρώπους νὰ τὸν 
πιστέψουν.
 Ἔκτοτε καὶ στοὺς αἰῶνες, ὁ ἴδιος πάντοτε τρόπος τῆς 
ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας τοῦ Ἀκτίστου, κένωση, αὐτοπαραίτηση 
ἀγάπης, σαρκώνεται στὸ ψωμὶ καὶ στὸ κρασὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
Εὐχαριστίας: Ἡ (λογικὴ) ἀπόσταση ποὺ χωρίζει τὴ βιολογικὴ 
ζώσα πραγματικότητα σάρκας καὶ αἵματος ἀπὸ τὴ βιολογικὴ 
πραγματικότητα ἄρτου καὶ οἴνου, εἶναι σαφῶς μικρότερη ἀπὸ τὴν 
ἀπόσταση ποὺ χωρίζει τὴν ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία καὶ πληρότητα 
τοῦ Ἀκτίστου ἀπὸ τὸ γεγονὸς τῆς ἐνανθρώπησης τοῦ Υἱοῦ. Ὅταν 
μιλᾶμε γιὰ κένωση, εἴτε στὴν περίπτωση ποὺ ὁ ἄκτιστος Υἱὸς 
γίνεται κτιστὸς ἄνθρωπος εἴτε στὴν περίπτωση ποὺ ὁ κτιστὸς 
ἄρτος καὶ οἶνος γίνονται κοινωνούμενη σάρκα καὶ αἷμα τοῦ 
ἐνανθρωπήσαντος Υἱοῦ, προσπαθοῦμε (μὲ δεδομένη τὴν 
ἀνεπάρκεια τῆς γλώσσας μας νὰ σημάνει τὰ μετὰ-τὴ-φύση) νὰ 
ἐκφράσουμε τὴν πραγματικότητα τρόπων τῆς ὕπαρξης, ὄχι τὴν 
ἀντι-κείμενη διαφορὰ ὀντοτήτων-οὐσιῶν-φύσεων.



 Ἡ γλωσσικὴ διατύπωση «ἐσθίουμε καὶ πίνουμε τὸ σῶμα καὶ τὸ 
αἷμα τοῦ ἐνανθρωπήσαντος ἄκτιστου καὶ ἀναφοῦς Θεοῦ», 
σημαίνει ρεαλιστικά (καὶ καθόλου συμβολικὰ-ἀλληγορικὰ): μὲ τὸν 
τρόπο αὐτοσυντήρησης τῆς κτιστῆς ὕπαρξής μας, τὸν τρόπο τῆς 
βρώσης καὶ τῆς πόσης (ποὺ μὲ αὐτόν, καὶ μόνο χάρη σὲ αὐτὸν 
ὑπάρχουμε) λέμε ἔμπρακτα ναὶ στὸν τρόπο τῆς θείας κένωσης, 
αὐταπάρνησης, ἀγάπης. Ἡ ζωτικὴ δυναμικὴ τοῦ τρόπου ὕπαρξης-
αὐτοσυντήρησης τοῦ κτιστοῦ, κάνει πράξη τὴν ἐλεύθερη θέλησή 
μας νὰ μετάσχουμε στὸν τρόπο κένωσης, αὐτοπαραίτησης, 
ἀγάπης τοῦ Ἀκτίστου. Τὸ δικό μας ἔμπρακτο ναὶ συναντάει τὸ 
ἔμπρακτο ναὶ τοῦ τρόπου τῆς θείας ἀγάπης: τὴ σάρκα καὶ τὸ 
αἷμα τοῦ Χριστοῦ ποὺ εἶναι ὁ Ἀμήν, ὁ μάρτυς ὁ πιστὸς καὶ 
ἀληθινός78... ἐν αὐτῷ τὸ ναὶ καὶ ἐν αὐτῷ τὸ ἀμὴν (τὸ δικό μας 
ναί, τὸ δικό μας ἀμὴν — ἐν αὐτῷ) τῷ Θεῷ πρὸς δόξαν δι' ἡμῶν79.
 Ἡ εὐχαριστιακὴ κοινωνία εἶναι δόξα-φανέρωση τῆς 
«θεανθρωπότητας». Ὄχι φανέρωση συσχετισμοῦ ἀντι-κείμενων 
πραγματικοτήτων, μείξης ἀτομικῶν ὀντοτήτων διαφορετικῶν 
οὐσιῶν ἢ θαυματουργικῶν «μετουσιώσεων». Εἶναι φανέρωση 
(γνωστοποίηση μέσῳ ἐνεργοῦ, ἐμπειρικῆς μετοχῆς) δύο 
διαφορετικῶν, ἀλλὰ ἐπιδεχόμενων ὑπαρκτικὴ σύγκλιση τρόπων. 
Τὰ ἀντι-κείμενα τὰ γνωρίζουμε προσφερόμενα σὲ κοινὴ 
πιστοποίηση, σὲ χρήση, ἰδιοποίηση, κυριαρχία, εἰδωλοποίηση (ὅταν 
γίνονται φετὶχ γιὰ τὴν ἐξασφάλιση ὑπερφυσικῶν ἐγγυήσεων). 
Ἀντίθετα, ὁ τρόπος μόνο κοινωνεῖται, μόνο μετέχεται, γνωρίζεται 
μόνο ὡς ἐμπειρία ἀμεσότητας σχέσης, μὲ σωζόμενη τὴν ἀπόλυτη 
ἑτερότητα τῶν ὅρων τῆς σχέσης καὶ τῶν ἐμπειρικῶν τους 
πιστοποιήσεων.
 
 
Μιὰ ἐλάχιστη συμπλήρωση: Τὸ ψωμὶ γίνεται ἀπὸ ἀλεύρι καὶ τὸ 
ἀλεύρι ἀπὸ σπόρους σταριοῦ. Οἱ σπόροι τοῦ σταριοῦ, γιὰ νὰ 
γίνουν ἀλεύρι, συνθρύπτονται χάνοντας τὴν ἀναπαραγωγική τους 
δύναμη — χάνονται ὡς φυσικὲς ἀτομικὲς ὀντότητες προκειμένου 
νὰ γίνουν ἀλεύρι. Τὸ ἀλεύρι δὲν ἔχει βλαστική, ἀναπαραγωγικὴ 
δύναμη, δὲν ἔχει τὴ δυναμικὴ τῆς ὑπαρκτικῆς αὐτονομίας-



αὐτοδιαιώνισης τοῦ κτιστοῦ, ὑπάρχει μόνο γιὰ νὰ γίνει ψωμί: νὰ 
κοινωνηθεῖ ὡς τροφή, προϋπόθεση ζωῆς τῶν ἀνθρώπων.
 Τὰ ἐντελῶς ἀνάλογα συμβαίνουν μὲ τὸ σταφύλι καὶ τὸ κρασί. 
Σιτάρι καὶ σταφύλι εἶναι παραδειγματικὲς περιπτώσεις κτιστῶν, 
βιολογικῶν εἰδῶν, ποὺ ἡ ἀπώλεια τῶν βλαστικῶν-
ἀναπαραγωγικῶν (ὑπαρκτικῆς αὐτονομίας) δυνάμεών τους τὰ 
μεταποιεῖ σὲ κοινωνούμενα, προϋποθετικά, συντηρητικὰ τῆς ζωῆς 
τοῦ ἀνθρώπου εἴδη — βρώσιμα, πόσιμα εἴδη. Ἀλλὰ καὶ ἡ ἴδια ἡ 
λειτουργικὴ διαδικασία παραγωγῆς καὶ μεταποίησής τους (ἀπὸ 
τὴ σπορὰ ὣς τὸν θέρο καὶ τὸν τρύγο, τὸ ἄλεσμα τοῦ σταριοῦ, τὸ 
πάτημα τῶν σταφυλιῶν, τὸ ζύμωμα καὶ τὸ ψήσιμο τοῦ ψωμιοῦ, τὴ 
ζύμωση καὶ τὸ γίνωμα τοῦ κρασιοῦ) συγκεφαλαιώνει τὴ ζωὴ καὶ 
τὴ δουλειὰ στὸν ἐτήσιο κύκλο τοῦ ἀνθρώπινου βίου: Κοινωνεῖται 
ὄχι μόνο τὸ ἀποτέλεσμα τῆς λειτουργικῆς διαδικασίας, τὸ ψωμὶ 
καὶ τὸ κρασί, ἀλλὰ καὶ ἡ ἀπὸ κοινοῦ ζωὴ καὶ δουλειὰ ποὺ 
προαπαιτεῖται: γεγονότα ὅλα συν-ύπαρξης καὶ συν-εργασίας, 
ἔμπρακτη κοινωνία τῶν προϋποθέσεων τῆς ζωῆς.
 
 
Ποιά ὕπαρξη μετὰ τὸν θάνατο;

 
Ἀπὸ τὴ φράση τοῦ Χριστοῦ ὁ ἑωρακὼς ἐμὲ ἑώρακε τὸν πατέρα 
καὶ τὴν ἀναζήτηση πραγματικοῦ (ὀντολογικοῦ) περιεχομένου σὲ 
αὐτὴ τὴ φράση, δοκιμάζουμε ἂν μπορεῖ νὰ ἀντληθεῖ κάποια 
διασάφηση (μὲ δεδομένη τὴν ἀνεπάρκεια τῆς γλώσσας μας) καὶ 
σὲ ἕνα ἀκόμα θέμα: Ποιάν ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα ἀποδίδει 
ἡ Ἐκκλησία στὸν τεθνεώτα ἄνθρωπο πρὶν ἀπὸ τὴν προσδοκώμενη 
ἀνάσταση τῶν σωμάτων (μὲ ὅρους κοινωνούμενης ἐμπειρίας, 
δηλαδὴ συνεποῦς γλωσσικῆς λογικῆς); Τὸ αἴτημα τοῦ Χριστοῦ 
πρὸς τὸν Πατέρα: ἐγὼ ἐν αὐτοῖς καὶ σὺ ἐν ἐμοί, ἵνα ὦσι 
τετελειωμένοι εἰς ἕν, δηλώνει μιὰν ἐσχατολογικὴ ἀναμονὴ ἢ ἕνα 
συντελεσμένο ἐφ' ἅπαξ μὲ τὴν ἀνάσταση τοῦ Χριστοῦ γεγονός;
 Μὲ τὴ γλωσσική μας λογικὴ πάντοτε (δηλαδή, μὲ τοὺς ὅρους τῆς 
συν-εννόησης, προκειμένου οἱ διατυπώσεις νὰ ὑπηρετοῦν τὴν 
κοινωνία τῆς ἐμπειρίας καὶ νὰ μὴν αὐτονομοῦνται ὡς γνωστικὰ 



φετὶχ) λέμε: Ὁ ἄνθρωπος εἶναι ὑπόσταση (συγκεκριμένη ὕπαρξη) 
προσωπικῆς ἑτερότητας. Ἡ ὑπόστασή του ἐνεργεῖται ὡς ὕπαρξη 
μὲ τὶς ἐνέργειες (δυνάμεις-τρόπους-ἱκανότητες) τῆς κοινῆς 
ἀνθρώπινης φύσης ἢ οὐσίας: τὸν συνολικὸ ἰδιάζοντα τρόπο ποὺ 
κάνει κάθε ἄνθρωπο νὰ εἶναι ἄνθρωπος — ἀπὸ τὴν ἰδιαιτερότητα 
σύστασης καὶ λειτουργίας τοῦ ἀνθρώπινου σώματος (δέρμα, μυϊκὸ 
σύστημα, σκελετός, ἀναπνευστικό, κυκλοφοριακό, πεπτικό, 
νευρικὸ-αἰσθητηριακὸ κ.λπ.) ὣς τὴ σκέψη, κρίση, φαντασία, 
βούληση, διαίσθηση, φυσιογνωμικὴ ἔκφραση, ποιητικὴ 
(δημιουργικὴ) ἱκανότητα κ.λπ. Λέμε: ἡ ὑπόσταση ἐνεργεῖται ὡς 
ὑπαρκτικὸ γεγονὸς (μὲ τὶς ἐνέργειες τῆς κοινῆς ἀνθρώπινης 
φύσης) «μετὰ συμβεβηκότων» ἤ, λέμε, ὑποστασιάζει ἡ ὑπόσταση 
τὶς κοινὲς τῆς φύσης ἐνέργειες μὲ τρόπο μοναδικό, ἀνόμοιο, 
ἀνεπανάληπτο.
 Τί ὑποστασιάζει ὅμως καταγωγικὰ τὴν ὑπόσταση, ὥστε νὰ ἔχει 
λογικὸ τόπο ἡ πρόταση ὅτι δὲν καταλύεται ἡ ἀνθρώπινη 
προσωπικὴ ὕπαρξη μὲ τὸν θάνατο; Ἡ φυσιοκρατικὴ ἀπάντηση 
λέει: ἡ τυχαιότητα τοῦ δεδομένου καὶ ἀνερμήνευτου φυσικοῦ 
γίγνεσθαι, αὐτὴ ὑποστασιάζει τὴν ὑπόσταση — ἑπομένως δὲν 
εἶναι ἐνδεχόμενο λογικὰ νὰ συνεχίζεται ἡ ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου 
μετὰ τὸν φυσικό του θάνατο. Ἡ μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἐμπειρίας ἀντιπροτείνει: ἡ κλήση τοῦ Θεοῦ ὑποστασιάζει 
καταγωγικὰ τὴν ὑπόσταση, ὀντοποιὸς κλήση-σὲ-σχέση μαζί του, 
κλήση ἐκ τοῦ μὴ ὄντος εἰς τὸ εἶναι: Ἀρχή μοι καὶ ὑπόστασις τὸ 
πλαστουργόν σου γέγονε πρόσταγμα, ψάλλει ἡ ἐμπειρικὴ 
βεβαιότητα τῆς Ἐκκλησίας80. Καὶ οἱ δυὸ ἀπαντήσεις, τόσο τῆς 
φυσιοκρατίας γιὰ τὴν τυχαιότητα ὅσο καὶ τῆς Ἐκκλησίας γιὰ τὴν 
ὀντοποιὸ κλήση-σὲ-σχέση τοῦ Θεοῦ μὲ τὸν ἄνθρωπο, ἀποβλέπουν 
ὄχι σὲ «ἐπιστημονικὴ πιστοποίηση» (ἀνέφικτη ἐν προκειμένῳ) 
ἀλλὰ στὴν ἀπόδοση νοήματος (αἰτίας καὶ σκοποῦ) ἢ μὴ-νοήματος 
στὴν προσωπικὴ ὕπαρξη. Ἑπομένως κρίνονται καὶ οἱ δυὸ 
προτάσεις ὄχι γιὰ τὴν ἀποδεικτική τους ἐπάρκεια ἀλλὰ γιὰ τὴ 
λογική τους πληρότητα (ποιά προσφέρει λογικὴ ἀνάλυση ἀνοιχτὴ 
στὴ δυνατότητα ἐμπειρικῆς ἐπαλήθευσης, καὶ ποιά περιορίζεται 
σὲ ἀξιωματικὸ ἀφορισμὸ).



 Ἀλλὰ μετὰ τὸν θάνατο, τί ὑποστασιάζει ἡ ὑπόσταση, στὴν 
ἐκκλησιαστική της ἐκδοχή, ὥστε νὰ εἶναι ὑπαρκτή; Ποιές 
ἐνέργειες, ποιᾶς φύσης, ἀφοῦ οἱ κτιστὲς ἐνέργειες, ποὺ συνιστοῦν 
τὴν κοινὴ ἀνθρώπινη φύση καὶ τὴν ἀτομικὴ κάθε ἀνθρώπου 
ὕπαρξη, ἔχουν ὁριστικὰ καὶ τελεσίδικα ἀποσβεσθεῖ; Ἡ μαρτυρία 
τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας θὰ μποροῦσε ἴσως νὰ συνοψισθεῖ 
στὴ διατύπωση: Ἡ ὀντοποιὸς κλήση τοῦ Θεοῦ ποὺ ἱδρύει τὸ 
ἀνθρώπινο πρόσωπο (τὸν ἄνθρωπο ὡς ὕπαρξη-σὲ-σχέση μαζί του,
σχέση συνειδητὴ ἢ ἀνεπίγνωστη, θετικὴ ἢ ἀντιθετικὴ) εἶναι 
ὀντοποιὸς γιατὶ δὲν μένει ἀνυπόστατη, εὐθὺς ὑπόστασις γίνεται 
— ἐπὶ γὰρ τοῦ Θεοῦ ὁ λόγος ἔργον ἐστί81. Συνιστᾶ ὑπαρκτικὴ 
ὑπόσταση: ἢ κατὰ φύσιν ἢ κατὰ Χάριν.
 Οἱ ὑπαινιγμοὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐκφραστικῆς ἀναφέρονται 
στοὺς νεκροὺς πού, πρὶν ἀπὸ τὴ σάρκωση τοῦ Χριστοῦ, ὑπῆρχαν 
καθεύδοντες: Αὐτὸ πρέπει νὰ σημαίνει ὅτι, πρὶν ἀπὸ τὴ σάρκωση 
καὶ ἀνάσταση τοῦ Χριστοῦ, ὁ θάνατος, ποὺ ὡς ὁριστικὴ 
ἀναγκαιότητα διέπει τὸ κτιστὸ (τὸ ὁριοθετεῖ ὑπαρκτικὰ ὡς πρὸς 
τὸ Ἄκτιστο σὰν μεσότοιχον φραγμοῦ) καθιστοῦσε ἀνενέργητη τὴν 
ὀντοποιὸ κλήση τοῦ Θεοῦ τὴν ἱδρυτικὴ τοῦ ἀνθρώπινου προσώπου 
(δημιουργημένου κατ' εἰκόνα καὶ καθ' ὁμοίωσιν Θεοῦ).
 Μὲ τὸν ἑκούσιο θάνατο καὶ τὴν ἀνάστασή του ὁ ἐνανθρωπήσας 
Υἱὸς κατέλυσε τὸ μεσότοιχον τοῦ φραγμοῦ, συνανέστησε παγγενῆ 
τὸν Ἀδὰμ καὶ πλέον νεκρὸς οὐδεὶς ἐν τῷ μνήματι. Ἂν οἱ 
ἐκφράσεις αὐτὲς τῆς ἐκκλησιαστικῆς μαρτυρίας ἀληθεύουν (ἂν 
ἔχουν ὀντολογικὸ περιεχόμενο), παρὰ τὴν κοινὴ προφάνεια τοῦ 
γεγονότος ὅτι τὰ σώματα τῶν νεκρῶν συνεχίζουν νὰ σαπίζουν καὶ 
νὰ ἀφανίζονται μέσα στὰ μνήματα, τότε πρέπει νὰ σημαίνουν ὅτι: 
Μὲ τὴν ἀνάστασή του ὁ Χριστός, ὁ Κτίστης-Αἴτιος τοῦ κτιστοῦ, 
ἐλευθερώνει τὸ δημιούργημά του (ποὺ τὸ ἔχει προσλάβει ὡς 
σάρκα του) ἀπὸ τὴν ὁριστικὴ ἰδιότητα ποὺ τὸ διέπει: τὴν 
ἀναγκαιότητα νὰ εἶναι περατὴ ἡ κτιστὴ ὑπόσταση τοῦ ἀνθρώπου, 
νὰ εἶναι ἡ ὕπαρξή του συνάρτηση τῆς λειτουργίας ἢ τῆς 
ἀπόσβεσης τῶν ἐνεργειῶν τῆς κτιστῆς του φύσης.
 
 



Τὸ νὰ λείψει (νὰ καταργηθεῖ) γιὰ τὸν ἄνθρωπο τὸ κορύφωμα τῆς 
ὑπαρκτικῆς ὑστέρησης τοῦ κτιστοῦ, ὁ κυρίως περιορισμὸς τῆς 
κτιστῆς φύσης, ὁ θάνατος, δὲν ἦταν ἕνα ἀνερμήνευτο μὲ τὴ λογικὴ 
τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος «θαῦμα». Ἦταν συνάρτηση τοῦ 
τρόπου τῆς ὕπαρξης: Νὰ πραγματωθεῖ ὑπαρκτικὰ ἡ φυσικὴ 
ἀναγκαιότητα τοῦ θανάτου ὡς ἑκούσια, ἀγαπητικὴ ἀποδοχὴ τοῦ 
θελήματος τῆς ἀγάπης τοῦ Πατρός. Νὰ πραγματωθεῖ ἡ 
ἀναγκαιότητα ὡς ἐλευθερία ἀγάπης — ἐλευθερία τοῦ Υἱοῦ, τοῦ 
ἑκούσια (ὄχι ὑποχρεωτικὰ) ὑποταγμένου μὲ τὴν ἐνανθρώπηση 
στὴν ἀναγκαιότητα περατότητας τοῦ κτιστοῦ. Νὰ μεταποιηθεῖ ὁ 
θάνατος ἀπὸ ἀτομικὸ γεγονὸς (ἀναγκαία καὶ ἀδήριτη κατάληξη 
τοῦ ἀτομικῶς ὑπάρχειν) σὲ γεγονὸς (ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα) 
σχέσης, αὐθυπέρβασης, ἐρωτικῆς ἀλληλοπεριχώρησης κτιστοῦ καὶ 
Ἀκτίστου.
 Ἀκόμα καὶ τὸ ἠθικὰ τελειότερο κτιστὸ πλάσμα (ὁ μέγιστος τοῦ 
ἀσκητικοῦ πρωταθλητισμοῦ) δὲν μποροῦσε νὰ πραγματοποιήσει 
αὐτὴ τὴ μεταποίηση — ἡ διαφορὰ τοῦ κτιστοῦ ἀπὸ τὸ ἄκτιστο 
εἶναι ὁριστική (ἐξ ὁρισμοῦ διαφορὰ): διαστέλλει τὸ αἰτιατὸ ἀπὸ 
τὴν αἰτία του, καὶ δίχως αὐτὴ τὴ διαστολὴ δὲν μπορεῖ νὰ 
λειτουργήσει ἡ ἀντιληπτικότητα τοῦ ἀνθρώπου (νόηση, κρίση, 
φαντασία κ.ὅ.ἄ.). Μιλᾶμε γιὰ μεταποίηση τῆς ἀναγκαιότητας τοῦ 
θανάτου σὲ ἐλευθερία ἀπὸ τὸν θάνατο, τοῦ ἀτομοκεντρικοῦ 
τρόπου σὲ τρόπο τῆς ἀγαπητικῆς σχέσης. Αὐτὴ ἡ ὑπαρκτικὴ 
μεταβολὴ μποροῦσε νὰ πραγματωθεῖ (ὡς γεγονὸς προσιτὸ στὴν 
ἀνθρώπινη ἀντιληπτικότητα) μόνο ἐπειδὴ ἡ Αἰτία τῆς ὕπαρξης 
ἀγάπη ἐστί: Αὐτοαιτία ἐλεύθερη ἀπὸ κάθε ὑπαρκτικὸ 
προκαθορισμό.
 Μόνο ἡ Αὐτοαιτία, ὡς ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία, δηλαδὴ ὡς ἀγάπη, 
μπορεῖ νὰ χαρίσει στὰ αἰτιατὰ τῆς ἀγάπης της τὴ μετοχὴ στὸν 
δικό της τρόπο τῆς ὕπαρξης. Καὶ αὐτὸ τὸ χάρισμα (ἡ χάρις) νὰ 
μὴν εἶναι ἀπόφαση-λόγος-προσταγή (εἶπε καὶ ἐγεννήθησαν), γιατὶ 
τότε ἡ «ἐν ἀρχῇ» διαφορὰ Αἰτίου καὶ αἰτιατοῦ καὶ ἡ ἐν συνεχείᾳ 
«χάρις» θὰ ἦσαν δυὸ ἀλληλοαναιρούμενες προστακτικὲς — ὁ 
ἱδρυτικὸς τῶν αἰτιατῶν λόγος καὶ τὸ χάρισμα: ἀντίφαση. Γιὰ νὰ 
μὴν ἀντιφάσκει ἡ χάρη στὴ φύση, ἔπρεπε νὰ σαρκώσει ἡ φύση τὸ 



«ὑπὲρ φύσιν» δώρημα τῆς χάρης: νὰ καταστεῖ ὁ τρόπος τοῦ 
Ἀκτίστου δυνατότητα ἐπιλογῆς τοῦ κτιστοῦ. Ἔπρεπε νὰ 
ἐνανθρωπήσει ὁ Θεός, νὰ ὑπάρξει ἡ Ἀναίτια Αἰτία μὲ τὸν τρόπο 
τοῦ αἰτιατοῦ ἐγκεντρίζοντας τὸ αἰτιατὸ στὴ δυνατότητα νὰ 
πραγματώσει ὑπαρκτικὰ τὸν τρόπο τῆς Αἰτίας (πλὴν τῆς κατ' 
οὐσίαν ταυτότητος).
 
 
Στὴν ὀντολογικὴ προοπτικὴ τῆς ἐκκλησιαστικῆς μαρτυρίας ὁ 
θάνατος ἔχει ἕναν καὶ μόνο ὁρισμό: εἶναι τὸ γεγονὸς ποὺ καθιστᾶ 
τὴν ὕπαρξη ἄσχετη, ἑπομένως ἀνενέργητη, δίχως φυσικὴ-
ἐνεργητικὴ δυνατότητα σχέσης. Ἡ ἀνάσταση ἐκ νεκρῶν τοῦ 
Χριστοῦ «ἐνθρονίζει» τὴν ἀνθρώπινη σάρκα (τὴν πηλὸν) στὸν 
«θρόνο» τῆς Θεότητας, ποὺ πρέπει νὰ σημαίνει: καθιστᾶ κάθε 
ἀνθρώπινη (κτιστὴ-πήλινη) ἀτομικότητα μέτοχο τοῦ τρόπου τῆς 
θείας ὕπαρξης, τρόπου τῆς σχέσης, χωρὶς πέρας θανάτου. Ἡ 
δυνατότητα σχέσης ἀθανατίζει τὸ κτιστό, τὸ ἐλευθερώνει ἀπὸ τὴν 
ὑπαρκτικὴ περατότητα, εἴτε ἡ σχέση εἶναι θετικὴ (κατάφαση στὴν 
κλήση τοῦ Θεοῦ, ὕπαρξη ὡς ἀγάπη) εἴτε εἶναι σχέση ἀντιθετική 
(ἄρνηση τῆς κλήσης τοῦ Θεοῦ, ὕπαρξη ὡς ρήξη).
 Ἡ ἐνανθρώπηση τοῦ Υἱοῦ, ἡ σταύρωση καὶ ἀνάσταση τοῦ 
Χριστοῦ, εἶναι ἡ πραγματοποίηση τοῦ τρόπου τῆς ὕπαρξης τοῦ 
Ἀκτίστου μὲ τὸ «ὑλικὸ» (τὰ ὑπαρκτικὰ δεδομένα) τῆς κτιστῆς 
ἀνθρώπινης φύσης. Χαρίζει ἡ ἐνανθρώπηση-σταύρωση-ἀνάσταση 
τοῦ Χριστοῦ (προσφέρει ὡς Χάρη) τὴν ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία ἀπὸ 
τὴν περατότητα τοῦ κτιστοῦ — καὶ ἡ ἐλευθερία προϋποθέτει τόσο 
τὴν ἀγαπητικὴ κατάφαση ὅσο καὶ τὴ ρήξη, τὴν ἄρνηση. «Σώζει» ἡ 
Χάρη κάθε προσωπικὴ ὕπαρξη ἀπὸ τὸν θάνατο (ἀπὸ τὴν ἄσχετη 
ὕπαρξη) καθιστώντας ἐλεύθερο πρόκριμα, ἀκατάλυτο ἀπὸ τὸν 
θάνατο, τὴν ὕπαρξη ὡς ἀγάπη ἢ ὡς ρήξη. Ἡ ρήξη-ἄρνηση γίνεται 
μία ἀπὸ τὶς συνιστῶσες τοῦ καθολικοῦ θριάμβου τῆς ἐλευθερίας, 
δόξα-φανέρωση τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ.
 Σώζεται ἔτσι καὶ ἡ μόνη ὁριστικὴ διαφορά (ποὺ ἂν καταλυθεῖ, 
τίποτα γιὰ τὸν ἀνθρώπινο νοῦ δὲν ἔχει νόημα): ἡ διαφορὰ τοῦ 
Ἄκτιστου ἀπὸ τὸ κτιστό. Κατανοοῦμε ὡς πληρωματικὴ ἐλευθερία 



τὴν ὑπαρκτικὴ αὐθυπέρβαση, τὴν ἀγάπη. Εἶναι ἡ 
ἀλληλοπεριχώρηση τῶν τριῶν ὑποστάσεων, ἡ κατ' οὐσίαν (κατὰ 
τὸν τρόπον τῆς ὑπάρξεως) ταυτότητα τοῦ Ἀκτίστου: ἐλευθερία τῆς 
αὐθυπαρξίας. Καὶ γνωρίζουμε καὶ τὸν ἄνθρωπο πού, ὡς πρόσ-
ωπο, εἶναι μόνο εἰκόνα αὐτῆς τῆς ἐλευθερίας, ὕπαρξη ὡς σχέση-
ἀναφορικότητα, μὲ τὴν ἐλευθερία του ὑποκείμενη στὴ σχετικότητα 
τῶν ἐπιλογῶν.
 Ὅμως αὐτὴ ἡ σχετικότητα τῆς ἐλευθερίας τῶν ἐπιλογῶν θὰ εἶναι 
λάθος νὰ κατανοηθεῖ μὲ τοὺς ὅρους καὶ τὰ μέτρα τῶν 
ψυχολογικῶν, κληρονομικῶν καὶ λοιπῶν παρορμήσεων τῆς πρὶν 
ἀπὸ τὴ σάρκωση-σταύρωση-ἀνάσταση τοῦ Χριστοῦ 
πραγματικότητας. Ἡ φράση: ὁ ἑωρακὼς ἐμὲ ἑώρακε τὸν 
πατέρα, μᾶς ἐπιτρέπει νὰ ποῦμε ὅτι καὶ μιὰ ὑλικὴ (κτιστὴ) 
προσωπικὴ ἀτομικότητα μπορεῖ νὰ πραγματώνει καὶ νὰ 
ἀποκαλύπτει τὸν Πατέρα: τὸν τρόπο τῆς πληρωματικῆς 
ἀγαπητικῆς ἐλευθερίας. Κατὰ φύσιν (ὅπως ὁ ἐνανθρωπήσας Υἱὸς)
ἢ κατὰ Χάριν (ὅπως ἡ Θεοτόκος γιὰ τὴν Ἐκκλησία καὶ οἱ ἅγιοι).
 Τὰ μέλη τῆς Ἐκκλησίας προσφεύγουν στὴ Θεοτόκο καὶ στοὺς 
ἁγίους κοινωνώντας αἰτήματα, παρακλήσεις, εὐχαριστίες. Γιατί νὰ 
προσφεύγουν σὲ κτιστὲς ὑπάρξεις καὶ ὄχι ἀπευθείας στὸν ἄκτιστο 
Θεό; Δὲν ἀποκλείεται τὸ «ἀπ' εὐθείας», ὅμως εὐνοεῖ τὴν 
ἐξατομίκευση τῆς πρόσβασης ποὺ εὔκολα ἀλλοτριώνεται σὲ 
φυσικὴ θρησκευτικὴ ἐκζήτηση ἀτομικῶν θωρακίσεων. Μέσῳ τῆς 
Θεοτόκου καὶ τῶν ἁγίων φτάνουμε σὲ ἐκκλησιαστικὴ (μέσα ἀπὸ 
τὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας, μέσα ἀπὸ τὴν ἀγάπη προσώπων ποὺ μᾶς 
ἀγαποῦν καὶ τὰ ἀγαποῦμε) παράθεση τῆς ὕπαρξής μας καὶ τῶν 
αἰτημάτων μας στὴν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ γιὰ μᾶς.
 Αὐτὴ πρέπει μᾶλλον νὰ εἶναι ἡ ἀπάντηση καὶ γιὰ τὸ πῶς 
ἐνεργοῦν οἱ ἅγιοι τὴν ἀνταπόκρισή τους στὰ αἰτήματά μας, πῶς 
βρύουν ποταμοὺς θαυμάτων, μὲ τὶς ἐνέργειες ποιᾶς φύσης 
ἐνεργοῦν, ἀφοῦ ἡ ἀνθρώπινη φύση τους ἔχει ἀποσβεσθεῖ στὸ 
χῶμα. Ἐνεργοῦν μὲ τὴ «φύση» (τρόπο ὑπάρξεως) τῆς Ἐκκλησίας, 
τρόπο κοινωνίας τῆς θέλησης καὶ τῆς ἐνέργειας μὲ τὸ θέλημα καὶ 
τὴν ἐνέργεια τοῦ Πατρός. Δὲν πρέπει νὰ εἶναι λάθος ἡ πρόταση: ὁ 
ἑωρακὼς τὴν Ἐκκλησία (τὴν Θεοτόκο, κάθε πρόσωπο ἁγίου) 



ἑώρακε τὸν Χριστό. Καὶ ὁ ἑωρακὼς τὸν Χριστὸ ἑώρακε τὸν 
Πατέρα.



Ε Τὸ ἀδιάρρηκτο Φιλοσοφίας καὶ Μεταφυσικῆς
 
Οὐσίας-φύσεως διαφορὰ τοῦ ἐνεργοῦντος ἀπὸ τὸ ἐνέργημα

 
Ἡ διάκριση τῆς οὐσίας ἢ φύσης ἑνὸς ἔλλογου ὑπαρκτοῦ ἀπὸ τὶς 
ἐνέργειές του (διάκριση ποὺ ἀναφέρεται στὸ νοηματικὸ 
περιεχόμενο τῶν σημαινόντων ἀλλὰ καὶ στὴν ὑπαρκτικὴ 
πραγματικότητα τῶν σημαινομένων) ἐμφανίζεται περιστατικὰ στὴ 
χριστιανικὴ γραμματεία τῶν ὀκτὼ πρώτων αἰώνων καὶ μᾶλλον ὡς 
αὐτονόητη, σὲ κοινὴ χρήση διάκριση. Γιὰ τὸ αὐτονόητο τῆς 
διάκρισης πιθανὸν νὰ ἀρκοῦσε ἡ ἐνεργὸς ἐπίγνωση τῆς 
ἐτυμολογίας τῶν ἑλληνικῶν λέξεων οὐσία, φύση, ἐνέργειες: τῆς 
καταγωγικῆς σημασίας τους.
 Στοὺς ὀκτὼ πρώτους αἰῶνες ἡ διάκριση τῆς οὐσίας ἀπὸ τὶς 
ἐνέργειες τῆς οὐσίας ὑπηρετεῖ κυρίως τὴ διασάφηση τῆς διαφορᾶς
τοῦ κτιστοῦ ἀποτελέσματος ἐνεργημάτων τοῦ Θεοῦ ἀπὸ τὴν 
ἄκτιστη οὐσία τοῦ Θεοῦ — τὴν ἀποφυγὴ τῆς διολίσθησης στὸν 
πανθεϊσμό. Τὸ ἀποτέλεσμα τῆς θείας ἐνέργειας εἶναι ἄλλης 
(διαφορετικῆς) οὐσίας ἢ φύσης ἀπὸ τὴν οὐσία ἢ φύση τοῦ 
ἐνεργοῦντος — ὅπως εἶναι καὶ στὸν ἄνθρωπο οὐσιαστικὴ-φυσικὴ ἡ
διαφορὰ τῆς ζωγραφιᾶς ἀπὸ τὸν ζωγράφο, τῆς μουσικῆς ἀπὸ τὸν 
μουσουργό της κ.λπ. Ἡ ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ εἶναι ἄκτιστη ὅπως ἡ 
οὐσία του, τὸ ἀποτέλεσμα τῆς ἐνέργειας κτιστό, ἀλλὰ λόγος-
φανέρωση τοῦ Δημιουργοῦ: τῆς προσωπικῆς του ἑτερότητας, τῆς 
ἀγάπης καὶ σοφίας του.
 Στὸν 14ο αἰώνα ἡ διάκριση τῆς οὐσίας ἀπὸ τὶς ἐνέργειες γίνεται 
ἀντικείμενο ἀντιμαχίας, ἐπειδὴ συνδέεται μὲ τὴ διασάφηση τῆς 
μαρτυρίας καὶ ἐμπειρίας τῶν Ἡσυχαστῶν: Μοναχοὶ ἐρημίτες 
μίλησαν τότε γιὰ τὴ δυνατότητα τοῦ ἀνθρώπου, στὸν ἐπίγειο βίο 
του, νὰ βιώσει τὴ Θεοπτία — νὰ ἀξιωθεῖ τὸ χάρισμα αἰσθητῆς 
(μέσῳ τῶν φυσικῶν αἰσθήσεων) συνάντησης μὲ τὸν Θεό, κάποιου 
εἴδους θέας τῆς παρουσίας του. Καὶ αὐτὸ μέσα ἀπὸ συγκεκριμένη 
ἄσκηση ἡσυχίας: ἀπόσπασης τοῦ νοῦ ἀπὸ τὶς περισπάσεις τῶν 
αἰσθήσεων, συγκέντρωσής του στὴν ἐπίκληση τοῦ ὀνόματος τοῦ 



Ἰησοῦ Χριστοῦ καὶ τοῦ ἐλέους του.
 Στὴ μαρτυρία τῆς ἐμπειρίας τῶν Ἡσυχαστῶν ἀντέδρασαν λόγιοι 
δυτικῆς, περισσότερο, νοο-τροπίας καὶ παιδείας. Καταλάβαιναν τὴ
λέξη οὐσία ὄχι ὡς τὸν κοινό, μιᾶς ὁμοείδειας ὑπαρκτῶν, τρόπο 
μετοχῆς στὸ εἶναι (μετοχῆς τοῦ ὑπαρκτοῦ στὴν ὕπαρξη), ἀλλὰ μὲ 
τὴν ἐκδοχὴ τῆς οὐσίας ποὺ εἶχε διαμορφωθεῖ στὴ Δύση (κυρίως 
ἀπὸ τὸν Αὐγουστίνο καὶ τὸν Θωμᾶ Ἀκινάτη): Θὰ μποροῦσε νὰ 
τολμηθεῖ ἡ συμπερασματικὴ σύνοψη ὅτι οὐσία γιὰ τὴ Δύση εἶναι 
τὸ δεδομένο «τὶ» τῆς ὕπαρξης, ἡ πραγματικότητα τοῦ ὑπαρκτοῦ 
ποὺ συγκροτεῖται ἀπὸ τὸ σύνολο τῶν σταθερῶν ἰδιωμάτων του, 
πραγματικότητα ὑπαρκτικὴ σὲ ἀντίθεση πρὸς τὴν ἐπίνοια μόνο ἢ 
τὴ φαινομενικότητα. Καθόλου τυχαῖα, ἐπὶ αἰῶνες στὴ Δύση 
(ἀκόμα καὶ πρὶν ἀπὸ τὴ ρήξη μὲ τὴν ἑλληνικὴ παράδοση τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς καθολικότητας, ρήξη ποὺ ἐνσάρκωσε κυρίως ὁ 
Αὐγουστίνος) χρησιμοποιοῦσαν τὴ λέξη sub-stantia (ὑπόσταση) γιὰ 
νὰ μεταφράσουν τὴ λέξη οὐσία, ἀντὶ γιὰ τὸ ὀρθὸ στὰ λατινικὰ 
essentia (ἀπὸ τὸ esse Ð εἶναι).
 Ποιά εἶναι ἡ οὐσία τοῦ σιδήρου, στὴ δυτικὴ ἐκδοχὴ τῆς λέξης; 
Εἶναι ὅλα τὰ σταθερά, ἀντικειμενικῶς πιστοποιούμενα ἰδιώματα, 
ποὺ κάνουν τὸν σίδηρο νὰ εἶναι, παντοῦ καὶ πάντοτε, ἴδια 
ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα, διαφορετικὴ ἀπὸ τὴν 
πραγματικότητα τοῦ χαλκοῦ, τοῦ χρυσοῦ ἢ ὅποιου ἄλλου 
μετάλλου82. Ἔτσι καὶ οὐσία τοῦ Θεοῦ εἶναι ἡ πραγματικότητα 
ποὺ συγκροτεῖται ἀπὸ τὰ ἰδιώματα-γνωρίσματα τοῦ ἀπείρου, τοῦ 
ἀύλου, τοῦ ἀνάρχου, τοῦ ἀιδίου, τῆς πανσοφίας, τῆς 
παντοδυναμίας, τῆς ἀφθαρσίας κ.λπ. Γιὰ τὴ δυτικὴ ἀντίληψη δὲν 
εἶναι τρόπος ὕπαρξης ἡ οὐσία τοῦ Θεοῦ οὔτε τρόπος μετοχῆς στὴν
ὕπαρξη ἡ οὐσία τοῦ σιδήρου. Καὶ στὶς δυὸ περιπτώσεις εἶναι ἡ 
οὐσία κάτι ἄλλο ἀπὸ τρόπος: εἶναι μιὰ ὁριστικὰ ἐντοπιζόμενη 
πραγματικότητα μὲ γνωρίσματα-ἰδιώματα ἀντι-κειμένου. Ἔτσι ἡ 
γνώση της κατέχεται, ἀποτελεῖ σίγουρη, σταθερὴ βεβαιότητα, 
ἀντικείμενο ἀτομικῆς κατανόησης, ὁρισμοῦ, ἀποδεικτικῆς 
κατοχύρωσης.
 Βέβαια, δὲν εἶναι ὑλικὴ-αἰσθητὴ ἡ «ὑπέρτατη ὀντότητα» ἢ 
«οὐσία» τοῦ Θεοῦ, ἑπομένως πρέπει, κατὰ λογικὴ ἀναγκαιότητα, 



νὰ εἶναι καθαρὴ ἐνέργεια (actus purus), ὅπως ἰδιοφυῶς εἶχε 
ὁρίσει ὁ Ἀριστοτέλης τὸ ἀκίνητον πρῶτον κινοῦν καὶ ἄκριτα εἶχε 
μεταφέρει τὸν ὁρισμὸ ὁ Ἀκινάτης στὸν Θεὸ τῆς Ἐκκλησίας. Ὅσοι 
λοιπὸν ἰσχυρίζονται, ἔλεγαν οἱ ἐκπρόσωποι τῆς δυτικῆς ὀπτικῆς, 
ὅτι ἔχουν ἐμπειρία αἰσθητῆς θέας τοῦ Θεοῦ (ὅτι «βλέπουν» 
ἐνεργούμενη τὴν παρουσία του), ζητᾶνε νὰ παραδεχθοῦμε ὅτι μὲ 
τὰ ὑλικὰ αἰσθητήρια ὄργανα τῆς κτιστῆς ὕπαρξής τους «βλέπουν» 
τὴν ἄκτιστη οὐσία-ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ. Ἐνδεχόμενο ποὺ τὸ 
ἀποκλείει ρητὰ ἡ Γραφή (Θεὸν οὐδεὶς ἑώρακε πώποτε83 κ.λπ.).
 Ὅμως οἱ Ἡσυχαστὲς δὲν προσπαθοῦσαν νὰ κατοχυρώσουν 
θεωρητικὰ μιὰν «ὑπερφυσικὴ» θαυματουργία. Ὑπεραμύνονταν 
τῆς δυνατότητας ποὺ χαρίστηκε στὸν ἄνθρωπο, μὲ τὴ σάρκωση 
τοῦ Υἱοῦ, νὰ γνωρίσει τὸν Θεὸ ὄχι μόνο ὡς πληροφορία, μέσῳ 
νοητικῶν ἀναγωγῶν καὶ συλλογιστικῶν συμπερασμῶν ἢ μέσῳ 
μυστικιστικῶν, συναισθηματικῶν «διαισθήσεων», «ἐνοράσεων», 
ποικίλων «ἐξάρσεων» — ὄχι βασισμένος ὁ ἄνθρωπος ὡς ἄτομο σὲ 
ἀτομικές του (φυσικὲς) ἱκανότητες. Ὁ Θεὸς εἶναι ὕπαρξη 
προσωπική, ἑπομένως καὶ ἡ γνώση τοῦ Θεοῦ μόνο ὡς ἐμπειρία 
ἄμεσης σχέσης μαζί του μπορεῖ νὰ πραγματοποιηθεῖ — ὅπως 
κάθε προσωπικῆς ἑτερότητας ἡ γνώση. Καὶ τὸ γεγονὸς τῆς 
σχέσης προσώπου μὲ πρόσωπο ἐνεργεῖται πάντοτε: 
πραγματώνεται μὲ τὶς ἐνέργειες τῆς φύσης, ἀποκαλυπτικὲς 
πάντοτε τῆς ὑποστατικῆς ἑτερότητας.
 Παράδειγμα ἡ ἐμπειρία τοῦ πῶς γνωρίζουμε ἕνα ἀνθρώπινο 
πρόσωπο: Μπορεῖ, σὲ ἕνα πρῶτο στάδιο, νὰ ἔχουμε μόνο 
πληροφορίες γι' αὐτό, περιγραφές, παρατηρήσεις, ἐκτιμήσεις 
ἄλλων — ἡ γνώση μας ἐνδέχεται νὰ εἶναι ὀρθὴ ἢ λανθασμένη, 
ὅμως ὁπωσδήποτε εἶναι ἐλλιπής. Σὲ ἕνα δεύτερο στάδιο, πιθανὸν 
νὰ γνωρίσουμε καὶ κάποια δημιουργήματα τοῦ συγκεκριμένου 
προσώπου, στὰ ὁποῖα ἀποτυπώνεται ἡ προσωπική του ἑτερότητα, 
ἐνεργεῖται ὁ λόγος-φανέρωση τῆς μοναδικῆς, ἀνόμοιας καὶ 
ἀνεπανάληπτης ὑπόστασής του. Σὲ ἕνα τρίτο στάδιο, ἂν ἔχουμε 
πιὰ ἐπαρκῶς ἐξοικειωθεῖ μὲ τὸ δημιουργικό του ἔργο καὶ 
συναντήσουμε ἕνα καινούργιο, ἄγνωστο ὣς τότε σὲ μᾶς ἐνέργημά 
του (ζωγραφικό, μουσικό, λογοτεχνικὸ ἢ καὶ ἁπλῶς 



κατασκευαστικὸ), ἀναγνωρίζουμε σὲ αὐτὸ ἀμέσως τὴν προσωπικὴ 
ἑτερότητα τοῦ δημιουργοῦ — λέμε: αὐτὴ ἡ μουσικὴ εἶναι Mozart, 
αὐτὸς ὁ πίνακας εἶναι Van Gogh, αὐτὸ τὸ χειροποίητο ἔπιπλο 
εἶναι ὁ μαστρο-Γιάννης. Ὅμως ἡ γνώση μας γιὰ ἕνα πρόσωπο 
ἀποκτᾶ ἄλλη δυναμική, ἂν συμβεῖ νὰ ἔχουμε τὴν ἐμπειρία τῆς 
ἄμεσης παρουσίας του, νὰ ξεκινήσουμε σχέση ἀναστροφῆς μαζί 
του.
 Ἡ γνώση ποὺ μᾶς παρέχει ἡ ἄμεση παρουσία ἑνὸς προσώπου, ἡ 
ἀναστροφὴ ἢ συμβίωση μαζί του, ἔχει σαφῶς τὴ μεγαλύτερη 
ἐνάργεια καὶ πληρότητα ἀπὸ ὁποιαδήποτε ἔμμεση γνώση. 
Ἐνεργεῖται καὶ αὐτὴ μὲ φυσικὲς ἐνέργειες, ὑποστατικὰ 
ἐκφερόμενες, δηλαδὴ μὲ τρόπο μοναδικό, ἀνόμοιο, ἀνεπανάληπτο. 
Ἐνεργεῖται ὡς μορφικὴ ἑτερότητα, ἀνυπότακτη σὲ ὁριστικὲς 
περιγραφὲς τῆς γλωσσικῆς μας σημαντικῆς. Ἀλλὰ καὶ ὡς συνεχῶς 
γιγνόμενη ἑτερότητα, συνάρτηση τῆς κάθε πραγματούμενης 
σχέσης καὶ δηλωτικὴ σχέσεων ποὺ προηγήθηκαν στὸν χρόνο 
ἀφήνοντας ἀνεπίγνωστα ἀποτυπώματα ἐθισμῶν ἐκφραστικῆς — 
ἑτερότητα συνεχῶς καὶ ἀπροκαθόριστα δηλούμενη:
 Εἶναι τὸ βλέμμα, τὸ χαμόγελο, ἡ ἐκφραστικὴ ἐλάχιστων 
συσπάσεων ποὺ λέμε ὅτι «φωτίζουν» ἢ «σκοτεινιάζουν» τὴν ὄψη, 
ἐκφράζουν χαρά, λύπη, ἐνθουσιασμό, ἀπογοήτευση, συμπάθεια, 
ἀποστροφὴ ἢ ὀργή, φόβο ἢ ἀφοβία, εἰλικρίνεια ἢ ὑποκρισία, 
ἔρωτα ἢ ἀδιαφορία. Καὶ στὴ φυσιογνωμικὴ ἐκφραστικὴ 
προστίθεται ἡ «γλώσσα» τῶν χειρονομιῶν, ἡ «γλώσσα» 
ὁλόκληρου τοῦ κορμιοῦ, ἡ «χάρη» τῆς κίνησης, ἡ ἁβρότητα ἢ 
ψυχρότητα τῆς σιωπηλῆς συμπεριφορᾶς.
 Ἂν λοιπὸν μὲ τόσους τρόπους (φυσικὲς ἐνέργειες) ἐνεργεῖται ἡ 
γνωστοποίηση τῆς ἑτερότητας καὶ παρουσίας ἑνὸς ἀνθρώπινου 
(φυσικοῦ-κτιστοῦ) προσώπου, χωρὶς νὰ θίγεται ἢ νὰ παραλλάζει ἡ 
ὑπόσταση καὶ ἡ οὐσία του, γιατί νὰ ὑπολείπεται σὲ ἐνεργητικὴ 
γνωστοποίηση τῆς ἑτερότητας τὸ τριαδικὸ πρωτότυπο τῶν 
προσωπικῶν ὑποστάσεων; Καὶ ἂν ἡ γνωστοποίηση τῆς φυσικῆς 
παρουσίας ἑνὸς ἀνθρώπινου προσώπου, ἡ ἐμπειρία τῆς 
ἑτερότητάς του, μόνο ἔμμεσα καὶ ἀνεπαρκέστατα μπορεῖ νὰ 
σημανθεῖ γλωσσικά (μόνο μὲ μεταφορές, συμβολισμούς, 



παρομοιώσεις, ἀλληγορίες), πῶς νὰ βεβαιωθεῖ καὶ περιγραφεῖ ἡ 
ἐμπειρία τῆς χαρισματικῆς ἄμεσης σχέσης τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν 
ἐνεργούμενη παρουσία τοῦ ἄκτιστου Θεοῦ;
 Οἱ Ἡσυχαστὲς μιλᾶνε γιὰ «κάτι σὰν φῶς» ποὺ τοὺς καταυγάζει, 
οἱ τρεῖς μαθητὲς τοῦ Χριστοῦ στὸ ὄρος Θαβὼρ μαρτυροῦσαν 
ἐπίσης ὅτι τὸ πρόσωπο τοῦ διδασκάλου τους ἔλαμψε «σὰν νὰ 
ἦταν ὁ ἥλιος» καὶ τὰ ἱμάτιά του ἔγιναν λευκὰ «σὰν νὰ ἦταν ἀπὸ 
φῶς»84. Ὁ Παῦλος μιλάει γιὰ παρόμοια ἐμπειρία παραιτούμενος 
ἀπὸ κάθε ἐκφραστικὴ ἀναλογία: δηλώνει ὅτι ἤκουσεν ἄρρητα 
ρήματα, ἃ οὐκ ἐξὸν ἀνθρώπῳ λαλῆσαι85, καὶ ὅσα ὁ Θεὸς 
ἑτοίμασε γιὰ κείνους ποὺ τὸν ἀγαποῦν, μάτι δὲν τὰ εἶδε κι οὔτε 
τ' ἄκουσε αὐτὶ κι οὔτε ποὺ τά 'βαλε ὁ λογισμὸς τοῦ 
ἀνθρώπου86.
 
 
Συνέπειες ἄρνησης τῆς διαφορᾶς

 
Ἑπομένως τὸ κρινόμενο στὴ λεγόμενη ἡσυχαστικὴ ἔριδα δὲν ἦταν 
τὸ τί μποροῦν νὰ ποῦν ὅτι «βλέπουν» ἢ ὅτι «αἰσθάνονται» ὡς 
ἐμπειρία τῆς παρουσίας τοῦ Θεοῦ οἱ Ἡσυχαστές, ἀλλὰ τὸ ἂν 
ὑπάρχει ὀντολογικὸ ἐνδεχόμενο τέτοιας ἐμπειρίας. Ἂν 
ἀπορρίψουμε, μαζὶ μὲ τὴ μεταρωμαϊκὴ Δύση, τὴ διάκριση τῆς 
οὐσίας ἀπὸ τὶς ἐνέργειες, ἂν δεχθοῦμε ἀξιωματικὰ ὅτι ἡ 
ἀπρόσιτη, ἀπερινόητη, ἀκατάληπτη οὐσία τοῦ Θεοῦ ταυτίζεται μὲ 
τὶς ἐνέργειές του, ὅτι γνωρίζουμε μόνο ἑτερούσια ἀποτελέσματα 
τῶν ἐνεργειῶν τοῦ Θεοῦ, ἐνῶ οἱ ἴδιες οἱ ἐνέργειες παραμένουν 
ἄγνωστες ὅσο καὶ ἡ οὐσία του, τότε τὸν Θεὸ μόνο διανοητικὰ τὸν 
συμπεραίνουμε καὶ «μυστικιστικά», μὲ διαισθήσεις, τὸν 
«βιώνουμε».
 Ἡ ἡσυχαστικὴ ἔριδα ἔδειξε μὲ ἐνάργεια ὅτι ἡ διάκριση τῆς 
οὐσίας ἀπὸ τὶς ἐνέργειες τῆς οὐσίας ὑποστατικὰ ἐκφερόμενες δὲν 
εἶναι μιὰ ἀφηρημένη μεθοδολογικὴ ἀρχή, ἀλλὰ μιὰ ἐμπειρικὰ 
βεβαιούμενη πιστοποίηση, προϋπόθεση («κλειδὶ») γιὰ τὸν 
ἐμπειρικὸ χαρακτήρα τῆς γνώσης τοῦ Θεοῦ, ὅπως καὶ κάθε 
ἀνθρώπινου προσώπου. Μὲ τὴ βοήθεια αὐτῆς τῆς διάκρισης 



μποροῦμε νὰ διαγνώσουμε ὀντολογικὸ περιεχόμενο στὴ 
μαρτυρούμενη ἐμπειρία τῆς Ἐκκλησίας (περιεχόμενο 
πραγματικότητας σχέσεων, ὑποκείμενων σὲ ἐπαλήθευση 
κοινωνούμενης, ἀνοιχτῆς στὸν καθένα, ἐπαλήθευσης — ὄχι 
ὑποκειμενικῶν «διαισθήσεων», «ἐνοράσεων», ψυχολογικῶν 
προβολῶν). Τόσο στὴν ἐμπειρία τῶν αὐτοπτῶν μαρτύρων τῆς 
ἐνανθρώπησης τοῦ Υἱοῦ (ἐμπειρία Θεοφάνειας στὴ βάπτιση τοῦ 
Χριστοῦ, στὸ ὄρος Θαβώρ, στὶς μετὰ τὴν ἀνάστασή του ἐμφανίσεις 
του) ὅσο καὶ στὴν ἐμπειρία τῆς παρουσίας τοῦ Παρακλήτου στὴ 
ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας (στὴν ποικιλία τῶν προσωπικῶν χαρισμάτων, 
στὰ ἐνεργούμενα θαύματα τῶν ἁγίων).
 Δίχως τὴ διάκριση τῆς οὐσίας ἀπὸ τὶς ἐνέργειες ὁ Θεὸς εἶναι 
προσιτὸς στὸν ἄνθρωπο μόνο ὡς συλλογιστικὴ «ὑπόθεση» 
(suppositio) ἢ ὡς ἠθικὴ ἀναγκαιότητα καὶ συναισθηματικὴ 
ἐπιθυμία — Deus absconditus, ἀπρόσιτος στὴν ἐμπειρικὴ γνώση. 
Ἡ ἱστορικὴ σημασία τῆς ἡσυχαστικῆς ἔριδας τοῦ 14ου αἰώνα, καὶ 
εἰδικότερα τῶν παρεμβάσεων στὴν ἔριδα τοῦ Γρηγορίου Παλαμᾶ, 
ἔγκειται στὴν ὀξυδέρκεια τῆς διάγνωσης τῶν συνεπειῶν ποὺ ἔχει 
ἡ ἀποδοχὴ ἢ ἡ ἀπόρριψη τῆς διάκρισης οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν.
 Ἐμμένοντας στὴν ἀπόρριψη ἡ Δύση ὁδηγήθηκε στὴν 
προτεραιότητα τῆς νοητικῆς πρόσβασης στὸ ἐκκλησιαστικὸ εὐ-
αγγέλιο (γι' αὐτὸ καὶ γοητεύτηκε ἀπὸ τὴν ἀριστοτελικὴ 
μεταφυσική: τὴ συλλογιστικὴ ἀναγωγὴ στὸ πρῶτον κινοῦν). 
Μεταποίησε τὴν ἐκκλησιαστικὴ πίστη-ἐμπιστοσύνη σὲ ἀτομικὴ 
πειθάρχηση ἀποδοχῆς δογμάτων (ἀξιωματικῶν ἀρχῶν, 
ὑποχρεωτικῶν πεποιθήσεων) καὶ μετάλλαξε τοὺς ὅρους (τὴ 
γλωσσικὴ ὁριοθέτηση) τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας σὲ κωδικὰ 
στερεότυπα ἰδεολογικῶν ἀποφάνσεων θωρακισμένων μὲ τὸ κύρος 
τῆς ἔγκρισης ἀπὸ ἀλάθητη (infaillibile) αὐθεντία.
 Ἡ ἐκδοχὴ τῆς ἀλήθειας ὡς συνάρτησης τῶν λειτουργιῶν τῆς 
ἀτομικῆς διάνοιας (veritas est adaequatio rei et intellectus) 
κατέστησε εὐρύτερα τὴ νοησιαρχία (rationalismus) πρωτεῦον 
γνώρισμα στὸν καθόλου τρόπο τοῦ βίου, δηλαδὴ στὸν πολιτισμὸ 
τῆς Δύσης. Καὶ ἡ νοησιαρχία γίνεται μήτρα τῆς ἀπολυτοποιημένης 
ἀτομοκρατίας (individualismus), σὲ κάθε πτυχὴ τοῦ βίου (χωρὶς 



νὰ ἀποκλείεται καὶ ἡ ἀντίστροφη ἐκκίνηση: ὁ ἀτομοκεντρισμός, 
τυπικὸ γνώρισμα πρωτογονισμοῦ ὑπανάπτυκτων κοινωνιῶν, ὅπως 
τότε οἱ κοινωνίες τῆς μεταρωμαϊκῆς Δύσης, νὰ γεννάει τὴ 
νοησιαρχία). Προκαλεῖ πάντως ἡ νοησιαρχία, ὡς ἀντίδραση, τὸν 
ἐπίσης ἀτομοκεντρικὸ ἠθικισμό, ὑποκατάστατο τοῦ ἐμπειρισμοῦ (: 
ρωμαιοκαθολικὸ νομικισμὸ καὶ προτεσταντικὴ καθηκοντολογία, 
κιετισμό [Quietismus], πουριτανισμό, πιετισμό [Pietismus], τὴν 
ἀκραία ἔκφραση τοῦ ἀτομοκεντρικοῦ ἠθικισμοῦ, τοὺς 
«Καθαρούς», ἐφιαλτικὸ γιὰ τὴ Δύση πρόβλημα σὲ ὅλη τὴ 
διάρκεια τοῦ Μεσαίωνα).
 Ἱστορικά, στὴ Δύση, κάθε ἀντίδραση στὴ νοησιαρχία ἢ κάθε 
ἀπόπειρα ἀποφυγῆς της εἶναι ἀναπόδραστα παγιδευμένη στὴν 
ἀτομοκρατία, στὴν ἀπολυτοποίηση κάποιας ἐπιμέρους ἀτομικῆς 
ἱκανότητας γιὰ πρόσβαση στὴν ἀλήθεια. Ἔτσι προκύπτουν τὰ 
κινήματα τοῦ ρομαντισμοῦ (ἀτομικὴ διαίσθηση, συναίσθημα, 
αἰσθητικὸ βίωμα) ἀλλὰ καὶ τῆς αἰσθησιοκρατίας («οὐδὲν ἐν τῇ 
νοήσει ὃ μὴ πρότερον ἐν τῇ αἰσθήσει»), ὁ μπερξονισμὸς καὶ ὁ 
νιτσεϊκὸς βιταλισμός, ἡ ὑπαρξιστικὴ φιλοσοφία (γνώση μέσα ἀπὸ 
τὴν ἀτομικὴ βίωση «ὁριακῶν καταστάσεων» τῆς ὕπαρξης), ὁ 
ἱστορικὸς ὑλισμὸς καὶ ὁ μηδενισμός (ἡ ἔξοδος ἀπὸ κάθε 
ὑπαρκτικὸ προβληματισμὸ γιὰ χάρη τῆς κατάφασης τῶν ὑλικῶν, 
καταναλωτικῶν ἀναγκῶν τοῦ ἀτόμου).
 Ἐκφάνσεις, ὅλες οἱ παραπάνω, τοῦ παγιωμένου στὴ Δύση 
ἀτομοκεντρισμοῦ, μετὰ τὸν ἀποκλεισμὸ τῆς γνωστικῆς 
προτεραιότητας ποὺ ἔχει ἡ σχέση ὡς ἐνεργούμενο (μέσῳ τῶν 
φυσικῶν ἐνεργειῶν) ὑπαρκτικὸ γεγονός87. Ἀπορρίπτοντας ἡ Δύση 
τὴ διάκριση οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν ἦταν πιὰ ἀδύνατο νὰ 
ἀντιληφθεῖ ἄλλη διαφορὰ τοῦ προσώπου ἀπὸ τὸ ἄτομο πέρα ἀπὸ 
τὴ μορφική. Ἀδύνατο νὰ ἀντιληφθεῖ τὴ διαφορὰ τῆς ἀτομικῆς 
ὕπαρξης καὶ τῆς ἀτομικῆς γνώσης ἀπὸ τὴν ὕπαρξη καὶ τὴ γνώση 
ὡς ἐνεργούμενη σχέση, ὡς μετοχὴ-μέθεξη στὸν τρόπο τῆς 
ὕπαρξης καὶ τῆς γνώσης. Ἡ ὕπαρξη καὶ ἡ γνώση, στὴ δυτικὴ 
ὀπτική, εἶναι ἰδιώματα-γνωρίσματα τῆς οὐσίας τοῦ ἀνθρώπου: 
facultas existentiae, facultas rationis.
 Τελικὴ καὶ ἀναπότρεπτη συνέπεια τῆς ἀπόρριψης, ἡ 



«θρησκειοποίηση» τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος στὴ Δύση, ἡ 
ἀλλοτρίωση τῆς Ἐκκλησίας σὲ ἀτομοκεντρικὴ θρησκεία 
(Χριστιανισμὸ): ἀτομικῆς «πίστης» (πεποιθήσεων), ἀτομικῆς 
ἠθικῆς (νομικῆς ἀξιομισθίας, πειθάρχησης σὲ «ὑπερφυσικοῦ» 
κύρους κανονιστικὲς ἀρχὲς), θρησκεία τυραννικοῦ βάρους 
ἀτομικῶν ἐνοχῶν. Μὲ ἔσχατο πέρας τὴν ὀντολογικὰ ἀντιφατικὴ 
ἀτομικὴ «σωτηρία» ἢ τὸν ἀτομικὸ αἰώνιο κολασμό.
 
 
Ἡ ἐπανανακάλυψη τῆς διάκρισης οὐσίας-ἐνεργειῶν

 
Οἱ ρῶσοι θεολόγοι ποὺ «διεσπάρησαν» στὴ Δύση, μετὰ τὸ 
πραξικόπημα τῶν Μπολσεβίκων στὴ χώρα τους τὸ 1917, ἦταν 
μᾶλλον οἱ πρῶτοι ποὺ συνειδητοποίησαν τὴ διάκριση οὐσίας καὶ 
ἐνεργειῶν ὄχι ἁπλῶς σὰν κάποτε ἀφορμὴ μιᾶς ἔριδας μοναχῶν 
καὶ θεολόγων, ἀλλὰ ὡς «κλειδὶ» γιὰ τὴν κατανόηση τῆς 
συντελεσμένης μὲ τὸ Σχίσμα διαφοροποίησης τῆς χριστιανικῆς 
Δύσης ἀπὸ τὴν Καθολικὴ Ἐκκλησία, τῆς διαμόρφωσης δύο 
ἀντιθετικῶν πολιτισμῶν. Κυρίως ὁ Ἰωάννης Μέγιεντορφ καὶ ὁ 
Βλαδίμηρος Λόσσκυ ἐντόπισαν στὸ ἔργο τοῦ Γρηγόριου Παλαμᾶ 
τὴν ὀξυδέρκεια αὐτῆς τῆς διάγνωσης καὶ τῶν συνεπειῶν της.
 Σὲ ἕνα ἑπόμενο, διευρυμένο πεδίο, οἱ συνέπειες ἀποδοχῆς ἢ 
ἀπόρριψης τῆς διάκρισης οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν 
συστηματοποιήθηκαν στὸ βιβλίο Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως. Ἐκεῖ 
ἡ ἀποδοχὴ τῆς διάκρισης καταδείχθηκε ὡς ἀναγκαία προϋπόθεση 
γιὰ τὴ συγκρότηση μιᾶς συνεποῦς (στὸ πεδίο τῆς ὀντολογίας) 
ἑρμηνευτικῆς, μιᾶς πρότασης «νοήματος» τοῦ ὑπαρκτοῦ.
 (Μὲ τὸν ὅρο συνεπὴς δηλώνουμε τὴν ἀνταπόκριση τῆς 
ἑρμηνευτικῆς πρότασης στὶς ἀπαιτήσεις τῆς ἀνθρώπινης λογικῆς, 
δηλαδὴ στοὺς ὅρους-προϋποθέσεις γιὰ νὰ κοινωνεῖται-μετέχεται ἡ 
ἐμπειρία, νὰ ἐπαληθεύεται κοινωνούμενη. Καὶ μὲ τὸν ὅρο 
ὀντολογία ἀναφερόμαστε σὲ πρόταση ἑρμηνευτικὴ τοῦ ὄντος, τοῦ 
ὑπαρκτοῦ, σὲ λόγο περὶ τοῦ ὄντος, ἑρμηνεία τοῦ νοήματος 
[αἰτίας καὶ σκοποῦ] ἢ τῆς ἀπουσίας νοήματος τοῦ ὑπαρκτικοῦ 
γεγονότος.)



 Στὸ Πρόσωπο καὶ Ἔρως ἡ διάκριση οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν 
συνοδεύει, μὲ λογικὴ καὶ πραγματικὴ (ἐμπειρικὰ τεκμαιρόμενη) 
συνάφεια, τὴ διάκριση οὐσίας καὶ προσώπου καὶ τὴ διάκριση 
κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου. Οἱ τρεῖς αὐτὲς διακρίσεις λειτουργοῦν ὡς 
θεμελιακὲς «ἀρχὲς» (μεθοδικὲς πιστοποιήσεις ἐκκίνησης) γιὰ νὰ 
συγκροτηθεῖ ἡ ἑρμηνευτικὴ νοήματος τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος 
πρόταση ποὺ χαρακτηρίστηκε ὀντολογία τοῦ προσώπου. Στὴ 
διάκριση ποὺ εἰσάγει ὁ Ἀριστοτέλης ἀνάμεσα σὲ οὐσία πρώτη καὶ
οὐσία δευτέρα (καθ' ἕκαστον καὶ καθόλου)88, ὅπως καὶ στὴ 
διάκριση ἀνάμεσα στὴν οὐσία καὶ στὰ συμβεβηκότα89, θὰ 
μπορούσαμε νὰ διακρίνουμε μιὰ προετοιμασία ἢ προανάκρουσμα 
γιὰ τὴ γλωσσικὴ-σημαντικὴ διασάφηση τῆς ὑπαρκτικῆς 
πραγματικότητας τοῦ προσώπου. Τὸ ἴδιο καὶ στὴν ταύτιση τοῦ 
εἴδους μὲ τὶς ἐνέργειες90. Ἀλλὰ προσωποκεντρικὴ ὀντολογία εἶναι 
ἀδύνατο νὰ συγκροτηθεῖ χωρὶς τὴ διάκριση τῆς οὐσίας καὶ τῆς 
ὑπόστασης ἀπὸ τὶς ἐνέργειες (ἐνέργειες τῆς οὐσίας ὑποστατικὰ 
ἐκφερόμενες), ἀδύνατο δηλαδὴ νὰ ἀναχθεῖ ἡ αἰτιώδης ἀρχὴ τοῦ 
ὑπαρκτοῦ στὴν ἐλευθερία αὐτοσυνείδητης, ὑπαρκτικὰ 
ἐνεργούμενης ἑτερότητας.
 Ἡ πιστοποίηση τοῦ ἀδυνάτου ἐπαληθεύεται ἀκόμα καὶ στὴν 
περίπτωση τῆς ἐντυπωσιακὰ προηγμένης ὀντολογίας τῶν 
Νεοπλατωνικῶν (κυρίως Πρόκλου καὶ Πλωτίνου), ὅπως καὶ στὴ 
φιλοσοφικὴ παράδοση τῆς μεταρωμαϊκῆς Δύσης, ἀπὸ τὸν 
Αὐγουστίνο ὣς τὸν Heidegger. Καὶ ἀπὸ τὶς δυὸ αὐτὲς περιπτώσεις 
προηγεῖται, κατατεθειμένη ἱστορικά, ἡ ὀντολογικὴ πρόταση τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς μαρτυρίας, ἡ ὁποία ὅμως σαφῶς ἀγνοεῖται. Τὸ 
πιθανότερο εἶναι ὅτι δὲν ἔχει κατανοηθεῖ ἢ ἔχει καίρια 
παρανοηθεῖ. Οὔτε οἱ Νεοπλατωνικοὶ οὔτε οἱ κορυφαῖοι τῆς 
δυτικῆς φιλοσοφικῆς παράδοσης μοιάζει νὰ συναντήθηκαν ποτὲ μὲ 
τὴν πρόκληση τοῦ ἐρωτήματος, ἂν αἰτιώδης ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτικοῦ 
γεγονότος εἶναι μιὰ ἀνερμήνευτα δεδομένη ἀναγκαιότητα ἢ μιὰ 
προσωπικὴ (αὐτοσυνείδητη καὶ ἐνεργητικὴ) ἐλευθερία. Ἡ 
πρόκληση-μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας γιὰ τὴν 
Τριαδικότητα τῆς Αἰτιώδους Ἀρχῆς μοιάζει νὰ διατρέχει λάθρα 
τὴν Ἱστορία — μὲ ἐξαίρεση τὴν παρένθεση δέκα περίπου αἰώνων 



ποὺ ἡ πρόκληση σαρκώθηκε σὲ πολιτισμικὸ «παράδειγμα»: τὸ 
ψευδωνύμως καὶ κατὰ χλεύην ὀνομαζόμενο «βυζαντινό».
 Στὴ φιλοσοφικὴ διαδρομὴ τῆς μεταρωμαϊκῆς Δύσης γινόταν 
συνήθως ἀποδεκτὴ ἡ διάκριση οὐσίας καὶ ὑπόστασης, κάποτε καὶ 
ἡ διάκριση κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου (μᾶλλον σὰν διαστολὴ 
κατηγορημάτων ὀρθῆς συλλογιστικῆς παρὰ ὡς σημαντικὴ τοῦ 
τρόπου τοῦ εἶναι). Δὲν μοιάζει νὰ παρεισέφρησε ποτὲ ὑποψία ἢ 
προβληματισμὸς γιὰ συσχετισμὸ τῆς Τριαδικότητας μὲ τὴν 
ὑπαρκτικὰ ἐνεργούμενη ἐλευθερία τῆς Αἰτιώδους Ἀρχῆς τοῦ 
ὑπαρκτοῦ ἀπὸ προκαθορισμοὺς οὐσίας — νὰ ἑρμηνευθεῖ τὸ 
αὐθυπόστατο τῆς Αὐτοαιτίας ὡς ἐλευθερία κοινωνούμενης 
(τρισυποστάτως) ἀγάπης καὶ (ἐκ-στατικῶς) ἐνεργούμενης, ἀφοῦ 
τὰ πάντα ποιεῖ ἐπειδὴ πάντων ἐρᾷ91. Ἡ ἄγνοια ἢ παράκαμψη 
τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἀπάντησης στὸ κυρίως ὀντολογικὸ ἐρώτημα (ἡ 
ὕπαρξη προϊὸν ἐλευθερίας ἢ ἀναγκαιότητας;) εἶναι ὀργανικὴ 
συνέπεια τῆς ἀποσύνδεσης τῶν γνωστικῶν βεβαιοτήτων ἀπὸ τὴν 
ἀνάγκη ἐπαλήθευσης ἐμπειρικῆς, δηλαδὴ κοινωνούμενης. Καὶ ἡ 
ἀποσύνδεση αὐτή, συνεπὲς προϊὸν τῆς ἄρνησης νὰ γίνει κατανοητὴ
ἡ διάκριση τῆς οὐσίας ἀπὸ τὶς ἐνέργειες.
 Ἔτσι καταλήγει νὰ εἶναι ἀναπόφευκτη στὴ Δύση ἡ ἄγνοια ἢ 
παράκαμψη τόσο τῆς προσωποκεντρικῆς ὀντολογίας ὅσο καὶ τοῦ 
ἀποφατισμοῦ τῆς γνώσης (: τῆς ἄρνησης νὰ ἐξαντλήσουμε τὴ 
γνώση στὴ διατύπωσή της, νὰ ταυτίσουμε τὴν κατανόηση τῶν 
σημαινόντων μὲ τὴ γνώση τῶν σημαινομένων). Ἀναπόφευκτη καὶ ἡ 
ταύτιση τῆς σημασίας τῶν λέξεων πρόσωπο καὶ ἄτομο σὲ κάθε 
δυτικοευρωπαϊκὴ γλώσσα ἀσχέτως ἐθνοφυλετικῆς καταγωγῆς. Ἡ 
Δύση λέει πρόσωπο καὶ ἐννοεῖ ἄτομο — μὲ μόνη ἐξαίρεση τὴ 
χαϊντεγγεριανὴ προσπάθεια νὰ ὁριστεῖ ἡ existentia (ὕπαρξη), 
εἰδικὰ καὶ μόνο στὴν περίπτωση τοῦ ἀνθρώπου, ὡς Ek-sistentia, 
προκειμένου νὰ δηλωθεῖ ὁ ἐκ-στατικὸς (ἔξω-ἴσταμαι, ἐξίσταμαι) 
χαρακτήρας τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης: ἡ δυνατότητα τοῦ 
ἀνθρώπου νὰ εἶναι ὁ ἴδιος αὐτὸ ποὺ δὲν εἶναι καὶ νὰ μὴν εἶναι 
αὐτὸ ποὺ εἶναι92. Ἡ ἄρνηση ἢ ἄγνοια τῆς διάκρισης οὐσίας καὶ 
ἐνεργειῶν ἀποδείχνεται σαφὴς αἰτία τοῦ ἀγεφύρωτου χάσματος 
ποὺ χωρίζει τὴν ὀντολογία τοῦ προσώπου ἀπὸ ὁποιαδήποτε 



ἔκφανση (καὶ τὴ γονιμότερη φιλοσοφικὰ) τοῦ Περσοναλισμοῦ στὴ 
Δύση.
 
 
Παρενθετικὸ παράδειγμα σύγχυσης

 
Ἡ ἄρνηση ἢ παράκαμψη τῆς διάκρισης οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν, τῆς 
σημασίας της γιὰ τὴ συγκρότηση μιᾶς συνεποῦς ὀντολογίας (μὲ 
συνακόλουθη τὴν ἄγνοια ἢ παραγνώριση τοῦ ἀποφατισμοῦ καὶ τὴ 
νοηματικὴ ταύτιση προσώπου καὶ ἀτόμου) χαρακτηρίζουν καὶ 
ἀπόπειρες παρέμβασης, μάλιστα κριτικῆς, στὸ πεδίο τῆς 
προσωποκεντρικῆς ὀντολογίας ἀπὸ Ἕλληνες, ἐραστὲς τῆς δυτικῆς 
πολιτισμικῆς ἀποτελεσματικότητας. Ἡ παράδοση τοῦ Πλήθωνα, 
τοῦ Βησσαρίωνα, τῶν ἀδελφῶν Κυδώνη, τοῦ Μανουὴλ Καλέκα, 
τῶν ἀδελφῶν Χρυσοβέργη συνεχίζεται ὣς σήμερα, σὲ ἐπίπεδο, 
βέβαια, ὅλο καὶ εὐτελέστερης διαλεκτικῆς.
 Κάθε διάλογος μὲ τέτοιες ἀπόπειρες εἶναι ἐκ προοιμίου ἄγονος 
καὶ ἑπομένως περιττός. Κατὰ κανόνα ἀποκλείει τὸν διάλογο ὁ 
τρόπος ἐκφορᾶς τοῦ λόγου: τρόπος ἀφοριστικός, διαδοχῆς 
στεγανῶν βεβαιοτήτων, a priori παραδοχῶν. Πρόκειται γιὰ 
φιλόδοξες προσπάθειες νὰ δηλωθεῖ ἱκανότητα παρέμβασης στὸν 
ὀντολογικὸ προβληματισμό, ἀλλὰ εἶναι ἐξόφθαλμη ἡ ἄγνοια τῆς 
συστηματικῆς καὶ γλωσσικῆς συνέπειας ποὺ ἀπαιτεῖται γιὰ μιὰ 
τέτοια παρέμβαση. Ἡ ὁρολογία εἶναι αὐθαίρετη (λέξεις μὲ 
ἀδιευκρίνιστο ἢ ἐντελῶς συγκεχυμένο «λογικὸ τόπο»), ἡ 
ἐκφραστικὴ ὑπηρετεῖ μᾶλλον τὴν ψυχολογικὴ ὑποβολὴ καὶ τὴ 
συναισθηματικὴ διέγερση παρὰ τὴ λογικὴ κατάδειξη, 
παρακάμπτεται ἡ σημαντικὴ ἡ ἱκανὴ νὰ καταστήσει κοινωνούμενη 
τὴν ἐμπειρία.
 Ποιό νόημα εἶναι δυνατὸ νὰ δηλώνουν ἢ τὴν κοινωνία ποιᾶς 
ἐμπειρίας νὰ ὑπηρετοῦν λέξεις ὅπως: βάθος ἐγώ, διαύγεια 
ψυχισμοῦ, ἔσω γνώσι, ἐσωτερικότητα, ρίγος ἐσωτερικότητος, 
κέντρο ἐσωτερικότητος, διαίσθησι ἐσωτερικότητος, ριζικὴ 
ἐσωτερικότητα, ἐσωτερικὴ θέασι, πίστι στὴν ἐσωτερικότητα κ.λπ.,
κ.λπ.; Τί νὰ συζητήσει κανεὶς μὲ ἀποφάνσεις τοῦ τύπου: Τὸ 



πρόσωπο ὡς ἑνότης ὑπάρξεως ἀληθεύει στὴν ἐσωτερικότητα... 
Τὸ ὑποκείμενο αὐξάνει ἐπ' ἄπειρον ὡς βάθος ἐσωτερικότητος... 
Ὁ ἄνθρωπος ὡς ἐσωτερικότης χρειάζεται τὴν θεία 
ἐσωτερικότητα γιὰ νὰ ὁμοιωθῇ... Ἀκρογωνιαῖος λίθος τοῦ 
χριστιανικοῦ ἀτομισμοῦ (εἶναι) ἡ ἐσωτερικὴ ἑνότης διὰ τῆς 
ἐμφάσεως στὸν ρόλο τῆς ψυχῆς... ἡ σωτηρία τῆς ψυχῆς ὡς 
ὑπέρβασι τοῦ διχασμοῦ της93.
 Μιὰ τέτοια αὐθαίρετη ἐκφραστικὴ συνοδεύεται ἀναπόφευκτα καὶ 
ἀπὸ τραγικὲς παρερμηνεῖες τῆς χριστιανικῆς ἐκκλησιαστικῆς 
μαρτυρίας: Ὡς γνωστὸν ὁ χριστιανισμὸς ἐξ ἀρχῆς ἀπετέλεσε 
θρησκευτικό, ὄχι κοινωνικὸ φαινόμενο... ἐπρόκειτο γιὰ κήρυγμα 
χωρὶς κοινωνικὴ διάστασι94... Ἡ ἀνθρώπινη φύσι τοῦ Χριστοῦ 
ἐστερεῖτο αὐτεξουσίου ἐπιλογῆς, ἑπομένως καὶ τοῦ ἀνθρώπου ἡ 
ἐσωτερικὴ πραγματικότης καθ' ἑαυτὴν ἀπαξιώνεται95... Γιὰ 
τοὺς Καππαδόκες (Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας) ἡ θεία οὐσία ἦταν 
καθ' ἑαυτὴν ἀπρόσωπη, τὰ θεῖα πρόσωπα ἀποτελοῦσαν 
διαύλους τῆς θελήσεως καὶ τῶν ἐνεργειῶν της96... Ἀποσποῦν (οἱ 
Καππαδόκες) τὴν ἔννοια τοῦ προσώπου ἀπὸ τὸν περιορισμὸ τῆς 
συγκεκριμένης ὑποστάσεως καὶ συνδέουν κατ' αὐτὸν τὸν τρόπο 
τὸ ἀτομικὸ μὲ τὸ ἀπόλυτο εἶναι97.
 Ἕνα τέτοιο λεξιλόγιο, διαστροφικὸ τῶν ἱστορικῶν πηγῶν καὶ 
ἀπείθαρχο στοὺς ὅρους τῆς γλωσσικῆς λογικῆς (ὅρους-
προϋποθέσεις τοῦ κοινωνεῖν) ὑπηρετεῖ συνήθως τεθειμένες 
ἰδεολογικὲς σκοπιμότητες. Καὶ στὴν περίπτωση τοῦ 
συγκεκριμένου παραδείγματος ποὺ ἐδῶ χρησιμοποιοῦμε, τὸ 
λεξιλόγιο παγιδεύεται στὴ σκοπιμότητα προπαγανδισμοῦ δύο, 
πολὺ συγκεκριμένων ἰδεολογημάτων: Πρῶτον, ὅτι γιὰ τὶς 
ἀνθρώπινες κοινωνίες προϋπόθεση «προόδου», «ἐξέλιξης», 
«ἀνάπτυξης» εἶναι μόνο ἡ βιωματικὰ ἐμπεδωμένη καὶ θεσμικὰ 
κατασφαλισμένη ἐξατομίκευση (προτεραιότητα τοῦ ἀτόμου, 
θωράκιση τοῦ ἀτόμου, ἀναγωγὴ τοῦ ἀτομικοῦ συμφέροντος σὲ 
δικαίωμα ἐξαναγκαστὸ κατὰ πάντων) — ἐνῶ τὸ ἄθλημα τῆς 
κοινωνίας τῶν προσώπων ἐγκλωβίζει σὲ ὑποταγὴ στὴν ὁμάδα, 
στὴν ἀγέλη. Καὶ δεύτερον, ὅτι ὁ Ἑλληνισμὸς ἀπέτυχε ἱστορικά, 
διότι κατὰ τὴ «βυζαντινή» του περίοδο ἀκολούθησε ὁδὸ 



ἀντίστροφη πρὸς τὸν θρησκευτικὸ ἀτομοκεντρισμὸ τοῦ 
Αὐγουστίνου, τὸν νοησιαρχικὸ ἀτομοκεντρισμὸ τοῦ Ἀκινάτη καὶ 
τοῦ Καρτέσιου, τὸν συναισθηματικὸ-μυστικιστικὸ ἀτομοκεντρισμὸ 
τοῦ Ἰωάννη τοῦ Σταυροῦ καὶ τῶν μεσαιωνικῶν ἱπποτῶν τῆς 
Δύσης, ἀπέρριψε τὴ φραγκολατινικὴ ὀντολογία τὴν παραγωγὸ τοῦ 
Filioque, ἀρνήθηκε ἢ ἀδυνατοῦσε νὰ συντονιστεῖ μὲ τὴν 
καινούργια πορεία ποὺ ἐγκαινίασε γιὰ τὴν ἀνθρωπότητα ἡ 
«Ἀναγέννηση» στὴ Δύση καὶ ὁ «Διαφωτισμός»98.
 Ἀκόμα καὶ ἕνα διαστροφικὸ τῶν δεδομένων τῆς Ἱστορίας 
ἰδεολόγημα μπορεῖ νὰ γίνει σεβαστό, ἂν καλύπτει ψυχολογικὲς 
ἀνάγκες συνανθρώπων. Ἀλλὰ ἀφορμὴ «διαλόγου» δὲν μπορεῖ νὰ 
ἀποτελέσει. Ἀποκλείει τὸν διάλογο τὸ παραληρηματικὸ λεξιλόγιο 
ποὺ συνοδεύει τὰ ἰδεολογήματα.
 
 
Γιατί ὁ Χάιντεγγερ

 
Τὸ ὑλικὸ γιὰ τὴ συγκρότηση μιᾶς συνεποῦς ὀντολογίας ὑπάρχει 
διάσπαρτο στὶς μαρτυρίες τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας, στὸ 
πλῆθος τῶν γραπτῶν διατυπώσεών της. Μὲ τὸ Πρόσωπο καὶ 
Ἔρως μιὰ κριτικὴ σταχυολόγηση αὐτοῦ τοῦ ὑλικοῦ γίνεται ἡ βάση 
γιὰ τὴ σύνθεση μεθοδικῆς ὀντολογικῆς ἑρμηνευτικῆς: ἀπόπειρα νὰ 
συγκροτηθεῖ ἀπάντηση τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρικῆς μαρτυρίας 
στὸ ὀντολογικὸ ἐρώτημα.
 Ὡς μέτρο φιλοσοφικῆς ἐπάρκειας τοῦ ἐγχειρήματος (μεθοδικῆς 
συνέπειας καὶ πραγματολογικῆς γλώσσας) ἐπιλέγεται τὸ βιβλίο 
τοῦ Heidegger Sein und Zeit (Εἶναι καὶ Χρόνος). Μέτρο, καὶ γιὰ 
δυὸ ἐπιπλέον λόγους: Γιὰ τὴν πληρότητα τῆς κριτικῆς ποὺ ἀσκεῖ 
στὴν προγενέστερη δυτικοευρωπαϊκὴ παράδοση ὀντολογικοῦ 
προβληματισμοῦ (στὰ κενὰ ἢ στὶς ἀσυνέπειες τῶν ἑρμηνευτικῶν 
προτάσεων) καὶ γιὰ τὴν ἀρτιότητα τῶν διατυπώσεων τοῦ 
ὀντολογικοῦ ἐρωτήματος — πληρότητα θεματικῆς καὶ ἀρτιότητα 
συνέπειας στὸν πραγματισμὸ τοῦ προβληματισμοῦ δίχως 
διολισθήσεις σὲ αὐτονομημένες ἀπὸ τὴν ἐμπειρία νοητικὲς 
κατασκευές.



 Στὸ Πρόσωπο καὶ Ἔρως ἐπιχειρεῖται νὰ καταδειχθεῖ ὅτι ὁ 
καταληκτικὰ μηδενιστικὸς χαρακτήρας τῆς ὀντολογίας τοῦ 
Heidegger εἶναι τὸ τίμημα ποὺ ὁ ἴδιος καταβάλλει προκειμένου νὰ 
περισώσει τὸν ἐμπειρισμὸ στὸ πεδίο τοῦ μετα-φυσικοῦ 
προβληματισμοῦ. Κι αὐτό, ἐπειδὴ σαφῶς ἀγνοεῖ (δὲν 
παρακάμπτει) τὸ «κλειδὶ» τοῦ συνεποῦς ἐμπειρισμοῦ: τὴ 
διάκριση οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν. Δὲν τὴν ὑποπτεύεται, δὲν εἶχε 
ποτὲ τὴν παραμικρὴ νύξη γι' αὐτὴν μέσα ἀπὸ τὴ ρωμαιοκαθολικὴ 
καὶ προτεσταντικὴ παράδοση τοῦ ἱστορικο-κοινωνικοῦ του 
περιβάλλοντος.
 Λέει σὲ χαρακτηριστική του διατύπωση: Μόνον ὁ ἄνθρωπος 
ὑπάρχει. Ὁ βράχος εἶναι, ἀλλὰ δὲν ὑπάρχει. Τὸ δέντρο εἶναι, 
ἀλλὰ δὲν ὑπάρχει. Ὁ ἵππος εἶναι, ἀλλὰ δὲν ὑπάρχει. Ὁ ἄγγελος 
εἶναι, ἀλλὰ δὲν ὑπάρχει. Ὁ Θεὸς εἶναι, ἀλλὰ δὲν ὑπάρχει99. 
Ὑπάρχει (existiert) μόνον ὁ ἄνθρωπος, γιατὶ μόνον ὁ ἄνθρωπος ἐξ-
ίσταται (ek-sistiert). Ὁ βράχος, τὸ δέντρο, ὁ ἵππος, ὁ ἄγγελος, ὁ 
Θεὸς εἶναι αὐτὸ ποὺ εἶναι καὶ τίποτε ἄλλο — εἶναι αὐτὸ ποὺ 
προκαθορίζει ἡ οὐσία τους. Μόνο ὁ ἄνθρωπος ἐξ-ίσταται, ἵσταται-
ἔξω ἀπὸ τοὺς προκαθορισμοὺς τῆς οὐσίας του, γιατὶ μόνο μὲ τὴν 
ἔξοδο στὸ ἐνθάδε (Da) καὶ τὴν ἐπίγνωση τοῦ εὑρίσκεσθαι στὸ 
ἐνθάδε (Da-sein), ἐπίγνωση τῆς χρονικότητας, τοῦ γίνεται 
προσιτὸς ὁ ἑαυτός του, οἱ συνάνθρωποι, τὰ ἀντι-κείμενα.
 Δὲν γνώρισε ποτὲ ὁ Heidegger ὅτι ὁ Θεὸς τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἐμπειρίας ὑπάρχει ἐπειδὴ εἶναι τριαδικός, ἐπειδὴ εἶναι ἀγάπη. 
Ἐξ-ίσταται ὁ Θεός, ἵσταται ἐκτὸς κάθε ὀντικοῦ (ἀτομικοῦ) 
προσδιορισμοῦ τῆς ὕπαρξής του, τὸ «ἐνθάδε» (Da) τῆς ἐξόδου-
ἐλευθερίας του ἀπὸ προκαθορισμοὺς οὐσίας δὲν εἶναι τὸ 
γίγνεσθαι (Faktizität) τῆς χρονικότητας, ἡ κίνηση ποὺ καθιστᾶ 
ὑπαρκτικὰ ἐνεργὸ τὸ ὑπαρκτὸ ὡς φορὰ πρὸς τὸ «τέλος» ἢ σκοπό 
του. Ὁ Θεὸς ἵσταται ἐκτὸς κάθε ὀντικοῦ περιορισμοῦ, τὸ 
«ἐνθάδε» (Da) τῆς ἐλευθερίας τοῦ Εἶναι του (sein) εἶναι ἡ 
τριαδικὴ ὑπαρκτικὴ ἀλληλοπεριχώρηση προσωπικῶν ὑποστάσεων, 
στάσις ἀεικίνητος καὶ στάσιμος αὐτοκινησία, ὕπαρξη ποὺ 
ὑποστασιάζεται (γίνεται πραγματικότητα ὑπαρκτικὴ) ὡς 
αὐτοπροσφορὰ καὶ σχέση, ὕπαρξη ποὺ εἶναι ἀγάπη. Δὲν τὸν 



συνιστᾶ ὡς ὕπαρξη ἡ οὐσία του, ἀλλὰ ἡ ἐλευθερία τῆς σχέσης του:
ἡ Πατρότητα, ἡ Υἱότητα, ἡ Ἐκπόρευση: ὁ τρόπος ποὺ ταυτίζει τὸ 
ὑπάρχειν μὲ τὸ ἀγαπᾶν, μὲ τὴν ὑπέρβαση κάθε ὁριστικοῦ (ἀπὸ 
τὴν οὐσία) δεδομένου. Ἵσταται-ἔξω ἀπὸ τὴν ἀναγκαιότητα νὰ 
εἶναι αὐτὸ ποὺ εἶναι, εἶναι ἐπειδὴ θέλει νὰ ὑπάρχει, καὶ τὴν 
ἐλεύθερη θέλησή του νὰ ὑπάρχει τὴν πραγματοποιεῖ ὡς ὕπαρξη 
αὐθυπερβατική: «γεννώντας» τὸν Υἱὸ καὶ «ἐκπορεύοντας» τὸ 
Πνεῦμα. Εἶναι Θεὸς γιατὶ εἶναι ὁ Πατήρ, ἀπροκαθόριστος ἀπὸ τὴν 
κατ' ἀνάγκην θεότητα καὶ ὑπάρχοντας μὲ τὴν κατ' ἐλευθερίαν 
(ἀγαπητικὴ) πατρότητα προερχόμενος, ἀχρόνως καὶ 
ἀγαπητικῶς, εἰς διάκρισιν ὑποστάσεων.
 Καὶ ἡ γνωστοποίηση τοῦ τρόπου τῆς θείας ὕπαρξης γίνεται 
δυνατή, ἐπειδὴ ἡ ἐκ-στατικὴ ἀγάπη εἶναι γιὰ τὸν Θεὸ καὶ τρόπος 
τοῦ ἐνεργεῖν: Ὁ πληρωματικὸς ἔρως τῆς τριαδικῆς 
ἀλληλοπεριχώρησης τῶν θείων Προσώπων οὒκ εἴασεν αὐτὸν 
ἄγονον ἐν ἑαυτῷ μένειν, ἐκίνησε δὲ αὐτὸν εἰς τὸ 
πρακτικεύεσθαι κατὰ τὴν ἁπάντων γενητικὴν ὑπερβολήν100. Τὸ 
«πρακτικεύεσθαι» παραπέμπει στὴ δημιουργία τοῦ κόσμου, στὴ 
συντήρηση, φροντίδα τοῦ κόσμου, στοιχεῖα ποὺ μαρτυροῦν τὴν ἐκ-
στατικὴ ἀγάπη τοῦ Θεοῦ: Αὐτὸς ὁ πάντων αἴτιος, δι' ἀγαθότητος
ὑπερβολήν, πάντων ἐρᾷ, πάντα ποιεῖ, πάντα τελειοῖ, πάντα 
συνέχει, πάντα ἐπιστρέφει. Ὁ Θεὸς εἶναι ἀγάπη (ἀγάπη ἐστὶ), 
ἀγάπη εἶναι ἡ οὐσία τοῦ Θεοῦ (ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο εἶναι ὁ 
Θεὸς) καὶ ἡ ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ εἶναι ἔρως: ὁ ἀγαθοεργὸς τῶν 
ὄντων ἔρως — ἔστι καὶ ὁ θεῖος ἔρως ἀγαθὸς ἀγαθοῦ διὰ τὸ 
ἀγαθόν101.
 
 
Προσωποκεντρικῆς ὀντολογίας ρεαλισμός

 
Στὸ Πρόσωπο καὶ Ἔρως γίνεται σαφὴς ἡ σημασία ποὺ ἔχει ἡ 
διάκριση οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν γιὰ τὸν ρεαλισμὸ τῆς γνώσης τοῦ 
Θεοῦ ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο μέσῳ τοῦ κάλλους καὶ τῆς σοφίας τοῦ 
κόσμου — ὅπως καὶ ἡ σημασία τῆς ἴδιας διάκρισης γιὰ τὴν 
ἐκκλησιαστικὴ κατανόηση τῆς ἐνανθρώπησης τοῦ Θεοῦ: τῆς 



δυνατότητας νὰ ἐνεργεῖται ἡ ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ μὲ τὶς ἐνέργειες 
φύσεως κτιστῆς, τῆς ἀνθρώπινης φύσης. Καὶ ὁ ρεαλισμὸς τῆς 
κατανόησης ἀντλεῖται ἀπὸ τὴν κατάδειξη τῶν συνεπειῶν τῆς 
διάκρισης οὐσίας καὶ ἐνεργειῶν στὸ ὑπαρκτικὸ πεδίο τοῦ 
εἰκονισμοῦ τοῦ Θεοῦ ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο. Γράφεται στὸ Πρόσωπο 
καὶ Ἔρως:
 

«Ἡ σύνολη κοσμικὴ πραγματικότητα, ἡ ἀναρίθμητη ποικιλία 
τῶν εἰδῶν-οὐσιῶν, δὲν εἶναι τὸ τὶ τῆς ἀντικειμενικῆς 
παρατήρησης καὶ τῆς νοητικῆς σύλληψης, ἀλλὰ τὸ πῶς τῆς 
προσωπικῆς ἁρμονίας λογικῶν ποιοτήτων, μουσική τις 
ἁρμονία σύγκρατον καὶ θεσπεσίαν τῆς τὸ πᾶν 
διακρατούσης δυνάμεως ὑμνωδίαν ἀποτελοῦσα. Αὐτὴ ἡ 
ἀδιάκοπα ἐνεργούμενη ``προσωπικὴ'' ἁρμονία τοῦ κόσμου 
ἀποτελεῖ τὴν ἱδρυτικὴ δυνατότητα τῆς προσωπικῆς σχέσης 
τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν κόσμο, τὴ δυνατότητα τῆς προσωπικῆς 
σχέσης μὲ τὸν Δημιουργὸ μέσῳ τοῦ λόγου τῶν 
δημιουργημάτων. Μὲ ἄλλα λόγια, ἡ σύνδεση τοῦ κόσμου μὲ 
τὸν Θεὸ δὲν εἶναι γιὰ τὸν ἄνθρωπο μόνο μιὰ δυνατότητα 
διανοητικῆς ἀναγωγῆς τοῦ ἀποτελέσματος στὴν αἰτία του, 
δὲν συμπεραίνεται αὐτὴ ἡ σύνδεση μὲ τὸ νοητικὸ ἅλμα 
ἀναγωγῆς τῶν ``ἰδεῶν'' ἢ ``εἰδῶν'' καὶ ``μορφῶν'' τῆς ὕλης στὰ 
ἀρχέτυπα ποὺ προαιωνίως συνέλαβε ἡ Θεία Σοφία, στὶς 
αἰώνιες αἰτίες τῶν κτισμάτων ποὺ περιλαμβάνονται στὴν 
Οὐσία τοῦ Θεοῦ (ὅπως ἤθελε ὁ Αὐγουστίνος). Ἀλλὰ σημαίνει, 
πὼς ἡ παρουσία τοῦ Θεοῦ, ὡς προσωπικὴ θέληση καὶ 
ἐνέργεια (καὶ ὄχι ὡς Οὐσία) εἶναι ἄμεση καὶ ἐνεργητικὴ 
μέσα στὸν κόσμο — μιὰ ἀδιάκοπα ἐνεργούμενη κλήση σὲ 
προσωπικὴ σχέση, μέσῳ τοῦ λόγου τῶν πραγμάτων 
(πεπραγμένων τῆς Θείας Ἐνέργειας) μὲ τὸν προσωπικὸ Θεὸ-
Λόγο.

»Αὐτὴ ἡ ἐνεργούμενη κλήση δὲν ταυτίζεται κατὰ τὴν 
οὐσία μὲ τὸν καλοῦντα οὔτε καὶ μὲ τὴν ἐνέργεια τοῦ 
καλοῦντος· ὁ λόγος καὶ ἡ θέληση τοῦ Θεοῦ δὲν ταυτίζονται 
μὲ τὰ ἴδια τὰ κτίσματα, ὅπως δὲν ταυτίζεται ἡ θέληση τοῦ 



καλλιτέχνη μὲ τὸ ἴδιο τὸ καλλιτέχνημα, μὲ τὸ ἀποτέλεσμα 
τῆς προσωπικῆς δημιουργικῆς ἐνέργειας. Ἀλλὰ τὸ 
καλλιτέχνημα εἶναι ἡ οὐσίωση καὶ ἐνσάρκωση τοῦ 
προσωπικοῦ λόγου καὶ τῆς θέλησης τοῦ καλλιτέχνη, ἡ 
ἐνεργούμενη κλήση καὶ δυνατότητα προσωπικῆς σχέσης μὲ 
τὸν δημιουργὸ μέσῳ τοῦ λόγου τῶν δημιουργημάτων του. Τὸ 
καλλιτέχνημα εἶναι καὶ κατὰ τὴν οὐσία καὶ κατὰ τὴν 
ἐνέργεια διάφορο τοῦ καλλιτέχνη (ἄλλη ``ἡ τέχνη ἐν τῷ 
τεχνητῷ'' καὶ ἄλλη ``ἡ τέχνη ἐν τῷ ἀναλαβόντι αὐτήν'', κατὰ 
τὴν ἔκφραση τοῦ Μεγάλου Βασιλείου), ὡστόσο, αὐτὸ ποὺ 
εἶναι τὸ καλλιτέχνημα φανερώνει καὶ ἀποκαλύπτει τὸν 
μοναδικό, ἀνόμοιο καὶ ἀνεπανάληπτο προσωπικὸ λόγο τοῦ 
καλλιτέχνη»102.

 
 Τὸ παραπάνω ἀπόσπασμα ἀπὸ τὸ Πρόσωπο καὶ Ἔρως 
συνοψίζει τὴν πρόταση τῆς προσωποκεντρικῆς ὡς «κριτικῆς» 
ὀντολογίας: πρόταση ἑρμηνείας τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος 
ὑποκείμενη σὲ κριτικὸ ἔλεγχο, δηλαδὴ ἀνοιχτὴ στὴ δυνατότητα 
κοινωνούμενης ἐμπειρικῆς ἐπαλήθευσης (ἢ διάψευσης) χάρη στὸν 
ρεαλισμὸ τῶν διακρίσεων φύσεως καὶ προσώπου, φύσεως καὶ 
ἐνεργειῶν.
 Μετὰ τὸ Π. κ. Ἔ, μιὰ σειρὰ ἀπὸ μελετήματα ἐπιχειροῦν νὰ 
θέσουν τὴν πρόταση τῆς προσωποκεντρικῆς-κριτικῆς ὀντολογίας 
ὑπὸ ἐμπειρικὸ ἔλεγχο (ἂν ἐπαληθεύεται ἢ διαψεύδεται) σὲ 
ποικίλα ἐπιμέρους πεδία κοινωνούμενης ἐμπειρίας: Στὴν 
πρακτικὴ τοῦ Δικαίου103, τῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας104, τῆς 
Πολιτικῆς καὶ τῶν θεσμῶν105, τῆς μετανευτώνειας 
Ἐπιστημολογίας106, τῆς κανονιστικῆς Ἠθικῆς107, τῆς Θρησκείας σὲ 
ἀντιδιαστολὴ πρὸς τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονός108. Σὲ αὐτὰ ὅλα τὰ 
μελετήματα ἐπαναλαμβάνεται σταθερὰ ἡ προϋπόθεση 
ρεαλιστικοῦ ἐμπειρισμοῦ τῆς προσωποκεντρικῆς νοηματοδότησης 
κάθε περιοχῆς τοῦ ἀνθρώπινου βίου: ἡ πραγμάτωση καὶ 
φανέρωση τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας (δηλαδὴ ἐλευθερίας) χάρη 
στὶς ἐνέργειες τῆς φύσεως τὶς ὑποστατικὰ ἐκφερόμενες.
 



 
Στοὺς ἀντίποδες τῆς ἰδεολογίας

 
Μιὰ πρόταση ὀντολογικῆς ἑρμηνείας τοῦ πραγματικοῦ καὶ 
ὑπαρκτοῦ, ἂν εἶναι ἀνοιχτὴ στὴ δυνατότητα κοινωνούμενης 
ἐμπειρικῆς ἐπαλήθευσης, δὲν ἔχει σχέση μὲ ὅ,τι χαρακτηρίζουμε 
ὡς ἰδεολογία — βρίσκεται στοὺς ἀντίποδες τῆς ἰδεολογίας. 
Ἰδεολογία ὀνομάζουμε τὴν ἀδέσμευτη σὲ ὅρους κοινωνούμενης 
ἐπαλήθευσης γνώμη-ἄποψη-πρόταση ἑρμηνείας καὶ ὀργάνωσης 
τῆς πραγματικότητας. Ξεκινάει συνήθως ἡ ἰδεολογία ἀπὸ μιὰν a 
priori παραδοχὴ καὶ πάνω σὲ αὐτὴν οἰκοδομεῖ τόσο τὰ 
ἑρμηνευτικὰ ὅσο καὶ τὰ ὀργανωτικά της προτάγματα.
 «Μοναδικὴ ὑπαρκτὴ πραγματικότητα εἶναι ἡ ὕλη, ἡ ὕλη κάτω 
ἀπὸ ὁρισμένες συνθῆκες παράγει πνεῦμα» — στὸν ἀφορισμὸ 
αὐτὸν θεμελιώνεται ἡ ἰδεολογία τοῦ Ὑλισμοῦ. «Μοναδικὴ 
ὑπαρκτὴ πραγματικότητα εἶναι τὸ πνεῦμα, ἡ ὕλη εἶναι μόνο τὸ 
μέσο αἰσθητοποίησης τοῦ πνεύματος, ὀντολογικὰ ἕνα penitus 
nihil» — τὸ ἀξίωμα θεμελιώνει τὸν Ἰδεαλισμό. «Μοναδικὴ κοινὰ 
παραδεκτὴ πραγματικότητα γιὰ τὸν ἄνθρωπο εἶναι οἱ 
παραγωγικὲς καὶ ἀνταλλακτικές του σχέσεις, ἡ οἰκονομία, ἐνῶ οἱ 
ἰδέες καὶ οἱ θεσμοὶ συνιστοῦν μόνο ἐποικοδόμημα» — στὸν 
ἀφορισμὸ βασίζεται ἡ ἰδεολογία τοῦ Ἱστορικοῦ Ὑλισμοῦ.
 Κάθε ἰδεολογία συνάγει ἀπὸ τὴν ἀφετηριακὴ (τὴν ἱδρυτική της) 
παραδοχὴ κάποιες κανονιστικὲς ἀρχὲς — ἀρχὲς ὀργάνωσης τοῦ 
συλλογικοῦ βίου καὶ τῆς ἀτομικῆς συμπεριφορᾶς. Οἱ ἀρχὲς 
ἐνδέχεται νὰ κωδικοποιηθοῦν σὲ Δίκαιο, νὰ σαρκωθοῦν σὲ 
θεσμούς. Ἡ κωδικοποίηση καὶ ὑλοποίησή τους θὰ προκύψει εἴτε 
μὲ ἀπόφαση τῆς πλειοψηφίας εἴτε μὲ ἐπιβολὴ τῆς γνώμης μερικῶν
στὴ ζωὴ ὅλων.
 Μιὰ πρόταση ὀντολογικῆς ἑρμηνείας τῆς πραγματικότητας, 
ἀνοιχτὴ στὴ δυνατότητα κοινωνούμενης ἐμπειρικῆς ἐπαλήθευσης, 
προτείνει νόημα (αἰτία καὶ σκοπὸ) τοῦ ὑπαρκτοῦ. Ἡ πρόταση 
νοήματος ἐπαληθεύεται ἢ διαψεύδεται, παρακάμπτεται ἢ 
κοινωνεῖται ἀπὸ τὰ μέλη μιᾶς συλλογικότητας — δὲν γίνεται 
ἀναγκαστὴ μὲ ἀπόφαση τῆς πλειοψηφίας οὔτε βέβαια εἶναι 



δυνατὸ νὰ ἐπιβληθεῖ ἀπὸ μερικοὺς σὲ ὅλους. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ μὲν 
ἐφαρμογὴ ἰδεολογιῶν παράγει τύπους πολιτευμάτων ἢ 
καθεστώτων, ἐνῶ ὁ ἐμπειρικὸς συντονισμὸς μὲ προτάσεις 
νοήματος παράγει πολιτισμό, διαφορὲς πολιτισμικῶν 
«παραδειγμάτων».
 Ἡ προσωποκεντρικὴ ὀντολογία εἶναι μιὰ πρόταση νοήματος ποὺ 
παρήγαγε, σὲ μιὰ διάρκεια δεκαπέντε περίπου αἰώνων (ἀπὸ τὸν 
4ο ὣς τὸν 19ο), τὸν πολιτισμὸ τῆς ἑλληνορωμαϊκῆς «οἰκουμένης» 
(τοῦ ψευδωνύμως λεγόμενου «Βυζαντίου») καὶ τῶν ὅποιων 
ἐπιβιώσεών του (στοὺς σλαβικοὺς λαοὺς καὶ στὶς ὑπόδουλες, κάτω 
ἀπὸ τὴν ὀθωμανικὴ κυριαρχία, κοινωνίες τῶν Ὀρθοδόξων). 
Μιλᾶμε γιὰ πολιτισμό, δηλαδὴ γιὰ κοινὸ τρόπο τοῦ βίου: γιὰ 
Τέχνη, κοινωνικοὺς θεσμούς, αἰσθητικὴ τῆς καθημερινότητας καὶ 
πρακτικὲς τῆς καθημερινότητας, ἐθισμοὺς σὲ ἱεραρχήσεις ἀναγκῶν 
καὶ κριτήρια ἱεραρχήσεων.
 
 
Ἱστορικὴ «συνάντηση» Ἑλληνισμοῦ – Χριστιανισμοῦ

 
Ἡ προσωποκεντρικὴ ὀντολογία ἦταν μιὰ χριστιανικὴ πρόταση 
νοήματος: παράγωγο τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας καὶ 
συνάρτηση τῆς ἐκκλησιαστικῆς μαρτυρίας. Ὁ πολιτισμὸς τὸν ὁποῖο 
διαμόρφωσε σάρκωνε αὐτὸ τὸ νόημα σὲ συγκεκριμένη, ὅπως 
εἴπαμε, ἱστορικὴ πραγματικότητα: αὐτὴν τοῦ ἑλληνικοῦ ἢ 
ἐξελληνισμένου κόσμου τῆς ρωμαϊκῆς «Οἰκουμένης». Ἔχει 
«πολλαχόθεν» διατυπωθεῖ ἡ ἔκπληξη γιὰ τὴ «συγγένεια» τῶν δύο
ἱστορικῶν συντελεστῶν: τῆς ἐκκλησιαστικῆς πρότασης νοήματος 
καὶ τῆς ἀντίστοιχης ἑλληνικῆς, ποὺ «συναντήθηκαν» στὸν 
ἐκχριστιανισμὸ τοῦ ἑλληνορωμαϊκοῦ κόσμου — «συναντήθηκαν» 
παρὰ τὶς δεδομένες διαφορὲς καὶ ἀντιθέσεις τους.
 Δὲν θὰ ἦταν περιττὲς κάποιες, κοινότοπες ἴσως, διευκρινίσεις:
 α. Ὅταν μιλᾶμε γιὰ «συνάντηση» Χριστιανισμοῦ καὶ Ἑλληνισμοῦ 
εἶναι ἱστορικὰ σαφέστατο ὅτι ἀναφερόμαστε σὲ δυὸ προτάσεις 
νοήματος, ὄχι σὲ δυὸ ἰδεολογίες. Ἀποκλείεται λοιπὸν νὰ 
ὑποθέσουμε ὁποιαδήποτε ἐμπρόθετη ὀργάνωση αὐτῆς τῆς 



«συνάντησης» — κάποιο εἶδος ὀργανωμένου «διαλόγου» ἢ 
ἐπίσημων συνδιασκέψεων ἀνάμεσα σὲ ἐκπροσώπους τῶν δύο 
μερῶν μὲ κατάληξη τὴν ἀποδοχὴ ἢ ἐπιβολὴ «θέσεων» τῆς μιᾶς 
μερίδας στοὺς ὀπαδοὺς τῆς ἄλλης. Τονίστηκε μόλις παραπάνω ὅτι 
μιὰ πρόταση νοήματος δὲν ἐπιβάλλεται, γίνεται ἀποδεκτὴ ἢ 
ἀπορρίπτεται ἀνάλογα μὲ τὴν πληρέστερη ἢ ἐλλιπέστερη 
ἀνταπόκρισή της στὶς ἀνάγκες τῶν ἀνθρώπων. Ὀνομάζουμε 
«συνάντηση» Χριστιανισμοῦ καὶ Ἑλληνισμοῦ τὸ γεγονὸς ὅτι οἱ 
Ἕλληνες καὶ οἱ ἐξελληνισμένοι πολίτες τῆς Ρωμαϊκῆς 
Αὐτοκρατορίας ἔσπευσαν ἀβίαστα νὰ ἐνταχθοῦν στὸ σῶμα (τρόπο
ὕπαρξης καὶ βίου) τῆς χριστιανικῆς Ἐκκλησίας. Προφανῶς, 
προφανέστατα, ἐπειδὴ αὐτὸς ὁ τρόπος, ἡ ἐμπειρικὴ βίωσή του καὶ
ἡ μαρτυρία της (τὸ εὐ-αγγέλιο), ἀπαντοῦσαν πληρέστερα στὰ 
ἐρωτήματα καὶ στὶς ἀναζητήσεις τῶν Ἑλλήνων σὲ σύγκριση μὲ τὴν 
ἑλληνικὴ πρόταση καὶ τὸν δικό της (πολιτισμικὰ ἐμπεδωμένο) 
τρόπο.
 β. Κάποια ὄψιμα περιθωριακὰ ἰδεολογήματα ἑλληνοκεντρικῶν 
ἐπιφάσεων (μᾶλλον ἀντισημιτικῆς ἔμπνευσης) προπαγανδίζουν 
τὸν ἰσχυρισμὸ ὅτι ὁ Χριστιανισμὸς ἐπιβλήθηκε βίαια στὶς ἑλληνικὲς 
καὶ ἐξελληνισμένες κοινωνίες τῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας ἀπὸ 
τὴν κεντρικὴ ἐξουσία. Καὶ ἐπικαλοῦνται ὡς παράδειγμα βίαιης 
ἐπιβολῆς τοῦ Χριστιανισμοῦ τὴν πολιτικὴ ποὺ ἄσκησε ὁ 
αὐτοκράτορας Θεοδόσιος ὁ Μέγας. Ἀλλὰ ὁ Θεοδόσιος ἔγινε 
αὐτοκράτορας στὰ τέλη τοῦ 4ου μ.Χ. αἰώνα (ἀπὸ τὸ 379 ὣς τὸ 
395), ἐνῶ ὁ ἐκχριστιανισμὸς τῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας εἶχε 
συντελεστεῖ στὴ διάρκεια τοῦ 1ου καὶ 2ου αἰώνα, καὶ μάλιστα σὲ 
συνθῆκες ἀμείλικτου διωγμοῦ τῶν Χριστιανῶν, μὲ ἕνδεκα 
ἑκατομμύρια θύματα. Τὸ μεθοδικὸ πογκρὸμ ποὺ ἐφάρμοσαν οἱ 
ρωμαῖοι αὐτοκράτορες γιὰ τὴν ἐξόντωση τῶν Χριστιανῶν εἶχε 
κίνητρα κυρίως πολιτικά (οἱ Χριστιανοὶ ἦταν ἡ μοναδικὴ στὴν 
αὐτοκρατορία μερίδα πολιτῶν ποὺ πρόβαλλαν ἀπόλυτη ἄρνηση 
νὰ προσφέρουν θυσίες στὸν θεοποιημένο αὐτοκράτορα, ἑπομένως 
ἀπέρριπταν τὸν ἔμπρακτο συμβολισμὸ ἀποδοχῆς τῆς religio 
imperii, τῆς συμμόρφωσης μὲ τὴν ἐπίσημη θρησκεία — 
προϋπόθεση ἰδεολογικῆς καὶ πολιτικῆς συνοχῆς τῆς Ρωμαϊκῆς 



Αὐτοκρατορίας). Γι' αὐτὸ καὶ οἱ διωγμοὶ ἄρχισαν μὲ τὴν πρώτη 
κοινωνικὰ εὐδιάκριτη ἐμφάνιση τοῦ Χριστιανισμοῦ (ἐπὶ Νέρωνος, 
61-68) καὶ συνεχίστηκαν ὣς τὶς ἀρχὲς τοῦ 4ου αἰώνα (ἐπὶ 
Διοκλητιανοῦ καὶ Μαξιμιανοῦ, 303-310). Οἱ Ἕλληνες καὶ οἱ 
ἐξελληνισμένοι πληθυσμοὶ τῆς αὐτοκρατορίας ἀσπάστηκαν τὸ 
χριστιανικὸ εὐ-αγγέλιο σὲ συνθῆκες ἀδυσώπητου διωγμοῦ, 
ἑπομένως, ὄχι μόνο θεληματικά, ἀβίαστα, ἀλλὰ καὶ 
ἀναλαμβάνοντας ἀκραία διακινδύνευση. Μὲ τὸν Μέγα 
Κωνσταντίνο καὶ τὸ Διάταγμα τῶν Μεδιολάνων (313) 
καθιερώθηκε ἀνεξιθρησκεία στὴ Ρωμαϊκὴ Αὐτοκρατορία καὶ μὲ 
τὸν Μέγα Θεοδόσιο ὁ Χριστιανισμὸς ἀναγνωρίστηκε ὡς religio 
imperii (380). Ἡ θρησκειοποίηση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος 
καὶ ἡ ἐξουσιαστικὴ ἐπισημοποίησή του γέννησαν ὁπωσδήποτε 
παρεκτροπὲς ψυχοπαθολογικῶν περιπτώσεων ζηλωτισμοῦ (δὲν 
ὑπάρχει θρησκευτικὴ παράδοση χωρὶς τέτοια περιθωριακὰ 
συμπτώματα), ὅμως βρισκόμαστε πιὰ σὲ ἐποχὴ πολὺ 
μεταγενέστερη, ἀδύνατο νὰ συνδέσουμε αὐτὲς τὶς κακοήθεις 
ἐκφάνσεις ἑνὸς ἐκ τοῦ ἀσφαλοῦς φανατισμοῦ μὲ τὶς συνθῆκες 
διωγμοῦ ποὺ καθιστοῦσαν παράτολμη διακινδύνευση τὴ μετοχὴ 
στὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονός.
 γ. Ἡ πρόταση νοήματος (αἰτίας καὶ σκοποῦ) τῆς ὕπαρξης, ποὺ 
κόμιζε μὲ τὴν ἐμφάνισή της ἡ ἐκκλησιαστικὴ μαρτυρία, ἀπηχοῦσε 
μιὰν ὀντολογία διαφορετικὴ ἀλλὰ ὄχι ἀσύμπτωτη μὲ αὐτὴν τῆς 
ἑλληνικῆς παράδοσης. Ὁ κοινὸς λογικὸς χῶρος τῶν δύο 
προτάσεων ἦταν ἡ ἑλληνικὴ γνωσιολογία (κοινωνούμενη λογικὴ 
καὶ γλώσσα) — αὐτὴ προσέδιδε χαρακτήρα σχεσιοκεντρικὸ καὶ 
στὶς ἀρχαιοελληνικὲς προτάσεις ὀντολογικῆς ἑρμηνευτικῆς. Ἡ 
μαρτυρία (εὐ-αγγέλιο) τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας βρῆκε 
ἕτοιμη, διαμορφωμένη ἐκφραστικὴ (ὁρολογία, μέθοδο, 
προϋποθετικὲς ἀρχὲς) στὴν ἑλληνικὴ γνωσιολογία — καὶ κατὰ 
τοῦτο ὁ Ἑλληνισμός, πραγματικά, παιδαγωγὸς γέγονεν εἰς 
Χριστὸν γιὰ κάθε μέλος τῆς καθόλου Ἐκκλησίας109. Στὸ Πρόσωπο 
καὶ Ἔρως καὶ στὶς μελέτες που τὸ συμπληρώνουν, ἀναλύονται οἱ 
προϋποθετικὲς ἀρχὲς τῆς ἑλληνικῆς γνωσιολογίας: ἡ ἀρχὴ 
κοινωνικῆς ἐπαλήθευσης τῆς γνώσης, ὁ συμβολικὸς χαρακτήρας 



τῆς γλώσσας, ἑπομένως ἡ διαφορὰ τῆς κατανόησης τῶν 
σημαινόντων ἀπὸ τὴν ἐμπειρικὴ μετοχὴ στὰ σημαινόμενα, ἡ 
ἀλήθεια ὡς λόγος-τρόπος σχέσεων κοινωνίας (εἴτε οἱ σχέσεις 
ἀφοροῦν στὴν ἁρμονία καὶ στὸ κάλλος τῆς συμπαντικῆς 
λογικότητας εἴτε στὴ μίμηση τοῦ κατ' ἀλήθειαν τρόπου ἀπὸ τὴν 
πόλιν: τὸ ἄθλημα τῆς πολιτικῆς τέχνης καὶ πολιτικῆς ἐπιστήμης). 
Στὴν προοπτικὴ τῆς ἑλληνικῆς γνωσιολογίας ἡ ἀλήθεια εἶναι ἢ 
ἀνερμήνευτα δεδομένη λογικότητα τῆς φύσης ἢ ἄθλημα κατὰ 
λόγον σχέσεων κοινωνίας. Ποτὲ μιὰ ἀντικειμενικὰ καὶ ὁριστικὰ 
δεδομένη χρηστικὴ ὀρθότητα.



ΣΤ Ἑλλάδα καὶ Δύση: ἡ διαφορά
 
Ἀνεξοικείωτη ἡ Δύση μὲ τὴν ὀντολογία

 
Μιλᾶμε γιὰ συνάντηση Ἑλληνισμοῦ καὶ Χριστιανισμοῦ, ἑλληνικῆς 
πόλεως καὶ χριστιανικῆς Ἐκκλησίας (ἐκκλησίας τοῦ δήμου καὶ 
ἐκκλησίας τῶν πιστῶν), συνάντηση στὸ κοινὸ ἐπίπεδο ἀναζήτησης 
τῆς ἀλήθειας ὡς τρόπου ὑπάρξεως (τρόπου τοῦ ἀθανατίζειν) — 
ὄχι ὡς «ἀντικειμενικῆς» (ἀξιωματικῆς) βεβαιότητας. Τέτοια 
συνάντηση ἦταν ἀδύνατο νὰ πραγματοποιήσει ὁ Χριστιανισμὸς μὲ 
τὴ λατινικὴ παράδοση, τὴ Ρώμη πρὶν ἀπὸ τὸν ἐξελληνισμό της. 
Ἀπὸ τοὺς Λατίνους ἔλειπε ὁλοκληρωτικὰ ἡ ὀντολογικὴ 
προπαιδεία (ὁρολογία, μέθοδος, νοηματικὲς ὁριοθετήσεις) —ὁ 
ὀντολογικὸς προβληματισμὸς εἰσάγεται στὸν ρωμαϊκὸ κόσμο μὲ 
τὸν ἐξελληνισμό του— οἱ γλωσσικοὶ ὅροι τῆς ὀντολογίας στὰ 
λατινικὰ εἶναι μηχανικὰ μεταφερμένοι ἀπὸ τὰ ἑλληνικὰ μὲ μίμηση 
τῆς ἐτυμολογικῆς σύνθεσης (λ.χ., ἡ essentia σχηματίζεται ἀπὸ τὸ 
esse [ὅπως ἡ οὐσία παρήχθη ἀπὸ τὸ εἶναι], ἡ substantia ἀπὸ τὸ sub-
sto [ὅπως ἡ ὑπόσταση ἀπὸ τὸ ὑπὸ-ἵσταμαι, ὑφίσταμαι], τὸ 
subjectum ἀπὸ τὸ sub-jaceo [ὅπως τὸ ὑποκείμενο ἀπὸ τὸ ὑπὸ-
κεῖμαι] κ.λπ.). Τὸ ταλέντο τῶν Λατίνων δὲν ἦταν ἡ φιλοσοφία, 
ἦταν τὸ Δίκαιο καὶ ἡ διοικητικὴ-ὀργανωτικὴ ἱκανότητα 
(σημάδεψαν τὴν Ἱστορία δημιουργώντας τὸ 
Imperium/αὐτοκρατορία ὡς ordo rerum/τάξη πραγμάτων: 
σύστημα διεθνοῦς εἰρήνης/pax romana).
 Τὸ ἴδιο (ἢ περισσότερο) ἀδύνατη ἀποδείχθηκε καὶ ἡ συνάντηση 
τοῦ Χριστιανισμοῦ (τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος) μὲ τὴν 
ἱστορικὴ πραγματικότητα τῆς μεταρωμαϊκῆς Δύσης: τὴν 
καινούργια πραγματικότητα (κοινωνική, πολιτική, οἰκονομική, 
πολιτιστικὴ) ποὺ δημιούργησε ἡ εἰσβολὴ καὶ ἐγκατάσταση στὶς 
περιοχὲς τῆς Δυτικῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας, ἀπὸ τὸν 4ο ὣς 
καὶ τὸν 6ο μ.Χ. αἰώνα, φύλων καὶ φυλῶν ἀπὸ ποικίλες 
γεωγραφικὲς προελεύσεις. Διαστέλλουμε τὴ ρωμαϊκὴ Δύση (πρὶν 
ἀπὸ τὸν 5ο αἰώνα) ἀπὸ τὴ βαρβαρικὴ Δύση (The Barbarian West, 



μετὰ τὸν 5ο αἰώνα) — τὸν ὅρο καθιέρωσε ἡ κλασικὴ μελέτη τοῦ J. 
M. Wallace-Hadrill110.
 Τὰ καινούργια, ἔσχατης τότε ὑπανάπτυξης (σὲ πρωτόγονη 
κατάσταση) φύλα, νομαδικὰ τὰ περισσότερα, κατέκλυσαν τὴν 
κεντρική, δυτική, νοτιοδυτικὴ Εὐρώπη καὶ τὶς Βρετανικὲς Νήσους 
— Γότθοι, Οὗννοι, Φράγκοι, Βάνδαλοι, Βουργουνδοί, Λογγοβάρδοι, 
Ἀγγλοσάξονες, Νορμανδοί111. Ἐπιδίωξαν (ἢ δέχθηκαν) ἀμέσως τὸν 
ἐκχριστιανισμό τους, ὄχι ἐπειδὴ ζητοῦσαν πιὸ ἱκανοποιητικὲς 
ἀπαντήσεις σὲ μεταφυσικὰ ἐρωτήματα, ἀλλὰ ἐπειδὴ τὴν ἐποχὴ 
ἐκείνη ἡ χριστιανικὴ ἰδιότητα ἦταν δελτίο εἰσόδου στὸν πολιτισμό, 
σὲ ποιοτικὰ ὑψηλότερο ἐπίπεδο διαβίωσης. Προσέλαβαν τὸν 
Χριστιανισμὸ σὰν καινούργια θρησκεία, σὲ ὑποκατάσταση τῶν 
δικῶν τους παγανιστικῶν παραδόσεων, τὸν προσάρμοσαν στὶς 
δικές τους θρησκευτικὲς ἀνάγκες, στὰ στερεότυπα μὲ τὰ ὁποῖα 
αὐτοὶ κατανοοῦσαν τὴ θρησκεία — ἀνυποψίαστοι γιὰ τὶς 
ὀντολογικὲς/ὑπαρκτικὲς στοχεύσεις τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
γεγονότος.
 Ἡ λατινικὴ Ὀρθοδοξία ἀντιστάθηκε γιὰ κάποιους αἰῶνες στὴ 
σαρωτικὴ καταιγίδα ἀλλοτρίωσης τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας 
καὶ μαρτυρίας ἀπὸ τοὺς νεοφωτισθέντες Βαρβάρους. Μιλᾶμε γιὰ 
ἀντίσταση, ἐπειδὴ οἱ προϋποθέσεις γιὰ τὴ διατήρηση τῆς ἑνότητας 
καὶ ταυτότητας τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ σώματος δὲν ἦταν πιὰ οἱ 
ἴδιες: Στὰ πλαίσια τῆς ἑνιαίας Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας ἡ 
πολιτικὴ ἑνότητα ἐξασφάλιζε καὶ τὴν πολιτισμικὴ ἑνότητα, ποὺ 
ἀπηχοῦσε πάντα κάτι ἀπὸ τὴν ἰδέα ἢ τὴν ἀνάγκη τῆς κοινῆς 
religio imperii. Ἐνῶ στὴ μεταρωμαϊκὴ Δύση, τὴ βαρβαρική, ποὺ οἱ 
πολεμικοὶ ἀρχηγοὶ τῶν εἰσβολέων τὴν εἶχαν διαμοιράσει σὲ 
φέουδα, δουκάτα, βαρονίες, κομητεῖες, πριγκιπάτα, βασίλεια, κάθε 
τοπικὸς ἡγεμόνας θεωροῦσε αὐτονόητο νὰ εἶναι καὶ θρησκευτικὸς 
ἀρχηγὸς τῶν ὑπηκόων του, νὰ ἐπιβάλλει αὐτὸς ὡς «ὀρθὴ πίστη» 
ὅ,τι ὁ ἴδιος ἀνεξέλεγκτα κατανοοῦσε ἢ προτιμοῦσε ἀπὸ τὴ 
χριστιανικὴ διδασκαλία.
 Εἶναι χαρακτηριστικὸ τὸ γεγονὸς ὅτι ὁ ἐπίσκοπος (πάπας) Ρώμης
Λέων ὁ Γ΄, τὸ 816, χάραξε σὲ ἀργυρὲς πλάκες τὸ Σύμβολο τῆς 
Πίστεως χωρὶς τὴν αὐθαίρετη προσθήκη τοῦ Filioque112 καὶ 



ἐντοίχισε τὶς πλάκες στὸν ναὸ τοῦ ἁγίου Πέτρου, στὴ Ρώμη, 
προκειμένου νὰ προφυλάξει τὴ διατύπωση τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἐμπειρίας ἀπὸ ἐνδεχόμενες παραχαράξεις στὸ μέλλον — μάταια 
ὅμως: Ἡ ἀντίσταση τῆς λατινικῆς Ὀρθοδοξίας ἄντεξε ὣς τὸ 1014, 
ὅταν ἡ παγιωμένη πιὰ διαδοχὴ Φράγκων στὸν παπικὸ θρόνο 
ὁριστικοποίησε καὶ τὴν προσθήκη τοῦ Filioque στὸ Σύμβολο 
Νικαίας-Κωνσταντινουπόλεως. (Ἡ προσθήκη τεκμηριώνει τὴν 
πιστοποίηση ὅτι τὴν ἐποχὴ ἐκείνη στὴ Δύση παρέμενε ἀπρόσιτο 
καὶ ἀκατανόητο τὸ ὀντολογικὸ περιεχόμενο τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
Θεολογίας, ἡ ἀναφορὰ σὲ τριαδικὸ Θεὸ ἐκπροσωποῦσε μᾶλλον 
ἕνα, a priori ὑποχρεωτικό, ἰδεολογικὸ ἀξίωμα, ἄσχετο μὲ τὴν 
ὑπαρκτικὴ ἐμπειρία ἢ ἐλπίδα.)
 
 
Ἑνότητα: ἀντὶ συνοχῆς, ἐπιβολή

 
Τελικὰ τὸ πρόβλημα τῆς ἑνότητας (κοινῆς ταυτότητας) τῶν 
τοπικῶν ἐκκλησιῶν στὴ Δύση (πρόβλημα ἐμπειρικὰ 
τεκμαιρώμενης καθολικότητας τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος) 
ἀντιμετωπίστηκε ὄχι μὲ τὴν πολιτικὴ λογικὴ τῆς ἀνάγκης γιὰ 
συνοχὴ (κοινότητα τρόπου συνύπαρξης) μιᾶς ἑνιαίας «τάξης 
πραγμάτων» (αὐτοκρατορίας), ἀλλὰ μὲ τὴν πολιτικὴ λογικὴ 
ἐξουσιαστικῆς ἐπιβολῆς μιᾶς ἰδεολογίας, ὅπως καὶ τῶν 
ἐφαρμογῶν της στὶς πρακτικὲς τοῦ βίου, στὰ ἤθη, στὶς 
συμπεριφορές. Ἡ φραγκικὴ πιὰ ἡγεσία τῆς ρωμαϊκῆς ἐκκλησίας 
διεκδίκησε αὐτὴ τὴν ἐπιβολὴ (τὴν «πνευματικὴ» ἡγεμονία στὴ 
Δύση) μὲ τοὺς ὅρους ἀνταγωνισμοῦ τῶν βαρβαρικῶν ἡγεμονιῶν 
γιὰ τὴν ἐπικράτηση τοῦ ἰσχυροτέρου. Δὲν δίστασε νὰ 
ἐκμεταλλευτεῖ τὶς ἀντιμαχίες τῶν κοσμικῶν ἀρχόντων, νὰ στρέφει 
τὴ στρατιωτικὴ ἰσχὺ τῶν μὲν ἐναντίον τῶν δὲ ἀνάλογα μὲ τὰ δικά 
της ἐπικαιρικὰ συμφέροντα, νὰ ἐκμεταλλεύεται ἢ καὶ νὰ 
δημιουργεῖ ἀντιπαλότητες γιὰ νὰ κερδίζει τὸν ρόλο τοῦ 
ἰσορροπιστῆ — νὰ παίζει μὲ τοὺς ὅρους τῆς κοσμικῆς ἰσχύος στὴν 
πολιτικὴ σκακιέρα.
 Τελικά (ἀλλὰ ἐγκαίρως), τὸ 754, ὁ ἡγεμόνας τῶν Φράγκων 



Πιπίνος ὁ βραχὺς (πατέρας τοῦ Καρλομάγνου) δώρισε στὸν 
ἐπίσκοπο Ρώμης τὴν κοσμικὴ ἡγεμονία τοῦ δουκάτου τῆς Ρώμης, 
τοῦ ἐξαρχάτου τῆς Ραβέννας καὶ τὴν Πεντάπολη (δηλαδὴ μιὰ 
εὐρεία ἐδαφικὴ ζώνη στὴ μέση Ἰταλία, ἀπὸ τὴ μιὰν ἀκτὴ ὣς τὴν 
ἄλλη). Ἔτσι ἱδρύθηκε τὸ παπικὸ κράτος, τὸ σήμερα λεγόμενο 
κράτος τοῦ Βατικανοῦ (Stato della Città del Vaticano): Ἕνας 
ἐκτρωματικὸς συγκερασμὸς ἀντιθέτων, ἀσυμβίβαστων καὶ 
ἀσύμπτωτων πραγματικοτήτων, συνεκδοχὴ ἀντιφατικῶν ἐννοιῶν: 
ἐξουσίας (βίας καὶ ἐπιβολῆς) καὶ σώματος ἐκκλησιαστικοῦ 
(ἀθλήματος κοινωνίας τῆς ὕπαρξης, θριάμβου ἐλευθερίας).
 Βέβαια τὸ κρατίδιο τοῦ ἐπισκόπου τῆς Ρώμης δὲν ἦταν δυνατὸ 
νὰ ὑποκαταστήσει τὸν ρόλο τῆς αὐτοκρατορίας (τάξης 
πραγμάτων) γιὰ τὴν ἐξασφάλιση συνοχῆς καὶ ἑνιαίας ταυτότητας 
τῶν ἐπιμέρους τοπικῶν ἐκκλησιῶν στὴ Δύση. Ἁπλῶς τὸ βατικάνιο 
τραγελαφικὸ μόρφωμα χρησιμοποίησε τὴ λογικὴ καὶ τὶς μεθόδους 
τῆς κοσμικῆς ἐξουσίας γιὰ νὰ ἐπιβάλει μιὰ θρησκειοποιημένη 
ἐκδοχὴ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος γεννώντας, γιὰ πρώτη φορὰ 
τότε στὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία, τὸ φαινόμενο τῆς ἰδεολογίας καὶ 
μαζὶ τὸ φαινόμενο τοῦ ὁλοκληρωτισμοῦ.
 Ὀνομάζουμε ἰδεολογία μιὰ πρόταση «νοήματος» τῆς ὕπαρξης, 
τοῦ κόσμου, τῆς Ἱστορίας ποὺ μετασκευάζεται σὲ ἀναντίλεκτη 
νοητικὴ παραδοχὴ καὶ ψυχολογικῆς ἐμμονῆς πεποίθηση. Ἀπὸ μιὰν 
ἰδεολογία συνάγονται συνήθως καὶ κανονιστικὲς ἀρχὲς ὀργάνωσης 
τοῦ συλλογικοῦ βίου, συμμόρφωσης τῆς ἀτομικῆς συμπεριφορᾶς. 
Καὶ ὀνομάζουμε ὁλοκληρωτισμὸ τὸ φαινόμενο νὰ καθίσταται μιὰ 
ἰδεολογία, μὲ τὴ δύναμη τῆς ἐξουσίας, «ἀναγκαστὴ κατὰ 
πάντων», ὑποχρεωτικὴ ἀτομικὴ παραδοχὴ καὶ πεποίθηση κάθε 
ἀτόμου — νὰ ἐλέγχει ἡ ἐξουσία τὴν πιστότητα τοῦ ἀτόμου στὶς 
ἀρχὲς τῆς ἰδεολογίας, δηλαδὴ τὰ φρονήματά του, ὅπως καὶ τὴν 
πειθάρχησή του στὶς κανονιστικὲς ἀρχὲς ποὺ συνεπάγεται ἡ 
ἐπιβεβλημένη ἰδεολογία.
 
 
Προτεραιότητα τῆς χρείας, ὄχι τῆς ἀθανασίας

 



Ἂν οἱ κάποτε Ἕλληνες σημάδεψαν ὁριστικὰ τὴν ἀνθρώπινη 
Ἱστορία γεννώντας τὴν πόλιν καὶ τὴν πολιτικήν (τέχνη ἢ ἐπιστήμη 
ὀργάνωσης τῆς πόλεως), ἡ μεταρωμαϊκὴ βαρβαρικὴ Δύση 
σημάδεψε ἐπίσης ὁριστικὰ τὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία γεννώντας τὴν 
ἰδεολογία καὶ τὸν ὁλοκληρωτισμό. Πίσω καὶ ἀπὸ τὸ ἑλληνικὸ καὶ 
ἀπὸ τὸ βαρβαρικὸ γέννημα ὑπάρχουν δύο σαφῶς διαφορετικὲς 
ἱεραρχήσεις τῶν ἀνθρώπινων ἀναγκῶν, διαφορετικὲς ἀξιολογήσεις 
προτεραιοτήτων:
 Τὸ ἑλληνικὸ γέννημα τῆς πόλεως καὶ τῆς πολιτικῆς προέκυψε, 
ὅταν ὡρίμασε ἡ συλλογικὴ ἀνάγκη νὰ ἔχει προτεραιότητα ἡ 
κοινωνία τοῦ ἀληθοῦς, ὄχι ἡ κοινωνία τῆς χρείας. Μιλᾶμε γιὰ 
προτεραιότητα στὴν ἀξιολόγηση-ἱεράρχηση τῶν ἀναγκῶν τοῦ βίου
— δὲν παραθεωρεῖται οὔτε ὑποτιμᾶται ἡ χρεία, ἡ χρησιμότητα, 
ἁπλῶς πρώτη ἀνάγκη τῆς πλειονότητας γίνεται ἡ 
πραγματοποίηση καὶ φανέρωση τῆς ἀλήθειας. Καὶ ἀλήθεια γιὰ 
τοὺς Ἕλληνες ἦταν ὁ ὑπαρκτικὸς τρόπος ποὺ δὲν γνωρίζει 
περιορισμοὺς χρόνου, φθορᾶς, ἀλλοίωσης, μεταβολῆς, θανάτου — 
ὁ λογικὸς τρόπος τῆς τοῦ παντὸς διοικήσεως113: οἱ κατὰ λόγον 
σχέσεις ποὺ συγκροτοῦν τὴν ἁρμονία, τὴν κοσμιότητα, τὸ κάλλος 
τοῦ σύμπαντος καὶ τὸ καθιστοῦν κόσμον-κόσμημα.
 Ἡ μεταρωμαϊκὴ Δύση δὲν ἔφτασε ποτὲ νὰ ἐπιδιώξει, ὅπως οἱ 
Ἕλληνες, τὴν προτεραιότητα τῆς πολιτικῆς ἔναντι τῆς χρηστικῆς 
ἀνάγκης. Ἕως καὶ σήμερα ἡ πολιτικὴ γιὰ τὴ Δύση εἶναι μιὰ 
ὀρθολογικὴ ὀργάνωση τῆς ἐξουσίας γιὰ τὴν ἐξυπηρέτηση τῆς 
χρείας. Ἡ ἀλήθεια γιὰ τὴ μεταρωμαϊκὴ Δύση δὲν ἔγινε ποτὲ 
τρόπος σχέσεων καὶ ἑπομένως ἄθλημα, στόχος ὑπαρκτικῆς 
γνησιότητας καὶ πληρότητας. Ἡ ἀλήθεια ταυτιζόταν πάντοτε μὲ 
τὴν ἀντικειμενική, ὑποχρεωτικὴ γιὰ ὅλους ἐγκυρότητα, ἦταν 
ἀντικειμενικὸ δεδομένο ὑποκείμενο σὲ ἀτομικὴ κατάκτηση, 
κατοχή, χρήση, ὑλικὸ βεβαιοτήτων γιὰ τὴ θωράκιση τοῦ ἐγώ, τὴν 
ἱκανοποίηση τῆς ἐνστικτώδους ἀνάγκης γιὰ αὐτασφάλιση.
 Θαύμασε ἡ Δύση τὸ ἑλληνικὸ κατόρθωμα τῆς πολιτικῆς, θέλησε 
νὰ τὸ οἰκειοποιηθεῖ, τὸ σφετερίστηκε, ἀλλὰ οὐδέποτε τὸ 
κατανόησε. Ἀλλοτρίωσε τὴν πολιτικὴ ἀπὸ κοινὸν ἄθλημα σὲ 
ἀντικειμενική, χρηστικὴ συνταγή, δηλαδὴ σὲ «σύστημα»: 



προκαθορισμένες κανονιστικὲς ἀρχὲς ἢ εὑρήματα ὀργάνωσης τῆς 
συλλογικότητας μὲ στόχο καὶ κριτήριο ἐπιτυχίας τὴν ὠφελιμιστικὴ 
ἀποτελεσματικότητα. Μιλᾶνε γιὰ «δημοκρατία» στὴ Δύση καὶ 
ἐννοοῦν τὴ res publica: τὸ δημόσιο πράγμα, χρῆμα, ἔργο — τὴ 
διοίκηση τῆς συλλογικότητας. Δὲν ὑποψιάζονται ὅτι εἶναι ποτὲ 
δυνατὸ τὴν ἐξουσία (τὸ κράτος) νὰ τὴν διαχειρίζεται ὁ δῆμος, νὰ 
ἀσκεῖται ἡ ἐξουσία ὡς κοινωνικὸ γεγονός, νὰ κοινωνεῖται ἡ 
διαχείριση τῆς χρείας γιὰ χάρη ἑνὸς στόχου ποὺ ὑπερβαίνει τὴ 
χρεία καὶ εἶναι ἡ ἀλήθεια ὡς προφανὴς αὐτοσκοπὸς μίμησης τοῦ 
ὄντως ὑπαρκτοῦ.
 
 
Καταγωγικὴ ἀναγκαιότητα τῆς ἐξουσίας

 
Ἡ ἐξουσία εἶναι φαινόμενο ποὺ συνοδεύει καταγωγικὰ καὶ 
διαχρονικὰ τὴν ἀνθρώπινη συλλογικότητα. Καὶ αὐτὸ ἐπειδὴ ὁ 
ἄνθρωπος εἶναι ὕπαρξη λογική, ἡ λογικὴ μπορεῖ νὰ ἐλέγξει τὰ 
τυφλὰ ὁρμέμφυτα τοῦ ἀνθρώπου καὶ ἡ ἐξουσία διαχειρίζεται τὸν 
λογικὸ ἔλεγχο τῶν ὁρμεμφύτων προκειμένου νὰ κοινωνεῖται ἡ 
χρεία, νὰ μὴν σπαράσσεται ἀπὸ τὴν ἐνστικτώδη ἰδιοτέλεια τῶν 
ἀτόμων ἡ συλλογικότητα. Ἀναφέρουμε στὴ φύση τοῦ ἀνθρώπου 
τὶς ἄλογες ἐνστικτώδεις ἀνάγκες, ἀφοῦ εἶναι κοινὰ γνωρίσματα, 
ὁρίζουν-καθορίζουν τὸν τρόπο τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους.
 Ἀλλὰ εἶναι ἐξ ἴσου γνώρισμα κάθε ἀνθρώπου καὶ ἡ δυνατότητα 
τῆς ἐλευθερίας ἀπὸ τὶς ἀναγκαιότητες τῶν ὁρμεμφύτων: 
δυνατότητα ἀντιθετικῆς πρὸς τὴν ἰδιοτέλεια συμπεριφορᾶς ἢ 
ἐνέργειας, ἀντίστασης στὸν ἀτομοκεντρισμὸ τῆς φύσης. Ἐνεργεῖται
μὲ ἐνέργειες-δυνατότητες τῆς φύσης ἡ ἐλευθερία τοῦ ἀνθρώπου 
ἀπὸ τὴ φύση (μὲ τὴ λογική, τὴ βούληση, κ.λπ.), ὅμως δὲν τὴν 
ἀποδίδουμε στὰ ἰδιώματα τῆς φύσης, ἀφοῦ συνιστᾶ ὑπαρκτικὴ 
διαφοροποίηση ἀπὸ τὸν τρόπο τῆς φυσικῆς νομοτέλειας. Τὴν 
θεωροῦμε ὑποστατικὸ (τῆς ὑπόστασης) τοῦ ἀνθρώπου ἰδίωμα 
(καθοριστικὸ καὶ τῆς ὑπαρκτικῆς ἑτερότητας κάθε ὑπόστασης).
 Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴ φύση, ἡ ἀντίσταση στὴ 
νομοτέλεια τῆς ἀτομοκεντρικῆς ἰδιοτέλειας, ἐνεργεῖται, κυρίως, ὡς 



λογικὴ (κατὰ λόγον) σχέση: Ἀναγνωρίζεται ὁ λόγος ἑτερότητας 
τῶν ἔναντι ὑποκειμένων καὶ πραγμάτων-πεπραγμένων, λόγος 
ὁριστικὸς-περιοριστικὸς τῆς ἀπολυτοποίησης τῶν ἐγωτικῶν 
ἀπαιτήσεων. Καὶ ἡ ἀναγνώριση αὐτὴ ἂν συνοδευθεῖ ἀπὸ θελητικὴ 
κατάφαση τῶν ἔναντι, ἀποδοχή, ἐκτίμηση, θαυμασμό, φιλία, ὁρίζει 
τὴ δυναμικὴ τῆς λογικῆς συνύπαρξης ὡς κατὰ λόγον σχέση.
 Ἡ ἐξουσία διαχειρίζεται τοὺς λογικοὺς ὅρους τῶν σχέσεων 
συνύπαρξης, καθιστᾶ ὑποχρεωτικὴ (ἀναγκαστὴ κατὰ πάντων) τὴ 
θελητικὴ (ἐνεργὸ) ἀναγνώριση τῆς ἑτερότητας κάθε ὑπόστασης, 
ὁριοθετεῖ αὐτὴ τὴν ἀναγνώριση ὅπως καὶ τὶς ἐξισορροπητικὲς τῶν 
ἀμοιβαίων ἀναγνωρίσεων ἀρχὲς συμπεριφορᾶς. Μὲ ἄλλα λόγια, 
ἐπιβάλλει ἡ ἐξουσία τὸ ἐλάχιστο τῶν προϋποθέσεων ἀνιδιοτέλειας 
ποὺ ἀπαιτεῖται γιὰ νὰ καταστεῖ ἡ συνύπαρξη συγκροτημένη 
συλλογικότητα, νὰ κοινωνεῖται ἡ χρεία.
 Ἀλλὰ καὶ οἱ διαχειριστὲς τῆς ἐξουσίας δὲν παύουν νὰ ὑπόκεινται 
στὶς ἀναγκαιότητες τῶν ὁρμεμφύτων τῆς φυσικῆς ἰδιοτέλειας, νὰ 
ὑποτάσσουν τὴν εὐθύνη καὶ τὸ προνόμιο τοῦ λειτουργήματός τους 
στὴν ἀδυσώπητη ὁρμὴ τῆς δικῆς τους ἰδιοτέλειας. Ἔτσι, ὅπως ἡ 
συλλογικότητα εἶναι καταγωγικὰ καὶ διαχρονικὰ συναρτημένη μὲ 
τὴν ἐξουσία, εἶναι καὶ ἡ ἐξουσία καταγωγικὰ καὶ διαχρονικὰ 
συναρτημένη μὲ τὴν παράχρησή της, τὴν ἰδιοτελὴ κατάχρηση τῆς 
ἰσχύος της. Ἡ ὑποταγὴ τῆς ἐξουσίας στὰ ἀτομοκεντρικὰ 
ὁρμέμφυτα τοῦ ἐξουσιαστῆ εἶναι τόσο συχνή, ὥστε στὴν ἱστορικὴ 
συνείδηση τῆς ἀνθρωπότητας νὰ καταλήγει ἡ ἐξουσία 
(περισσότερο ἢ λιγότερο) συνώνυμη μὲ τὴν αὐθαιρεσία, τὴ βία 
ἐπιβολῆς τῆς ἰδιοτέλειας τῶν ἐξουσιαστῶν στοὺς ἐξουσιαζόμενους.
 
 
Οἱ Ἕλληνες κατόρθωσαν τὸν τρόπο ποὺ ἐλευθερώνει τὴ 
συλλογικότητα ἀπὸ τὸν φαῦλο κύκλο: τῆς ἀναγκαίας προσφυγῆς 
στὴν ἐξουσία καὶ τῆς ἀντίστασης στὴν αὐθαιρεσία τῆς ἐξουσίας — 
ἀναιρεῖ τὴν ἀντίφαση: ἡ ἐξουσία ποὺ καλεῖται νὰ ὑπηρετεῖ τὴν 
κοινωνία τῆς χρείας, ἡ ἴδια νὰ καπηλεύεται τὴ διαχείριση τῆς 
κοινῆς χρείας. Ἡ ἔξοδος ἀπὸ τὸν φαῦλο κύκλο κατορθώθηκε, στὴν 
περίπτωση τῶν Ἑλλήνων, ὅταν ἄλλαξαν οἱ προτεραιότητες στὴν 



κοινὴ ἱεράρχηση τῶν ἀναγκῶν: πρώτη ἀναδείχθηκε ἡ ἀνάγκη 
κοινωνίας τοῦ ἀληθοῦς, μὲ δεύτερη (ἀλλὰ καθόλου 
παραγνωρισμένη ἢ ὑποτιμημένη) τὴν ἀνάγκη κοινωνίας τῆς 
χρείας.
 Ὅταν πρώτη ἀνάγκη γίνεται γιὰ ὅλους ἡ κοινωνία τοῦ ἀληθοῦς 
(νὰ κοινωνεῖται ὁ τρόπος τῆς συμπαντικῆς κοσμιότητας), τότε ἡ 
ἐπιδίωξη ἱκανοποίησης τῆς κοινῆς αὐτῆς ἀνάγκης λειτουργεῖ καὶ 
ὡς κατασφάλιση τῶν προϋποθέσεων κοινωνίας τῆς χρείας — ἡ 
ἐπιδίωξη τῆς κοινωνίας τοῦ ἀληθοῦς καθιστᾶ κοινωνούμενο τὸν 
ρόλο τῆς ἐξουσίας. Ρόλος τῆς ἐξουσίας εἶναι νὰ ἐπιβάλλει τὸ 
ἐλάχιστο τῆς κατ' ἄτομον ἀνιδιοτέλειας ποὺ ἀπαιτεῖται γιὰ νὰ 
κοινωνηθεῖ ἡ χρεία. Ἀλλὰ ὅταν ὅλοι μετέχουν στὸ ἄθλημα τῆς 
πόλεως, στὸ πολιτικὸν ἄθλημα, δηλαδὴ στὴν προσπάθεια νὰ εἶναι 
ὅλες οἱ μεταξύ τους σχέσεις κατ' ἀλήθειαν (ἑπομένως κατὰ λόγον 
ἄρα κατὰ κόσμον καὶ ὄχι κατ' ἰδιοτέλειαν) τότε ὁ ρόλος τῆς 
ἐξουσίας μετατίθεται στὴν εὐθύνη κάθε πολίτη, κάθε μετόχου τοῦ 
κοινοῦ ἀθλήματος. Ἡ ἐξουσία (κράτος) ἀσκεῖται ἀπὸ τὸν ὅλο 
δῆμο (δημο-κρατία), ἡ κοινωνία τῆς χρείας εἶναι μέρος τοῦ κοινοῦ 
αὐτοπροαίρετου ἀθλήματος νὰ ἀληθεύει ὁ βίος.
 
 
Διάκριση τῆς ἐξουσίας ἀπὸ τὴν πολιτική, τῆς θρησκείας ἀπὸ τὴν 
Ἐκκλησία

 
Τὴ θεμελιώδη αὐτὴ διάκριση τοῦ φαινομένου τῆς ἐξουσίας ἀπὸ τὸ 
ἄθλημα τῆς πολιτικῆς, ὅπως καὶ τὴν ἐξ ὁρισμοῦ ταύτιση τῆς 
πολιτικῆς μὲ τὴ δημοκρατία, στοιχεῖα καὶ τὰ δύο ταυτότητας τῶν 
Ἑλλήνων, ἡ μεταρωμαϊκὴ Δύση δὲν πρόσφερε ἐνδείξεις ὅτι τὰ 
κατανόησε ποτὲ — οὔτε καὶ σήμερα (ὕστερα ἀπὸ τόσους αἰῶνες 
σπουδῆς καὶ ἰδιοφυοῦς ἀνάλυσης τῶν πηγῶν) μοιάζει νὰ τὰ 
καταλαβαίνει. Καὶ τὰ δυὸ ἐπιτεύγματα προϋποθέτουν ὄχι 
ἀποκλειστικὰ τὴν ἀνάπτυξη καὶ καλλιέργεια τῆς νοητικῆς 
ἱκανότητας τῶν ἀτόμων, ὁπωσδήποτε ὅμως τὴ συλλογικὴ 
ὡρίμαση-ὡριμότητα (ἢ κατάκτηση ἢ ἀνεξήγητο χάρισμα) τῆς 
ἀνάγκης νὰ ἔχει προτεραιότητα στὸν κοινὸ βίο τὸ ἀληθεύειν (ἡ 



μετοχὴ στὸν τρόπο τοῦ ὄντως ὑπαρκτοῦ) καὶ ὄχι ἡ ἱκανοποίηση 
τῆς χρείας.
 Ἡ Δύση δὲν πραγματοποίησε ποτὲ αὐτὸ τὸ ἅλμα, δὲν γνώρισε 
τὴν κοινωνικὴ μετάβαση ἀπὸ τὴν προτεραιότητα τῆς χρείας στὴν 
προτεραιότητα τοῦ ἀληθοῦς. Δὲν ὑπῆρξε στὴν ἱστορία τῆς Δύσης 
Ἐκκλησία τοῦ δήμου (σύναξη τῶν πολιτῶν ποὺ πραγματώνει καὶ 
φανερώνει τὴν πόλιν: ἕναν ἄλλο τρόπο ἀνθρώπινης ὕπαρξης καὶ 
συνύπαρξης). Εἶχε λαϊκὲς συνελεύσεις χρηστικῆς ἀποκλειστικὰ 
λειτουργικότητας: τὴν comitia curiata, μὲ βάση φυλετικοὺς δεσμούς, 
καὶ τὴν comitia centuriata, μὲ βάση ταξικοὺς δεσμοὺς συμφερόντων. 
Ἀνεξάρτητα καὶ ἀπὸ τὶς βαρβαρικὲς εἰσβολές, οἱ ἴδιες οἱ λατινικὲς 
ρίζες τῆς δυτικῆς παράδοσης παραπέμπουν στὴν προτεραιότητα 
ἀνάγκης τοῦ χρησίμου καὶ ὄχι τοῦ ἀληθοῦς. Ἀκόμα καὶ ἡ λέξη 
societas σήμαινε καταγωγικὰ (καὶ σημαίνει πάντοτε) «ἑταιρισμὸν 
ἐπὶ κοινῷ συμφέροντι» — νόημα στοὺς ἀντίποδες τῆς ἑλληνικῆς 
λέξης κοινωνία. Ὁ ἐξελληνισμὸς τῆς ρωμαϊκῆς οἰκουμένης μοιάζει 
μᾶλλον βραχεία παρένθεση κάποιων αἰώνων καὶ πάντως ὄχι 
ἰσόβαθμος σὲ Δύση καὶ Ἀνατολή.
 Ἡ μεταρωμαϊκὴ Δύση δὲν γνώρισε στὴ λατινικὴ προϊστορία της 
Ἐκκλησία τοῦ δήμου οὔτε ἡ ἴδια, μὲ τὸν ἐκχριστιανισμό της, τὴν 
Ἐκκλησία τῶν πιστῶν. Οἱ βαρβαρικοὶ πληθυσμοὶ τῆς 
μεταρωμαϊκῆς Δύσης δέχθηκαν, στὴ θέση τῶν παγανιστικῶν 
θρησκευτικῶν τους παραδόσεων, μιὰ καινούργια «θρησκεία»: 
ἴσως «ἀνώτερη», πιὸ «πολιτισμένη», ἀλλὰ θρησκεία — ὄχι ἔνταξη 
καὶ μετοχὴ στὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονός. Ὣς σήμερα ἀκόμα, ἡ λέξη 
ἐκκλησία στὴ Δύση σημαίνει τὸ θεσμικὸ καθίδρυμα (διοικητικὴ 
ὀργάνωση, ὑλικοτεχνικὴ ὑποδομὴ καὶ τὸ ἀναγκαῖο προσωπικὸ — 
τὸν «κλῆρο») τῆς χριστιανικῆς θρησκείας. Ὄχι λαϊκὸ σῶμα ποὺ 
πραγματοποιεῖ καὶ φανερώνει ἕναν τρόπο ἀνθρώπινης ὕπαρξης 
καὶ συνύπαρξης, τρόπο τοῦ ἀληθοῦς, τοῦ ὄντος ὑπαρκτοῦ.
 Καὶ κατὰ κανόνα οἱ θρησκεῖες (γεννήματα τῆς ἐνστικτώδους 
ἀτομοκεντρικῆς ἀνάγκης γιὰ θωράκιση τοῦ ἐγώ, θωράκιση 
ἀπέναντι στὸ ἄγνωστο ὑπερβατικὸ καὶ στὴν ἀπειλὴ τοῦ θανάτου) 
δὲν ἔχουν ὀντολογία. Ὑποκαθιστοῦν τὴν ὀντολογία ἀξιωματικὲς 
ἰδεολογικὲς ἀρχές (δόγματα), ποὺ τὸ ἄτομο ὀφείλει νὰ τὶς 



καταστήσει ψυχολογικές του «πεποιθήσεις», μὲ ταυτόχρονη 
πειθάρχηση σὲ κανονιστικὲς ἀρχὲς συμπεριφορᾶς ποὺ ἐκφράζουν 
τὸ «θεῖο θέλημα» καὶ περιβάλλονται τὸ κύρος του. Ἔτσι τὸ 
θρησκευόμενο ἄτομο, ἂν πειθαρχήσει δίχως παρεκκλίσεις στὴν 
ἐπίσημη κωδικὴ δογματικὴ καὶ στὶς διατάξεις μιᾶς σύστοιχης 
νομικῆς Ἠθικῆς, μπορεῖ νὰ εὐελπιστεῖ ὅτι θὰ «σωθεῖ». Δηλαδὴ ὅτι 
θὰ κερδίσει μιὰ διάτρητη ἀπὸ ἑρμηνευτικὰ κενὰ «σωτηρία»: 
συνέχιση τῆς ὕπαρξής του καὶ μετὰ τὸν θάνατο, σὲ χρόνο 
γραμμικὸ ἀτελεύτητο, καὶ σὲ συνθῆκες «ἀνάπαυσης» καὶ 
«μακαριότητας», δηλαδὴ μιᾶς ἄπραγης περίπου συνταξιοδότησης 
χωρὶς τὸ ἐλάχιστο, ἔστω, τῆς ὑπαρκτικῆς πληρότητας καὶ τῆς 
χαρᾶς ποὺ χαρίζει στὸν ἐγκόσμιο βίο ἡ δημιουργία, ἡ ὀμορφιά, ὁ 
ἔρωτας.
 Ἀκόμα ὣς σήμερα, ποιά ὀντολογία θεμελιώνει τὸ «χριστιανικὸ» 
κήρυγμα τῶν Μεθοδιστῶν, τῶν Βαπτιστῶν, τῶν Μορμόνων, τῆς 
«Χριστιανικῆς Ἐπιστήμης», τῶν Κονγκρεγκασιοναλιστῶν, τῶν 
Πεντηκοστιανῶν ἢ ὅποιας ἄλλης ἀπὸ τὶς ἀναρίθμητες 
«χριστιανικὲς Ὁμολογίες» στὴ Δύση; Γιὰ ἕναν ἔμπειρο τῆς 
ἑλληνικῆς παράδοσης καὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς μαρτυρίας, πίσω 
ἀπὸ τὶς παιδαριωδίες καὶ ἀφέλειες ὅλων αὐτῶν τῶν τυπικῶν 
ἐκφάνσεων τῆς φυσικῆς, ἀτομοκεντρικῆς θρησκευτικότητας, εἶναι 
φανερὰ τὰ αἴτια ποὺ ὁδήγησαν στὸ Σχίσμα, τοῦ 9ου καὶ τοῦ 11ου 
αἰώνα, ἀνάμεσα στὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς (Ἀνατολὴ) καὶ στὴ 
θρησκειοποίησή του (Δύση). Ὁ σημερινὸς τραγικὸς εὐτελισμὸς τοῦ 
Χριστιανισμοῦ, μὲ τὴν πολυδιάσπασή του σὲ ἀτέλειωτες 
παραλλαγὲς ἐκφάνσεων τῆς ἀτομοκεντρικῆς ἐνστικτώδους 
θρησκευτικότητας, μεγεθύνει στὸ ἔπακρο τὶς συνέπειες τοῦ 
νομικισμοῦ καὶ τῆς ὠφελιμιστικῆς «μεταφυσικῆς» τοῦ 
Αὐγουστίνου, τὴν ἀδυναμία ὀντολογικοῦ προβληματισμοῦ ποὺ 
προδίδει τὸ Filioque, τὴ θωμιστικὴ διάζευξη τῆς ὀντολογίας ἀπὸ 
τὴν ἐμπειρικὴ ἐπαλήθευση — τὴ νοησιαρχική της αὐτονόμηση.
 
 
Ἡ μεταφυσικὴ γεννάει τοὺς πολιτισμούς

 



Εἶναι, ἄραγε, ἄδικο νὰ μιλᾶμε συνολικὰ καὶ ἀδιαφοροποίητα γιὰ 
θρησκειοποιημένο Χριστιανισμὸ στὴ Δύση καὶ διάσωση τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος μόνο στὴν Ἀνατολή; Δὲν εἶναι βάναυση 
ἰσοπέδωση νὰ ἐξομοιώνουμε στὶς κρίσεις μας τὴ ρωμαιοκαθολικὴ 
ἐκκλησία ἢ τὴν ἀγγλικανικὴ ἢ τὴ λουθηρανική, ποὺ ὁπωσδήποτε 
διέσωσαν κάποια μορφολογικὰ γνωρίσματα τῶν πρώτων αἰώνων 
ἐκκλησιαστικοῦ βίου, μὲ μεταγενέστερες «σέκτες» παιδαριώδους 
ἐπιπέδου φρονημάτων, λατρείας, κανονιστικῶν ἀπαιτήσεων (ὅπως 
εἶναι, λ.χ., οἱ Ἀντβεντιστές, οἱ Κουάκεροι, οἱ Νεοαποστολικοί, ὁ 
Στρατὸς Σωτηρίας, οἱ «εὐαγγελιστὲς» ἱεροκήρυκες τῆς 
ἀμερικανικῆς τηλεόρασης); Ἔχουν καὶ οἱ πρῶτοι καὶ οἱ δεύτεροι 
θεμελιώδη κοινὰ γνωρίσματα ποὺ δικαιολογοῦν τὴν ὑπαγωγή τους
στὸν ἴδιο χαρακτηρισμὸ τοῦ θρησκειοποιημένου Χριστιανισμοῦ;
 Τὸ ζητούμενο δὲν εἶναι μιὰ ἰδεολογικὴ ἢ φαινόμενων 
γνωρισμάτων ὁριοθέτηση καὶ ταξινόμηση, οὔτε βέβαια μιὰ 
ποιοτικὴ ἀξιολόγηση (τοῦ ἐπιπέδου διανοητικῶν ἀπαιτήσεων, τῆς 
αἰσθητικῆς καλλιέργειας, τοῦ ἤθους ἐλευθερίας ἢ ἐξαρτήσεων). Τὸ 
ζητούμενο εἶναι νὰ διακριθεῖ τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς ἀπὸ τὴ 
θρησκειοποίησή του, τὴν ἀλλοτρίωση τῆς Ἐκκλησίας σὲ θρησκεία. 
Καὶ αὐτὴ ἡ διάκριση, ὡς κατάθεση ἐμπειρικῆς μαρτυρίας 
καθολικῆς (τοῦ καθόλου ἐκκλησιαστικοῦ σώματος), εἶναι 
δυνατότητα καὶ ἔργο μόνο Οἰκουμενικῆς Συνόδου. Οἱ ὅροι 
(ἀποφάσεις) μιᾶς Οἰκουμενικῆς Συνόδου ἀκριβῶς ὁριοθετοῦν τὴ 
διαφορὰ τῆς Ἐκκλησίας ἀπὸ τὴ μὴ-ἐκκλησία (τὴ θρησκεία, τὴν 
ἰδεολογία, τὸν ψυχαναγκασμὸ), δὲν διαστέλλουν ἁπλῶς κάποια 
ὀρθότητα ἀπὸ κάποια παρεκτροπή.
 Αὐτὴ ἡ ὁριοθέτηση σήμερα δὲν ὑπάρχει, καὶ μοιάζει ἱστορικὰ 
ἀδύνατο νὰ ὑπάρξει — ἀδύνατο νὰ φωτιστεῖ στὶς συνειδήσεις 
ἁγνῶν καὶ διψασμένων γιὰ ὑπαρκτικὴ ἀλήθεια ἀνθρώπων τὸ 
ἐρώτημα: ἂν εἶναι Ἐκκλησία ὁ Ρωμαιοκαθολικισμὸς ἢ ὁ 
κατατεμαχισμένος σὲ ἑκατοντάδες «Ὁμολογίες» Προτεσταντισμὸς 
ἢ ὁ διαμελισμένος σὲ ἐθνικισμοὺς Ὀρθοδοξισμός. Ἀπάντηση 
συνοδικὴ δὲν ὑπάρχει, γιατὶ ἡ τελευταία Οἰκουμενικὴ Σύνοδος 
πραγματοποιήθηκε στὸν ὄγδοο αἰώνα (786/7): τρεῖς αἰῶνες πρὶν 
ἀπὸ τὸ Σχίσμα Δύσης-Ἀνατολῆς καὶ ὀκτὼ αἰῶνες πρὶν ἀπὸ τὴ 



θύελλα τῆς Διαμαρτύρησης στὴ Δύση.
 Ἡ ἀπόσχιση τῆς ἐκφραγκισμένης πιὰ (1054) Παλαιᾶς Ρώμης ἀπὸ 
τὸν ἑνιαῖο κορμὸ ἑνότητας τῶν ὑπόλοιπων ἐκκλησιῶν δὲν πρέπει 
νὰ δημιουργοῦσε σύγχυση ὁρίων, ἀμφιβολίες γιὰ τὸ ποῦ εἶναι ἡ 
Ἐκκλησία καὶ ποῦ ἡ ἀλλοτρίωσή της. Ἴσως καὶ ἡ συνειδητοποίηση
τῶν πραγματικῶν αἰτίων καὶ τῶν μακροπρόθεσμων συνεπειῶν τοῦ 
Σχίσματος νὰ μὴν ἦταν ἀκόμα καθολικὰ ἐναργής («Blitz und 
Donner brauchen Zeit um gesehen und gehört zu werden»114). 
Ἀσφαλῶς καὶ οἱ ἱστορικὲς συνθῆκες στὴν Ἀνατολὴ (ἡ τεράστια 
ἀπώλεια ἐδαφῶν τῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας καὶ ἡ ὑποδούλωση
χριστιανικῶν πληθυσμῶν) καθιστοῦσαν δυσχερὴ τὴ σύγκλιση 
Οἰκουμενικῆς Συνόδου μέσα στὰ ἑκατὸν πενήντα χρόνια ποὺ 
μεσολάβησαν ἀπὸ τὸ Σχίσμα ὣς τὴν κατάλυση τῆς Αὐτοκρατορίας 
ἀπὸ τοὺς Σταυροφόρους, τὸ 1204. Μετὰ τὸ 1204 ἦταν ἱστορικὰ 
ἀδύνατο νὰ πραγματοποιηθεῖ Σύνοδος Οἰκουμενικὴ — ὁ 
ἑλληνορωμαϊκὸς κόσμος καὶ μαζί του ἡ κατὰ τὴν Οἰκουμένην 
Ἐκκλησία (τὰ «πρεσβυγενὴ» Πατριαρχεῖα Νέας Ρώμης, 
Ἀλεξάνδρειας, Ἀντιόχειας, Ἱεροσολύμων) εἶχαν πιὰ ἀποκλεισθεῖ 
ἀπὸ τὴν ἐνεργὸ μετοχὴ στὸ ἱστορικὸ γίγνεσθαι. Καὶ μὲ τὴν 
ὑποδούλωση ὁλόκληρης τῆς ἄλλοτε αὐτοκρατορίας στὸν 
βαρβαρικό, βάναυσο ζυγὸ τῶν ὀθωμανῶν Τούρκων ὁ ἀποκλεισμὸς 
αὐτὸς ὁλοκληρώθηκε δραματικά.
 Ἔμεινε ἡ σχισματικὴ Δύση, ἡ ἀκόμα τότε βαρβαρική (μὲ τὴν 
ὁρολογία πάντοτε τοῦ Wallace-Hadrill), δίχως κριτικὸ 
συνδιαλεγόμενο, δίχως ἔλεγχο. Μποροῦσε νὰ αὐθαιρετήσει χωρὶς 
κανένας νὰ τῆς ἀντιστέκεται, νὰ σφετεριστεῖ ὁτιδήποτε, νὰ 
διαστρέψει καὶ τὰ προφανέστερα. Οἱ ἐπήλυδες πληθυσμοί της, 
τετραποδίζοντας ἐπὶ πολλοὺς αἰῶνες «σκοτεινοὺς» πρὸς τὴν 
ἀνάπτυξη καὶ τὸν ἐκπολιτισμό, γέννησαν τελικὰ ἕναν δικό τους 
πολιτισμὸ μὲ ἀντεστραμμένους, κυριολεκτικά, τοὺς ὅρους τοῦ 
ἑλληνικοῦ καὶ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ τρόπου ὕπαρξης καὶ 
συνύπαρξης. Διαφημίζοντας (ἢ ἀμυντικὰ αὐτοβεβαιωμένοι) ὅτι 
αὐτοὶ συνεχίζουν αὐθεντικὴ τὴν ἑλληνικὴ παράδοση καὶ 
«ἀλάθητη» τὴ χριστιανικὴ μαρτυρία.
 Τὸ σίγουρο εἶναι ὅτι γέννησαν πολιτισμὸ μὲ ἀκαταμάχητη 



δυναμικὴ παγκοσμιότητας: Ἀπὸ τὸν θρησκειοποιημένο 
Χριστιανισμὸ ἄντλησαν τὴν κατάφαση-νομιμοποίηση τοῦ 
ὁρμέμφυτου ἀτομοκεντρισμοῦ, τὴν προτεραιότητα τῆς ἀτομικῆς 
ἀρετῆς, τῆς ἀτομικῆς ὀρθοφροσύνης, τῆς ἀτομικῆς σωτηρίας — 
ἐξωραϊσμένη ἀπολυτοποίηση τῆς ἰδιοτέλειας μὲ νομοτελειακὰ 
συνακόλουθη τὴ χρησιμοθηρία. Ἔτσι μᾶλλον ἐξηγεῖται ἡ δυναμικὴ 
τῆς παγκοσμιότητας, ἀφοῦ ὁ ἀτομοκεντρισμὸς καὶ ἡ χρησιμοθηρία 
(στοὺς ἀντίποδες τοῦ ἀθλήματος τῆς αὐθυπέρβασης: τοῦ 
κοινωνεῖν-ἀληθεύειν) κολακεύουν τὶς ἐνστικτώδεις ὁρμὲς 
αὐτοσυντήρησης, ἡδονῆς, κυριαρχίας — τὴν ἰδιοτέλεια τῶν 
ἀναγκαιοτήτων τῆς φύσης. Ὑποτάσσουν τὴ σχέση στὴ χρήση, τὴ 
χρήση στὴν καταναλωτικὴ ἀπληστία.
 Βέβαια, ἡ ἀξιολογικὴ ἀποτίμηση καὶ σύγκριση πολιτισμῶν δὲν 
εἶναι ἐφικτή: δύσκολο νὰ ὑπάρξουν κοινῶς ἀποδεκτὰ κριτήρια, νὰ 
συμπέσουν οἱ ἔξωθεν ἐκτιμήσεις νοηματοδοτήσεων τῆς 
πραγματικότητας καὶ ἐπακόλουθων τρόπων τοῦ βίου. 
Παρακινδυνευμένο λοιπὸν νὰ μιλᾶμε γιὰ «ἀνώτερους» καὶ 
«κατώτερους» πολιτισμούς, «καλύτερους» καὶ «χειρότερους». 
Μποροῦμε ὅμως νὰ ἐντοπίσουμε διαφορές. Νὰ ἐπισημάνουμε ὅτι 
ὁ πολιτισμὸς τῆς μεταρωμαϊκῆς Δύσης, ὁ μόνος στὴν ἀνθρώπινη 
Ἱστορία ποὺ ἀναδείχθηκε πραγματικὰ παγκόσμιος, δὲν γνώρισε 
ποτὲ τὴν ἀνάγκη μετάβασης ἀπὸ τὴν κοινωνίαν τῆς χρείας στὴν 
κοινωνίαν τοῦ ἀληθοῦς.
 Ὑπηρέτησε καὶ ὑπηρετεῖ μὲ ἐκπληκτικὴ ἐπινοητικότητα τὶς 
χρηστικὲς ἀνάγκες τοῦ ἀνθρώπου. Στὸ πεδίο αὐτὸ πέτυχε 
μοναδικὲς ἐπιδόσεις: Τεράστια μείωση τοῦ σωματικοῦ μόχθου, 
πρωτοφανὴ αὔξηση παραγωγῆς ὠφέλιμου ἀποτελέσματος μὲ 
ἐλάχιστη ἢ καθόλου καταπόνηση. Ἀπίστευτες διευκολύνσεις στὴν 
πρακτικὴ τοῦ βίου, ταχύτατες μεταφορὲς-μετακινήσεις τῶν 
ἀτόμων, ἄμεση ἐπικοινωνία ἀπὸ ὁποιαδήποτε ἀπόσταση, 
πρόσβαση εὔκολη καὶ γενικευμένη στὴν πληροφόρηση. 
Μεγιστοποίηση τῶν ἡδονικῶν παροχῶν, ἀνέσεων, εὔκολου 
πλούτου, ποικιλότατης ψυχαγωγίας, ἀνεμπόδιστου αἰσθησιασμοῦ. 
Ἐλαχιστοποίηση τοῦ σωματικοῦ ἄλγους, ἀπαλλαγὴ ἀπὸ πλῆθος 
ἀσθενειῶν, αὔξηση τεράστια τοῦ προσδοκίμου ἐπιβίωσης, 



δυνατότητες ἰατροφαρμακευτικῆς περίθαλψης ποὺ μειώνουν ἢ καὶ 
νικοῦν τὸν φόβο τῆς ἀρρώστιας. Θωράκιση τοῦ ἀτόμου μὲ 
δικαιώματα, ἐξουσίες ἀναγκαστὲς κατὰ πάντων, ἀνεμπόδιστες 
ἐπιλογὲς ἀτομικῶν προτιμήσεων. Καὶ πλῆθος ἀνάλογα.
 Ὁ κοινωνιοκεντρικὸς πολιτισμὸς τῶν Ἑλλήνων καὶ ὁ πολιτισμὸς 
τοῦ ἀθλήματος τῆς ἐκκλησιαστικῆς κοινωνίας δὲν μποροῦν οὔτε νὰ
συγκριθοῦν οὔτε νὰ συμβιβαστοῦν μὲ τὸν ἀτομοκεντρικὸ πολιτισμὸ
τῆς μεταρωμαϊκῆς Δύσης. Ἡ διαφορὰ εἶναι καισαρική, πρόκειται 
γιὰ στάσεις ζωῆς καὶ τρόπους τοῦ βίου ποὺ ἀλληλοαναιροῦνται 
ἀμοιβαῖα, γιὰ στοχεύσεις ἀσύμπτωτες, διαμετρικὰ ἀντίθετες. Αὐτὸ
τουλάχιστον ὑπαγορεύει ἡ λογικὴ τῆς κοινωνούμενης ἐμπειρίας.
 
 
«Καθολικότητα»: οἱ συνέπειες τῆς ἀμφιλογίας

 
Ὁ πρωτόγονος, ἐνστικτώδης ἀτομοκεντρισμὸς τῆς «θηριώδους 
φύσεως» τοῦ ἀνθρώπου συνέστησε πολιτισμὸ στὴν περίπτωση τῶν 
βαρβαρικῶν φύλων καὶ φυλῶν τῆς μετα-ρωμαϊκῆς Δύσης χάρη 
στὸν ἐκχριστιανισμό τους. Πολιτισμὸ συνιστᾶ μόνο ἕνας κεντρικὸς 
ἄξονας νοηματοδότησης τῆς πραγματικότητας καὶ τοῦ βίου — ὄχι 
ὁπωσδήποτε συνειδητὸς ἀπὸ ὅλους, ὅμως ἀπὸ ὅλους ἔμπρακτα 
ἀποδεκτός. Δίχως μετα-φυσικὸ ἄξονα νοήματος (ἤ, ἐξ ἴσου μετα-
φυσικῆς, ἀ-νοησίας, ἀπουσίας νοήματος) δὲν συγκροτεῖται 
δυναμικὴ πολιτισμοῦ συνεκτικὴ τοῦ κοινοῦ βίου. Καὶ στὴ 
μεταρωμαϊκὴ Δύση συνεκτικὸς τῶν κοινωνιῶν ἄξονας νοήματος 
ἀναδείχθηκε ὁ θρησκειοποιημένος Χριστιανισμός: ἡ μεταφυσικὴ 
καταξίωση τοῦ ἀτομοκεντρισμοῦ καὶ τῆς χρησιμοθηρίας.
 Ὣς σήμερα ἀκόμη, ὁ Χριστιανισμὸς ποὺ κυκλοφορεῖ στὰ πλαίσια 
τοῦ παγκοσμιοποιημένου πολιτισμοῦ τῆς Δύσης, ἔχει ὅλα τὰ 
γνωρίσματα τῆς φυσικῆς θρησκείας: μεθοδικῆς ἀνταπόκρισης στὴν 
ὁρμέμφυτη θρησκευτικὴ ἀνάγκη. Εἶναι πιθανὸ νὰ σώζεται καὶ τὸ 
ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς σὰν τὸν θαμμένο σπόρο τῆς εὐαγγελικῆς 
παραβολῆς (Μάρκ. 4, 26-28), ἴσως σὲ ἄσημα μοναστικὰ κοινόβια 
ἢ περιθωριακὲς ἐνορίες, ὡς αὐτονόητο ζητούμενο, δίχως τὴν 
παραμικρὴ ἐπίγνωση κατορθώματος καὶ τῆς συναφοῦς 



ἀξιομισθίας. Ὅπως σίγουρα σώζεται ἔμμεσα, ὡς ἐνεργὸς 
νοσταλγία, στὸ ἔργο χαρισματικῶν συγγραφέων: τοῦ Pascal, τοῦ 
Claudel, τοῦ Péguy, τοῦ Bernanos, τοῦ Eliot.
 Ἱστορικὸ ὁρόσημο τῆς θρησκειοποίησης τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
γεγονότος στὴ Δύση εἶναι, ἀσφαλῶς, τὸ Σχίσμα. Τότε ἡ σημαντικὴ 
τῆς ἀντιθετικῆς (ἀνάμεσα Δύση καὶ Ἀνατολὴ) ὁριοθέτησης 
ἀποτυπώθηκε καὶ στὴ γλώσσα: Ἡ Δύση, διεκδικώντας τὴ συνέχεια 
καὶ τὰ πρωτεῖα τιμῆς τῆς Παλαιᾶς Ρώμης, αὐτο-ονομάστηκε 
Ρωμαϊκὴ Καθολικὴ Ἐκκλησία, ἡ Ἀνατολή, μᾶλλον ἀμυντικά, 
Ὀρθόδοξη Καθολικὴ Ἐκκλησία. Ἦταν φανερὸ ὅτι οἱ διαφορὲς 
συνοψίζονταν σὲ μία καὶ κεφαλαιώδη: στὴ διαφορετικὴ 
κατανόηση-ἐκδοχὴ τῆς καθολικότητας τῆς Ἐκκλησίας. Ἄλλο 
νοηματικὸ περιεχόμενο (καὶ πραγματικὸ ἀντίκρισμα) εἶχε ἡ 
καθολικότητα στὴ βαρβαρικὴ Δύση, ἄλλο στὴν ἐξελληνισμένη 
ρωμαϊκὴ Ἀνατολή.
 Ἑρμηνεύονται διαυγέστερα τὰ ἱστορικὰ δεδομένα ἂν δεχθοῦμε 
ὅτι, μέσα στὶς καινούργιες συνθῆκες ποὺ δημιουργήθηκαν μὲ τὴν 
εἰσβολὴ καὶ ἐγκατάσταση τῶν βαρβαρικῶν φύλων στὴ Δύση, ἡ 
Πρεσβυτέρα Ρώμη ὑποχρεώθηκε νὰ υἱοθετήσει μιὰ καινούργια 
ἐκδοχὴ τῆς καθολικότητας — νὰ ἐγκαταλείψει τὴν κοινὴ τῶν 
πρώτων αἰώνων ἐκδοχή, διατυπωμένη καὶ στὰ ἔργα τοῦ 
Κυπριανοῦ, τοῦ Τερτυλλιανοῦ, τοῦ Ἱππόλυτου, τοῦ Εἰρηναίου, τοῦ 
Κλήμεντος Ρώμης, σὲ ἀπόλυτη συμφωνία μὲ τὴν ἐκδοχὴ τῆς 
ἑλληνικῆς Ἀνατολῆς. Υἱοθέτησε ἡ Δύση τὴν καινοφανή, ποσοτικὴ-
γεωγραφικὴ ἀντίληψη τῆς καθολικότητας, διατυπωμένη 
ἐπιγραμματικὰ ἀπὸ τὸν Βικέντιο Λειρίνου (5ος αἰώνας): 
Καθολικὸ εἶναι αὐτὸ ποὺ πάντοτε, παντοῦ καὶ ἀπὸ ὅλους 
πιστεύεται (quod semper quod ubique, quod ab omnibus creditum 
est, hoc est vere proprieque catholicum).
 Ὁρίζεται ἡ καθολικότητα ὡς μέγεθος, ὄχι ὡς ποιότητα. 
Ταυτίζεται τὸ καθολικὸ μὲ τὸ παγκόσμιο, μὲ τὸ κύρος τῆς 
ποσότητας, τὴ στατιστικὴ αὐθεντία. Ἡ ἀλήθεια εἶναι πάντοτε μὲ 
τοὺς πολλοὺς — θριαμβεύει τὸ κριτήριο τοῦ Αὐγουστίνου γιὰ τὴν 
ἐπαλήθευση τῆς γνώσης: ἡ «ἀρχὴ τῆς πλειοψηφίας»115. Τὸ 
ἀληθινὰ καὶ κυρίως καθολικὸ (vere proprieque catholicum) εἶναι 



τὸ πάντοτε, παντοῦ καὶ ἀπὸ ὅλους πιστευόμενο: ἀπὸ τὸ σύνολο 
τῶν ἀτόμων τῆς συλλογικότητας. Πιστευόμενο πῶς ἀπὸ κάθε 
ἄτομο; Προφανῶς μὲ τὶς ἱκανότητες τῆς ἀνθρώπινης φύσης: 
νοητικές, βουλητικές, ψυχολογικές.
 Ἔτσι γεννιέται καὶ ἡ καινούργια ἐκδοχὴ τῆς ἀλήθειας, στοὺς 
ἀντίποδες τῆς ἑλληνικῆς. Ἡ ἀλήθεια δὲν εἶναι ἡ ἀ-λήθεια, ποὺ 
θύμισε στὴ Δύση ὁ Heidegger: ἡ μὴ-λήθη, ἡ μὴ-ἀπόκρυψη, 
ἑπομένως ἡ ἐμφάνεια, ἡ φανέρωση, ὁ λόγος τῆς ἀναφορικότητας 
τῶν φαινομένων, ἡ ἐμπειρικὴ σχέση μὲ τὸ φανερούμενο, σχέση 
ποὺ καθίσταται ἔγκυρη ὅταν κοινωνεῖται μέσῳ τῶν γλωσσικῶν 
συμ-βόλων — δηλαδὴ ὅταν πάντες ὁμοδοξοῦσι καὶ ἕκαστος 
ἐπιμαρτυρεῖ.
 Ἡ δυτικὴ ἐκδοχὴ τῆς καθολικότητας προϋποθέτει, ἀλλὰ καὶ 
συνεπάγεται καινούργια ἐκδοχὴ τῆς ἀλήθειας: Τώρα ἡ ἀλήθεια 
εἶναι ἀτομικὸ νοητικὸ κατόρθωμα, σύμπτωση ἔννοιας καὶ 
νοουμένου, πράγματος καὶ νοητικῆς του σύλληψης. Ὁ δυτικὸς 
ὁρισμὸς τῆς ἀλήθειας προετοιμάζεται ἀπὸ τὸν Αὐγουστίνο, 
περνάει στὸν Ἄνσελμο τοῦ Canterbury, γιὰ νὰ διατυπωθεῖ τελικὰ 
ἀπὸ τὸν Θωμᾶ Ἀκινάτη: Veritas est adaequatio rei et intellectus116. 
Ἡ πρόσβαση στὴν ἀλήθεια εἶναι ἀτομική, νοητικὰ κατορθούμενη 
— ἡ ἀτομικὴ-φυσικὴ ἱκανότητα τῆς νόησης ἀρκεῖ γιὰ νὰ 
κατακτηθεῖ ἡ ἀλήθεια. Ἡ νοησιαρχία, κυριότερη ἔκφανση τοῦ 
ἀτομοκεντρισμοῦ καὶ ριζικότερη ἀναίρεση τοῦ ἑλληνικοῦ 
γνωσιολογικοῦ ἐμπειρισμοῦ, θὰ ἀναδειχθεῖ σὲ στοιχεῖο ταυτότητας 
τοῦ πολιτισμοῦ τῆς Δύσης — ἀπὸ τὸν Ἄνσελμο, ὣς τὸν Descartes 
καὶ τὸν Hegel.
 Ἡ γεωγραφικὴ-ποσοτικὴ ἐκδοχὴ τῆς καθολικότητας (καθολικῆς 
πίστης, καθολικῆς ἀλήθειας, καθολικῆς Ἐκκλησίας) ἀντιπάλευε 
τὴν ἀξίωση τῶν ἡγεμόνων στὴ βαρβαρικὴ Εὐρώπη νὰ καθορίζουν 
αὐτοὶ (κατὰ τὴν ἀτομική τους κρίση καὶ προτίμηση) τὴν ὀρθότητα 
(rectitudo) τῆς πίστης τῶν ὑπηκόων τους: τὴν ἐγκυρότητα τοῦ 
δόγματος, τὴν «κανονικότητα» μιᾶς ἐκκλησιαστικῆς κοινότητας. 
Ἀλλὰ ἔτσι αὐτὴ ἡ ἐκδοχὴ τῆς καθολικότητας δικαιολογοῦσε (ἢ 
γεννοῦσε) τὴν ἀνάγκη νὰ ὑπάρχει μιὰ ὁρατὴ αὐθεντία, ἀλάθητη 
ἀρχὴ ἢ «καθέδρα», ποὺ νὰ ἐγγυᾶται τὴν ὀρθότητα τῶν ὅσων οἱ 



πολλοὶ πιστεύουν, νὰ ἐντοπίζει καὶ νὰ ἐλέγχει τὶς παρεκτροπὲς 
καὶ ἀμφισβητήσεις, νὰ τιμωρεῖ (ἀφορίζει) τοὺς ὑποστηρικτὲς τῆς 
πλάνης.
 Ἔτσι, ἡ ποσοτικὴ-γεωγραφικὴ ἐκδοχὴ τῆς καθολικότητας γέννησε 
τὴν ἀτομικὴ-νοησιαρχικὴ ἐκδοχὴ τῆς ἀλήθειας, καὶ ἡ ἀτομικὴ-
νοησιαρχικὴ ἐκδοχὴ τῆς ἀλήθειας γέννησε δυὸ καινούργια στὴν 
ἀνθρώπινη Ἱστορία μορφώματα, τυπικὰ καὶ αὐτὰ γνωρίσματα τοῦ 
μεταρωμαϊκοῦ ἱστορικοῦ βίου τῆς Δύσης: Τὴν ἰδεολογία καὶ τὸν 
ὁλοκληρωτισμό. Ἀπώτερη καταγωγικὴ ἀφετηρία τῆς γενεαλογίας 
ὅλων τῶν συμπτωμάτων: ὁ ἀτομοκεντρισμὸς τοῦ 
θρησκειοποιημένου στὴ Δύση Χριστιανισμοῦ.
 
 
Ἰδεολογίας καὶ ὁλοκληρωτισμοῦ ἐπαναστροφή

 
Ὀνομάσαμε ἰδεολογία τὴν ὑποκατάσταση τῆς ἐμπειρικῆς μετοχῆς 
στὴ γνώση ἀπὸ τὴ νοητικὴ «πεποίθηση» ποὺ θωρακίζεται μὲ 
ψυχολογικὴ αὐθυποβολή. Ἀφετηριακὰ ἡ ἰδεολογία εἶναι μιὰ 
πρόταση ἑρμηνείας τῆς πραγματικότητας: τῆς φυσικῆς ἢ τῆς 
κοινωνικῆς πραγματικότητας — πρόταση ἀξιωματικῆς ὀντολογίας 
ἢ ἑρμηνείας τοῦ κοινωνικοῦ φαινομένου, ποὺ συνοδεύεται συνήθως
ἀπὸ κανονιστικὲς-δεοντολογικὲς ἀρχές. Καὶ στὶς δυὸ περιπτώσεις 
οἱ ἰδέες (τὰ ἰδεατὰ σχήματα) ποὺ συγκροτοῦν τὴν πρόταση 
ἀποβλέπουν νὰ προσφέρουν στὸ ἄτομο τὴν ψυχολογικὴ σιγουριὰ 
βεβαιοτήτων, γι' αὐτὸ καὶ ἡ ὕπαρξη μιᾶς θεσμικῆς ἀρχῆς ἢ 
«καθέδρας» ποὺ ἐγγυᾶται τὴν ἐγκυρότητα τῆς ἰδεολογίας, εἶναι 
ὅρος καὶ προϋπόθεση τῶν ψυχολογικῶν ἐπενδύσεων στὶς 
προτάσεις της.
 Ὁλοκληρωτισμὸ ὀνομάσαμε τὴ στανικὴ ἐπιβολὴ μιᾶς ἰδεολογίας, 
τῶν «βεβαιοτήτων» καὶ τῶν ψυχολογικῶν ψευδαισθήσεων ποὺ 
κομίζει, στὴ συλλογικότητα. Τὴν ἀπαγόρευση ἀπὸ τοὺς φορεῖς τῆς 
ἐξουσίας ἀντιρρήσεων, ἐπιφυλάξεων, ἀμφιβολιῶν γιὰ τὴν 
κυρίαρχη ἰδεολογία. Τὸν ἔλεγχο τῆς παραδοχῆς καὶ πειθάρχησης 
τοῦ κάθε ἀτόμου στὶς ἀρχὲς τῆς ἰδεολογίας, ἔλεγχο φρονημάτων 
(«ὀρθότητας» πεποιθήσεων καὶ τῆς ἔκφρασης τῶν πεποιθήσεων), 



ὅπως καὶ τὴ δίωξη τῶν ἀντιφρονούντων, τὸν ἀποκλεισμὸ 
ἀντίθετων ἢ ὑπονομευτικῶν τῆς ἐξουσιαστικῆς ἰδεολογίας 
ἀπόψεων.
 Ἡ προσπάθεια ἐπιβολῆς ἀπόψεων καὶ γνωμῶν ποὺ ἐπικαλοῦνται 
ὀρθότητα καὶ ὑπεροχή, εἶναι σύμπτωμα συχνὸ σὲ κάθε ἀνθρώπινη 
συλλογικότητα — τὸ ἴδιο συχνὲς στὴν Ἱστορία εἶναι καὶ οἱ 
ποικίλες μορφὲς αὐταρχισμοῦ τῆς ἐξουσίας, μορφὲς τυραννίας. Τὸ 
φαινόμενο τῆς ἰδεολογίας καὶ τὸ φαινόμενο τοῦ ὁλοκληρωτισμοῦ 
εἶναι κάτι ἄλλο, κάτι διαφορετικό. Ἐμφανίζουν τὴ μοναδικότητα, 
μέσα στὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία, νὰ ὀργανώνουν μὲ μεθοδικὴ 
ἀποτελεσματικότητα τὸν ἔλεγχο ἢ καὶ τὴν ἀχρήστευση τῆς 
ἐλεύθερης σκέψης, κρίσης καὶ βούλησης τῶν ἀνθρώπων, νὰ 
μεταβάλλουν τὸ ἄτομο σὲ ἐνεργούμενο τῆς ἐξουσίας, ἐθελούσια 
παραιτημένο ἀπὸ τὴν ἐλευθερία του, τὴν ἑτερότητά του, τὴν 
ἀξιοπρέπειά του.
 Ἱστορικὰ ἐγγύτερη ἐμπειρία τῆς ἰδιοτυπίας τῶν ἰδεολογιῶν καὶ 
τοῦ ὁλοκληρωτισμοῦ, σὲ σχέση μὲ κάθε προηγούμενη 
ἀπανθρωπία, εἶναι αὐτὴ τοῦ 20οῦ αἰώνα: Ἀποτέλεσε, πραγματικά, 
πανανθρώπινη ἔκπληξη ἡ φρίκη τῶν μεθόδων ἐπιβολῆς καὶ 
κυριαρχίας τοῦ Λενινισμοῦ-Σταλινισμοῦ, τοῦ Φασισμοῦ, τοῦ 
Ναζισμοῦ, τῶν ἐπιμέρους παραλλαγῶν τους στὰ καθεστῶτα τοῦ 
Φράνκο, τοῦ Σαλαζάρ, τοῦ Μάο, τοῦ Τίτο, τοῦ Φιντὲλ Κάστρο, τῶν 
Ἐρυθρῶν Χμέρ, τοῦ Ἀριὲλ Σαρὸν καὶ πάμπολλων ἀκόμα 
ἀνάλογων ἐφιαλτικῶν περιπτώσεων. Τυφλὴ πίστη στὸ ἀξίωμα ὅτι 
«ὁ σκοπὸς ἁγιάζει τὰ μέσα», ἀκόμα καὶ ὅταν τὰ «μέσα» εἶναι ἡ 
μεθοδικὴ δολοφονία ἑκατομμυρίων ἀνθρώπων. Τὰ φρικώδη 
βασανιστήρια, τὸ μαρτύριο τῆς πείνας καὶ τῆς ἐξαθλίωσης σὲ 
κολάσεις φυλακῶν καὶ στρατοπέδων, ἡ προδοσία γονιῶν ἀπὸ τὰ 
παιδιά τους καὶ φίλων ἀπὸ φίλους γιὰ χάρη τῆς ὑπακοῆς στὸ 
κόμμα — ἀναρίθμητες ἀνατριχιαστικὲς ἐκφάνσεις τερατώδους 
ἀπανθρωπίας τῶν ἰδεολογιῶν ὅταν γίνονται καθεστωτικὴ ἐξουσία.
 Ὅλη αὐτὴ ἡ φρίκη ἔχει φανερὰ τὴν καταγωγή της στὴ λογικὴ (τὴ 
νοο-τροπία) ποὺ παρήγαγε ἡ θρησκειοποίηση τοῦ Χριστιανισμοῦ 
στὸν δυτικὸ μεσαίωνα. Χρειάζονται ἐπιμέρους μελέτες, 
ἐξειδικευμένες καὶ ἐμπεριστατωμένες, γιὰ νὰ καταδειχθεῖ ἡ 



ἀντιστοιχία ἢ ταυτότητα κινήτρων καὶ ἐπιχειρημάτων 
νομιμοποίησης τοῦ θεσμοῦ τῆς Sacra Congregatio de Propaganda 
Fidei στὸ Κράτος τοῦ Βατικανοῦ, καὶ τοῦ Reichsministerium für 
Volksaufklärung und Propaganda (Ἐθνικοῦ Ὑπουργείου Λαϊκῆς 
Διαφώτισης καὶ Προπαγάνδας) ποὺ διηύθυνε ὁ Göbbels στὴ 
ναζιστικὴ Γερμανία — ἢ τοῦ ἀνάλογου, μὲ ἐπικεφαλῆς τὸν 
Ζντάνοφ ὑπουργείου, στὴ Σοβιετικὴ Ἕνωση. Ἀντιστοιχία ἢ 
ταυτότητα τῆς λογικῆς ποὺ παρήγαγε τὸν θεσμὸ τῆς Ἱερῆς 
Ἐξέτασης (Inquisitio, ἀπὸ τὸν πάπα Γρηγόριο τὸν Θ´, τὸ 1233) καὶ 
τῆς λογικῆς ποὺ ὁδήγησε στὴ ναζιστικὴ ἐπιδίωξη «καθαρότητας 
τῆς ἄριας φυλῆς», δηλαδὴ στὰ κρεματόρια τοῦ Ἄουσβιτς, τοῦ 
Νταχάου, τοῦ Μπίρκεναου — ἢ στὶς δίκες τῆς Πράγας καὶ τῆς 
Μόσχας γιὰ τὴν ἐξόντωση ὅσων ἔπεφταν στὴ δυσμένεια τοῦ 
σοβιετικοῦ καθεστῶτος. Ἐμπεριστατωμένες μελέτες γιὰ νὰ 
καταδειχθεῖ τεκμηριωμένα ἡ ἀντιστοιχία ἢ ταυτότητα τῆς Sacra 
Congregatio Indicis Librorum Prohibitorum (Ἁγία Ὑπηρεσία γιὰ τὴν 
κατάρτιση Πίνακα Ἀπαγορευμένων Βιβλίων, ἀπὸ τὸν πάπα Πίο 
τὸν Ε´, τὸ 1571) καὶ τῶν μεθόδων λογοκρισίας στὰ ὁλοκληρωτικὰ 
καθεστῶτα τοῦ 20οῦ αἰώνα. Ἀντιστοιχία ἢ ταυτότητα 
ἐφευρημάτων στὴ χρήση βασανιστηρίων «ὡς ἀνακριτικῆς 
μεθόδου» σὲ δίκες αἱρετικῶν (χρήση νομιμοποιημένη μὲ παπικὴ 
«βούλα» τοῦ Ἰννοκέντιου Δ´, τὸ 1252) καὶ στοὺς φρικώδεις 
βασανισμοὺς σὲ «ἀνακρίσεις» ἰδεολογικῶν ἀντιπάλων 
καθεστώτων ὁλοκληρωτικῶν.
 Τὸ ἔγκλημα καὶ ἡ θηριωδία διαπλέκονται συχνὰ μὲ τὴν ἄσκηση 
ἐξουσίας, ἡ διαπλοκὴ αὐτὴ εἶναι κοινὸς τόπος στὴν ἀνθρώπινη 
Ἱστορία. Ἡ διαφορὰ ποὺ ἐμφανίζεται στὴν περίπτωση τοῦ 
δυτικογενοῦς φαινομένου τῶν ἰδεολογιῶν καὶ τοῦ ὁλοκληρωτισμοῦ 
εἶναι, ἀκριβῶς, ἡ λογικὴ τῆς ἀρχῆς: «ὁ σκοπὸς ἁγιάζει τὰ μέσα» 
(cum finis est licitus, etiam media sunt licita). Ἡ ἀρχὴ ἀποδίδεται 
στοὺς Ἰησουίτες, ἀλλὰ διατρέχει, ὡς ὅρος ἀποτελεσματικῆς 
λογικῆς, τὴν ἱστορικὴ διαδρομὴ τῆς ρωμαιοκαθολικῆς 
χριστιανοσύνης. Ὅ,τι ὀνομάζουμε ἰδεολογία στὰ πλαίσια τοῦ 
πολιτισμοῦ ποὺ παρήγαγε ἡ θρησκειοποίηση τοῦ Χριστιανισμοῦ 
στὴ Δύση, εἶναι μιὰ πρόταση ἑρμηνείας καὶ ὀργάνωσης τῆς 



πραγματικότητας πού, ἐκπεφρασμένα ἢ σιωπηρά, ἀξιώνει νὰ 
λειτουργήσει μὲ τὸ κύρος (τὴν «ἱερότητα») τῆς ἀλάθητης ἀρχῆς. 
Καὶ ἑπομένως νομιμοποιεῖται νὰ χρησιμοποιήσει ὁποιοδήποτε 
μέσο γιὰ νὰ ἐπιβληθεῖ, «ἐν ὀνόματι» τῶν σκοπῶν της.
 
 
Ἐξελικτικὴ παραλληλία Ρωμαιοκαθολικισμοῦ καὶ Μαρξισμοῦ

 
Ἡ ποσοτικὴ-γεωγραφικὴ ἐκδοχὴ τῆς καθολικότητας γεννάει τὴν 
ἀπαίτηση γιὰ «ἀντικειμενικότητα» τῆς ἀλήθειας — τὴν γεννάει 
γιατὶ τὴν χρειάζεται: ἡ «ἀντικειμενικὴ» ἀλήθεια εἶναι τὸ μέσο-
ἐργαλεῖο γιὰ τὴν ἐπιβολή της. Καὶ «ἀντικειμενικότητα» στὴν 
περίπτωση αὐτὴ θεωρήθηκε ἡ μεθοδικὴ-συλλογιστικὴ ὀργάνωση 
τῆς ἀλήθειας σὲ ὁλοκληρωμένο, δηλαδὴ κλειστὸ σύστημα (ὄχι 
ἀνοιχτὸ σὲ ἐμπειρικὲς ἐπιβεβαιώσεις καὶ πληρέστερες 
ἐπαναδιατυπώσεις) — σύστημα ποὺ ἑρμηνεύει ἀξιωματικὰ καὶ 
τελειωτικὰ τὴ φυσική, ἱστορική, κοινωνικὴ πραγματικότητα. Ἡ 
ἑρμηνεία διατυπώνεται μὲ «νόμους», «ἀξιώματα», «ἀρχὲς» 
(regulae, axiomata, principia) ἐπιστημονικῆς θετικότητας. Καὶ τὴν 
ἐπιστημονικὴ θετικότητα ἐγγυᾶται ἡ «λογικὴ μέθοδος» ὡς ὀρθὴ 
συλλογιστική117.
 Φωτίζει τὶς παραπάνω συντομογραφικὲς διατυπώσεις ἡ σύγκριση 
τῶν δύο ἱστορικὰ ἀποτελεσματικότερων ὣς τώρα ἰδεολογιῶν: τοῦ 
Ρωμαιοκαθολικισμοῦ καὶ τοῦ Μαρξισμοῦ. Ὁ Ρωμαιοκαθολικισμὸς 
ἀναζήτησε τὴν «ἀντικειμενικότητα» τῆς ἀλήθειας στὴ «θεία 
ἀποκάλυψη», στὴ «θεοπνευστία» τῶν «πηγῶν» τῆς ἀλήθειας, 
στὴν ἐγκυρότητα τῆς ἀνθρώπινης διάνοιας ποὺ εἶναι 
σμικρογραφία («κατ' εἰκόνα») τῆς θείας διάνοιας. Ὁ Μαρξισμός, 
ἀντίστοιχα, ἀναζήτησε τὴν «ἀντικειμενικότητα» στὸν ἐντοπισμὸ 
«ἀναλλοίωτων» νόμων ποὺ διέπουν τὸ ἱστορικὸ γίγνεσθαι καὶ τὶς 
κοινωνικὲς διαμορφώσεις. Μὲ τὴ βοήθεια αὐτῶν τῶν νόμων 
ὀρθολογιστικῆς αἰτιοκρατίας ζήτησε νὰ ἑρμηνεύσει αὐθεντικὰ τὸ 
καπιταλιστικὸ σύστημα λειτουργίας τῆς οἰκονομίας στὴ Δύση 
διευρύνοντάς το στὴ σύνολη ἀνθρώπινη Ἱστορία, ἀνεξάρτητα ἀπὸ 
ἐποχές, κοινωνικὲς συνθῆκες, πολιτισμούς.



 Ἡ ἀνάπτυξη τοῦ Μαρξισμοῦ, στὸ δεύτερο μισὸ τοῦ 19ου αἰώνα, 
συμπίπτει καὶ συμβαδίζει μὲ τὸ κορύφωμα τοῦ νοησιαρχικοῦ-
μηχανιστικοῦ θετικισμοῦ στὴ Δύση: τόσο στὸν χῶρο τῶν 
χριστιανικῶν ἐκκλησιῶν (Πρώτη Βατικανὴ Σύνοδος μὲ καθιέρωση 
τοῦ παπικοῦ ἀλαθήτου, πρῶτες προτεσταντικὲς ἀμφισβητήσεις τῆς 
ἱστορικότητας τῶν Γραφῶν) ὅσο καὶ στὸν χῶρο τῶν φυσικῶν 
ἐπιστημῶν (μὲ τὶς ἀφελεῖς διακηρύξεις τῶν «θετικιστῶν», τὴν 
πίστη τους στὴ μηχανιστικὴ αἰτιοκρατία). Ὁ Engels θὰ 
παρομοιάσει ἐπανειλημμένα τὸν Μαρξισμὸ μὲ τὸν Δαρβινισμό, θὰ 
ἐπιμείνει στὸν ντετερμινισμὸ ποὺ διέπει τόσο τὸ φυσικὸ ὅσο καὶ 
τὸ ἱστορικὸ γίγνεσθαι. Ὁ «ἐπιστημονικὸς θετικισμὸς» 
θριαμβολογοῦσαν οἱ μαρξιστὲς ὅτι ξεκαθαρίζει τὶς ἀρχὲς τῆς 
αἰτιοκρατίας στὴν Ἱστορία μὲ τὴ βοήθεια τῶν τυφλῶν νόμων τῆς 
Διαλεκτικῆς. Καὶ γι' αὐτὸ μποροῦν νὰ ἑρμηνεύουν αὐθεντικὰ τὰ 
πάντα: νὰ ὑποτάσσουν τὴ ζωὴ καὶ τὴ σκέψη σὲ δογματικὲς 
ντιρεχτίβες.
 Μιὰ «αὐθεντικὴ» ἑρμηνεία τοῦ ἱστορικοῦ καὶ κοινωνικοῦ 
γίγνεσθαι ἐνσαρκώνεται (ἀναγκαῖα) σὲ συγκεκριμένη 
ἐκπροσώπηση: σὲ ἕνα ὁρατὸ «Κέντρο» ποὺ καθορίζει καὶ ἐλέγχει 
τὴν αὐθεντικότητα ὅπως καὶ τὴν ὀρθότητα πρόσληψης τῆς 
αὐθεντικῆς ἑρμηνείας. Κάθε «ἀντικειμενικὰ» ἐπιβεβαιούμενη 
«ἀλήθεια» εἶναι ἐξ ὁρισμοῦ ἕνας ἰδεολογικὸς δογματισμός (μὲ 
πρῶτον διδάξαντα τὸ εἶδος: τὸν Ρωμαιοκαθολικισμὸ). Καὶ ὁ 
ἰδεολογικὸς δογματισμὸς ἐμπεριέχει τὴν ἀναγκαιότητα νὰ 
ὑπάρχει μιὰ θεσμικὴ «ἀλάθητη» καθέδρα ποὺ νὰ ἐκπροσωπεῖ τὴν 
αὐθεντία τοῦ δόγματος καὶ νὰ ἐλέγχει τὴν ὑποταγὴ τῶν πιστῶν σὲ 
αὐτὴ τὴν ἐκπροσώπηση — τὶς «ὀρθὲς» ἀντιλήψεις καὶ τὴν «ὀρθὴ» 
συμπεριφορά.
 Ἔτσι γεννήθηκε φυσιολογικὰ τὸ Βατικανὸ τοῦ Μαρξισμοῦ: ἡ 
ἀλάθητη αὐθεντία τῆς Μόσχας. Ὁ λαϊκὸς ξεσηκωμὸς τοῦ 1917 στὴ 
Ρωσία εὐνουχίστηκε ἀμείλικτα ἀπὸ τοὺς μπολσεβίκους, 
ὑποτάχθηκε στανικὰ στὸν νάρθηκα τῆς ἰδεολογίας τοῦ 
Μαρξισμοῦ-Λενινισμοῦ. Καὶ ὁ εὐνουχισμὸς ἐπεκτάθηκε σὲ κάθε 
ἐπιμέρους μαρξιστικὸ κίνημα, ὁπουδήποτε τῆς γῆς, ἀφοῦ ἡ 
ἐκπροσώπηση τῆς «ἀλήθειας» δὲν μπορεῖ παρὰ νὰ σαρκώνεται 



σὲ μία καθέδρα. Ἡ Μόσχα κάποτε ἐξέλιπε, ἀλλὰ ἡ καθέδρα 
μεταφέρθηκε στὴν «ἀλάθητη» ἡγεσία κάθε μαρξιστικῆς ὁμάδας ἢ 
κινήματος. Μὲ ἀποτέλεσμα νὰ μὴν ὑπάρχει οὔτε νὰ ὑπῆρξε ποτὲ 
μαρξιστικὴ ὁμάδα ἢ κίνημα ποὺ νὰ ἐλέγχεται ἀπὸ τὴ λαϊκὴ βάση. 
Τὸ αὐτονόητο τῆς στυγνῆς «κομματικῆς πειθαρχίας», ἡ 
ἰσοπεδωτικὴ ἐκδοχὴ τῆς «ἑνότητας», χαρακτηρίζουν κάθε θεσμικὴ 
συσπείρωση μαρξιστῶν, ἐπιβάλλουν, στὸ ὄνομα τῆς 
«ἀποτελεσματικότητας», ἀπάνθρωπη γραφειοκρατία. Εἶναι ἡ 
ὀργανικὴ συνέπεια τοῦ «ἐπιστημονικοῦ θετικισμοῦ» ποὺ 
θεμελίωσε τὸν Μαρξισμό, ὅπως ἀκριβῶς θεμελίωσε καὶ τὸ 
οἰκοδόμημα τοῦ Ρωμαιοκαθολικισμοῦ.
 Καθόλου τυχαία καὶ ἡ ἀντιστοιχία τῶν συμπτωμάτων διολίσθησης 
στὸν μυστικισμό, τόσο στὴν περίπτωση τοῦ Ρωμαιοκαθολικισμοῦ 
ὅσο καὶ στοῦ Μαρξισμοῦ — ὁ μυστικισμὸς χαρακτηρίζει κάθε 
κλειστὸ ὁλοκληρωτικὸ σύστημα. Ἡ νοησιαρχικὴ ἀποδεικτικὴ καὶ ὁ 
ἐπιστημονικὸς θετικισμὸς ἐγκαταλείπονται αὐτονόητα, ὅταν ἡ 
«καθέδρα» ἀπαιτεῖ πειθαρχία, τυφλὴ ὑποταγὴ στὶς δικές της 
ἀποφάνσεις, στὰ δικά της κελεύσματα. Καὶ ἐξωραΐζεται 
ψυχολογικὰ ὁ αὐτευνουχισμὸς τῆς ἐλεύθερης σκέψης καὶ κρίσης 
μὲ τὴ μυστικιστική, μυθοποιητικὴ προσωπολατρεία: Λένιν, Στάλιν, 
Μάο Τσὲ Τοὺνγκ ἦταν οἱ ἐνδεικτικὲς μεγεθύνσεις στὸν χῶρο τοῦ 
Μαρξισμοῦ τῆς πρακτικῆς τοῦ Ρωμαιοκαθολικισμοῦ νὰ 
ἀνακηρύσσει αὐτοματικὰ ἅγιο κάθε πάπα, μετὰ τὴν τελευτή του, 
γιὰ τὴν ἄνοδό του στὸν παπικὸ θρόνο καὶ μόνο.
 Ὁ ἐντοπισμὸς-περιορισμὸς τῆς ἀλήθειας σὲ ἀντικειμενοποιημένο 
στεγανὸ (δογματικὸ) σύστημα μοιάζει νὰ ὁδηγεῖ ἀναπόφευκτα 
καὶ σὲ μιὰ σχιζοειδὴ διαστολὴ τῆς «παρούσας» ζωῆς, 
συγκεκριμένης καὶ χειροπιαστῆς, ἀπὸ μιὰ «μέλλουσα» 
προσδοκώμενη — ἕναν τεμαχισμὸ τῆς ζωῆς σὲ «ἐνθάδε» καὶ σὲ 
«ἐπέκεινα», σὲ παρὸν ἀτελές, ἀνολοκλήρωτο, προσωρινὸ καὶ 
(μέσα ἀπὸ τὸ σωτηριῶδες «Καθαρτήριο» τῆς «Δικτατορίας τοῦ 
Προλεταριάτου») σὲ μέλλουσα μεσσιανικὴ πληρότητα γενικῆς 
(ἀταξικῆς) εὐτυχίας. Τελικὰ κάθε ἰδεολογία, ἐπειδὴ εἶναι 
σύστημα δογματικό, στεγανὸ καὶ κλειστό, δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι κάτι
περισσότερο ἀπὸ μιὰ μεσσιανικὴ ἐπαγγελία.



 Ἀλλὰ τὸ Βατικανὸ (κάθε Βατικανὸ) γεννάει νομοτελειακὰ καὶ τὴ 
Διαμαρτύρηση: Ἡ ἑρμηνεία τῶν ἀρχῶν τῆς ἱστορικῆς διαλεκτικῆς 
καὶ τῆς οἰκονομικῆς αἰτιοκρατίας, μὲ βάση πάντοτε τὰ κείμενα 
τοῦ Μάρξ (sola scripta), τεμαχίζει τὸν Μαρξισμὸ σὲ τόσες περίπου 
σέκτες ὅσες καὶ οἱ προτεσταντικὲς παραφυάδες τοῦ 
Ρωμαιοκαθολικισμοῦ οἱ βασισμένες σὲ μόνη τὴ Βίβλο. Καὶ ὅπως 
δὲν μποροῦμε πιὰ στὴ Δύση νὰ μιλᾶμε γιὰ τὸν Χριστιανισμὸ χωρὶς
νὰ διευκρινίζουμε ποιόν Χριστιανισμὸ ἐννοοῦμε, ἔτσι δὲν 
μποροῦμε νὰ μιλᾶμε καὶ γιὰ τὸν Μαρξισμὸ χωρὶς νὰ ἐξηγήσουμε 
ποιόν Μαρξισμὸ ἐννοοῦμε: Τὸν Μαρξισμὸ τοῦ Λένιν ἢ τοῦ 
Τρότσκι, τοῦ Στάλιν ἢ τοῦ Μάο, τοῦ Τίτο ἢ τοῦ Κάστρο, τοῦ 
Τολιάτι ἢ τοῦ Χὸ Τσὶ Μίνχ; Χωρὶς νὰ ξεχνᾶμε τὶς ἀκατάπαυστα 
ἐμφανιζόμενες καινούργιες συνεχῶς ὁμάδες καὶ ὁμαδοῦλες 
(«γκρουπούσκουλα») «ἀριστεριστῶν» ποὺ ἡ καθεμιὰ διεκδικεῖ τὸ 
ἀπόλυτο τῆς μαρξιστικῆς Ὀρθοδοξίας, προσκολλημένη μὲ 
μυστικιστικὸ φανατισμὸ στὸ γράμμα τοῦ μαρξιστικοῦ δόγματος.
 
 
Ἡ ἑλληνικὴ καθολικότητα

 
Ἡ Πρεσβυτέρα Ρώμη γέννησε τὴ γεωγραφικὴ-ποσοτικὴ ἐκδοχὴ 
τῆς καθολικότητας προκειμένου νὰ διασώσει μιὰν ὁρατὴ μορφὴ 
ἑνότητας τῶν Χριστιανῶν στὴ βαρβαρική, μεταρωμαϊκὴ Δύση. Καὶ 
ἡ «ἀντικειμενικὰ» πιστοποιούμενη ὡς μετρητὸ μέγεθος 
καθολικότητα, ἔτσι ὅπως τὴν ὅρισε Βικέντιος ὁ ἐκ Λειρίνου, 
συνεπέφερε τὴν ἀτομοκεντρικὴ ἐκδοχὴ τῆς ἀλήθειας καὶ μαζί, ὡς 
ἔκγονα, τὴν ἰδεολογία καὶ τὸν ὁλοκληρωτισμό. Ὅμως ἀπέναντι 
στὴ ρωμαιο-καθολικὴ πρόταση, τί ἀντέτασσε ἡ ἑλληνικὴ Ἀνατολή, 
ποιά ἦταν ἡ ἐκκλησιαστικὰ «ὀρθόδοξη» ἐκδοχὴ τῆς 
καθολικότητας;
 Προάσπιζε ἡ Νέα Ρώμη τὴν ἐμπειρικὴ καὶ ἐμπειρικὰ 
κοινωνούμενη ἐκδοχὴ τοῦ καθόλου, τὴ γνώση (μέσα ἀπὸ τὴν 
ἀμεσότητα τῆς σχέσης) τοῦ σώου-σεσωσμένου, δηλαδὴ τοῦ 
ἀκέραιου, τῆς ὑπαρκτικῆς ὁλοκληρίας. Γιὰ τὴν ἑλληνικὴ 
παράδοση, εἶναι ἄλλο τὸ ὁλόκληρο καὶ ἄλλο τὸ ὁλικό: τὸ ὁλικὸ 



δηλώνει μέγεθος, ποσότητα, εἶναι ἄθροισμα τῶν καθέκαστον. Τὸ 
ὁλόκληρο εἶναι αἰτούμενο ἀλήθειας, δηλαδὴ ὑπαρκτικῆς 
ἀκεραιότητας, ποὺ μπορεῖ νὰ πραγματωθεῖ (νὰ πάρει ὑπόσταση) 
μόνο στὸ καθέκαστον.
 Παραδείγματα ἐμπειρικῆς ἐνάργειας: Ἂν θέλουμε νὰ γνωρίσουμε 
τὴν καθόλου (ὁλόκληρη) ἀλήθεια τῆς μητρικῆς ἀγάπης, δὲν θὰ τὸ 
πετύχουμε συγκεντρώνοντας ὅλες τὶς γυναῖκες-μητέρες τῆς 
ὑφηλίου, σπουδάζοντας καὶ ἀξιολογώντας τὴ συμπεριφορά τους 
πρὸς τὰ παιδιά τους, προκειμένου νὰ συναγάγουμε ἀθροιστικὰ 
τὸν ὁρισμό. Ἀρκεῖ μία καὶ μόνη μάνα μὲ θυσιαστικὴ αὐθυπέρβαση 
καὶ αὐτονόητη (δίχως ἐπίγνωση ἀξιομισθίας) αὐτοπροσφορά, μὲ 
τὴ σοφία τῆς ἀνιδιοτέλειας τὴ διακριτικὴ ποιοτήτων, ἀρκεῖ μόνη 
αὐτὴ γιὰ νὰ γνωρίσουμε ἐμπειρικὰ τὴν καθολικὴ ἀλήθεια τῆς 
μητρικῆς ἀγάπης. Ὅπως ἀρκεῖ ἕνα καὶ μόνο πραγματικὰ 
ἐρωτευμένο ζευγάρι, γιὰ νὰ γνωρίσουμε τὴν ὁλοκληρία τοῦ ἔρωτα,
τὴν καθόλου ἀλήθεια τοῦ ἔρωτα.
 Μὲ αὐτὴ τὴν ὀπτικὴ Καθολικὴ Ἐκκλησία εἶναι ἡ ὁλόκληρη, 
πληρωματικὴ ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας ποὺ πραγματώνεται (ὡς 
τρόπος ὑπάρξεως) καὶ φανερώνεται (ὡς δι' ἐσόπτρου ἐν 
αἰνίγματι) σὲ κάθε σύναξη Εὐχαριστίας-εὐχαριστιακὴ κοινότητα-
τοπικὴ ἐκκλησία. Μὲ αὐτὴν ἀκριβῶς τὴ σημασία τῆς 
καθολικότητας, στοὺς πρώτους δέκα αἰῶνες, οἱ Χριστιανοὶ 
ξεχώριζαν τὴ γνησιότητα ἀπὸ τὴν ἀλλοτρίωση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
γεγονότος: Τὸ ἀντίθετο τῆς Ἐκκλησίας ἦταν ἡ αἵρεση: ἡ ἐπιλογὴ-
προτίμηση τοῦ μερικοῦ καὶ ἀποσπασματικοῦ, ἡ ἀναίρεση ἢ 
ἄγνοια τοῦ ὁλόκληρου, τοῦ καθολικοῦ — «αἵρεση εἶναι ἡ 
ἀπολυτοποίηση τοῦ σχετικοῦ ποὺ ἀναπόφευκτα σχετικοποιεῖ τὸ 
ἀπόλυτο»118.
 Κάθε τοπικὴ ἐκκλησία, κάθε σύναξη πιστῶν στὴν Εὐχαριστία, 
εἶναι ὁλόκληρη ἡ ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα τῆς Ἐκκλησίας, ἡ 
καθόλου ἀλήθεια της — ὁ ἀναστημένος Χριστὸς φανερούμενος 
καὶ γνωριζόμενος ἐν τῇ κλάσει τοῦ ἄρτου. Κάθε Εὐχαριστία εἶναι 
ἡ ἀλήθεια (ἐμπειρικὰ προσβάσιμη) τῆς ὁλοκληρίας τοῦ εὐ-
αγγελίου: ἡ δυνατότητα ἐνεργοῦ μετοχῆς τοῦ ἀνθρώπου στὶς 
προϋποθέσεις συντήρησης τῆς ὕπαρξής του (στὴ βρώση καὶ πόση 



ἄρτου καὶ οἴνου), μετοχῆς ἐλευθερωμένης ἀπὸ τὴ νομοτέλεια τοῦ 
θανάτου. Οἱ φυσικὲς προϋποθέσεις τῆς κτιστῆς ὕπαρξης 
ὑπηρετοῦν στὸ δεῖπνο τῆς Εὐχαριστίας τὴν ἐλευθερία τῆς σχέσης, 
ὄχι τὶς ἀναγκαιότητες τῆς κτιστῆς φύσης. Κι αὐτὸ ἐπειδὴ ἔχουν 
προσληφθεῖ ἀπὸ τὸν Χριστὸ καὶ ἑπομένως ἐλευθερωθεῖ ἀπὸ τὸν 
θάνατο. Παραμένει ἡ φύση μας κτιστή, ἀλλὰ στὴν Εὐχαριστία 
πραγματώνεται ἡ κοινή μας φύση ὡς σῶμα Χριστοῦ, ὡς 
Ἐκκλησία: σαρκώνει τὸν τρόπο τῆς ὕπαρξης τοῦ ἀκτίστου. 
Μεταλαμβάνοντας τὸν ἄρτο καὶ τὸν οἶνο τῆς Εὐχαριστίας 
κοινωνοῦμε ἄλλου τρόπου τῆς ὕπαρξης, ἔνσαρκου στὸν Χριστό, 
μετέχουμε σαρκὸς καὶ αἵματος Χριστοῦ.
 Ὅλα αὐτὰ ἐνδέχεται νὰ προσλαμβάνονται σὰν ψυχολογικὲς 
ψευδαισθήσεις, νοητικὴ τέρψη, ρομαντικὴ αὐθυποβολὴ — ὅπως 
ἐνδέχεται νὰ ζοῦμε σὰν ἔρωτα ἕναν ἐπιπόλαιο συνεπαρμὸ 
αἰσθημάτων. Ἀλλὰ τὸ κριτήριο γνησιότητας, τόσο στὸν ἔρωτα ὅσο 
καὶ στὴν εὐχαριστιακὴ ἐμπειρία, δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι 
ἀντικειμενικό, μετρήσιμο μὲ ἰδεολογικὰ προτάγματα καὶ μεζοῦρες 
ἠθικολογίας. Τὸ κριτήριο πρέπει μᾶλλον νὰ ἀναζητηθεῖ στὴν 
ἐμπειρικὰ βεβαιούμενη (μὲ κοινωνούμενη τὴν ἐμπειρία) 
πιστοποίηση ποὺ οἰκοδομεῖται μέσα ἀπὸ τὴν ἐμπιστοσύνη-πίστη 
καὶ τὴν ὑπομονή: ὡς ἐὰν ἄνθρωπος βάλῃ τὸν σπόρον ἐπὶ τῆς 
γῆς, καὶ καθεύδῃ καὶ ἐγείρηται νύκτα καὶ ἡμέραν, καὶ ὁ σπόρος 
βλαστάνῃ καὶ μηκύνηται ὡς οὐκ εἶδεν αὐτός, αὐτομάτη γὰρ ἡ 
γῆ καρποφορεῖ119.
 Καὶ πῶς θὰ διακριθεῖ ἡ αὐθαίρετη ἀποσπασματικότητα τῆς 
αἵρεσης ἀπὸ τὴν καθολικότητα τῆς Ἐκκλησίας; Μὰ καὶ πάλι μὲ τὸ 
κριτήριο τῆς κοινωνούμενης (κοινωνικὰ ἐπαληθευόμενης) 
ἐμπειρίας, ὄχι μὲ ἀτομοκεντρικὲς βεβαιότητες παρεχόμενες ἀπὸ 
ἀλάθητες καθέδρες καὶ νομικοὺς κώδικες. Μοναδικὸς κριτὴς γιὰ 
νὰ διακρίνουμε ποῦ εἶναι ἡ Ἐκκλησία καὶ ποῦ ἡ αἵρεση, ποῦ ὁ 
πληρωματικὸς ἔρωτας ὁ κοινωνούμενος καὶ ποῦ ἡ ἀτομικὴ 
ἰδεολογία-θρησκεία-ἠθική, ἀποκλειστικὸς κριτὴς εἶναι ὁ τρόπος 
τῆς Εὐχαριστίας, συνοδικὰ μαρτυρούμενος. Στὴ Σύνοδο 
συνάζονται οἱ ἐπίσκοποι ὄχι ὡς ἀξιωματοῦχοι διοικητικῆς εὐθύνης 
γιὰ τὸν θεσμό, ὄχι ὡς ἄτομα γιὰ νὰ καταθέσουν ὑποκειμενικὴ 



γνώμη, ἄποψη, κρίση. Συνέρχονται σὲ Σύνοδο οἱ ἐπίσκοποι ὡς 
προεδρεύοντες τῆς Εὐχαριστίας, δηλαδὴ ὡς ἔχοντες τὸ 
χαρισματικὸ διακόνημα νὰ συγκροτοῦν σὲ συγκεκριμένο τόπο, μὲ 
συγκεκριμένο λαϊκὸ σῶμα, τὴν Καθολικὴ Ἐκκλησία.
 Ἡ ἐμπειρία τοῦ εὐχαριστιακοῦ σώματος στὸ ὁποῖο προεδρεύουν 
εἶναι ἡ ἐμπειρία τῆς Καθολικῆς Ἐκκλησίας καὶ αὐτὴν καταθέτουν 
καὶ μαρτυροῦν συνερχόμενοι σὲ Σύνοδο. Ὁμοφωνοῦν, ἐπειδὴ ὁ 
καθένας τους καταθέτει καὶ μαρτυρεῖ τὴν καθόλου ἐκκλησιαστικὴ 
ἐμπειρία. Ἂν κάποια κατάθεση διαφοροποιεῖται, παύει νὰ ἀπηχεῖ 
τὴν καθολικότητα, παραπέμπει σὲ ἀποσπασματικὴ ἐκδοχὴ τῆς 
ὑπαρκτικῆς ὁλοκληρίας (σωτηρίας), εἶναι αἵρεση.
 
 
Ποῦ εἶναι ἡ Ἐκκλησία

 
Μὲ το κριτήριο τῆς εὐχαριστιακῆς-συνοδικῆς καθολικότητας ἔχει 
«λογικὸ τόπο» καὶ ἰσχυρὰ ἱστορικὰ ἐρείσματα τὸ ἐρώτημα 
(δηλαδὴ ἡ ἀμφιβολία): ἂν μπορεῖ ὁ Ρωμαιοκαθολικισμὸς νὰ 
χαρακτηρίζεται «ἐκκλησία».
 Ἱστορικὰ ἐρείσματα εἶναι: Ἡ ἀξίωση τοῦ παπικοῦ «ἀλαθήτου». 
Οἱ πλαστογραφημένες διεκδικήσεις ἐξουσιαστικοῦ πρωτείου 
(Πετρίνειος διαδοχή, Ψευδοϊσιδώρειες Διατάξεις, 
Ψευδοκωνσταντίνειος Δωρεὰ). Ἡ ἀλλοτρίωση τῆς εὐαγγελικῆς 
μαρτυρίας σὲ ἰδεολογικὴ προπαγάνδα. Ὁ ἔλεγχος φρονημάτων 
καὶ ἡ τιμωρία τῶν ἰδεολογικῶν παρεκκλίσεων ἀκόμα καὶ μὲ 
θάνατο διὰ πυρᾶς. Ὁ πίνακας ἀπαγορευμένων βιβλίων. Ἡ 
νομιμοποίηση τῆς χρήσης βασανιστηρίων ὡς ἀνακριτικῆς μεθόδου 
στὶς δίκες τῶν αἱρετικῶν. Ἡ μετάλλαξη τῆς ἐκκλησίας τῆς Ρώμης 
σὲ κοσμικὸ κράτος μὲ ἀπηρτισμένη δομὴ καὶ λειτουργίες 
πολιτειακοῦ φορέα ἐξουσίας. Ἡ ὑποκατάσταση τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἄσκησης ἀπὸ τὴ νομικὴ ἠθική. Τελικά, ἡ ἐξαλλαγὴ
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος σὲ ἀτομοκεντρικὴ θρησκεία, μὲ 
θρησκειοποίηση κάθε πτυχῆς τοῦ θεσμικοῦ ἐκκλησιαστικοῦ βίου 
(καὶ πρώτη τὴν Τέχνη).
 Αὐτὰ καὶ ἄλλα ἀνάλογα συμπτώματα δὲν ἐμφανίστηκαν ὡς 



ἐπικαιρικὲς παρεκτροπές, ὀλισθήματα καὶ ἁμαρτίες προσώπων, 
ἀποσπασματικὰ προϊόντα συγκυριῶν ἢ τοπικῶν συνθηκῶν. 
Καθιερώθηκαν μὲ κεντρικὴ ἐπίσημη ἀναγνώριση, ἔγιναν θεσμοί, 
ἔστω κι ἂν ἡ λειτουργία τους δὲν ἦταν διαχρονικὰ συνεχής. Οἱ 
ἀτομικὲς ἁμαρτίες τῶν ἀνθρώπων, καὶ οἱ πιὸ ἀποκρουστικές, 
μπορεῖ νὰ δημιουργοῦν σκανδαλισμὸ καὶ ὀδύνη, ἀλλὰ δὲν 
ἀλλοτριώνουν τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς — ἡ Ἐκκλησία θὰ εἶναι 
πάντοτε χωράφι μὲ σιτάρι καὶ ζιζάνια, ὣς τὸν τελικὸ θερισμό. Οἱ 
ἁμαρτίες τῶν ἀνθρώπων ἀλλοτριώνουν τὴν ἀλήθεια τῆς 
Ἐκκλησίας ὅταν γίνονται θεσμός, δηλαδὴ ὅταν συσκοτίζεται ἡ 
διάκριση τί εἶναι Ἐκκλησία καὶ τί δὲν εἶναι, τί εἶναι ζωὴ καὶ τί 
θάνατος. Ἡ κρίσιμη ἱστορικὴ διαφορὰ ἀνάμεσα στὴ 
Χριστιανοσύνη τῆς μεταρωμαϊκῆς βαρβαρικῆς Δύσης καὶ τῆς 
ἐξελληνισμένης Ἀνατολῆς δὲν ἦταν στὰ ποσοστὰ τῆς 
ἁμαρτωλότητας — ἡ ἱστορία τῆς Ἀνατολῆς εἶναι ἐπίσης 
κατάστικτη ἀπὸ ἀνθρώπινα ἁμαρτήματα, καὶ τὸ ἀντίστροφο: εἶναι 
καὶ τῆς μεσαιωνικῆς Δύσης ἡ ἱστορία κατακοσμημένη μὲ 
περιπτώσεις ἐξαιρετικὲς προσωπικοτήτων ποὺ διέπρεψαν στὴν 
ἀρετὴ καὶ στὴν εὐσέβεια. Ἡ καισαρικὴ διαφορὰ ἐντοπίζεται 
ἀποκλειστικὰ στὸ γεγονὸς ὅτι στὴν Ἀνατολὴ ἡ ἁμαρτία δὲν 
θεσμοποιήθηκε, δὲν καταξιώθηκε γιὰ νὰ ὑπηρετηθοῦν «ἱερὲς» 
σκοπιμότητες.
 Μιὰ τέτοια διαφορὰ ὅμως ἔπρεπε ὁπωσδήποτε νὰ κριθεῖ καὶ νὰ 
ὁριοθετηθεῖ ἀπὸ Σύνοδο τῆς Ἐκκλησίας Οἰκουμενική, ὥστε νὰ 
διασώζεται ἡ διάκριση τί εἶναι Ἐκκλησία καὶ τί δὲν εἶναι. Ἡ ἴδια 
ἡ ἱστορικὴ πραγματικότητα κατέδειξε μὲ ἐνάργεια ὅτι καμία ἀπὸ 
τὶς αἱρέσεις ποὺ οἱ Οἰκουμενικὲς Σύνοδοι τῶν ὀκτὼ πρώτων 
αἰώνων εἶχαν διαστείλει ἀπὸ τὸ σῶμα τῆς Καθολικῆς Ἐκκλησίας 
(Ἀρειανισμός, Νεστοριανισμός, Μονοφυσιτισμός, Εἰκονομαχία — 
στὶς ὑποτυπώδεις ἱστορικὲς ἐπιβιώσεις τους) δὲν ἐνσάρκωσε τόσο 
ριζικὴ ἀλλοτρίωση τῆς Ἐκκλησίας καὶ τοῦ εὐ-αγγελίου της ὅσο ὁ 
Ρωμαιοκαθολικισμὸς καὶ τὸ ὀργανικό του παράγωγο, ὁ 
πολύσχιστος Προτεσταντισμός.
 Σύνοδος Οἰκουμενικὴ ποὺ νὰ διασώσει τὰ ὅρια τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος (καὶ τὶς προϋποθέσεις ἐγκυρότητας τῆς 



χριστιανικῆς ἐπωνυμίας) δὲν ὑπῆρξε στοὺς ἕνδεκα αἰῶνες μετὰ τὸ 
Σχίσμα. Ὅπως ἀναφέρθηκε σὲ προηγούμενες σελίδες, τὸ ἱστορικὸ 
τοπίο μεταβλήθηκε ριζικά, ὕστερα ἀπὸ τὴν ἅλωση καὶ δήωση τῆς 
Νέας Ρώμης-Κωνσταντινούπολης ἀπὸ τὰ στίφη τῆς Τέταρτης 
Σταυροφορίας, τὸ 1204. Ὁ μέγας κόσμος τῆς ἑλληνορωμαϊκῆς 
οἰκουμένης καταλύθηκε. Καί, μὲ τὴν κατάκτησή του ἀπὸ τοὺς 
ὀθωμανοὺς Τούρκους ποὺ ἀκολούθησε, βυθίστηκε σὲ ἱστορικὴ 
ἀνυπαρξία γιὰ τέσσερεις ὁλόκληρους αἰῶνες. Ὄχι δυνατότητα 
σύγκλισης Οἰκουμενικῆς Συνόδου δὲν ὑπῆρχε, ἀλλὰ οὔτε καὶ 
ἐνδεχόμενο κριτικοῦ ἀντιλόγου στὸν Ρωμαιοκαθολικισμό, ποὺ 
ἁλώνιζε πιὰ μὲ ἀσύδοτη αὐθαιρεσία, μοναδικὸς φορέας 
χριστιανικῆς ἐπωνυμίας, στὸ ἱστορικὸ προσκήνιο.
 Ξανάγραφε ὁ Ρωμαιοκαθολικισμὸς τὴν Ἱστορία στὰ μέτρα τῶν 
σκοπιμοτήτων κυριαρχίας του: Σφετεριζόταν κατ' 
ἀποκλειστικότητα τὸ ὄνομα καὶ τὶς προνομίες τῆς ρωμαϊκότητας 
χαλκεύοντας γιὰ τὴ χιλιόχρονη αὐτοκρατορία τῆς Νέας Ρώμης τὴν 
ψευδωνυμία «Βυζάντιο». Ὁριοθετοῦσε ἱστορικὰ τὸν Ἑλληνισμὸ 
ταυτίζοντας τὸ ὁριστικό του τέλος μὲ τὸ κλείσιμο ἀπὸ τὸν 
Ἰουστινιανό, τὸ 529, τῶν ἐλάχιστων καὶ παρηκμασμένων 
φιλοσοφικῶν σχολῶν ποὺ ἀπόμεναν πιὰ στὴν Ἀθήνα. Καὶ 
μετονόμαζε τοὺς ἔκτοτε Ἕλληνες σὲ «Γραικοὺς» φορτίζοντας τὴ 
λέξη μὲ νοηματικὸ περιεχόμενο μείγματος χαρακτηρισμῶν ὅπως 
«ἀποστάτες», «σχισματικοί», «ἐπιρρεπεῖς στὴ δολιότητα».
 Χωρὶς πιὰ δυνατότητα κριτικῆς ἀντίστασης, παγιώθηκε σὰν 
αὐτονόητη ἡ βεβαιότητα ὅτι εἶναι μόνο καὶ ἀποκλειστικὰ ἡ 
μεσαιωνικὴ Δύση ποὺ ἐξασφάλισε, μετὰ τὸ ἱστορικὸ τέλος τοῦ 
Ἑλληνισμοῦ, τὴν ἐπιβίωση καὶ ἀξιοποίηση τῆς ἀρχαιοελληνικῆς 
κληρονομιᾶς: Μὲ πρωτοπόρο τῆς «σωτήριας» πρόσληψης τὸν 
Θωμισμὸ καὶ ἐπιφανὴ ἀποκυήματα τὴν Ἀναγέννηση, τὸν 
Οὑμανισμό, τὸν Νεοκλασικισμό. Κυριάρχησε τόσο καθολικὰ ἡ 
πεποίθηση ὅτι ὁ ἀτομοκεντρικὸς-χρησιμοθηρικὸς πολιτισμὸς τῆς 
Δύσης κατάγεται καὶ συνεχίζει τὸν κοινωνιοκεντρικὸ πολιτισμὸ 
τῶν Ἑλλήνων, ὥστε, στὸν 19ο πιὰ αἰώνα, ἡ ἀπόπειρα νὰ 
ἐπαναβιώσει ὁ Ἑλληνισμὸς ὡς ἔθνος-κράτος βασίστηκε στὴ 
θεωρία τῆς «μετακένωσης» τοῦ Ἀδαμάντιου Κοραῆ: Ἡ θεωρία 



ἔλεγε πὼς ἂν οἱ ἑλληνόφωνοι Γραικοὶ τοῦ βαλκανικοῦ νότου 
ἤθελαν νὰ ξαναβροῦν τὴν ἑλληνικότητά τους, ὄφειλαν πρῶτα νὰ 
ἐκδυτικιστοῦν, ἀφοῦ ἡ Δύση εἶναι ἡ κιβωτὸς τῆς αὐθεντικῆς 
ἑλληνικότητας120!
 
 
Ἔκλειψη τῆς ἑλληνικότητας

 
Ὁ Ἑλληνισμὸς δὲν ἀναδύθηκε ποτὲ πιὰ ἀπὸ τὴν ἱστορικὴ 
ἀνυπαρξία ὅπου τὸν βύθισε ἡ φραγκικὴ ἀτιμία καὶ βαρβαρότητα 
τὸ 1204 καὶ ἡ τελικὴ ὑποδούλωση στοὺς Ὀθωμανοὺς τὸ 1453. 
Στὸν 19ο αἰώνα, ἀπὸ τὴν ἐξέγερση κάποιων ἑλληνικῶν πληθυσμῶν 
(πραγματικὰ ἡρωικὴ καὶ θυσιαστικὴ) προέκυψε ἕνα ἐλάχιστο 
μόρφωμα ἑλληνικοῦ ἐθνικοῦ κράτους, χάρη, σὲ μεγάλο βαθμό, καὶ 
στὸν ρομαντισμὸ τῶν ἀρχαιολατρῶν Φιλελλήνων (καθόλου 
Φιλογραικῶν) τῆς Δύσης. Μετὰ τὴ δολοφονία τοῦ πρώτου 
Κυβερνήτη Ἰωάννου Καποδίστρια (ὀργανωμένη ἀπὸ τὴ γαλλικὴ 
στὴν Ἑλλάδα στρατιωτικὴ ἀποστολὴ121), τὸ κρατίδιο συγκροτήθηκε 
ex nihilo, ὑπὸ βαυαρικὴ κατοχὴ τῆς χώρας (1832-1843), μὲ τὴ 
λογικὴ καὶ τὶς ἐπιταγὲς τῆς κοραϊκῆς «μετακένωσης». Ἡ 
ἄρθρωση καὶ δομὴ τοῦ κράτους, ὣς τὴν παραμικρὴ λειτουργικὴ 
λεπτομέρεια, ἀπηχοῦσαν τὴν πρόθεση τὸ ἐθνικὸ μόρφωμα τῶν 
Νεοελλήνων νὰ μὴν εἶναι ἑλληνικό (ὀργανικὴ συνέχεια τῆς 
παρουσίας τοῦ Ἑλληνισμοῦ στὴν Ἱστορία), ἀλλὰ κράτος 
μεταπρατικό: μίμηση δουλικὴ τῶν «πεφωτισμένων καὶ 
λελαμπρυσμένων τῆς Ἑσπερίας κρατῶν». Νὰ ἀναπαράγει ξένα, 
εἰσαγόμενα πρότυπα τρόπου τοῦ βίου (πολιτισμοῦ), ἀνάπτυξης 
καὶ προόδου, παραιτημένο ἀπὸ κάθε ἀνάγκη ἰδιοπροσωπίας καὶ 
ἑτερότητας.
 Ἀκόμα καὶ ἡ ἱστορικὴ αὐτοσυνειδησία τῶν Νεοελλήνων ὁρίστηκε 
μεταπρατικά: ἡ Ἀρχαία Ἑλλάδα σὰν μήτρα καὶ θεμέλιο τοῦ 
δυτικοῦ ρασιοναλισμοῦ· ἡ πόλις, ἡ πολιτική, ἡ δημοκρατία σὰν 
προτυπώσεις τοῦ «ἀντιπροσωπευτικοῦ» κοινοβουλευτικοῦ 
συστήματος τῆς δυτικῆς νεωτερικότητας, τῆς θεσμικῆς 
κατοχύρωσης τῶν «δικαιωμάτων τοῦ ἀτόμου». Ἑκατὸν ὀγδόντα 



χρόνια τώρα, ἡ διανόηση καὶ οἱ θεσμοὶ τῆς ἐκπαίδευσης στὸ 
ἑλλαδικὸ κράτος ἀγνοοῦν ἢ παρακάμπτουν τὸ χάσμα ποὺ χωρίζει 
τὴν ἀρχαιοελληνικὴ γνωσιοθεωρία (τὴ σύνδεση τοῦ ἀληθεύειν μὲ 
τὸ κοινωνεῖν) ἀπὸ τὸν γνωσιολογικὸ ἀτομοκεντρισμὸ τῆς Δύσης. 
Ἀγνοοῦν ἢ παρακάμπτουν ὅτι ὁ Ἀριστοτέλης κατανοήθηκε στὴ 
Δύση μὲ ἀναποδογυρισμένους τοὺς ἀριστοτελικοὺς ὅρους· ὅτι ἡ 
ἑλληνικὴ νοηματοδότηση τοῦ ὑπαρκτοῦ (ὀντολογία ἢ μεταφυσικὴ) 
διέσωζε πάντοτε (παρὰ τὶς κεφαλαιώδεις διαφορές της στὴν πρὸ 
Χριστοῦ καὶ στὴ μετὰ Χριστὸν περίοδο) ἑνοειδὴ συνέχεια 
ἑλληνικότητας (Kontinuität122) ἐπενδυμένη στὴν ἀπαίτηση 
κοινωνούμενου ἐμπειρισμοῦ τῆς γνώσης. Καὶ ὅτι, γιὰ τὸν ἴδιο 
λόγο, διαχρονικὰ στὴν ἑλληνικὴ παράδοση, ἡ γνωσιολογία καὶ ἡ 
ὀντολογία δὲν ἐκφράζονται μόνο μὲ τὸν φιλόσοφο λόγο, ἀλλὰ 
γίνονται Τέχνη καὶ θεσμοὶ κοινωνικῆς λειτουργίας. Εἴτε γιὰ τὸ 
ἀρχαιοελληνικὸ ἄγαλμα πρόκειται εἴτε γιὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴ 
Εἰκόνα· εἴτε γιὰ τὴν κλασικὴ ἀρχιτεκτονικὴ εἴτε γιὰ τὴ 
χριστιανική· εἴτε για τὴν Τραγωδία εἴτε γιὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴ 
λειτουργία· εἴτε γιὰ τὴν πόλιν εἴτε γιὰ τὴν αὐτοδιαχειριζόμενη 
κοινότητα.
 Ὁ «Φιλελληνισμὸς» στὴ Δύση δὲν μοιάζει νὰ προέκυψε ἀπὸ τὴν 
ἀνακάλυψη, τὴν ἐκτίμηση καὶ τὸν θαυμασμὸ γιὰ τὴν ἰδιαιτερότητα 
τῆς ἑλληνικῆς γνωσιολογίας καὶ ὀντολογίας, τὴ σάρκωσή τους 
στοὺς θεσμοὺς καὶ στὴν Τέχνη τῶν Ἑλλήνων. Μᾶλλον πρέπει νὰ 
κολακεύτηκαν οἱ «Φιλέλληνες» ἀπὸ τὴν ἱστορικὴ εὐκαιρία ποὺ 
τοὺς παρουσιάστηκε νὰ σφετεριστοῦν, ἀντιστάσεως μὴ οὔσης, 
τίτλους κυριότητας καὶ τὸν ρόλο ἀποκλειστικοῦ διαχειριστῆ τῶν 
καταβολῶν ἑνὸς πολιτισμοῦ, διαμορφωτῆ τῆς Ἰστορίας ἐπὶ χίλια 
χρόνια. Ἀπέκοψαν αὐθαίρετα τὴν Ἀρχαία Ἑλλάδα ἀπὸ τὴν 
ὀργανική της ζωτικὴ προέκταση: τὸν χιλιόχρονο ἑλληνορωμαϊκὸ 
κόσμο καὶ πολιτισμό, καρπὸ τῆς «συνάντησης» τοῦ Ἑλληνισμοῦ μὲ
τὸ ἐκκλησιαστικὸ εὐ-αγγέλιο.
 Αὐτὸν τὸν κόσμο τὸν μίσησε παθιασμένα ἡ Δύση, ἀπὸ τὴν ἐποχὴ 
τῶν λιβέλλων ;Contra Errores Graecorum, ὣς τοὺς ἀφροὺς τοῦ 
Βολταίρου γιὰ τὸ «Βυζάντιο» (: τὸ «βδέλυγμα τοῦ ἀνθρώπινου 
πνεύματος... βδέλυγμα τῆς οἰκουμένης») καὶ ὣς τὶς λοιδορίες τοῦ 



Μοντεσκιὲ γιὰ τὴ «βυζαντινὴ» ἱστορία (: «ἕνα διάπλεγμα ἀπὸ 
ἀνταρσίες, ἐξεγέρσεις καὶ χυδαιότητα») ἢ τοῦ Γίββωνα ( Gibbon) 
γιὰ τὸν «θρίαμβο τοῦ μείγματος βαρβαρότητας καὶ θρησκείας» 
ποὺ ἦταν ἡ αὐτοκρατορία τῆς Νέας Ρώμης123! Τὸ «Βυζάντιο» ποὺ 
παραπέμπει στὸ Σχίσμα καὶ στὶς φρικαλεότητες τῶν 
Σταυροφόρων τοῦ 1204, ἡ Δύση τὸ ξεχώρισε ἀπὸ τὴν Ἀρχαία 
Ἑλλάδα, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὴ γνησιότητα τῆς χριστιανικῆς 
παράδοσης. Δίχως αὐτὴ τὴ διαστολὴ καὶ ἀπόρριψη θὰ 
ξεγυμνώνονταν ἱστορικὲς πλαστογραφίες, στρεβλώσεις, 
παρανοήσεις καὶ σφετερισμοὶ δάνειων θησαυρισμάτων, ποὺ 
ἀποτέλεσαν ἱστὸ ταυτότητας γιὰ τὴ μεταρωμαϊκὴ Δύση.
 
 
Ντροπὴ γιὰ τὸ «Βυζάντιο»

 
Ἡ ἴδια διαστολή, τουλάχιστον τῆς Ἀρχαίας Ἑλλάδας ἀπὸ τὸ 
«Βυζάντιο», κυριάρχησε εἰσαγόμενη καὶ στὸ ἑλλαδικὸ ἐθνικὸ 
κράτος. Τὸ κρατικὸ αὐτὸ μόρφωμα καὶ ἡ κοινωνία τὴν ὁποία 
παρήγαγε, μὲ ἀπόλυτη συνέπεια στὸ δόγμα Κοραῆ γιὰ τὴ 
«μετακένωση», ἄντλησαν τὴν ἑλληνικότητα ἀπὸ τὸν Φιλελληνισμὸ 
τῆς Δύσης, ὄχι ἀπὸ τὴν κριτικὴ ἀναμέτρηση μαζί του. Ἑπομένως 
τὸ «Βυζάντιο» θεωρήθηκε αὐτονόητα συνώνυμο τοῦ σκοταδισμοῦ, 
ἀποκηρύχθηκε «μετὰ βδελυγμίας» ἀπὸ τὴν ἐπίσημη κυρίαρχη 
ἰδεολογία (σὰν παρελθὸν ντροπῆς γιὰ τὸν Ἑλληνισμὸ), χλευάστηκε 
στὸν πολιτικὸ λόγο καὶ ἀπὸ τὸ μεγαλύτερο μέρος τῆς 
διανόησης124, διδάχθηκε στὰ σχολειὰ σὰν μοναδικὸ ἴσως, 
παγκοσμίως, στὴν Παιδαγωγικὴ σύμπτωμα: ἕνας λαὸς νὰ 
κατασυκοφαντεῖ τὴν ἱστορία του στὶς συνειδήσεις τῶν παιδιῶν 
του. Ζήτησε τὸ ἑλλαδικὸ ἐθνικὸ κράτος νὰ συγκροτήσει ἑλληνικὴ 
ταυτότητα μὲ ἀερογέφυρα ὑπερπηδώντας εἴκοσι πέντε αἰῶνες καὶ 
ἀντλώντας ἑλληνικότητα ἀπευθείας ἀπὸ τὸν Περικλῆ, τὸν 
Πλάτωνα, τὸν Αἰσχύλο. Μιὰν ἄσαρκη, ἰδεολογικὴ ἑλληνικότητα125.
 Καὶ ὁ ἐκδυτικισμὸς τῆς ἑλληνικότητας ἔφερε μαζί του, 
ἀναπόφευκτα, καὶ τὸν ἐκδυτικισμὸ τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
παράδοσης, τὴ θρησκειοποίησή της — ἢ καὶ τὸ ἀντίστροφο, ἀφοῦ 



ἡ νοηματοδότηση τοῦ ὑπαρκτοῦ σαρκώνεται πάντα σὲ τρόπο τοῦ 
βίου-πολιτισμὸ καὶ ἡ γοητεία διαφορετικοῦ τρόπου εὐνοεῖ τὴν 
πρόσληψη καινούργιας νοηματοδότησης. Ὣς σήμερα ἀκόμα, 
κάποια ἀφελὴ θύματα τοῦ ἑλλαδικοῦ μεταπρατικοῦ θάμβους γιὰ 
τὰ «φῶτα» τῆς Δύσης ἐπιχειροῦν καθυστερημένη καριέρα στὸ 
«παγκοσμιοποιημένο, μετανεωτερικό, πλουραλιστικὸ» πεδίο τῆς 
δυτικῆς θεολογίας διακηρύσσοντας ὅτι εἶναι «ἐπαρχιωτισμός, 
αὐτάρεσκη ἐσωστρέφεια, καρικατούρα παραδοσιαρχίας, 
ὁμολογιακὴ περιχαράκωση... νὰ μεταγράφεται σὲ πολιτισμικὸ 
ἐπίπεδο ἡ δογματικὴ/θεολογικὴ διάκριση Δύσης-Ἀνατολῆς»! 
Θέλουν τὴ διάκριση καθηλωμένη στὸ ἐπίπεδο τῆς ἰδεολογίας, 
ἄσαρκη, προσφερόμενη σὲ ὠφελιμοθηρικὰ συμφύρματα (pots-
pourris) «πλουραλισμοῦ», «πολιτικὰ ὀρθῆς» ἀνοχῆς τῶν 
διαφορῶν, «συνάφειας» τῶν ἀντιθέσεων.
 Τετρακόσια ὁλόκληρα χρόνια κάτω ἀπὸ τὸν ζυγὸ τῶν Τούρκων, 
ὅσοι Ἕλληνες ἔσωσαν τὴν ἑλληνικότητά τους καὶ τὴν ὀρθόδοξη 
ἐκκησιαστική τους αὐτοσυνειδησία τὸ πέτυχαν ὄχι χάρη σὲ 
«πεποιθήσεις» καὶ ἰδεολογήματα, ἀλλὰ «μεταγράφοντας σὲ 
πολιτισμικὸ ἐπίπεδο» τὴ νοηματοδότηση τοῦ βίου τους: «τὴ 
δογματικὴ/θεολογικὴ διάκριση Δύσης-Ἀνατολῆς». Ἡ πιστότητα 
στὴν πράξη (γιὰ τὴν praxis μιλοῦσε καὶ ὁ Μὰρξ) διαφοροποιοῦσε 
τὸν Ρωμιὸ ἀπὸ τὸν ἀλλόδοξο Τοῦρκο καὶ τὸν ἑτερόδοξο Φράγκο. 
Καὶ πράξη ἦταν ἡ νηστεία, τὸ ἀναμμένο καντήλι στὸ εἰκόνισμα, τὸ 
πρόσφορο, ὁ ἁγιασμός, ὁ ἐκκλησιασμός, ἡ μετάληψη.
 
 
Ἐθνικισμός, τὸ τέλος τῆς καθολικότητας

 
Ἡ ἔνσαρκη σὲ τρόπο τοῦ βίου ἐκκλησιαστικὴ ὀρθοδοξία δὲν 
ἀναδύθηκε ποτὲ πιὰ στὸ ἱστορικὸ προσκήνιο σὲ ἐνεργὸ ρόλο. Μὲ 
τὴν ἵδρυση τῶν ἐθνικῶν κρατῶν Ρωμιοί, Σλάβοι, Ἄραβες 
ὑποτάχθηκαν στὸν μεταπρατισμὸ τοῦ δυτικοῦ τρόπου, στανικὰ ἢ 
ξιπασμένοι ἀπὸ τὰ φανταχτερά του ἐπιτεύγματα. Διολίσθησαν 
στὸν μιμητισμό, τὸν ἄκριτο πιθηκισμό, κυρίως οἱ σπουδαγμένοι 
στὴ Δύση, θαμπωμένοι (ὅπως ἦταν φυσικὸ) ἀπὸ τὰ «φῶτα» της.



 Στὸν χῶρο καὶ στοὺς πληθυσμοὺς τῆς ἄλλοτε Ὀρθόδοξης 
Καθολικῆς Ἐκκλησίας ἀναδύθηκαν «ἀνεπαισθήτως» καινούργια 
ἱστορικὰ μορφώματα. Εἶχαν ὀρθόδοξη ἐκκλησιαστικὴ ἐπωνυμία, 
ἀλλὰ ἦταν φανερὰ διαβρωμένα ἀπὸ τὶς ἴδιες ἐκεῖνες 
προϋποθέσεις ποὺ εἶχαν ὁδηγήσει καὶ τὴ Δύση στὴν ἀπόσχιση ἀπὸ 
τὴν Καθολικὴ Ἐκκλησία.
 Δύσκολο νὰ ἐντοπίσει κανεὶς μὲ ἱστορικὴ ἀκρίβεια τὴν ἐξελικτικὴ 
ἀλληλουχία τῶν συμπτωμάτων ἐκδυτικισμοῦ τῶν Ὀρθοδόξων μετὰ 
τὸ 1453. Μοιάζει νὰ προηγεῖται ἡ σύγχυση σχετικὰ μὲ τὴ σημασία 
τοῦ θεσμοῦ τῶν πατριαρχείων καὶ τὸν ρόλο τους γιὰ τὴν ἐνεργὸ 
ἑνότητα τῆς «κατὰ τὴν οἰκουμένην» Καθολικῆς Ἐκκλησίας. Ἤδη 
ὁ Συμεών, ἡγεμόνας τῆς Μεγάλης Βουλγαρίας (889-927) καὶ 
ἀργότερα ὁ Στέφανος Ντουσάν, ἡγεμόνας τῆς Μεγάλης Σερβίας 
(1308-1355), ποὺ εἶχαν φιλοδοξήσει νὰ προσλάβουν τὸν τίτλο τοῦ 
«αὐτοκράτορα», υἱοθετοῦσαν καὶ τὴν ἀρχὴ ὅτι «αὐτοκρατορία 
χωρὶς πατριάρχη δὲν εὐσταθεῖ» (imperium sine patriarcha non 
staret). Ἀλλὰ ἡ Νέα Ρώμη ἦταν τότε ἐνεργός, ἡ φιλοδοξία τους 
ἐλεγχόταν, εἶχε βραχύβια ἀποτελέσματα.
 Τὸ 1589 ὅμως, ὅταν ὁ πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Ἱερεμίας 
ὁ Β´ βρισκόταν στὴ Ρωσία γιὰ ἔρανο χρημάτων, ἐξαναγκάστηκε, 
«μετὰ βίας καὶ δόλου» νὰ συναινέσει στὴν «ἀνύψωση» τῆς 
μητροπόλεως Μόσχας σὲ πατριαρχεῖο. Τέσσερα χρόνια ἀργότερα, 
τὸ 1593, μεγάλη σύνοδος στὴν Κωνσταντινούπολη, μὲ παρόντες 
τοὺς τέσσερεις πατριάρχες τῶν πρεσβυγενῶν πατριαρχείων, 
ἐκύρωσε τὴν ἵδρυση πατριαρχείου Μόσχας, δίχως τὸν παραμικρὸ 
προβληματισμὸ γιὰ τὸ ἐκκλησιολογικὸ περιεχόμενο καὶ «νόημα» 
τοῦ πατριαρχικοῦ θεσμοῦ. Ἔτσι εἰσέβαλε ἀπροσχημάτιστα καὶ 
στὴν ὀρθόδοξη ἐκκλησία τὸ κριτήριο τοῦ ποσοτικοῦ μεγέθους γιὰ 
τὴν ἱεράρχηση, ὄχι πιὰ πρωτείων εὐθύνης, διακονίας τῆς ἑνότητας 
καὶ θεολογικῆς μαρτυρίας, ἀλλὰ πρωτείων κοσμικῆς ἰσχύος, 
ἐθνοφυλετικῶν σκοπιμοτήτων, ἐξουσιαστικῶν φιλοδοξιῶν.
 Ὁ ἐκδυτικισμὸς θεσμῶν καὶ νοοτροπίας ἀκολούθησε ραγδαῖος: 
Στὸν 19ο αἰώνα, πρώτη ἡ ἑλλαδικὴ ἐκκλησία ἀποσπᾶται ἀπὸ τὸ 
Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο καὶ ἀνακηρύσσεται «αὐτοκέφαλη». 
Ἀκολουθεῖ ἡ ἀνύψωση σὲ «πατριαρχεῖα» τῶν ἐθνικῶν ἐκκλησιῶν 



τῆς Σερβίας, τῆς Ρουμανίας, τῆς Βουλγαρίας, τῆς Γεωργίας, ἡ 
«αὐτοκεφαλία» τῶν ὀρθόδοξων ἐκκλησιῶν στὴν Πολωνία, 
Ἀλβανία, Τσεχία, Σλοβακία. Τὸ νόημα (ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἀλήθεια) 
τῆς καθολικότητας χάνεται ἐντελῶς, ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία 
διαμελίζεται σὲ ἐθνικὲς ἐκκλησίες, ἐκλαμβάνεται σὰν ἐθιμικὸ 
στερεότυπο σὲ κάθε ἐπιμέρους κρατικὴ ἐθνοφυλετικὴ 
ἰδιαιτερότητα.
 Ἡ «ἑνότητα» τῶν θραυσμάτων τοῦ κατακερματισμοῦ 
ἀναζητεῖται ἀναπόφευκτα (ἀκριβῶς ὅπως καὶ στὴ Δύση) στὸ 
ἰδεολογικὸ ἐπίπεδο, στὴν Κοινότητα τῶν «πεποιθήσεων»: Ἡ 
«πίστη» ἐκλαμβάνεται σὰν θησαυρισμὸς ἀτομικῶν βεβαιοτήτων, 
τὸ χριστιανικὸ ἦθος σὰν ἀτομικὴ πειθάρχηση σὲ κανονιστικὲς 
διατάξεις. «Ἀλάθητη καθέδρα» ποὺ νὰ ἐλέγχει τὴ συμμόρφωση 
μὲ τὴν ἰδεολογικὴ ὀρθότητα καὶ μὲ τὸν ἠθικὸ νόμο δὲν ὑπάρχει — 
ἡ πάντοτε ὑπόδουλη στοὺς Τούρκους Κωνσταντινούπολη 
ἀποπειρᾶται ἀπομιμήσεις τῆς βατικάνιας ἐξουσιαστικῆς 
αὐθεντίας, ἀλλὰ μόνο σὲ θέματα κανονικῆς εὐταξίας. Ἡ ἑνότητα 
στὶς ἰδεολογικὲς πεποιθήσεις ἀναζητεῖται μᾶλλον μὲ υἱοθέτηση τῆς
προτεσταντικῆς ἀρχῆς sola scriptura: δηλαδὴ μὲ πιστότητα στὸ 
γράμμα τῆς Γραφῆς καὶ τῶν πατερικῶν κειμένων. Τὰ 
«ὀρθόδοξα» συγγράμματα Δογματικῆς ἀναπαράγουν 
συνεπέστατα τὴ δυτικὴ ἐκδοχὴ τῆς κωδικῆς ἰδεολογίας καὶ στὸν 
κηρυγματικὸ λόγο τὸ εἰδωλοποιημένο «δόγμα» ἀντικαθιστᾶ 
πλήρως τὴ θεολογία ὡς μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας.
 
 
Λέξεις καὶ θεσμοὶ χωρὶς νόημα

 
Τὸ ἐπαχθέστερο σὲ συνέπειες ἀποτέλεσμα τοῦ ἐκδυτικισμοῦ τῆς 
ἄλλοτε ὀρθόδοξης «οἰκουμένης» εἶναι μιὰ πελώρια σύγχυση: 
Μοιάζει νὰ ἔχει χαθεῖ ἀπὸ τὶς συνειδήσεις τὸ ἀρχικό, πραγματικὸ 
ἀντίκρισμα τῶν λέξεων, ποὺ χρησιμοποίησε ἡ Ἐκκλησία, τῶν 
ὁρισμῶν, τῶν θεσμῶν:
 Ἡ λέξη ἐπίσκοπος δὲν σημαίνει πιὰ τὸν πατέρα ἀδελφῶν, 
πιστῶν, μετόχων σώματος κοινωνίας τῆς ζωῆς, μὲ τὴν πατρότητά 



του νὰ διακονεῖ τὴ «γέννηση» τῶν μελῶν τοῦ σώματος στὸν 
ἐκκλησιαστικὸ (εἰκόνα τοῦ τριαδικοῦ) τρόπο τῆς ὑπάρξεως. Ὁ 
ἐπίσκοπος κατανοεῖται καὶ τιτλοφορεῖται σὰν «ἀρχιερεύς», 
θρησκευτικὸς ἡγέτης, χριστιανὸς ἀγιατολάχ, κυρίως διοικητὴς μὲ 
κοσμικὴ ἐκδοχὴ τῆς ἐξουσίας του: «δεσπότης» καὶ «αὐθέντης» 
πολυχρονιζόμενος ἀκατάπαυστα καὶ προσκυνούμενος μὲ 
ἐθιμοτυπικὸ φορμαλισμὸ μεσαιωνικῶν φεουδαλικῶν προτύπων. 
Ἀπὸ τὰ σύγχρονα δεδομένα τοῦ βίου ἔχει προσλάβει τὶς 
προνομίες διοικητικοῦ καὶ οἰκονομικοῦ προϊσταμένου 
ὑποταγμένης σὲ αὐτὸν ὑπαλληλίας, συχνὰ μὲ ἀνεξέλεγκτες 
ἐξουσίες.
 Ἡ λέξη πρεσβύτερος ἔχει μᾶλλον περιπέσει σὲ ἀχρησία. Ἔχει 
ὑποκατασταθεῖ μὲ τὴ δάνεια ἀπὸ τὴ γλώσσα τῆς θρησκείας λέξη 
ἱερέας. Λογαριάζεται σὰν ὑπάλληλος θεσμοῦ ποὺ ὑπηρετεῖ τὶς 
«θρησκευτικὲς ἀνάγκες τοῦ λαοῦ», ἀτόμων ὑπαγόμενων σὲ 
θρησκευτικὸ θεσμικὸ σχῆμα συλλογικότητας, τὴν ἐνορία. 
Διαχειρίζεται ὁ ἱερέας κάποιες ἀπὸ τὶς ἐξουσίες τοῦ ἐπισκόπου 
— κυρίως τὴν τεράστιας ψυχολογικῆς ἰσχύος ἐξουσία τοῦ 
«δεσμεῖν καὶ λύειν» ἁμαρτήματα καὶ ἐνοχές, ἀλλὰ καὶ τὴν 
ἐξουσία νὰ τελεῖ πράξεις θρησκευτικῆς λατρείας, συναλλαγῆς μὲ 
τὸ «ἱερό», νὰ διαμεσολαβεῖ τὸ θαῦμα. Φέρει καὶ στολὴ δηλωτικὴ 
τῆς ἐξουσίας του, ἴδια στὴν καθημερινὴ βιοτὴ μὲ αὐτὴν τοῦ 
ἐπισκόπου.
 Ἡ λέξη σύνοδος, ἐπίσης, μοιάζει νὰ ἔχει ἀπογυμνωθεῖ ἀπὸ κάθε 
ἐκκλησιολογικὸ περιεχόμενο. Θὰ μποροῦσε νὰ ἀντικατασταθεῖ, 
γιὰ περισσότερη ἀκριβολογία, μὲ τοὺς σύγχρονους ὅρους, 
«διάσκεψη κορυφῆς», σὲ διορθόδοξο ἐπίπεδο, «κεντρικὸ 
ὑπηρεσιακὸ συμβούλιο», σὲ τοπικὸ-ἐθνικὸ ἐπίπεδο — ἢ καὶ 
«διοικούσα ἐπιτροπή», «συνέλευση διοικητικῶν στελεχῶν». 
Ἀσχολοῦνται οἱ σύνοδοι ἀποκλειστικὰ μὲ διοικητικὰ-ὀργανωτικὰ 
θέματα, θέματα «ἐκκλησιαστικῆς πολιτικῆς» ὅπως συνήθως 
λέγεται. Δὲν συζητοῦν ποτέ, μὰ ποτὲ θεολογικὰ προβλήματα (—
ἂν ἐκφράζει, π.χ., τὴν ὀρθόδοξη ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία ἡ 
διδασκαλία τοῦ Ἀνσέλμου περὶ «ἱκανοποιήσεως τῆς θείας 
δικαιοσύνης διὰ τοῦ σταυρικοῦ θανάτου τοῦ Χριστοῦ» 



υἱοθετημένη σχεδὸν ἀπὸ ὅλες τὶς «ὀρθόδοξες» κωδικοποιημένες 
«Δογματικὲς» — ἢ γιὰ τὸ ἐκκλησιολογικὸ περιεχόμενο τοῦ 
θεσμοῦ τῆς Πενταρχίας σήμερα — ἢ γιατί ἡ ἱερωσύνη νὰ εἶναι 
κώλυμμα δεύτερου γάμου χηρευσάντων κληρικῶν — ἢ ὅποιο ἄλλο 
ἀπὸ ἀναρίθμητα ἀνάλογα, ζωτικὰ γιὰ τὸν ἐκκλησιαστικὸ βίο 
ζητήματα).
 Κάθε ἐθνικὴ «ὀρθόδοξη» ἐκκλησία ἔχει μιὰ διαρκὴ σύνοδο ποὺ 
ἀσκεῖ τὴ διοίκηση, σύνοδο ὀργανωμένη κατὰ τὸ βατικάνιο 
πρότυπο τῆς «Curia Romana»: Οἱ ἁρμοδιότητες τῆς συνόδου εἶναι 
μεθοδικὰ καταμερισμένες σὲ «γραφεῖα» ἢ «ἐπιτροπές», ὅπου τὰ 
ἐκκλησιαστικὰ λειτουργήματα (λατρεία, κήρυγμα, κατήχηση, 
φιλανθρωπία, Τέχνη, δογματικὰ καὶ νομοκανονικὰ ζητήματα, 
μοναχικὸς βίος, αἱρέσεις, κ.λπ.) παρακολουθοῦνται καὶ ἐνδέχεται 
νὰ ἀντιμετωπίζονται μὲ τὴ λογικὴ τῆς γραφειοκρατικῆς 
ἀποτελεσματικότητας, λογικὴ ἐλέγχου λειτουργίας ἑνὸς 
ὑπουργείου ἢ ἐπιχειρηματικοῦ ὀργανισμοῦ σήμερα. Δὲν μπορεῖ νὰ 
γίνει ἀλλιῶς, αὐτὸς εἶναι ὁ αὐτονόητος καὶ ἐπιβεβλημένος τρόπος 
ὀργανωτικῆς λειτουργικότητας στὰ πλαίσια τοῦ σύγχρονου 
πολιτισμοῦ: κοινοῦ τρόπου τοῦ βίου. Ἀνατρέπει καὶ ἀρνεῖται τοὺς 
θεμελιώδεις ὅρους πραγμάτωσης τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος, 
παύει ἡ συνοδικὴ λειτουργία νὰ εἶναι προέκταση καὶ συνέχεια τῆς 
Εὐχαριστίας, νὰ πραγματώνει διαφορετικὸ τρόπο ὕπαρξης καὶ 
συνύπαρξης. Ἀλλὰ πρόταση ἐναλλακτικὴ σήμερα δὲν ὑπάρχει. Τὸ 
ἐκκλησιαστικὸ «χρῶμα» ποὺ ἐπιδιώκεται νὰ ἀποδοθεῖ στὴν 
ἔμπρακτη ἄρνηση τῶν ἐκκλησιαστικῶν κριτηρίων, ἐξαντλεῖται 
συνήθως σὲ ἰδεολογικὰ ἐπιχρίσματα καὶ ἐπικλήσεις 
ὠφελιμοθηρικῶν πλεονεκτημάτων.
 Ἕνα ἀκόμα σύμπτωμα, ἐνδεικτικὸ καὶ αὐτό, ποὺ συνοδεύει τὸν 
γενικευμένο ἐκδυτικισμὸ τῶν ὀρθόδοξων ἐκκλησιῶν εἶναι ἡ 
ἔκλειψη Τέχνης ἐκκλησιαστικῆς: Ἡ θρησκειοποιημένη Ὀρθοδοξία 
ἔχει πάψει νὰ παράγει Τέχνη — Τέχνη ὑπηρετικὴ τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος, ὄχι σκοπιμοτήτων ἀτομοκεντρικῶν. 
Ποὺ σημαίνει: ἔχει πάψει νὰ λειτουργεῖ ἔκφραση τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας σὲ γλώσσα ἄλλη ἀπὸ αὐτὴ τῶν ἐννοιῶν. 
Γιὰ μακρὸ χρονικὸ διάστημα, ἴσως καὶ δύο αἰῶνες, εἶχαν 



προσλάβει οἱ ὀρθόδοξες ἐκκλησίες, αὐτονόητα καὶ συνεπέστατα 
πρὸς τὸν ἐκδυτικισμό τους, τὴ θρησκευτικὴ τέχνη τῆς Δύσης: 
ἀρχιτεκτονική, ζωγραφική, μουσική, διακοσμητική, δραματουργία. 
Τέχνη στοὺς ἀντίποδες τῆς ἐκκλησιαστικῆς, δηλαδὴ κατ' ἀρχὴν 
ἀτομοκεντρική: προορισμένη νὰ ἐντυπωσιάσει, νὰ ὑποβάλει, νὰ 
συγκινήσει, νὰ τέρψει, νὰ διδάξει, νὰ μεταρσιώσει τὸ ἄτομο. Ἡ 
πρόσληψη αὐτῆς τῆς Τέχνης, ἀκόμα καὶ ἀπὸ αἰωνόβια κέντρα 
ἐκκλησιαστικῆς ἄσκησης καὶ ἡσυχασμοῦ, ὅπως τὸ Ἅγιον Ὄρος (ὁ 
Ἄθωνας), δίνει μιὰν αἰσθητὴ εἰκόνα τῶν διαστάσεων γενικευμένης 
ἀλλοτρίωσης τῆς ἐκκλησιαστικῆς Ὀρθοδοξίας.
 
 
Ἡ ἐπίγνωση τῆς διαφορᾶς, ἀνάγκη αὐτογνωσίας

 
Δύσκολα θὰ μποροῦσε νὰ ἀμφισβητηθεῖ ὅτι ἡ ἀπουσία Συνόδου 
Οἰκουμενικῆς μετὰ τὸ Σχίσμα (1054) καὶ τὴ Διαμαρτύρηση (1517) 
συνιστᾶ ὀδυνηρὴ ἐκκρεμότητα γιὰ τὴ χριστιανικὴ συνείδηση — τὸ 
πρόβλημα: Ὀρθοδοξία καὶ Δύση εἶναι τὸ κεντρικὸ καὶ πρῶτο 
ἔκτοτε γιὰ τὸν βαφτισμένο στὴν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία Χριστιανό. 
Λείπει ὁ φωτισμὸς (τὰ κριτήρια) τῆς διάκρισης: ποῦ εἶναι ἡ 
Ἐκκλησία καὶ ποῦ δὲν εἶναι ἡ Ἐκκλησία. Νὰ φωτιστεῖ ἡ διάκριση 
μὲ κριτήρια κοινωνούμενης ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας, ὄχι μὲ 
κριτήρια ἰδεολογικῆς «ὀρθότητας» ἢ ἱστορικῶν τίτλων 
«ἀντικειμενικῆς» αὐθεντίας. Μοιάζει ἀνυπέρβλητη ἡ δυσκολία.
 Σήμερα πιὰ ὁ κοινὸς τρόπος τοῦ βίου, τὸ κυρίαρχο πολιτιστικὸ 
«παράδειγμα», ἀποκλείει (ἀγνοεῖ ἢ ἀπορρίπτει) τὴν ἐπαλήθευση 
τῆς γνώσης μέσῳ τῆς κοινωνούμενης ἐμπειρίας. Μὲ ποιά λοιπὸν 
γνωσιοθεωρητικὴ μέθοδο νὰ ἐπαληθευθεῖ ὁ ἐμπειρισμὸς 
ψηλαφήσεων ποὺ ἀληθεύουν μόνο ἐφόσον μετεχόμενες 
κοινωνοῦνται; Τὸ ἐρώτημα δὲν εἶναι ταυτολογικό. Ἀπηχεῖ τὸν 
φαῦλο κύκλο τῆς ἀδυναμίας σήμερα τοῦ ἀνθρώπου τῆς Δύσης (ἢ 
τοῦ ἀνθρώπου τῆς δυτικῆς «περιφέρειας» ποὺ πιθηκίζει τὸ 
«μητροπολιτικὸ» μοντέλο) νὰ ἀντιληφθεῖ ὅτι ἡ διαφορὰ 
Ὀρθοδοξίας καὶ Δύσης δὲν μπορεῖ οὔτε νὰ κατανοηθεῖ οὔτε νὰ 
ὑπερβαθεῖ στὸ ἐπίπεδο τῆς ἰδεολογικῆς ἀντιπαράθεσης ἢ τῶν 



ἰδεολογικῶν συμβιβασμῶν. Ἡ διαφορὰ Ὀρθοδοξίας καὶ Δύσης, 
ἑλληνορωμαϊκοῦ κόσμου καὶ μεταρωμαϊκῆς Εὐρώπης, Ἀρχαίας 
Ἑλλάδας καὶ δυτικῆς «Ἀναγέννησης»-Νεοκλασικισμοῦ-
Οὑμανισμοῦ (ἡ διερεύνηση καὶ πιστοποίηση τῆς διαφορᾶς) δὲν 
προϋποθέτει οὔτε συνεπάγεται κίνητρα ἰδεολογικῆς 
ἀντιπαλότητας, δεδομένης ἐχθρότητας, ψυχολογικῆς 
ὑπεραναπλήρωσης (Overcompensation) μειονεξίας τῆς 
«περιφέρειας» ἔναντι τοῦ «κέντρου». Εἶναι ἁπλῶς ἀνάγκη 
αὐτογνωσίας.
 
 
Ἡ συγκριτικὴ ἀντιπαραβολὴ Διονύσιου Ἀρεοπαγίτη καὶ Heidegger 
(ἑλληνικοῦ ἀποφατισμοῦ καὶ ἀντιρασιοναλιστικοῦ ἀγνωστικισμοῦ), 
προσωποκεντρικῆς ὀντολογίας καὶ οὐσιοκεντρικῆς-ταυτιστικῆς 
ὀντολογίας ἢ καὶ ὀντολογίας τοῦ ὑπαρξιστικοῦ μηδενισμοῦ, 
ἐκκλησιαστικῆς ἄσκησης καὶ εὐσεβιστικῆς, νομικῆς ἠθικῆς: 
θεωρήθηκαν αὐτὰ τὰ ζεύγη ἀντιθετικῆς σύγκρισης σὰν τεκμήρια 
πολεμικοῦ «ἀντιδυτικισμοῦ». Ὑπάρχει δικαιολογία γιὰ τὴν 
ἐπιπόλαιη θεώρηση: Τὸ φαινόμενο ἐκδυτικισμοῦ τῶν ὀρθόδοξων 
ἐκκλησιῶν συνοδεύτηκε, σὲ πολλὲς περιπτώσεις, ἀπὸ ἀντιδράσεις 
(μᾶλλον εἰλικρινεῖς στὶς προθέσεις τους) τυπικὰ ἰδεολογικοῦ 
πολεμικοῦ χαρακτήρα. Οἱ φορεῖς τῶν ἀντιδράσεων πίστευαν ὅτι 
ὑπερασπίζουν τὴν Ὀρθοδοξία, μάχονται γιὰ τὴν Ὀρθοδοξία, δίχως 
νὰ καταλαβαίνουν ἢ νὰ ὑποψιάζονται ὅτι ἡ ἀντίδρασή τους ἦταν 
φανερὰ παγιδευμένη σὲ προδιαγραφὲς ἀπολύτως δυτικές: 
προδιαγραφὲς ἰδεολογικῆς ἐκδοχῆς τῆς Ὀρθοδοξίας, ἀλλοτρίωσης 
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος σὲ ἀτομοκεντρικὴ (πεποιθήσεων 
καὶ ἀξιόμισθου «συντηρητισμοῦ») θρησκευτικότητα.
 Αὐτονόητα πλέον ἡ ἰδεολογικὴ προσκόλληση στὸ γράμμα τῶν 
ὀρθόδοξων «δογμάτων» καὶ ἡ νομικὴ πειθάρχηση στοὺς «ἱεροὺς 
κανόνες» λογαριάζονται «συντηρητισμός», ἐνῶ ἡ ὁποιαδήποτε 
σχέση ἢ συνεργασία μὲ Χριστιανοὺς ἄλλων «δογμάτων» εἶναι 
ἐνδείξεις ἐνδοτισμοῦ, περίπου «προδοσία» τῆς Ὀρθοδοξίας. 
Σαφέστατα οἱ «συντηρητικοὶ» εἶναι τὸ ἴδιο ἢ καὶ περισσότερο 
ἐκδυτικισμένοι ἀπὸ τοὺς «ἐνδοτικοὺς» — τὰ φαινόμενα τοῦ 



«συντηρητισμοῦ», «ζηλωτισμοῦ», «γνήσιας Ὀρθοδοξίας» 
ἐκπροσωπήθηκαν κατὰ κανόνα ἀπὸ ἀνθρώπους (κληρικοὺς καὶ 
λαϊκοὺς) στρατευμένους σὲ θρησκευτικὰ «κινήματα» ἐξόφθαλμου 
«εὐσεβιστικοῦ»-πιετιστικοῦ (Pietismus) χαρακτήρα μὲ ἐμφατικὰ 
τὰ γνωρίσματα τῆς ἀτομοκεντρικῆς, ἐξωεκκλησιαστικῆς 
θρησκευτικότητας, ἐγωτικῆς ἐκδοχῆς τῆς σωτηρίας. Αὐτοὶ ποὺ 
κραυγαλέα ἐνσαρκώνουν τὸν ἐκδυτικισμό, τὴν ἀλλοτρίωση καὶ 
ἰδεολογικοποίηση τῆς Ὀρθοδοξίας, ἐμφανίζονται φανατικοὶ 
πολέμιοι τῆς Δύσης — ἡ φυγὴ ἀπὸ τὴν πραγματικότητα στὴν 
ψευδαίσθηση εἶναι ἐντυπωσιακή.
 Ἀλλὰ ἔτσι καὶ κάθε προσπάθεια ἐκκλησιαστικῆς αὐτογνωσίας, 
κάθε σπουδή, ἔρευνα, μεθοδικὴ ἀπόπειρα νὰ φωτιστεῖ αὐτὸ ποὺ 
συνέβη μὲ τὸ Σχίσμα, συναντάει τὴν ἐπιφύλαξη ἢ προσκρούει στὴν 
ὑποψία καὶ στὴ μομφὴ ὅτι συντονίζεται καὶ συμπλέει μὲ τὸν 
ἀντιδυτικισμό, τὸν ζηλωτισμό, τὴν «ἀναγωγὴ τοῦ ἐθνικισμοῦ σὲ 
σωτηριολογία», τὴν «πολιτισμικὴ πριμοδότηση τῆς μεταφυσικῆς». 
Καὶ ἡ ἑτοιμότητα γιὰ τέτοιου εἴδους προγραφὲς εἶναι ἰδιαίτερα 
τεταμένη σὲ δυτικῆς καταγωγῆς Ὀρθοδόξους (convertis), ὅπως 
εἶναι καὶ εὔχρηστο ἐργαλεῖο σκόπιμης ἐξόντωσης ἐνοχλητικῶν 
ἀντιζήλων, ἐνδεχόμενων ἀνταγωνιστῶν μέσα στὴ δεδομένη 
σύγχυση.
 Οὔτε οἱ ἐπιπόλαιες οὔτε οἱ σκόπιμες κατασυκοφαντήσεις 
προσπαθειῶν νὰ φωτιστεῖ ἀμερόληπτα ἡ διαφορὰ Ὀρθοδοξίας καὶ 
Δύσης μποροῦν νὰ ἀναχαιτιστοῦν μὲ τὴν παροχὴ ἐξηγήσεων, 
διασαφηνίσεων. Ἡ ἰδεολογία δὲν εἶναι οὔτε ἁπλῶς χρηστικὴ 
ἐκδοχὴ τῆς γνώσης οὔτε μόνο κοινωνικὸ φαινόμενο συνεκτικῆς τῶν 
μαζῶν σκοποθεσίας. Εἶναι τυπικὸ ψυχολογικὸ σύμπτωμα, 
ἐπένδυση τῆς ἐγωτικῆς αὐτοάμυνας στὴν «ὀρθότητα» καὶ στὴ 
δυναμικὴ ἐπιβολῆς μιᾶς θεωρητικῆς ἐπιλογῆς. Ἐξηγήσεις ποὺ 
δικαιολογοῦσαν τὸ ἐγχείρημα νὰ φωτιστεῖ ἡ διαφορὰ Ὀρθοδοξίας 
καὶ Δύσης ὡς τόλμημα ἐκκλησιαστικῆς (ὀρθόδοξης) αὐτοκριτικῆς, 
εἶχαν κιόλας κατατεθεῖ στὸν πρόλογο τῆς γαλλικῆς μετάφρασης 
τοῦ βιβλίου Ἡ Ἐλευθερία τοῦ Ἤθους (1982). Δὲν μείωσαν στὸ 
παραμικρό, οὔτε ποσοτικὰ οὔτε σὲ ὀξύτητα, τὶς μομφὲς καὶ 
ἐγκλήσεις γιὰ «ἀντιδυτικισμὸ» καὶ τὰ συναφή. Γιὰ τὴν ἱστορικὴ 



περιέργεια ἀξίζει ἡ ἐπανάληψη ἐκείνου τοῦ προλόγου:
 

Αὐτὸ τὸ βιβλίο εἶναι ἡ πραγματοποίηση ἑνὸς διαλόγου. Ὄχι 
τοῦ τύπου τῶν «οἰκουμενικῶν διαλόγων» τοῦ καιροῦ μας, 
ὅπου ἀντιπαρατίθενται καὶ ἀναμετρῶνται θεωρητικὲς 
θέσεις χριστιανικῶν «ὁμολογιῶν». Ἐδῶ ὁ διάλογος εἶναι 
πρόβλημα προσωπικό, μιὰ διαλεκτικὴ αἰτίων καὶ αἰτιατῶν 
προσωπικοῦ βίου: Ἀπὸ τὴ μιά, ἡ ἐκκλησιαστικὴ Ὀρθοδοξία 
(θεολογία καὶ ἐμπειρία τῆς ἀδιαίρετης Ἐκκλησίας καὶ τῶν 
ἱστορικῶν της ἐπιβιώσεων στὴν Παράδοση τῆς Ἀνατολῆς) 
συνιστᾶ τὶς βιωματικές μου ρίζες, δεσμὸ ζωῆς μὲ τὴ λαϊκὴ 
εὐσέβεια καὶ πρακτικὴ τῆς γενέθλιας γῆς μου. Ἀπὸ τὴν 
ἄλλη, ἡ θεολογία τῆς Δύσης, μὲ τὶς συγκεκριμένες 
συνέπειές της, κοινωνικές, πολιτισμικές, πολιτικές, εἶναι, σὲ 
μεγάλο βαθμό, ὁ τρόπος τῆς ζωῆς μου σήμερα, ὅπου κι ἂν 
βρίσκομαι: στὴν Ἑλλάδα, στὴν Εὐρώπη ἢ ὁπουδήποτε 
ἀλλοῦ. Ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ εἶμαι ἕνα μέλος τῆς σύγχρονης 
καταναλωτικῆς κοινωνίας (καπιταλιστικῆς ἢ σοσιαλιστικῆς: 
ἀδιάφορο) ἡ θεολογικὴ διαφορὰ Ὀρθοδοξίας καὶ Δύσης δὲν 
εἶναι πρόβλημα θεωρητικὸ ἢ μιὰ αἰτία γιὰ νὰ ἀμφισβητῶ 
Ρωμαιοκαθολικοὺς ἢ Προτεστάντες. Εἶναι μιὰ ἀγωνιώδης 
ἀναζήτηση τῶν θεολογικῶν λαθῶν ποὺ ὁδήγησαν στὰ 
συγκεκριμένα ἀδιέξοδα τὸν ἀτομοκεντρικό μας πολιτισμὸ 
καὶ τὴν καταναλωτική μας κοινωνία. Πολιτισμὸ ἢ κοινωνία 
χωρὶς διαφοροποίηση σὲ Δύση καὶ Ἀνατολή. Ἀλλὰ καὶ 
ἀναζήτηση ἀπαντήσεων ζωῆς ποὺ μποροῦν νὰ διασώζουν 
τὴν ἐκκλησιαστικὴ Ὀρθοδοξία μπροστὰ σὲ αὐτὰ τὰ 
ἀδιέξοδα.

Θέλω λοιπὸν νὰ εἶναι ἐξαρχῆς ξεκάθαρο γιὰ τὸν 
ἀναγνώστη: Ὅταν στὶς σελίδες ποὺ ἀκολουθοῦν ἀσκῶ 
κριτικὴ στὴ δυτικὴ θεολογία, δὲν σημαίνει ὅτι ἀντιθέτω τὸ 
σωστὸ ποὺ ἐγὼ κατέχω στὸ λάθος ποὺ βρίσκεται ἔξω ἀπὸ 
μένα, ἀπέναντι σὲ μένα. Ἐγὼ ὁ ἴδιος εἶμαι καὶ τὸ σωστὸ 
καὶ τὸ λάθος, ἐγώ, ἕνας σημερινὸς Ὀρθόδοξος Ἕλληνας: 
μιὰ παράδοξη ἱστορικὴ ἐπιβίωση τῆς Ὀρθοδοξίας μέσα σὲ 



ἕναν κόσμο ριζικὰ ἐκδυτικισμένον. Καὶ ἡ κριτική μου στάση
ἀπέναντι στὴ Δύση (ἀπέναντι στὸν δυτικὸ ἑαυτό μου) δὲν 
ἀποβλέπει παρὰ νὰ φανερώσει τὴν πίστη μου ὅτι ἡ 
ἀλήθεια καὶ ἡ ζωὴ τῆς ἀδιαίρετης Ἐκκλησίας τῶν ὀκτὼ 
πρώτων αἰώνων μποροῦν, ἀκόμα σήμερα, νὰ εἶναι ἡ 
σωτήρια ζύμη ποὺ ζυμώνει τὸ νεκρὸ φύραμα τοῦ κόσμου.

 
Αὐτά, τὸν Μάρτιο τοῦ 1982126. Ἀγνοημένα ὣς σήμερα.

Κατακλείδα

 
Μιὰ περίπου συμπερασματικὴ κατάθεση θὰ μποροῦσε νὰ 
τολμηθεῖ, ἂν καὶ μὲ «λογικὸ τόπο» δυσδιάκριτο μέσα στὶς λόχμες 
τῶν συναισθημάτων καὶ τῆς ἠθικολογίας:
 Αὐτὸ ποὺ μένει ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο μετὰ τὸν θάνατό του, στοὺς 
«περιλειπόμενους», τὸ μόνο πραγματικό, ὀντολογικὰ ὁριζόμενο, 
εἶναι τὸ πόσο πρόλαβε νὰ ἀγαπήσει, πόση ἐλευθερία ἀπὸ τὸ ἐγὼ 
τοῦ χαρίστηκε. Εἶναι τὸ μόνο μέτρο γιὰ νὰ μετρηθεῖ καὶ τὸ τί 
«ἐκόμισε εἰς τὴν Τέχνην». Τέχνη δὲν εἶναι, βέβαια, τὸ ταλέντο, δὲν 
εἶναι ἡ εὐφυΐα καινοτόμων εὑρημάτων. Εἶναι νὰ εἰπωθεῖ, μὲ 
ὁποιαδήποτε γλώσσα, ἡ αὐθυπέρβαση, ἡ αὐτοπροσφορὰ — 
δηλαδή, ἀθέλητα, νὰ ἀναδυθεῖ ἡ προσωπικὴ μοναδικότητα, 
ἀνόμοια καὶ ἀνεπανάληπτη. Μένει καὶ διαρκεῖ («σώζεται») αὐτὸ 
ποὺ ἑκούσια «ἀπόλλυται». Τέχνη εἶναι ἡ γλώσσα τῆς ἑκούσιας 
αὐταπώλειας: τῆς πληρωματικῆς ἐλευθερίας ποὺ πραγματώνεται 
μόνο ὡς ἀγαπητικὴ σχέση. Καὶ μαρτυρεῖ ἀκατάλυτη τὴν 
ἑτερότητα.
 Αὐτὴ ἡ περίπου συμπερασματικὴ κατάθεση θὰ μποροῦσε νὰ 
εἶναι ἡ Ἕβδομη Ζωγραφιὰ τοῦ βιβλίου, ἂν εἶχε κατορθωθεῖ νὰ 
προσεγγίζεται ὄχι μόνο σὰν νοσταλγία.

21 Ἰανουαρίου 2011

ΒΙΒΛΙΑ ΤΟΥ ΧΡΗΣΤΟΥ ΓΙΑΝΝΑΡΑ127

Τὸ αἴνιγμα τοῦ κακοῦ
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 2008, ISBN 978-960-8399-68-6



Ὀντολογία τῆς σχέσης
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 22008, ISBN 978-960-8399-00-6
Τὸ ρητὸ καὶ τὸ ἄρρητο — Τὰ γλωσσικὰ ὅρια ρεαλισμοῦ τῆς 
μεταφυσικῆς
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 22008, ISBN 978-960-7721-48-8
Ἡ ἀπανθρωπία τοῦ δικαιώματος
Ἐκδόσεις Δόμος, 32006, ISBN 978-960-353-041-1
Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσική
Ἐκδόσεις Δόμος, 22005
Τὸ πραγματικὸ καὶ τὸ φαντασιῶδες στὴν Πολιτικὴ Οἰκονομία
Ἐκδόσεις Δόμος, 32006, ISBN 960-7217-14-4
Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 42010, ISBN 978-960-8399-89-1
Ὀρθὸς λόγος καὶ κοινωνικὴ πρακτικὴ
Ἐκδόσεις Δόμος, 42006, ISBN 960-7217-24-1
Σχεδίασμα εἰσαγωγῆς στὴ Φιλοσοφία
Ἐκδόσεις Δόμος, 52002, ISBN 960-7217-34-9
Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως
Ἐκδόσεις Δόμος, 72006, ISBN 978-960-7217-56-1
Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης
Ἐκδόσεις Δόμος, 52006, ISBN 960-353-046-8
Πολιτιστικὴ Διπλωματία — Προθεωρία ἑλληνικοῦ σχεδιασμοῦ
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 22003, ISBN-13 978-960-7721-74-7
 
Τὰ καθ' ἑαυτόν
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 42005, ISBN 978-960-7233-81-3
Σχόλιο στὸ Ἆσμα Ἀσμάτων
Ἐκδόσεις Δόμος, 62003, ISBN 978-960-7217-35-6
Καταφύγιο Ἰδεῶν
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 72007, ISBN 978-960-7721-55-6
Ἀόριστη Ἑλλάδα — Κοντσέρτο γιὰ δύο ἀποδημίες
Ἐκδόσεις Δόμος, 21999, ISBN 978-960-7217-91-2
Ἡ κόκκινη πλατεία καὶ ὁ θεῖος Ἀρθοῦρος
Ἐκδόσεις Δόμος, 52006, ISBN 960-7217-33-0
Ἀνθολόγημα τεχνημάτων



Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 21993, ISBN 978-960-03-0604-0
Πείνα καὶ δίψα
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 51997, ISBN 978-960-333-078-3
Ἀλφαβητάρι τοῦ Νεοέλληνα (Ἀνθολόγιο)
Ἐκδόσεις Πατάκη, 92004, ISBN 960-378-533-4
 
Ἡ μεταφυσικὴ τοῦ σώματος — Σπουδὴ στὸν Ἰωάννη τῆς 
Κλίμακος
Ἐκδόσεις Δωδώνη, 1971
Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 32002, ISBN 978-960-7721-81-5
Ὀρθοδοξία καὶ Δύση στὴ Νεώτερη Ἑλλάδα
Ἐκδόσεις Δόμος, 62006, ISBN 978-960-7217-54-7
Ἀλφαβητάρι τῆς πίστης
Ἐκδόσεις Δόμος, 142006, ISBN 978-960-7217-38-7
Ἡ Ἀπολογητική
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 21975, ISBN 978-960-222-038-2
Ἐρωτικῶν Ἀμφιλογία ἢ περὶ λιβελλοπράγμονος μοναχοῦ
Ἐκδόσεις Δόμος, 1989
Ἀλήθεια καὶ ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 21997, ISBN 978-960-333-135-3
Ἐνάντια στὴ θρησκεία
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 32007, ISBN 978-960-8399-41-9
 
Ἡ κρίση τῆς προφητείας
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 42010, ISBN 978-960-8399-95-2
Τὸ προνόμιο τῆς ἀπελπισίας
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 21973
Κεφάλαια Πολιτικῆς Θεολογίας
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 31983
Ἡ Νεοελληνικὴ Ταυτότητα
Ἐκδόσεις Γρηγόρη, 42001, ISBN 978-960-222-065-8
Κριτικὲς παρεμβάσεις
Ἐκδόσεις Δόμος, 41993, ISBN 978-960-7217-68-4
Τὸ κενὸ στὴν τρέχουσα πολιτική



Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 21992, ISBN 978-960-03-0434-3
Ἑλλαδικὰ προτελεύτια
Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 1992, ISBN 978-960-03-0869-3
Πολιτική Χρονογραφία 1: Χώρα ὑποχείρια παιγνίου
Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 1994, ISBN 960-03-1240-0
Πολιτική Χρονογραφία 2: Ἀπερισκέπτως αὐτόχειρες
Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 1994, ISBN 960-03-1241-9
Πολιτική Χρονογραφία 3: Κύκλος φαύλος στροβιλώδης
Ἐκδόσεις Καστανιώτη, 1994, ISBN 960-03-1242-7
Ἀφελληνισμοῦ παρεπόμενα
Ἐκδόσεις Κάκτος, 22005, ISBN 978-960-382-611-8
Ἑλληνότροπος πολιτική
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 1996, ISBN 978-960-7233-90-5
Ἀντιστάσεις στὴν ἀλλοτρίωση
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 22008, ISBN 978-960-7721-12-9
Πολιτισμός, τὸ κεντρικὸ πρόβλημα τῆς πολιτικῆς
Ἐκδόσεις Κάκτος, 22005, ISBN 978-960-382-613-2
Ἰχνηλασία νοήματος
Ἐκδόσεις Λιβάνη, 1998, ISBN 978-960-236-911-1
Ἡ παρακμὴ ὡς πρόκληση
Ἐκδόσεις Λιβάνη, 1999. ISBN 978-960-14-0034-1
Ἑλληνικὴ ἑτοιμότητα γιὰ τὴν εὐρωπαϊκὴ ἑνοποίηση
Ἐκδόσεις Λιβάνη, 2000, ISBN 978-960-14-0186-7
Παιδεία καὶ γλώσσα (συλλογικὸ)
Ἐκδόσεις Πατάκη, 52003, ISBN 978-960-378-832-4
Ἡ Ἀριστερὰ ὡς Δεξιὰ — Ἡ Δεξιὰ ὡς παντομίμα
Ἐκδόσεις Πατάκη, 22001, ISBN 978-960-16-0025-3
Κομματοκρατία
Ἐκδόσεις Πατάκη, 32004, ISBN 978-960-16-0407-7
Εἰς μικρὸν γενναῖοι — Ὁδηγίες χρήσεως
Ἐκδόσεις Πατάκη, 2003, ISBN 978-960-16-0763-4
Προφορικὴ ἀμεσότητα
Ἐκδόσεις Ἰανός, 2003, ISBN 978-960-7771-79-7
Ἡ λογικὴ ἀρχίζει μὲ τὸν ἔρωτα
Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 22007, ISBN 978-960-8399-03-7



Κοινωνιοκεντρικὴ Πολιτική: Κριτήρια
Ἐκδόσεις Ἑστία, 2005, ISBN 978-960-05-1213-7
Μαχόμενη ἀνελπιστία
Ἐκδόσεις Ἑστία, 22007, ISBN 978-960-05-1299-1
Ἔπαινος ψήφου τιμωρητικῆς
Ἐκδόσεις Ἰανός, 22008, ISBN 978-960-7827-73-9
Ἡ κατάρρευση τοῦ πολιτικοῦ συστήματος στὴν Ἑλλάδα 
σήμερα
Ἐκδόσεις Ἰανός, 22008, ISBN 978-960-7827-89-0
Τὸ πολιτικὸ ζητούμενο στὴν Ἑλλάδα σήμερα
Ἐκδόσεις Ἰανός, 22010, ISBN 978-960-6882-07-4
Κατὰ κεφαλὴν καλλιέργεια
Ἐκδόσεις Ἰανός, 2010, ISBN 978-960-6882-28-9
Ἡ πολιτικὴ γονιμότητα τῆς ὀργῆς
Ἐκδόσεις Ἰανός, 2011, ISBN 978-960-6882-42-5
 
ΕΧΟΥΝ ΜΕΤΑΦΡΑΣΤΕΙ:
Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους
στὰ ἀγγλικά: The Freedom of Morality
New York (SVP), 1984, ISBN 0-88141-028-4
στὰ γαλλικά: La liberté de la morale
Genève (Labor et Fides) 1983, ISBN 2-8309-0181-9
στὰ ἰταλικά: La libertà dell'Ethos
Bologna (Edizioni Dehoniane), 1984
στὰ ρουμανικά: Libertatea moralei
Bucureşti (Editura Anastasia) 2002, ISBN 973-682-015-7
στὰ σερβικά: C o o a Mopa a
Kpazyje a : (Ka e u ), 2007, ISBN 978-86-84183-19-6
στὰ οὐκρανικά: C o o a etocy
K  ( yx i itepa), 2003, ISBN 966-7888-40-1
 
Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης ἢ περὶ ἀπουσίας καὶ ἀγνωσίας τοῦ 
Θεοῦ
στὰ ἀγγλικά: ;On the absence and unknowability of God
London-New York (T. & T. Clark International), 2005,



ISBN 0-567-04532-3
στὰ γαλλικά: De l'absence et de l'inconnaissance de Dieu
Paris (Éditions du Cerf), 1971
στὰ ἰταλικά: Heidegger e Dionigi Areopagita
Roma (Città Nuova Editrice), 1995, ISBN 88-311-0105-6
Ignoranza e conoscenza di Dio
Milano (Editoriale Jaca Book), 1973
στὰ ρουμανικά: Heidegger şi Areopagitul
Bucureşti (Editura Anastasia), 1996, ISBN 973-9239-15-3
στὰ ρωσικά: Xa e ep u Apeona um, u u o  omcymcm uu u 
eno a ae ocmu o a

Mock a (Pocc ), 2005
στὰ σερβικά: Xaj e er  o c ie Apeo a
Bp a a a a (CB. C meo a Muporo o ), 1997
στὰ σλοβενικά: Heidegger in Areopagit aii o Bozji odsotnosti in 
respoznatnosti
(Nova revija), 1991
 
Ἀλφαβητάρι τῆς πίστης
στὰ ἀγγλικά: Elements of Faith
Edinburgh (T. & T. Clark), 1991, ISBN 0-567-29190-1
στὰ γαλλικά: La foi vivante de l'Église
Paris (Éditions du Cerf), 1989, ISBN 2-204-03160-7
στὰ ἰταλικά: La fede dell'esperienza ecclesiale
Brescia (Queriniana), 1993, ISBN 88-399-0717-3
στὰ ρουμανικά: Abecedar al credin ei
București (Editura Bizantină), 1996, ISBN 973-96756-7-0
στὰ ρωσικά: Bepa ep u
Mock a ( e p o zyc  Pe ), 1992, ISBN 5-87078-001-2
στὰ σερβικά: A y  Bepe
Ho  Ca  ( ece a), 2008, ISBN 978-86-86117-15-1
 
Ὀρθοδοξία καὶ Δύση στὴ νεώτερη Ἑλλάδα
στὰ ἀγγλικά: Orthodoxy and the West
Brookline, Mass. (Holy Cross Orthodox Press), 2006, ISBN 1-



885652-81-X
στὰ ρουμανικά: Ortodoxie și Occident
București (Editura Bizantină), 1995, ISBN 973-96756-6-3
 
Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως
στὰ ἀγγλικά: Person and Eros
Brookline, Mass. (Holy Cross Orthodox Press), 2007, ISBN 978-1-
885652-88-1
στὰ γερμανικά: Person und Eros
Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht), 1982, ISBN 3-525-56250-0
στὰ ρουμανικά: Persona și Eros
București (Editura Anastasia), 2000, ISBN 973-9374-57-3
στὰ ρωσικά: pa oe: u ocm  u poc
Mock a (Pocc ), 2005, ISBN 5-8243-0647-8
στὰ σερβικά: u ocm  u poc
Ho  Ca  ( ece a), 2009, ISBN 978-86-86117-34-2
 
Μετα-νεωτερική Mετα-φυσική
στὰ ἀγγλικά: Postmodern Metaphysics
Brookline, Mass. (Holy Cross Orthodox Press) 2004, ISBN 1-
885652-80-1
 
Σχόλιο στὸ Ἆσμα ἀσμάτων
στὰ ἀγγλικά: Variations on the Song of Songs
Brookline, Mass. (Holy Cross Orthodox Press), 2005, ISBN 1-
885652-82-8
στὰ γαλλικά: Variations sur le Cantique des Cantiques
Paris (Desclée de Brouwer), 1992, ISBN 2-220-03273-6
στὰ ἰταλικά: Variazioni sul Cantico dei Cantici
Sotto il Monte (Servitium Editrice), 1997, ISBN 88-8166-044-X
στὰ οὐκρανικά: Bapıa ıï a me y Πıc ı ıce
K  ( yx i i epa), 2003, ISBN 966-7888-44-4
στὰ ρωσικά: Bapua uu a ec  ec eŭ
Mock a (Pocc ), 2005
 



Σχεδίασμα εἰσαγωγῆς στὴ φιλοσοφία
στὰ γαλλικά: Philosophie sans rupture
Genève (Labor et Fides), 1984, ISBN 2-8309-0046-4
στὰ σερβικά: u oco uja u  o o y a
Bp a a Βa a (CB. C eo a M po o or), 2000
στὰ οὐκρανικά: Hepo p a Φi oco i )
K  (Oc o ), 2000, ISBN 966-500-171-X
 
Ἀλήθεια καὶ ἑνότητα τῆς ἐκκλησίας
στὰ γαλλικά: Vérité et unité de l'Église
Grez-Doiceau: (Éditions Axios), 1989, ISBN 2-87296-000-7
στὰ ἰταλικά: Verità e unità della Chiesa
Milano-Schio (Cens-Interlogos), 1995, ISBN 88-8078-090-5
στὰ ρουμανικά: Adevărul și unitatea Bisericii
București (Editura Sophia), 2009, ISBN 978-973-136-129-1
Adevărul și unitatea Bisericii
Iași (Trinitas), 2008, ISBN 978-973-155-092-3
στὰ σερβικά: cmu a u je u c o p e
Ho  Ca  ( ece a), 2003
στὰ ρωσικά: cmu a u e u c o p u
Moc  (C o- ape o ck  pa oc a o-xp c a c  c -
y ), 2006, ISBN 5-89100-064-4

 
Πείνα καὶ δίψα
στὰ ρουμανικά: Foamea și setea
București (Editura Anastasia), 2000, ISBN 973-9374-73-5
στὰ φινλανδικά: Nälkä ja Jano
Joensuu (Ortokirja), 1991, ISBN 951-95896-8-6
 
Ἡ μεταφυσικὴ τοῦ σώματος
στὰ σερβικά: Me aφu uκa Te a
Ho  Ca  ( ece a), 2005, ISBN 86-86117-00-7
 
Συλλογὴ δοκιμίων
στὰ βουλγαρικά: Kp a a ka o re a e c o



Co  ( ), 2002, ISBN 954-607-566-3
 
Ὀντολογία τῆς σχέσης
στὰ ἰταλικά: Ontologia della relazione
Troina (Città Aperta Edizioni), 2010, ISBN 978-88-8137-431-1

ΤΟ ΒΙΒΛΙΟ «ΕΞΙ ΦΙΛΟΣΟΦΙΚΕΣ ΖΩΓΡΑΦΙΕΣ» ΤΟΥ ΧΡΗΣΤΟΥ 
ΓΙΑΝΝΑΡΑ ΣΤΟΙΧΕΙΟΘΕΤΗΘΗΚΕ ΚΑΙ ΣΕΛΙΔΟΠΟΙΗΘΗΚΕ 
ΤΟΝ ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟ ΤΟΥ 2011 ΣΤΟ «ΑΝΑΓΡΑΜΜΑ», ΜΕ 
ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ-ΔΙΟΡΘΩΣΕΙΣ ΤΗΣ ΗΡΩΣ ΜΑΚΡΗ, ΤΥΠΩΘΗΚΕ 
ΣΤΗΝ ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΑ ΕΠΕ ΓΙΑ ΛΟΓΑΡΙΑΣΜΟ ΤΩΝ ΕΚΔΟΣΕΩΝ
«ΙΚΑΡΟΣ»
 
 
 



1 Πρβλ. Σχεδίασμα Εἰσαγωγῆς στὴ Φιλοσοφία, §§ 13, 16. — Ὀρθὸς Λόγος καὶ
Κοινωνικὴ Πρακτικὴ V 1.α — Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας §§ 2, 2.12.

2 Πρβλ. Σχεδίασμα... Κεφ. 3. — Ἡ Ἀπανθρωπία τοῦ Δικαιώματος Γ, § δ. — Ὀρθὸς
Λόγος... II 2.α.

3 Σχεδίασμα... Κεφ. 3, § 19. — Τὸ Πραγματικὸ καὶ τὸ Φαντασιῶδες στὴν Πολιτικὴ
Οἰκονομία 5β, 9γ.

4 Σχεδίασμα... § 13. — Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσική, Θέση 1-Θέση 2. — Τὸ
Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως § 24.

5 Πάντα ἐκ λόγου τε καὶ ὑπ' ἀνάγκης: ΛΕΥΚΙΠΠΟΣ, DIELS-KRANZ, Fragmente der
Vorsokratiker, τόμος II, σελ. 81, 5. — Πάντα ἀνάγκῃ καὶ ἁρμονίᾳ γίγνεσθαι:
ΦΙΛΟΛΑΟΣ, DIELS-KRANZ, Fragmente... I 398, 11. — Ἀνάγκη εἶναί τι ἓν καὶ ἀίδιον τὸ
πρῶτον κινοῦν: ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΗΣ, Φυσικά, Θ6, 259α 14. — Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, §
20.

6 DIELS-KRANZ, I, σελ. 148, 21.

7 Ὅ.π., 148, 28-29.

8 Ὅ.π., 148, 29-30.

9 DIELS-KRANZ, II, σελ. 119, 22-26.

10 Πολιτικά, Θ3, 1338β 2-4. — Ἡ Ἀπανθρωπία τοῦ Δικαιώματος, Ββ3.

11 Ὀρθὸς Λόγος καὶ Κοινωνικὴ Πρακτικὴ, V 1. — Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσική,
Προλεγόμενα 1γ, Θέση 1α.

12 Συμπόσιον, 204-205, 207-211. — Πολιτεία VI, 499 c2. — Νόμοι IV, 711 d6.

13 Βλ. Τὸ Ρητὸ καὶ τὸ Ἄρρητο, Κεφ. Α, Β, Γ, Δ καὶ Ε. — Προτάσεις Κριτικῆς
Ὀντολογίας, 2.22-2.3-2.321-2.331. — Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, § 61. — Τὸ
Πραγματικὸ καὶ τὸ Φαντασιῶδες..., σελ. 40, 41, 42.



14 Σοφιστικοὶ ἔλεγχοι, 165α 7-8. — Περὶ ἑρμηνείας, 16α 27-28. — Βλ. καὶ
Σχεδίασμα, § 8. — Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, §§ 56, 58, 59. — Προτάσεις Κριτικῆς
Ὀντολογίας, 2.13-2.14. — Τὸ Ρητὸ καὶ τὸ Ἄρρητο, σελ. 35-40.

15 Βλ. Σχεδίασμα..., §§ 14, 15. — Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, §§ 8, 9, 10. —
Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας, σελ. 58-67. — Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσική, Θέση
3.

16 ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ, Ἀναλυτικὰ Πρότερα, Α46, 51β 8-9.

17 Βλ. Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης, Β 1-4. — Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, §§ 7, 58,
67. — Ὀρθὸς Λόγος καὶ Κοινωνικὴ Πρακτική, V 1. — Σχεδίασμα..., § 18. — Τὸ
Ρητὸ καὶ τὸ Ἄρρητο, σελ. 155-156, 256. Ὀντολογία τῆς Σχέσης, 2.6-12.

18 Βλ. Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσική, Θέση 1, α. — Ὀρθὸς Λόγος..., VI 2γ. — Τὸ
Πραγματικὸ καὶ τὸ Φαντασιῶδες..., 10, δ.

19 Βλ. Ἡ Ἀπανθρωπία τοῦ Δικαιώματος, Γα.

20 René DESCARTES, Discours de la méthode, IV § 40.

21 Βλ. καὶ Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας, 1.211-2.12-2.331-4.-5.2. — Ὀντολογία
τῆς Σχέσης, Κεφ. 1, 2, 3, 13. — Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, §§ 1, 2, 4, 5, 6, 11, 36,
47, 62, 82. — Τὸ Πραγματικὸ καὶ τὸ Φαντασιῶδες..., σελ. 176-181. —
Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσική, Θέση 2. — Σχεδίασμα..., §§ 16, 17, 18, 30, 31, 32,
33. — Ἡ Ἀπανθρωπία τοῦ Δικαιώματος, Βα, Δβ, ΣΤβ. — Τὸ Ρητὸ καὶ τὸ Ἄρρητο,
Κεφ. Γ, Ζ, Θ, ΙΓ.

22 Συμπόσιον, 211bc.

23 Βλ. Ἡ Ἐλευθερία τοῦ Ἤθους Α2,3-Β8-Δ4-Θ9-ΙΑ5.

24 Pierre CHANTRAINE, Dictionnaire Étymologique de la Langue Grecque, Paris (Éd.
Klincksieck) 1974, σελ. 942. — Βλ. καὶ Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, § 1. — Ἡ
Ἐλευθερία τοῦ Ἤθους, σελ. 33-34 (ὑποσημ. 4).



25 ΠΛΑΤΩΝΟΣ, Τίμαιος, 45α 19-22. — Βλ. καὶ τὴ θαυμάσια ἔκδοση ἀπὸ τὸν Βασίλη
ΚΑΛΦΑ (εἰσαγωγή, μετάφραση, σχόλια, Ἀθήνα («Πόλις») 1995.

26 ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ, Περὶ ζώων μορίων, 662β 17-23.

27 Ἰλιάδος Ξ 201.

28 Θεογονία, 116.

29 DIELS-KRANZ, I, 77 (20).

30 ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ, Μεταφυσικά Α5, 985β 23-33 — 986α 15-34 - 987α 9-28. —
DIELS-KRANZ, I, 451-453.

31 DIELS-KRANZ, I, 221-245.

32 DIELS-KRANZ, I, 148-179.

33 The Human Condition (Chicago U.P.) 1958, ἑλλην. μτφρ. Ἡ ἀνθρώπινη κατάσταση,
Ἐκδόσεις «Γνώση», 1986, σελ. 56-57 (ὑποσημ. 30).

34 Ἰωάν. 15, 26.

35 Ἰωάν. 14, 26.

36 1 Ἰωάν. 1, 1-4.

37 Ματθ. 13, 24-30.

38 ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ, Κατηγορίαι 5, 2α 11-16 καὶ Μετὰ τὰ φυσικὰ Ζ13, 1038β 9-16. —
Βλ. καὶ Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, § 4.

39 Ρωμ. 7, 15-25.



40 ΑΡΕΟΠΑΓΙΤΙΚΕΣ ΣΥΓΓΡΑΦΕΣ, Περὶ θείων ὀνομάτων 2, VIII, Migne P.G. 4, 645CD,
μτφρ. Ι. ΣΑΚΑΛΗ. — Βλ. Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης, σελ. 84.

41 Βλ. τὸ λῆμμα Θεὸς στὸ Λεξικὸ Βιβλικῆς Θεολογίας (ἐκδ.) Xavier LÉON-DUFOUR,
«Ἄρτος Ζωῆς», Ἀθήνα 1980. — Ἐπίσης, Gottfried QUELL, El and Elohim im Alten
Testament, στὸ λῆμμα Θεός, στὸ Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, (Hrgr v.
G. KITTEL), III, σελ. 79-80.

42 Ἔξοδ. 33, 11.

43 1 Κορ. 13, 12.

44 ΒΑΣΙΛΕΙΟΥ Καισαρείας, Εἰς τὸν προφήτην Ἠσαΐαν, 96, Migne P.G. 30, 276C. —
Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, § 10.

45 Ἰωάννη ΠΑΝΑΓΟΠΟΥΛΟΥ, «Ὀντολογία ἢ θεολογία τοῦ προσώπου;», περιοδικὸ
Σύναξη, τεῦχος 13, Ἰανουάριος-Μάρτιος 1985, σελ. 63-79 καὶ τεῦχος 14,
Ἀπρίλιος-Ἰούνιος 1985, σελ. 35-47.

46 ΜΑΞΙΜΟΥ τοῦ Ὁμολογητοῦ, Σχόλια εἰς τὸ περὶ θείων ὀνομάτων, Migne P.G. 4,
221A.

47 Σάββα ΑΓΟΥΡΙΔΗ, «Μποροῦν τὰ πρόσωπα τῆς Τριάδας νὰ δώσουν τὴ βάση γιὰ
Περσοναλιστικὲς ἀπόψεις περὶ τοῦ Ἀνθρώπου; — Σχόλια σὲ κάποιες σύγχρονες
Ὀρθόδοξες θεολογικὲς προσπάθειες», περιοδικὸ Σύναξη, τεῦχος 33,
Ἰανουάριος-Μάρτιος 1990, σελ. 67-78.

48 Ἀρχιμ. Ἱεροθέου ΒΛΑΧΟΥ (μετέπειτα μητροπολίτη Ναυπάκτου), Πρόσωπο καὶ
ἐλευθερία, Λεβάδεια 1991, σελ. 64, 76, 85-86, 99 κ.ἑ.

49 Ὁ ἰσχυρισμὸς περὶ παραλογισμοῦ «τεκμηριώνεται» μὲ παραπομπὴ στὸν Μάξιμο
τὸν Ὁμολογητὴ (Πρὸς Θαλάσσιον, Migne P.G. 90, 709BC) ὅπου δὲν ὑπάρχει ἡ
παραμικρὴ ἀναφορὰ στὸ θέμα τῆς προσωπικῆς ὑπέρβασης τῶν ἀναγκαιοτήτων τῆς
φύσεως.

50 π. Νικολάου ΛΟΥΔΟΒΙΚΟΥ, Ἡ κλειστὴ πνευματικότητα καὶ τὸ νόημα τοῦ ἑαυτοῦ —
Ὁ μυστικισμὸς τῆς ἰσχύος καὶ ἡ ἀλήθεια φύσεως καὶ προσώπου, Ἀθήνα («Ἑλληνικὰ
Γράμματα»), 1999, σελ. 283, 285, 286-287, 292, 302.



51 Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, Κριτικὴ ἔκδοση ἀπὸ τὸν Bonifatius
KOTTER (Walter de Gruyter), τόμος II, 1973, σελ. 131 4-5.

52 Διαλεκτικά, Κριτ. Ἔκδ. Bonifatius KOTTER, τόμος I, 1969, σελ. 107 (μβ΄) 9-10.

53 Κεφάλαια θεολογικὰ καὶ πολεμικά, Migne P.G. 91, 265C.

54 Περὶ θείων ὀνομάτων 4 XIII, P.G. 3, 712A.

55 Περὶ θείων ὀνομάτων 4 XIII, P.G. 3, 712AB.

56 Ὅ.π.

57 Ὅ.π.

58 π. Νικολάου ΛΟΥΔΟΒΙΚΟΥ, Οἱ τρόμοι τοῦ προσώπου καὶ τὰ βάσανα τοῦ ἔρωτα —
Κριτικοὶ στοχασμοὶ γιὰ μιὰ μετανεωτερικὴ θεολογικὴ ὀντολογία, Ἀθήνα («Ἁρμὸς»)
2009, σελ. 67-111.

59 Ἰωάννου Δ. ΖΗΖΙΟΥΛΑ (μετέπειτα μητροπολίτου Περγάμου, μέλους τῆς Ἀκαδημίας
Ἀθηνῶν), «Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον – Ἡ συμβολὴ τῆς πατερικῆς
θεολογίας εἰς τὴν ἔννοιαν τοῦ προσώπου», Ἀνάτυπον ἐκ τοῦ τόμου Χαριστήρια εἰς
τιμὴν τοῦ μητροπολίτου Γέροντος Χαλκηδόνος ΜΕΛΙΤΩΝΟΣ, Θεσσαλονίκη
(Πατριαρχικὸν Ἵδρυμα Πατερικῶν Μελετῶν) 1977, σελ. 303-304, ὑποσημ. 31. —
Ἐπαναδημοσιεύτηκε: α. στὸ περιοδικὸ Ἐποπτεία, τ. 73 (1982), σελ. 941-960· β. στὸν
συλλογικὸ τόμο Ἰδιοπροσωπία τοῦ Νέου Ἑλληνισμοῦ, Ἀθήνα (Ἵδρυμα
Γουλανδρῆ-Χὸρν) 1983, σελ. 297-337. — Περιλαμβάνεται στὶς συλλογὲς μελετημάτων
τοῦ συγγραφέα: α. L'être ecclésial, Genève («Labor et Fides») 1981, σελ. 23-55· β. Being
as Communion, Crestwood N.Y. (St. Vladimir's Seminary Press) 1985, σελ. 27-65· γ.
L'Essere Ecclesiale (Edizioni Qiquajon) σελ. 44-46.

60 Βλ. CHANTRAINE, Dictionnaire étymologique de la langue grecque, σελ. 618-619. — Γ.
ΜΠΑΜΠΙΝΙΩΤΗ, Ἐτυμολογικὸ λεξικό, Ἀθήνα 2009, σελ. 95. — J. B. HOFMANN,
Etymologisches Wörterbuch Griechischen, München (Oldenbourg-Verlag) 1971, σελ. 12, 172.
— Εὐάγγ. ΜΑΝΤΟΥΛΙΔΗ, Ἐτυμολογικὸ λεξικὸ Ἀρχαίας Ἑλληνικῆς, 2009, σελ. 40, 127.

61 ΗΡΑΚΛΕΙΤΟΣ, DIELS-KRANZ, I, σελ. 148, 22.



62 ΙΩΑΝΝΟΥ Δαμασκηνοῦ, Ἔκθεσις... I 13, ἔκδ. B. KOTTER, σελ. 39, 58.

63 ΜΑΞΙΜΟΥ Ὁμολογητοῦ, Περὶ διαφόρων ἀπόρων, P.G. 90, 320.

64 «Διὰ θανάτου τὸ θνητόν, διὰ ταφῆς τὸ φθαρτὸν μεταβάλλεις, ἀφθαρτίζεις γὰρ
θεοπρεπέστατα ἀπαθανατίζων τὸ πρόσλημμα»: Κανόνας Μεγάλου Σαββάτου, Ὠδὴ
Ε, β.

65 Λουκᾶ 23, 46.

66 Xavier LÉON-DUFOUR, Λεξικὸ Βιβλικῆς Θεολογίας, στ. 824-825.

67 Λουκᾶ 22, 42-44.

68 Ὅρος πίστεως τῆς ἐν Κωνσταντινουπόλει ΣΤ´ Οἰκουμενικῆς Συνόδου, Ἰωάν.
ΚΑΡΜΙΡΗ, Τὰ δογματικὰ καὶ συμβολικὰ μνημεῖα I, Ἀθῆναι 1960, σελ. 223.

69 ΙΩΑΝΝΟΥ τοῦ Σιναΐτου, Κλίμαξ, ΙΕ´ § δ´, σελ. 86.

70 ΕΙΡΗΝΑΙΟΥ Λουγδούνου (Λυῶνος), Κατὰ πασῶν τῶν αἱρέσεων, 5.1.2, Migne 7,
1122A.

71 Ἐφεσ. 2,1 4.

72 Ἀναστάσιμος Κανόνας Κυριακῆς τοῦ Πάσχα, Ὠδὴ ΣΤ´ γ´.

73 Κατηχητικὸς Λόγος ΙΩΑΝΝΟΥ τοῦ Χρυσοστόμου εἰς τὴν Κυριακὴν τοῦ Πάσχα.

74 ΑΡΕΟΠΑΓΙΤΙΚΕΣ ΣΥΓΓΡΑΦΈΣ, Περὶ θείων ὀνομάτων 2, VII, P.G. 3, 645A.

75 Φιλιπ. 2, 9-10.

76 Ὁ Θεὸς καὶ Πατήρ, κινηθεὶς ἀχρόνως καὶ ἀγαπητικῶς, προῆλθεν εἰς διάκρισιν



ὑποστάσεων, ἀμερῶς καὶ ἀμειώτως μείνας ἐν τῇ οἰκείᾳ ὁλότητι ὑπερηνωμένος καὶ
ὑπερηπλωμένος: ΜΑΞΙΜΟΥ, Σχόλια εἰς τὸ Περὶ Θείων Ὀνομάτων, Migne P.G. 4, 221A.

77 Ἰωάν. 6, 35 καὶ 50-51, 56.

78 Ἀποκ. 3, 14.

79 2 Κορ. 1, 20.

80 Ἀκολουθία εἰς κεκοιμημένους, Ὄγδοο ἰδιόμελο σὲ ἦχο πλ. β´.

81 ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ Νύσσης, Εἰς τὴν ἑξαήμερον, Migne P.G. 44, 33A. — Τὸ Πρόσωπο καὶ
ὁ Ἔρως, § 30.

82 Βλ. Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας, 4. 134.

83 Ἰωάν. 1, 18.

84 Ματθ. 17, 1-8. — Μάρκ. 9, 2-9.

85 2 Κορ. 12, 4.

86 1 Κορ. 2, 9.

87 Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας, 4.211.

88 ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ, Κατηγορίαι 5, 2α 11-16 — Μετὰ τὰ φυσικὰ Ζ13, 1038β 9-16. —
Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, § 4 ὑποσημ. 15.

89 ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ, Μετὰ τὰ φυσικὰ Δ30, 1025α 14 — Τοπικὰ Α5, 102β 4-9 —
Ἀναλυτικὰ ὕστερα Α6, 74β 12 — Φυσικὰ Θ5, 256β 9-10.

90 Βλ. Τὸ Πρόσωπο καὶ ὁ Ἔρως, § 20.



91 ΑΡΕΟΠΑΓΙΤΙΚΕΣ ΣΥΓΓΡΑΦΕΣ, Περὶ θείων ὀνομάτων 4.10, Migne P.G. 3, 708A. —
ΜΑΞΙΜΟΥ, Σχόλια εἰς τὸ Περὶ θείων ὀνομάτων 4.10, Migne P.G. 4, 261A.

92 Βλ. Σχεδίασμα..., § 29.

93 Στέλιου ΡΑΜΦΟΥ, Ὁ καημὸς τοῦ ἑνὸς — Κεφάλαια τῆς ψυχικῆς ἱστορίας τῶν
Ἑλλήνων, Ἀθῆναι («Ἁρμὸς») 2000.

94 Ὅ.π., σελ. 122.

95 Ὅ.π., σελ. 106.

96 Ὅ.π., σελ. 104.

97 Ὅ.π., σελ. 103.

98 Τοῦ ΙΔΙΟΥ, Πελεκάνοι ἐρημικοί, Ξενάγησι στὸ Γεροντικόν, Ἀθῆναι («Ἁρμὸς») 1994,
σελ. 474.

99 Der Mensch allein existiert. Der Fels ist, aber er existiert nicht. Der Baum ist, aber er
existiert nicht. Das Pferd ist, aber es existiert nicht. Der Engel ist, aber er existiert nicht. Gott
ist, aber er existiert nicht. Der Mensch allein existiert: HEIDEGGER, Was ist Metaphysik?,
Frankfurt a.M. (Klostermann-Verl.) 91965, σελ. 15.

100 ΑΡΕΟΠ. ΣΥΓΓΡ., Περὶ θείων ὀνομάτων 4.10, Migne P.G. 3, 708B.

101 Ὅ.π., 708A.

102 § 31.

103 Ἡ Ἀπανθρωπία τοῦ Δικαιώματος, Ἀθήνα («Δόμος») 32006.

104 Τὸ Πραγματικὸ καὶ τὸ Φαντασιῶδες στὴν Πολιτικὴ Οἰκονομία, Ἀθήνα («Δόμος»)
32006.



105 Ὀρθὸς Λόγος καὶ Κοινωνικὴ Πρακτική, Ἀθήνα («Δόμος») 31995.

106 Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσική, Ἀθήνα («Δόμος») 22005.

107 Ἡ Ἐλευθερία τοῦ Ἤθους, Ἀθήνα («Ἴκαρος») 32002.

108 Ἐνάντια στὴ Θρησκεία, Ἀθήνα («Ἴκαρος») 32007.

109 Ὁ Παῦλος χρησιμοποιεῖ τὸν χαρακτηρισμὸ «παιδαγωγὸς εἰς Χριστὸν» γιὰ τὸν
νόμο καὶ γιὰ τὴν περίπτωση εἰδικὰ τῶν Ἑβραίων (Γαλ. 3, 24). Ἀλλὰ θὰ μποροῦσε νὰ
τολμηθεῖ ἡ διατύπωση ὅτι: ὅποιον ρόλο προπαρασκευῆς γιὰ τὴν ἀποδοχὴ τοῦ
ἐκκλησιαστικοῦ εὐ-αγγελίου ἔπαιζε, στὴν περίπτωση τῶν Ἑβραίων, ὁ νόμος, τὸν ἴδιο
ρόλο ἔπαιζε γιὰ τοὺς Ἕλληνες ἡ λογικὴ μέθοδος. Τὸ κατὰ νόμον πράττειν ἦταν γιὰ
τὸν Ἑβραῖο ὄχι κατόρθωμα ἀτομικῆς ἀξιομισθίας, ἀλλὰ προϋπόθεση ἔμπρακτης
μετοχῆς (προϋπόθεση γιὰ νὰ ἀνήκει) στὸν ἐκλεκτὸ (ἐκλεγμένο) λαὸ τοῦ Θεοῦ,
«σημεῖο» ὁρατῆς καὶ θεληματικῆς συγκαταρίθμησής του σὲ αὐτὸν τὸν λαό.
Ἀντίστοιχα, τὸ ὀρθῶς διανοεῖσθαι, ἡ ὑποταγὴ στὶς ἀπαιτήσεις τῆς λογικῆς μεθόδου,
ἦταν γιὰ τὸν Ἕλληνα προϋπόθεση τοῦ ὀρθῶς κοινωνεῖν, τῆς μετοχῆς του στὸ
ἀληθεύειν, δηλαδὴ στὴν κατὰ λόγον κοινωνούμενη ἐμπειρία-γνώση. Οὔτε ὁ νόμος γιὰ
τοὺς Ἑβραίους οὔτε ἡ λογικὴ μέθοδος γιὰ τοὺς Ἕλληνες ἦταν αὐταξία καὶ
αὐτοσκοπός, δηλαδὴ μέσα ἢ τρόποι γιὰ τὴ θωράκιση τῆς ἀτομικῆς αὐτάρκειας.
Ὅταν, σὲ συνθῆκες παρακμῆς, ἀλλοτριώθηκαν σὲ αὐτόνομες κανονιστικὲς αὐθεντίες,
παρήγαγαν, ὁ μὲν νόμος τὴν ἀποκρουστικὴ ἀρρώστια τοῦ φαρισαϊσμοῦ καὶ τοῦ
χασιδικοῦ φονταμενταλισμοῦ, ἡ δὲ λογικὴ μέθοδος τὴν ἀπανθρωπία τῆς δυτικῆς
νοησιαρχίας καὶ τοῦ θρησκευτικοῦ δογματισμοῦ.

110 J. M. WALLACE-HADRILL, The Barbarian West – The Early Middle Ages, A.D. 400-
1000, New York (Harper and Row, Publishers) 1962.

111 Βλ. σχετικῶς: Robert LOPEZ, Naissance de l'Europe, Paris (Armand Colin) 1962. —
Roger COLLINS, Early Medieval Europe 400-1000, London (McMillan) 1991. — Michel
BANNIARD, Genèse culturelle de l'Europe Ve-VIIIe siècle, Paris (Seuil) 1989. — Ramsay
McMULLEN, Christianising the Roman Empire, A.D. 100-400, New Haven and London (Yale
Univ. Press) 1984. — Henry CHADWICK, Augustine, Oxford (Univ. Press) 1986. — Patrick
J. GEARY, Before France and Germany: the Creation and Transformation of the Merovingian
World, Oxford (Univ. Press) 1988. — P.D. KING, Charlemagne, London (Methuen) 1986. —
Michael RICHTER, The Formation of the Medieval West: Studies in the Oral Culture of the
Barbarians, Dublin (Four Courts Press) 1994. — Carlrichard BRÜHL, Deutschland –
Frankreich: Die Geburt zweier Völker, Cologne and Vienna (Bohlau-Verl.) 1990. — E.A.
THOMPSON, Romans and Barbarians, The Decline of the Western Empire, The University of
Wisconsin Press, 1982. — Pierre RICHÉ, Éducation et culture dans l'Occident barbare, 6e-8e
siècles, Paris (Seuil) 1972.



112 Σὲ σύνοδο (ἐπισκόπων καὶ εὐγενῶν) ποὺ συγκάλεσαν οἱ Βησιγότθοι (Δυτικοὶ
Γότθοι) στὸ Τολέδο τὸ 589, εἶχαν προσθέσει στὸ Σύμβολο τῆς Πίστεως ὅτι τὸ
Πνεῦμα τὸ Ἅγιο ἐκπορεύεται ἐκ τοῦ Πατρὸς καὶ τοῦ Υἱοῦ (a Patre Filioque procedens).

113 ΗΡΑΚΛΕΙΤΟΣ, Fragmenta, DIELS-KRANZ, I, 148, 29.

114 «Ἡ ἀστραπὴ καὶ ἡ βροντὴ χρειάζονται χρόνο γιὰ νὰ γίνουν ὁρατὲς καὶ
ἀκουστές»: NIETZSCHE, Die fröhliche Wissenschaft (1882), § 125: De tolle Mensch.

115 De utilitate credendi VII, 19. — Βλ. καὶ Σχεδίασμα..., § 19.

116 Βλ. Étienne GILSON, Le Thomisme, Introduction à la philosophie de Saint Thomas d'Aquin,
Paris (Éd. Vrin) 61972, σελ. 287, 290-291.

117 ...le principe du transfert à la théologie des procédés de construction (regulae, axiomata,
principia) coutumiers en toute discipline rationnelle: M.-D. CHENU, La théologie comme science
au XIIIe siècle, Paris (Éd. Vrin) 31969, σελ. 20.

118 Igor CARUSO, Psychoanalyse und Synthese der Existenz, Freiburg (Herder-Verl.) 1952,
σελ. 59.

119 Μάρκ. 4, 26.

120 Βλ. Alexander PAPADEROS, Metakenosis — Griechenlands kulturelle Herausforderung durch
die Aufklärung in der Sicht des Korais und des Oikonomos, Meisenheim am Glan, 1970. — Γ.Δ.
ΜΕΤΑΛΛΗΝΟΥ, Παράδοση καὶ Ἀλλοτρίωση, Ἀθήνα («Δόμος») 1986. — Χρ. ΓΙΑΝΝΑΡΑ,
Ὀρθοδοξία καὶ Δύση στὴ Νεώτερη Ἑλλάδα, Ἀθήνα («Δόμος») 62006.

121 Βλ. Βασίλης ΚΡΕΜΜΥΔΑΣ, «Ἡ δολοφονία τοῦ Κυβερνήτη Ἰωάννη Καποδίστρια»,
Ὁ Ἐρανιστής, τόμος 14/1977, σελ. 217-281.

122 Πρβλ. τὸ τεκμηριωμένο μελέτημα τοῦ Klaus OEHLER, «Die Kontinuität in der
Philosophie der Griechen bis zum Untergang des byzantinischen Reiches», στὸ βιβλίο του:
Antike Philosophie und byzantinische Mittelalter, München (Beck-Verl.) 1969, σελ. 15-37.

123 Τὰ παραθέματα ἀπὸ OSTROGORSKY, Geschichte des byzantinischen Staates, Müchen



(Beck-Verl.) 31963, σελ. 4.

124 Βλ. Φώτη ΔΗΜΗΤΡΑΚΟΠΟΥΛΟΥ, Βυζάντιο καὶ Νεοελληνικὴ Διανόηση στὰ μέσα τοῦ
δεκάτου ἐνάτου αἰῶνος, Ἀθήνα (Καστανιώτης) 1996.

125 Βλ. καὶ Πολιτιστικὴ Διπλωματία, σελ. 110 κ.ἑ.

126 La Liberté de la Morale, Genève («Labor et Fides») 1982, Préface à l'édition française, p.
9-10.

127 Τὴν ἐργογραφία συνέταξαν ἡ Ἀναστασία Μπύρου καὶ ἡ Ἡρὼ Μακρῆ.


