


Χρῆστος Γιανναρᾶς

Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους



 Π
ρώ

τη
 ἔ

κδ
οσ

η,
 Ἀ

θή
να

 1
97

0
Δε

ύτ
ερ

η 
ἔκ

δο
ση

, Γ
ρη

γό
ρη

ς, 
19

79
(Ἐ

πα
νε

κτ
ύπ

ω
ση

, Γ
ρη

γό
ρη

ς 
19

87
)

Τρ
ίτ

η 
ἀν

αθ
εω

ρη
μέ

νη
 ἔ

κδ
οσ

η,
 Ἴ

κα
ρο

ς 
20

02
(Ἐ

πα
νε

κτ
ύπ

ω
ση

, Ἴ
κα

ρο
ς 

20
11

)
 ©

 Χ
ρῆ

στ
ος

 Γ
ια

νν
αρ

ᾶς
 &

Ἐ
κδ

όσ
ει

ς 
Ἴ

κα
ρο

ς, 
20

02
, 2

01
1

 IS
BN

 9
78

-9
60

-9
52

7-
12

-5



 
 

Ὅταν ὑπεραναβῇς τὴν ὁδὸν τῆς δικαιοσύνης,
τότε προσκολληθήσῃ τῇ ἐλευθερίᾳ ἐν παντὶ πράγματι.

ΙΣΑΑΚ Ο ΣΥΡΟΣ
 

Διὰ τὴν ἀλήθειάν ἐστιν ἡ ἀρετή,
ἀλλ' οὐ διὰ τὴν ἀρετὴν ἡ ἀλήθεια.

ΜΑΞΙΜΟΣ Ο ΟΜΟΛΟΓΗΤΗΣ
 
 
 
 
 
 



ΠΡΟΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΤΡΙΤΗ ΕΚΔΟΣΗ
Τριάντα δύο χρόνια μετὰ τὴν πρώτη ἔκδοση τοῦ βιβλίου (1970) 
παρεμβαίνω γιὰ δεύτερη φορὰ στὸ ἀρχικὸ κείμενο. Ἔτσι, ἔχει 
στὰ χέρια του ὁ ἀναγνώστης, μὲ τὴν ἀγαθὴ συνέργεια τοῦ ἐκδότη, 
μιὰ τρίτη, βελτιωμένη μορφὴ τῆς Ἐλευθερίας τοῦ ἤθους. Ὑποθέτω 
ὅτι θὰ εἶναι ἡ τελευταία, ἡ ὁριστική.

Αὐτὴ τὴ φορὰ δὲν ξανάγραψα τὸ βιβλίο, ὅπως στὴ δεύτερη 
ἔκδοση, τοῦ 1979. Περιορίστηκα νὰ βελτιώσω ἐκφράσεις καὶ 
διατυπώσεις, ὥστε νὰ κυριολεκτοῦν κατὰ τὸ δυνατὸ συνεπέστερα. 
Ἀφαίρεσα καὶ παραπομπὲς ποὺ δὲν τὶς ἔκρινα λειτουργικές. 
Σίγουρα, ἂν καταπιανόμουν γιὰ πρώτη φορὰ σήμερα μὲ τὰ ἴδια 
θέματα, θὰ ἔγραφα ἕνα διαφορετικὸ βιβλίο (χωρὶς νὰ 
ἀνασκευάζω τὴν ὀπτικὴ ἢ τὶς προτάσεις τοῦ ἀρχικοῦ κειμένου). 
Ὅμως, ἔχει πιὰ τὴν ἱστορία της ἡ Ἐλευθερία τοῦ ἤθους, εἶναι γιὰ 
πολλοὺς τὸ βιβλίο ποὺ κατεξοχὴν συνδέθηκε μὲ τὸ ὄνομά μου, μὲ 
τὴ συγγραφική μου δουλειά — ἔχει μεταφραστεῖ καὶ σὲ τρεῖς 
γλῶσσες. Δὲν γίνεται νὰ ἀλλάξει ριζικὰ ἡ γραφή της.
Ἑτοιμάζοντας τὴν τρίτη τώρα ἔκδοση, εἶδα, γιὰ μιὰ ἀκόμα φορά, 
πόσο πολλῶν ἀνθρώπων παιδιὰ εἶναι τὰ λόγια μας, ὅπως 
βεβαιώνει καὶ ὁ στίχος τοῦ Σεφέρη. Στὴν Ἐλευθερία τοῦ ἤθους 
γίνεται συχνὰ εὐδιάκριτος ὁ ἀπόηχος τῶν λόγων τοῦ Δημήτρη 
Κουτρουμπῆ, τοῦ Βλαδίμηρου Λόσσκυ, τοῦ ἡγούμενου Βασίλειου 
Γοντικάκη, ἔστω καὶ ἂν δὲν παραπέμπω σὲ κείμενά τους. Φυσικά, 
ἡ τυχὸν λαθεμένη χρήση τῶν ἀπηχημάτων τοῦ λόγου τους μὲ 
βαρύνει ἀποκλειστικά. Καί, ὅταν ἐπιτυχῶς διασώζεται, δὲν μοῦ 
ἀνήκει.
Σὲ βιβλίο πολὺ μεταγενέστερο (Τὰ καθ' ἑαυτόν, 1995) 
μνημόνευσα τὴ χαλεπὴ περιπέτεια ποὺ ἦταν γιὰ τὴν προσωπική 
μου ζωὴ ἡ πρώτη ἔκδοση τῆς Ἐλευθερίας τοῦ ἤθους. Ἔγινε 
ἀντικείμενο ἄκρως ὀργισμένων ἐπιθέσεων τὸ βιβλίο καὶ ἀφορμὴ 
ἀνήκεστου διασυρμοῦ ὁ συγγραφέας του. Ἡ δεύτερη ἔκδοση ἔχει 
εὐδιάκριτα τὰ ἴχνη τῆς τρομοκρατίας ποὺ μοῦ ἀσκήθηκε. Ἡ 
πολεμικὴ εἶχε ἐντοπιστεῖ στὸ κεφάλαιο γιὰ τοὺς Ἐκκλησιαστικοὺς 
Κανόνες, καὶ ἄργησα πολὺ νὰ καταλάβω ὅτι αὐτὸ ἦταν μόνο 



πρόσχημα: Τὸ βιβλίο ἐνοχλοῦσε, ἔπρεπε ὁπωσδήποτε νὰ 
ἐξοντωθεῖ, ἐπειδὴ ἦταν τὸ πρῶτο στὴν ἑλληνικὴ βιβλιογραφία ποὺ 
κατεδείκνυε μὲ ἐπαρκὴ θεολογικὴ τεκμηρίωση τὸν πιετιστικὸ-
προτεσταντικὸ χαρακτήρα τῶν ἐξωεκκλησιαστικῶν 
«ἱεραποστολικῶν» στὴν Ἑλλάδα ὀργανώσεων, ἀδελφοτήτων, 
κινημάτων.
Κάθε βιβλίο εἶναι σὲ κάποιο ποσοστὸ αὐτοβιογραφικό, ἂν ἀπηχεῖ 
τὶς προσωπικὲς ἀναζητήσεις τοῦ συγγραφέα του. Τὰ στοιχεῖα τῆς 
προσωπικῆς ἀναζήτησης, διαπλεκόμενα καὶ μὲ τὶς ἀντιδράσεις 
ποὺ προκάλεσε, αὐξάνουν στὴν Ἐλευθερία τοῦ ἤθους τὰ 
διακριτικὰ τῆς αὐτοβιογραφικῆς μαρτυρίας.

 
Ἀθήνα, Ἰανουάριος 2002



ΠΡΟΛΟΓΟΣ ΣΤΗ ΔΕΥΤΕΡΗ ΕΚΔΟΣΗ
Γιὰ νὰ ἐμφανιστεῖ σὲ δεύτερη ἔκδοση, ἡ Ἐλευθερία τοῦ ἤθους 
ξαναγράφτηκε ἀπὸ τὴν ἀρχή. Κάποιες ἀπὸ τὶς ἀρχικὲς θέσεις τοῦ 
βιβλίου ἀναθεωρήθηκαν, ἄλλες συμπληρώθηκαν ἢ ἀναλύθηκαν πιὸ 
συστηματικά. Τὰ θέματα στὰ ὁποῖα ἀναφέρεται αὐτὴ ἡ συγγραφὴ 
εἶναι δύσκολο νὰ ἐξαντληθοῦν σὲ ὁριστικὲς διατυπώσεις. Ἡ 
διαπραγμάτευσή τους καθρεφτίζει ἀναπόφευκτα τὴν ἐσωτερικὴ 
πορεία καὶ ὡριμότητα τοῦ συγγραφέα. Μὲ τὴν προϋπόθεση ὅτι ὁ 
συγγραφέας δὲν ἀπουσιάζει ἀπὸ τὸ γραπτό του, δὲν καταφεύγει 
στὸ ἄλλοθι τῆς «ἐπιστημονικῆς» ἢ ἐπαγγελματικῆς 
οὐδετερότητας.

Καὶ ἡ εὐθύνη γιὰ τὰ λάθη ἢ τὴν ἀνωριμότητα ποὺ ἐνσαρκώνει 
αὐτὴ ἡ προσωπικὴ πορεία; Ἴσως δὲν εἶναι λιγότερη ἀπὸ τὴν 
εὐκολία τῆς καταφυγῆς σὲ ἀντικειμενοποιημένα σχήματα. Τὸ 
εὐαγγελικὸ «οὐαὶ» ἀπευθύνεται ἐξίσου τόσο σὲ ἐκεῖνον ποὺ 
φέρνει τὸ σκάνδαλο στὴν Ἐκκλησία ὅσο καὶ στοὺς νομικούς, ποὺ 
νεκρώνουν τὴ ζωὴ στὴν εὐκολία τῶν σχημάτων. Ἕνας συγγραφέας 
ποὺ μπαίνει στὸν χῶρο τῶν οὐσιωδῶν τῆς ζωῆς ἔχει νὰ 
περπατήσει πάνω στὸ τεντωμένο νῆμα αὐτῆς τῆς διπλῆς 
καταδίκης.

Ἀλλὰ ἡ συγγραφὴ ἑνὸς βιβλίου, ὅταν πηγάζει ἀπὸ ἀληθινὴ 
ἀνάγκη προσωπικῆς κοινωνίας —δίχως ἄλλες σκοπιμότητες, ἔστω 
καὶ διδακτικές—, εἶναι ἕνα «ἐρωτικὸ» γεγονός. Καὶ κάθε ἐρωτικὸ 
γεγονὸς προϋποθέτει πάντοτε μιὰν ἀκραία διακινδύνευση. Κάθε 
βιβλίο ποὺ τολμάει νὰ θίξει τὰ οὐσιώδη τῆς ζωῆς καλεῖ τὸν 
ἀναγνώστη νὰ διακινδυνεύσει μαζὶ μὲ τὸν συγγραφέα. Ὁ χρόνος 
μπορεῖ νὰ δείξει τὴ νηπιότητα αὐτῆς τῆς ἐρωτικῆς κλήσης, τὸν 
κρυμμένο ἐγωκεντρισμό, τὴν ἀνωριμότητα τοῦ τολμήματος. Τὸ πιὸ 
παρήγορο εἶναι ποὺ ὁ χρόνος καθιερώνει τελικὰ τὰ μέτρα τῶν 
τελείων καὶ ἀφανίζει τὰ νηπιώδη ψελλίσματα. «Ὡς διὰ πυρός».
Ξαναγραμμένη ἀπὸ τὴν ἀρχή, ἡ δεύτερη αὐτὴ ἔκδοση τῆς 
Ἐλευθερίας τοῦ ἤθους εἶναι οὐσιαστικὰ ἕνα καινούργιο βιβλίο. 
Παραμένει ὡστόσο ἀμετάθετος ὁ κεντρικὸς ἄξονας τῆς πρώτης 
συγγραφῆς: ἡ ἄντληση ἠθικῆς ἀπὸ τὴν ὀντολογία, ἡ ἀπελευθέρωση 



τοῦ ἤθους ἀπὸ τὰ συμβατικὰ σχήματα τῆς νομικιστικῆς 
δεοντολογίας. Τὸ ἦθος ἀναφέρεται στὸν τρόπο τῆς ὑπάρξεως, καὶ 
ὁ νόμος ὁριοθετεῖ τὴν ὑπαρκτικὴ γνησιότητα, δίχως νὰ ἐξαντλεῖ 
τὸν πάντοτε ἀτέλεστο δυναμισμό της.

Ἀνάμεσα στὴν πρώτη (1970) καὶ στὴ δεύτερη αὐτὴ ἔκδοση τῆς 
Ἐλευθερίας τοῦ ἤθους ἔχει παρεμβληθεῖ μιὰ πρώτη παρουσίαση 
μελέτης τῶν ὀντολογικῶν προϋποθέσεων τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἐμπειρίας μὲ τὴν ὁλοκλήρωση καὶ δημοσίευση τοῦ βιβλίου Τὸ 
πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως (1976). Ἡ Ἐλευθερία τοῦ ἤθους προέκυψε 
ἀπὸ τὴ σπουδὴ αὐτῶν τῶν ὀντολογικῶν προϋποθέσεων: Εἶναι μιὰ 
προσπάθεια νὰ προσδιοριστοῦν οἱ συνέπειες τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ὀντολογίας στὸν χῶρο τῆς ἠθικῆς. Μαζὶ μὲ τὸ βιβλίο Ἀλήθεια καὶ 
ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας (1977), ποὺ ἀναζητάει τὶς ἴδιες αὐτὲς 
συνέπειες στὸν χῶρο τῆς ἐκκλησιολογίας, διαμορφώνεται περίπου 
μιὰ τρίπτυχη ἑνότητα, ποὺ πρέπει κάποτε νὰ συμπληρωθεῖ καὶ μὲ 
τὶς προεκτάσεις τῆς ἐκκλησιαστικῆς ὀντολογίας στὸν χῶρο τῆς 
λεγόμενης κοινωνιολογίας — τῆς Ἱστορίας καὶ τοῦ πολιτισμοῦ.

 
Γενεύη, Μάιος 1978



ΠΡΟΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΠΡΩΤΗ ΕΚΔΟΣΗ
Ἡ σύντομη αὐτὴ εἰσαγωγὴ σὲ μιὰ ὀρθόδοξη ἐκκλησιαστικὴ 
θεώρηση τῆς Ἠθικῆς γράφτηκε ἀρχικὰ γιὰ τὸν γαλλικὸ ἐκδοτικὸ 
οἶκο Mame, ὡς ὀρθόδοξη συμμετοχὴ στὴ «σειρὰ» τῶν βιβλίων ποὺ 
ἔχουν τὸν γενικὸ τίτλο «Les Églises en dialogue». Τὸ ἀρχικὸ 
κείμενο ἔχει περιληφθεῖ στὸν τόμο La loi de la liberté – Evangile et 
Morale, μὲ τὸν τίτλο «La Morale de la Liberté», μαζὶ μὲ ἀντίστοιχες 
ἐργασίες τῶν Roger Mehl καὶ Jean-Marie Aubert.

Ἀργότερα συμπληρώθηκε ἡ πρώτη ἐκείνη συγγραφὴ μὲ 
παραγράφους ποὺ δὲν χωροῦσαν στὴ γαλλικὴ ἔκδοση, καὶ σχεδὸν 
διπλασιάστηκε. Ὡστόσο, στὰ χέρια τοῦ ἕλληνα ἀναγνώστη καὶ 
αὐτὴ ἡ ἐκτενέστερη μορφὴ θὰ εἶναι ἴσως ὑπερβολικὰ εἰσαγωγική: 
θίγονται θέματα μεγάλα, καὶ ὁπωσδήποτε δὲν ἐξαντλοῦνται. 
Τελικά, τὸ βιβλίο εἶναι περισσότερο ἕνα πρῶτο σχεδίασμα (μιὰ 
δοκιμή) γιὰ τὴ διατύπωση τῶν πολὺ βασικῶν ὁριοθετήσεων τῆς 
ἠθικῆς ποὺ συγκροτεῖται ἀπὸ τὴν ἐμπειρία καὶ τὴ διδαχὴ τῆς 
Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας.

Μὲ ἄλλα λόγια, δὲν ἔχει χαρακτήρα «συστηματικὸ» αὐτὴ ἡ 
μελέτη, δὲν ἀποβλέπει νὰ προσδιορίσει, ἔστω καὶ διαγραμματικά, 
ἕνα «σύστημα» ἠθικῆς — ἀνύπαρκτο, ἐξάλλου, στὸν θεολογικὸ 
χῶρο τῆς ἐκκλησιαστικῆς Ὀρθοδοξίας. Εἰσαγωγὴ στὴν ἠθικὴ 
σημαίνει ἐδῶ τὴν ἀναζήτηση κριτηρίων καὶ προϋποθέσεων γιὰ τὴν 
ἀντιμετώπιση τῶν ἠθικῶν προβλημάτων. Ὄχι ἀφηρημένων καὶ 
διανοητικῶν διλημμάτων, ἀλλὰ προβλημάτων ποὺ ἔχουν ζωτική, 
καὶ γι' αὐτὸ πάντοτε ἐπίκαιρη, ἀμεσότητα.
Ὁ συγκεκριμένος ἱστορικὸς χρόνος στὸν ὁποῖο ζοῦμε σήμερα εἶναι 
σημαδεμένος ἀπὸ τὴ βαθύτατη κρίση κάθε συμβατικῆς 
θεσμοποιημένης Ἠθικῆς, ἀπὸ τὴν ἄρνηση τῶν ἀφηρημένων 
ἐπιταγῶν καὶ τῶν συμβατικῶν «ἀξιῶν» τῆς κοινωνικῆς 
σκοπιμότητας. Βασικὸ χαρακτηριστικὸ τῆς κρίσης εἶναι ἡ 
ἀμφισβήτηση τῆς ἔννοιας τῆς ἁμαρτίας, ἡ προσπάθεια γιὰ τὴν 
ἀπελευθέρωση ἀπὸ τὴν ἐνοχή. Ἡ ἔννοια τῆς ἁμαρτίας μοιάζει 
ἀκατανόητη καὶ ἀπαράδεκτη γιὰ τοὺς ἀνθρώπους τοῦ καιροῦ 
μας, ἔτσι ποὺ δέθηκε στὶς συνειδήσεις μὲ τὴν ἔννοια τῆς 



παράβασης ἑνὸς ἀπρόσωπου Νόμου.
Φαίνεται πὼς εἶναι ἐπίκαιρη ὥρα γιὰ τὸν λόγο τῆς ὀρθόδοξης 

ἐκκλησιαστικῆς παράδοσης. Ζοῦμε, ἴσως, τὸ ἱστορικὸ προνόμιο 
μιᾶς πρώτης ἐξόδου ἀπὸ τὰ σχήματα τῆς συμβατικῆς ἠθικῆς ποὺ 
καθιέρωσε στὰ πολιτιστικὰ ὅρια τῆς Εὐρώπης ἡ δυτικὴ ἐκδοχὴ 
τοῦ Χριστιανισμοῦ. Τῆς ἠθικῆς ποὺ βασίζεται στὴ δικανικὴ 
ἀντίληψη τῆς ἁμαρτίας, στὴν ἔννοια τῆς ἀτομικῆς παράβασης ἢ 
τῆς ἀτομικῆς ἀξιομισθίας, στὴ νομικὴ ἀντίληψη τῆς σχέσης τοῦ 
ἀνθρώπου μὲ τὸν Θεό.

Ὑπάρχει σήμερα ἕνας ἠθικὸς προβληματισμὸς ἔξω ἀπὸ τὸν 
χῶρο τῶν χριστιανικῶν ἐκκλησιῶν πού, παρὰ τὴν εἰδωλοκλαστική 
του ὀξύτητα, δὲν εἶναι καθόλου ἄσχετος μὲ τὰ καίρια προβλήματα
τῆς ὀρθόδοξης ἀντίληψης γιὰ τὴ σωτηρία: τὴ δυναμικὴ καταξίωση 
τοῦ ἀνθρώπινου προσώπου, τὴ διάσωση τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὸν 
κίνδυνο τῶν ποικίλων ἀλλοτριώσεών του. Ὁπωσδήποτε ἡ 
σύμπτωση περιορίζεται συχνὰ στὴ θέση τῶν προβλημάτων, ἀλλὰ 
καὶ μόνο αὐτὴ δὲν παύει νὰ εἶναι μιὰ πολύτιμη ἀφυπνιστικὴ 
πρόκληση γιὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴ συνείδηση.

Μιὰ καινούργια ἠθικὴ μοιάζει νὰ κερδίζει καθημερινὰ τοὺς πιὸ 
ἀνήσυχους καὶ ζωντανοὺς ἀνθρώπους τοῦ καιροῦ μας: Εἶναι ἡ 
δυναμικὴ ἀμφισβήτηση τῶν καθιερωμένων κοινωνικῶν, πολιτικῶν 
καὶ θρησκευτικῶν σχημάτων ποὺ ἔχουν ἐξελιχθεῖ σὲ μορφὲς 
ὁλοκληρωτικῆς καταδυνάστευσης τοῦ ἀνθρώπου, σὲ 
ἀπροκάλυπτες ἢ ἐξωραϊσμένες ἀρνήσεις τῆς ἀλήθειας τοῦ 
ἀνθρώπινου προσώπου. Ἰδεολογίες, κινήματα, φιλοσοφικὲς θέσεις 
καὶ κοινωνικὲς τάσεις ζητᾶνε νὰ ὀργανώσουν δυναμικὰ τὴν 
ἀντίσταση ἐνάντια στὶς δυνάμεις ποὺ ἀπεργάζονται τὸν 
ἐξανδραποδισμὸ τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ πιὸ ρεαλιστικὴ ἠθικὴ μοιάζει 
νὰ εἶναι ἡ ἄμεση κοινωνικὴ δράση γιὰ τὴν καταξίωση τῆς 
ἀνθρώπινης ὕπαρξης, ὅπως καὶ ἡ ἀναζήτηση μιᾶς ἔσχατης 
γνησιότητας στὴν ἀνθρώπινη σχέση ποὺ ὁρίζει ὁ ἔρωτας.

Ὡστόσο, ἡ ἀπουσία πραγματικῆς, ὀντολογικῆς θεμελίωσης τῆς 
ἀλήθειας τοῦ ἀνθρώπινου προσώπου ἀφήνει συχνὰ μετέωρες καὶ 
τὶς ἀγαθότερες ἠθικὲς αὐτὲς προσπάθειες ἢ τὶς δεσμεύει τραγικὰ 
στὰ φοβερὰ γρανάζια τοῦ ἱστορικοῦ παραλόγου. Ἡ ὑπαρκτικὴ 



ἀλλοίωση τοῦ ἀνθρώπινου προσώπου —ἁμαρτία καὶ πτώση τοῦ 
ἀνθρώπου— παραμένει τὸ καίριο ἠθικὸ πρόβλημα, θεμελιακὴ 
προϋπόθεση γιὰ τὴν ὑπέρβαση κάθε εὐδαιμονιστικῆς οὐτοπίας, 
γιὰ τὴν εἴσοδο στὸν χῶρο μιᾶς ἔνσαρκης σωτηρίας ἀπὸ τὸν 
θάνατο καὶ τὴν ἀπόγνωση. Καὶ στὴ βάση αὐτὴν ἀκριβῶς ἡ 
ὀρθόδοξη ἐκκλησιαστικὴ θεώρηση τῆς ἠθικῆς ἔχει νὰ καταθέσει 
τὸν ἐπίκαιρο λόγο της.
Οἱ σελίδες ποὺ ἀκολουθοῦν ξεκινᾶνε μὲ τὴν πρόθεση νὰ 
ἀναζητήσουν τὰ κριτήρια καὶ τὶς προϋποθέσεις γιὰ μιὰ ὀρθόδοξη 
ἐκκλησιαστικὴ θεώρηση τῆς ἠθικῆς καὶ τὴν ἐπικαιρότητα ποὺ 
μπορεῖ νὰ ἔχει αὐτὴ ἡ θεώρηση στὴν παρούσα ὥρα ὅπου ζοῦμε. 
Ἴσως τελικὰ νὰ μὴν ξεπερνᾶνε τὴν πρόθεση. Αὐτὸ θὰ τὸ κρίνει ὁ 
ἀναγνώστης.

 
Παρίσι, Μάιος 1970



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΠΡΩΤΟ
ΤΑ ΠΡΟΣΩΠΕΙΑ ΤΟΥ ΗΘΟΥΣ ΚΑΙ ΤΟ ΗΘΟΣ ΤΟΥ 
ΠΡΟΣΩΠΟΥ

1. Αὐθεντικὴ καὶ συμβατικὴ Ἠθική
Στὴ γλώσσα τοῦ σημερινοῦ πολιτισμοῦ —τοῦ τρόπου τῆς ζωῆς 
μας σήμερα— τὸ ἦθος εἶναι μιὰ ἔννοια ἀντικειμενικοῦ μέτρου γιὰ 
τὴν ἀξιολόγηση τοῦ ἀτομικοῦ χαρακτήρα, τῆς ἀτομικῆς 
συμπεριφορᾶς. Ἔχει συνδεθεῖ νοηματικὰ μὲ τὶς κοινωνικὲς 
κατηγορίες τοῦ καλοῦ καὶ τοῦ κακοῦ καὶ ἀντιπροσωπεύει τὴν 
ἀνταπόκριση τοῦ κοινωνικοῦ ἀτόμου σὲ ἕνα ἀντικειμενικὸ χρέος, 
σὲ ἕνα «δέον» ποὺ διαβαθμίζεται σὲ ἐπιμέρους «ἀρετές». Τὸ 
ἦθος τοῦ κάθε ἀνθρώπου εἶναι ἡ ἀντικειμενικὴ ἀξιολόγησή του μὲ 
βάση τὴν κλίμακα τῶν ἀρετῶν ποὺ ἔχει ἀποδεχθεῖ τὸ κοινωνικὸ 
σύνολο.

Αὐτὴ ἡ κλίμακα τῶν ἀρετῶν ἢ ἀξιῶν ποὺ προσδιορίζουν τὸ 
ἀτομικὸ ἦθος εἶναι ὁ πυρήνας ἢ τὸ ἀποτέλεσμα ἀπὸ μιὰ 
γενικότερη θεώρηση καὶ ἑρμηνεία —θρησκευτική, φιλοσοφικὴ ἢ 
καὶ ὀρθολογικὰ «ἐπιστημονική»— τῶν προβλημάτων 
συμπεριφορᾶς τοῦ κοινωνικοῦ ἀτόμου. Καὶ καθιερώθηκε νὰ 
ὀνομάζουμε Ἠθικὴ αὐτὸ τὸ εἶδος τῆς συστηματικῆς ἐνασχόλησης 
μὲ τὰ προβλήματα ποὺ ἀναφέρονται στὸ ἀνθρώπινο ἦθος. Ἡ 
Ἠθικὴ μπορεῖ νὰ προκύπτει ἀπὸ μιὰ φιλοσοφικὴ θεώρηση καὶ 
ἑρμηνεία τοῦ ἀνθρώπινου ἤθους ἢ νὰ εἶναι ἀποτέλεσμα μιᾶς 
δεδομένης θρησκευτικῆς νομοθεσίας ποὺ καθορίζει τὴν ἀνθρώπινη 
συμπεριφορά. Μπορεῖ, ἀκόμα, νὰ εἶναι καὶ ἐπιστήμη —ἕνας 
κλάδος ἀπὸ τὶς λεγόμενες ἐπιστῆμες τοῦ ἀνθρώπου— ποὺ 
ἀναζητάει τὴν ἀποδοτικότερη κλίμακα ἀξιῶν γιὰ τὴν καλύτερη 
ὀργάνωση τῆς κοινωνικῆς συμβίωσης τῶν ἀνθρώπων.

Ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὴ φιλοσοφική, θρησκευτικὴ ἢ ἐπιστημονική της 
προέλευση, ἡ Ἠθική, γιὰ νὰ μεταβληθεῖ σὲ πράξη καὶ κανόνα 
συμπεριφορᾶς ἑνὸς κοινωνικοῦ συνόλου, πρέπει νὰ ἔχει ἐρείσματα 
καὶ προϋποθέσεις ἀντικειμενικῆς ἐπιβολῆς. Αὐτὰ τὰ ἐρείσματα ἢ 
προϋποθέσεις ἐπιβολῆς τῆς Ἠθικῆς φαίνεται πὼς εἶναι δύο: ἡ 
αὐθεντία ἢ ἡ σύμβαση.



Κατ' ἀρχήν, μόνο μιὰ ἀνώτατη καὶ ἀλάθητη —ἑπομένως θεϊκή— 
αὐθεντία μπορεῖ νὰ ὁρίσει καὶ νὰ ἐπιβάλει ἕναν γενικὸ κανόνα 
ἀνθρώπινης συμπεριφορᾶς, πέρα ἀπὸ κάθε δυνατότητα 
ἀμφισβήτησης. Καὶ ἡ ἀνώτατη αὐθεντία μπορεῖ νὰ εἶναι 
θρησκευτικὰ ἢ συμβολικὰ «θεϊκή»: μπορεῖ νὰ ἐκπροσωπεῖται καὶ 
ἀπὸ μιὰ κομματικὴ ἡγεσία ἢ ἀπὸ τὴν ἀπρόσωπη «Ἀρχὴ» τῆς 
κρατικῆς ἐξουσίας.

Ἂν ἀπορρίψουμε τὴν αὐθεντία, τότε εἴμαστε ὑποχρεωμένοι νὰ 
δεχτοῦμε τὸν συμβατικὸ χαρακτήρα τῆς κοινωνικῆς Ἠθικῆς. Οἱ 
κανόνες συμπεριφορᾶς καὶ ἀξιολόγησης τῶν ἀτομικῶν 
χαρακτήρων προκύπτουν τότε ἀπὸ μιὰ συνειδητὴ ἢ ἐθιμικὴ 
συμφωνία-σύμβαση. Ἀποδεχόμαστε, γιὰ λόγους χρησιμότητας, τὶς 
προτεινόμενες κάθε φορὰ ἢ τὶς καθιερωμένες ἀπὸ τὴν πείρα 
ἀντιλήψεις γιὰ τὸ καλὸ καὶ τὸ κακό. Καὶ προσπαθοῦμε συνεχῶς 
νὰ τὶς βελτιώνουμε σπουδάζοντας, μὲ τὴ βοήθεια τῆς φιλοσοφίας ἢ
τῆς ἐπιστήμης, τὰ φαινόμενα τῆς κοινωνικῆς συμπεριφορᾶς.

2. Τὸ ἦθος καὶ τὸ εἶναι τοῦ ἀνθρώπου
Εἶναι φανερὸ ὅτι ἡ Ἠθική, ὅπως τὴν περιγράψαμε ὣς ἐδῶ, 
διαστέλλει τὸ ἦθος τοῦ ἀνθρώπου —τὴν ἀτομικὴ συμπεριφορὰ καὶ 
τὴν καλλιέργεια τοῦ χαρακτήρα— ἀπὸ τὴν ὑπαρκτικὴ ἀλήθεια, 
τὴν ὑποστατικὴ πραγματικότητα τοῦ ἀνθρώπου, δηλαδὴ ἀπὸ αὐτὸ 
ποὺ εἶναι κατ' ἀρχὴν ὁ ἄνθρωπος πρὶν ἀπὸ κάθε κοινωνικὴ-
ἀντικειμενικὴ ἀξιολόγησή του. Ἔτσι, ἡ Ἠθικὴ ἀφήνει ἔξω ἀπὸ τὸν 
χῶρο της τὸ ὀντολογικὸ ἐρώτημα, τὸ ἐρώτημα γιὰ τὴν ἀλήθεια 
(γνησιότητα) τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης, γι' αὐτὸ ποὺ πραγματικὰ 
εἶναι ὁ ἄνθρωπος, ξέχωρα ἀπὸ αὐτὸ ποὺ πρέπει νὰ εἶναι καὶ ἀπὸ 
τὴν ἀνταπόκρισή του σὲ αὐτὸ τὸ πρέπει. Ἔχει ἡ ἀνθρώπινη 
ἀτομικότητα ὀντολογικὴ ὑπόσταση, ὑπόσταση ζωῆς καὶ ἐλευθερία 
πέρα ἀπὸ τὸν χῶρο καὶ τὸν χρόνο; Ἔχει ὑποστατικὴ ταυτότητα 
—μοναδική, ἀνόμοια καὶ ἀνεπανάληπτη— ποὺ προηγεῖται καὶ 
καθορίζει τὸν χαρακτήρα καὶ τὴ συμπεριφορά; Ἢ εἶναι παροδικὸ 
ἐπιφαινόμενο βιολογικῶν, ψυχολογικῶν καὶ ἱστορικῶν συνθηκῶν 
ποὺ τὴν καθορίζουν ὑποχρεωτικὰ καὶ ἑπομένως μόνο τὴ 
«βελτίωση» τοῦ χαρακτήρα καὶ τῆς συμπεριφορᾶς μποροῦμε νὰ 



πετύχουμε καταφεύγοντας σὲ χρησιμοθηρικὲς νομοθεσίες;
Ἂν δεχτοῦμε τὸ ἦθος μόνο σὰν συμμόρφωση τοῦ ἀνθρώπου μὲ 

μιὰ ἐξ αὐθεντίας ἢ συμβατικὴ νομοθεσία, τότε ἡ Ἠθικὴ γίνεται τὸ 
ἄλλοθι τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὸ ὑπαρκτικό του πρόβλημα. Τότε ὁ 
ἄνθρωπος καταφεύγει στὴν Ἠθική —τὴ θρησκευτική, φιλοσοφικὴ 
ἢ καὶ πολιτικὴ Ἠθική—, καλύπτοντας κάτω ἀπὸ ἰδεώδεις καὶ 
μυθοποιημένους ἀντικειμενικοὺς στόχους τὴν τραγικότητα τῆς 
θνητῆς βιολογικῆς του ὕπαρξης: φοράει ἕνα προσωπεῖο 
συμπεριφορᾶς, ποὺ τὸ δανείζεται ἀπὸ ἰδεολογικὲς ἢ κομματικὲς 
αὐθεντίες, γιὰ νὰ σωθεῖ ἀπὸ τὸν ἴδιο του τὸν ἑαυτὸ καὶ τὰ 
ἐρωτήματα ποὺ τοῦ θέτει.

3. Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους
Στὸν χῶρο τῆς χριστιανικῆς Ἐκκλησίας, καὶ συγκεκριμένα στὴν 
ἐκκλησιαστικὴ παράδοση τῆς Ὀρθόδοξης Ἀνατολῆς, τὸ πρόβλημα 
τοῦ ἀνθρώπινου ἤθους ταυτίστηκε πάντοτε μὲ τὴν ὑπαρκτικὴ 
ἀλήθεια τοῦ ἀνθρώπου. Τὸ ἦθος δὲν εἶναι ἀντικειμενικὸ μέτρο γιὰ 
τὴν ἀξιολόγηση τοῦ χαρακτήρα καὶ τῆς συμπεριφορᾶς, ἀλλὰ εἶναι 
ἡ δυναμικὴ ἀνταπόκριση τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας στὴν 
ὑπαρκτικὴ ἀλήθεια καὶ γνησιότητα τοῦ ἀνθρώπου. Γιατὶ ἡ ἔσχατη 
δυνατότητα τῆς ἐλευθερίας εἶναι αὐτὴ ἀκριβῶς ἡ διακινδύνευση: 
νὰ ἀρνηθεῖ ὁ ἄνθρωπος τὴν ἴδια τὴν ὑπαρκτική του ἀλήθεια καὶ 
γνησιότητα, νὰ ἀλλοτριώσει καὶ ἀλλοιώσει τὴν ὕπαρξή του, τὸ 
εἶναι του. Τὸ ἦθος τοῦ ἀνθρώπου εἶναι, πρὶν ἀπὸ ὅλα, ἕνα 
ὑπαρκτικὸ γεγονός: ἡ δυναμικὴ πραγμάτωση τοῦ πληρώματος τῆς 
ὕπαρξης καὶ τῆς ζωῆς ἢ ἡ ἀποτυχία καὶ ἀλλοίωση τῆς «κατ' 
ἀλήθειαν» ὑπόστασής του.

Μὲ ἄλλα λόγια, τὸ ἦθος ἀναφέρεται στὸ γεγονὸς τῆς σωτηρίας 
τοῦ ἀνθρώπου. Νὰ σωθεῖ ὁ ἄνθρωπος, ποὺ θὰ πεῖ: νὰ γίνει σῶος, 
ὁλόκληρος, νὰ πραγματώσει ἀκέραια τὴ δυνατότητα τῆς ὕπαρξης 
καὶ τῆς ζωῆς πέρα ἀπὸ τὸν χῶρο, τὸν χρόνο καὶ τὶς συμβατικὲς 
σχέσεις — νὰ νικήσει τὸν θάνατο. Ἡ κοινὴ καὶ ἀπύθμενη δίψα τῆς 
ἀνθρώπινης ὕπαρξης εἶναι γι' αὐτὴ τὴ σωτηρία, καὶ ὄχι γιὰ 
συμβατικὲς βελτιώσεις τοῦ χαρακτήρα καὶ τῆς συμπεριφορᾶς. Γι' 
αὐτὸ καὶ βασικὴ ἀφετηρία ἠθικοῦ προβληματισμοῦ εἶναι γιὰ τὴν 



Ἐκκλησία ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους ἀπὸ κάθε σχηματικὴ ἀξιολόγηση 
καὶ χρησιμοθηρικὸ προκαθορισμό.

Στὴν ὀρθόδοξη ἐκκλησιαστικὴ παράδοση προσδιορίζουμε τὸ 
ἦθος σπουδάζοντας τὴν ὑπαρκτικὴ ἀλήθεια τοῦ ἀνθρώπου, δηλαδὴ 
ξεκινώντας ἀπὸ τὸ ὀντολογικό ἐρώτημα: Τί εἶναι τὸ εἶναι, τί 
σημαίνει νὰ εἶναι ὁ ἄνθρωπος, καὶ αὐτὸ ποὺ εἶναι ὡς βιολογικὴ 
ὑπόσταση τί σχέση ἔχει μὲ τὸ εἶναι καθεαυτό, μὲ τὴν ὁριστικὴ καὶ 
ἀμετάπτωτη δυνατότητα τῆς ὕπαρξης; Ἡ ἀτομικὴ ἑτερότητα τοῦ 
κάθε ἀνθρώπου, ἡ μοναδική, ἀνόμοια καὶ ἀνεπανάληπτη ἔκφραση 
τῆς σωματικῆς του κατασκευῆς, τοῦ λόγου, τῆς σκέψης, τῆς 
δημιουργικῆς του ἱκανότητας καὶ τῆς ἀγάπης του, μετέχει στὸ 
εἶναι, ἔχει ὀντολογικὴ ὑπόσταση ἢ εἶναι μιὰ ἐφήμερη καὶ 
συμπτωματικὴ βιολογικὴ διαφοροποίηση ἀδυσώπητα 
προκαθορισμένη ἀπὸ τὴν ἀναγκαιότητα τοῦ «εἴδους» ἢ τῆς 
«φύσης» τοῦ ἀνθρώπου;

Εἶναι φανερὸ ὅτι χωρὶς ἀπάντηση στὸ ἐρώτημα γιὰ τὸ εἶναι, γιὰ 
τὴν ἀπεριόριστη καὶ «κατ' ἀλήθειαν» δυνατότητα τῆς ὕπαρξης, 
δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ προσεγγίσουμε τὴν ὑπαρκτικὴ περιπέτεια τῆς 
ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου —τὸ γεγονὸς τῆς σωτηρίας ἢ τῆς 
ἀπώλειας τῶν καθολικῶν δυνατοτήτων τῆς ζωῆς—, δηλαδὴ τὸ 
ἦθος του. Γι' αὐτὸ καὶ στὴν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία ξεκινᾶμε ἀπὸ τὴν
ἀλήθεια τοῦ Εἶναι, τὴν πηγὴ καὶ τὴν αἰτία του —ξεκινᾶμε ἀπὸ τὴν 
ἀποδοχὴ τῆς ἀποκάλυψης τοῦ Θεοῦ, ἀπὸ τὴν ἀλήθεια γιὰ τὸν Θεό
— προκειμένου νὰ σπουδάσουμε τὴν ἀλήθεια τοῦ ἀνθρώπου καὶ 
τὸ ἦθος του.
4. Τὸ ἦθος τῆς τριαδικῆς κοινωνίας
Μὲ τὰ κριτήρια ζωῆς τῆς Ἐκκλησίας, ὁ Θεὸς ἀποκαλύπτει τὸν 
ἑαυτό Του ὡς τὴν ὑπόσταση τοῦ Εἶναι, προσωπικὴ ὑπόσταση ζωῆς
αἰωνίου. Ἡ προσωπικὴ ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ συγκεφαλαιώνει καὶ 
ἐξαντλεῖ τὴν ἀλήθεια τοῦ Εἶναι. Δὲν εἶναι ἡ Οὐσία ἢ ἡ Ἐνέργεια 
τοῦ Θεοῦ ποὺ συνιστᾶ τὸ Εἶναι, ἀλλὰ ὁ προσωπικὸς τρόπος τῆς 
ὕπαρξής Του: Ὁ Θεὸς ὡς Πρόσωπο εἶναι ἡ ὑπόσταση τοῦ Εἶναι.

Μὲ ἄλλα λόγια, ἡ Ἐκκλησία δὲν ταυτίζει τὴν ἀλήθεια τοῦ Εἶναι 
μὲ τὸν Θεὸ ὡς ἀντικειμενικὴ καὶ ἀφηρημένη Πρώτη Αἰτία τῆς 
ὕπαρξης καὶ τῆς ζωῆς — δὲν εἶναι ὁ Θεὸς ἕνα ἀπροσδιόριστο 



ἀνώτατο Ὄν, μιὰ ἀπρόσωπη Οὐσία διανοητικὰ μόνο ἢ 
συναισθηματικὰ προσιτή. Οὔτε εἶναι ὁ Θεὸς ἕνα «πρῶτο κινοῦν», 
μιὰ τυφλὴ Ἐνέργεια ποὺ κινεῖ τὸν μηχανισμὸ τοῦ κόσμου, οὔτε 
μιὰ ἀναγωγικὴ καὶ ἀπολυτοποιημένη εἰκόνα τοῦ ἀνθρώπου, 
ἄπειρη μεγέθυνση τῶν ἀτομικῶν ἰδιωμάτων ἢ τῶν ψυχολογικῶν 
ἀπαιτήσεων τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης. Ἡ Ἐκκλησία ἔχει τὴν 
ἐμπειρία τοῦ Θεοῦ ποὺ ἀποκαλύπτεται μέσα στὴν Ἱστορία ὡς 
προσωπικὴ ὕπαρξη, ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία. Εἶναι Πρόσωπο ὁ 
Θεὸς καὶ διαλέγεται μὲ τὸν ἄνθρωπο «ἐνώπιος ἐνωπίῳ, ὡς εἴ τις 
λαλήσει πρὸς τὸν ἑαυτοῦ φίλον» (Ἔξοδ. 33, 11).

Καὶ ἀκριβῶς ὡς προσωπικὴ ὕπαρξη —ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία 
ἀπὸ κάθε προκαθορισμὸ Οὐσίας ἢ Φύσεως— ὁ Θεὸς συνιστᾶ τὸ 
Εἶναι, εἶναι ἡ ὑπόσταση τοῦ Εἶναι. Ὅταν ὁ Μωυσῆς ζητάει τὴν 
ταυτότητα τοῦ Θεοῦ, τοῦ ὁποίου τὸ θέλημα θὰ ἀναγγείλει στοὺς 
Ἰσραηλίτες, ἡ ἀπάντηση εἶναι «ἐγώ εἰμι ὁ ὤν» (Ἔξοδ. 3, 14). 
Ταυτίζει ὁ Θεὸς τὴν ἀλήθεια τῆς ὕπαρξης, τὴν πραγματικότητα 
τοῦ Εἶναι, μὲ τὴν προσωπική Του ὑπόσταση. Καὶ αὐτὸ σημαίνει 
ὅτι δὲν εἶναι ἡ θεία Οὐσία ἢ Φύση ποὺ προηγεῖται σὰν ὀντολογικὴ 
πραγματικότητα καὶ προσδιορίζει τὴν προσωπικὴ ὕπαρξη τοῦ 
Θεοῦ· τὸ εἶναι τοῦ Θεοῦ δὲν ἀποτελεῖ ἕνα ὀντολογικὸ δεδομένο 
πρὶν ἀπὸ τὴ θεία προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία. Ἀλλὰ εἶναι 
ἡ προσωπικὴ ὑπόσταση τοῦ Θεοῦ, ἡ ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία Του, 
ποὺ συγκεφαλαιώνει καὶ ἐξαντλεῖ τὸ Εἶναι:
«Καὶ τῷ Μωυσῇ δὲ χρηματίζων ὁ Θεὸς οὐκ εἶπεν ἐγώ εἰμι ἡ οὐσία, ἀλλ' ἐγὼ εἰμι ὁ ὤν· 
οὐ γὰρ ἐκ τῆς οὐσίας ὁ ὤν, ἀλλ' ἐκ τοῦ ὄντος ἡ οὐσία· αὐτὸς γὰρ ὁ ὢν ὅλον ἐν ἑαυτῷ 
συνείληφε τὸ εἶναι»1.

Ἡ ταύτιση τοῦ Εἶναι μὲ τὴν προσωπικὴ ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ 
(ταύτιση μὲ καίριες συνέπειες γιὰ τὴν ἀλήθεια τοῦ ἀνθρώπου καὶ 
τοῦ ἀνθρώπινου ἤθους) ἑρμηνεύει τὴν ἀποκάλυψη τοῦ ἑνὸς καὶ 
ταυτόχρονα τριαδικοῦ Θεοῦ τῆς Ἐκκλησίας. Ὁ ἕνας Θεὸς δὲν 
εἶναι μιὰ θεία Φύση ἢ Οὐσία, ἀλλὰ κατ' ἀρχὴν ἕνα Πρόσωπο: τὸ 
Πρόσωπο τοῦ Θεοῦ-Πατρός. Ἡ προσωπικὴ ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ (ὁ 
Πατήρ) συνιστᾶ, κάνει «ὑποστάσεις» τὴν Οὐσία Του, δηλαδὴ τὸ 
Εἶναι Του: ἐλεύθερα καὶ ἀπὸ ἀγάπη γεννᾶ τὸν Υἱὸ καὶ ἐκπορεύει 
τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιο2. Ἑπομένως τὸ Εἶναι ἀνάγεται ὄχι στὴν Οὐσία, 



ποὺ θὰ τὸ καθιστοῦσε μιὰ ὀντολογικὴ ἀναγκαιότητα, ἀλλὰ στὸ 
Πρόσωπο καὶ στὴν ἐλευθερία τῆς ἀγάπης του, ποὺ ὑποστασιάζει 
τὸ Εἶναι σὲ προσωπικὴ-τριαδικὴ κοινωνία. Ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο 
εἶναι ὁ Θεὸς-Πατὴρ συνιστᾶ τὴν ὕπαρξη καὶ τὴ ζωὴ ὡς γεγονὸς 
ἀγάπης καὶ προσωπικῆς κοινωνίας.

Καὶ ἡ ταύτιση τοῦ Εἶναι μὲ τὴν ἐλευθερία τῆς ἀγάπης —τῆς 
ἀγάπης ποὺ ὑποστασιάζει (κάνει ὑποστάσεις) τὸ Εἶναι— 
ἀποκαλύπτει τὴν ἀλήθεια τοῦ ἤθους ταυτόσημη μὲ τὴν ἀλήθεια 
τοῦ Εἶναι. Μιλώντας γιὰ τὴν ἑνότητα καὶ κοινωνία τῶν τριῶν 
θείων Προσώπων, ἀναφερόμαστε στὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο εἶναι ὁ 
Θεός, δηλαδὴ στὸ ἦθος τῆς θείας ζωῆς. Καὶ τὸ ἦθος τοῦ Θεοῦ 
ταυτίζεται μὲ τὸ Εἶναι Του. Ὅταν ἡ χριστιανικὴ ἀποκάλυψη ὁρίζει
ὅτι «ὁ Θεὸς ἀγάπη ἐστί» (Α΄ Ἰωάν. 4, 16), δὲν ἀναφέρεται σὲ μιὰ 
ἐπιμέρους ἰδιότητα «συμπεριφορᾶς» τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ σὲ αὐτὸ ποὺ 
εἶναι ὁ Θεὸς ὡς πλήρωμα τριαδικῆς-προσωπικῆς κοινωνίας.

Ἔτσι, ἡ ἀγάπη ἀναδεικνύεται ἡ κατεξοχὴν ὀντολογικὴ 
κατηγορία, ἡ μόνη ὑπαρκτικὴ δυνατότητα, ἀφοῦ μὲ αὐτὴν ὁ Θεὸς 
δίνει ὑπόσταση στὴν Οὐσία Του, συνιστᾶ τὸ Εἶναι Του. 
Ὁποιοσδήποτε ἄλλος ἠθικὸς προσδιορισμὸς τοῦ Θεοῦ μὲ 
ἀξιολογικὸ περιεχόμενο εἶναι ὀντολογικὰ ἀνυπόστατος: ἀναφέρει 
a priori συμβατικὰ κατηγορήματα (τῆς φιλοσοφικῆς σκέψης ἢ τῆς 
κοινωνικῆς ἐμπειρίας) στὸν τρόπο τῆς θείας ὑπάρξεως, ποὺ εἶναι 
μόνο ἡ προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία τῆς ἀγάπης. Ἂν 
δεχτοῦμε ἀξιολογικοὺς προσδιορισμοὺς τῆς Θεότητας, 
ὑποτάσσουμε σὲ αὐτοὺς τὴν προσωπικὴ ἑτερότητα τῆς θείας 
ἀγάπης, καὶ ἑπομένως τὴν ἀναιροῦμε. Οἱ ἀξιολογικὲς κατηγορίες 
μόνο στὴ φύση ἢ οὐσία θὰ μποροῦσαν νὰ ἀναφερθοῦν, ἀλλὰ τότε 
ἡ προσωπικὴ ἑτερότητα θὰ ἦταν ὑποταγμένη στὴν ἀναγκαιότητα 
τῶν φυσικῶν προσδιορισμῶν, ἑπομένως καὶ πάλι ἀνύπαρκτη ἢ 
οὐσιαστικὰ περιορισμένη. Γιατὶ τότε τὸ Πρόσωπο τοῦ Θεοῦ θὰ 
«ὑφίστατο» τὰ συμβαίνοντα στὴ φύση· τὰ «συμβεβηκότα» τῆς 
φύσεως θὰ ἦταν «πάθη» τοῦ προσώπου. Γι' αὐτὸ καὶ ὁ ἅγιος 
Μάξιμος ὁ Ὁμολογητὴς βεβαιώνει: «Οὔτε καλόν, οὔτε ἀγαθόν [ἡ 
Θεότης]· ταῦτα γὰρ πάθη πως οἷόν εἰσι καὶ σχέσεις καὶ 
συμβεβηκότα»3.



5. Τὸ ἦθος τοῦ ἀνθρώπου «κατ' εἰκόνα» τοῦ Θεοῦ
Στὴν ἑνότητα ἤθους καὶ Εἶναι ἀναφέρεται ἡ πραγματικότητα τῆς 
δημιουργίας τοῦ ἀνθρώπου «κατ' εἰκόνα» τοῦ Θεοῦ. Μὲ τὸ φῶς 
τῆς ἀλήθειας γιὰ τὴν τριαδικὴ ὑπόσταση τοῦ Εἶναι ἡ Ἐκκλησία 
ἔρχεται νὰ φωτίσει τὸ μυστήριο τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης, νὰ 
θεμελιώσει ὀντολογικὰ τὸ ἀνθρώπινο ἦθος.

Ὁ ἄνθρωπος, πλασμένος «κατ' εἰκόνα» τοῦ τριαδικοῦ Θεοῦ, 
εἶναι καὶ ὁ ἴδιος ὁμοούσιος κατὰ τὴ φύση καὶ μυριυπόστατος 
κατὰ τὰ πρόσωπα. Κάθε ἄνθρωπος εἶναι ἕνα μοναδικό, ἀνόμοιο 
καὶ ἀνεπανάληπτο πρόσωπο, εἶναι μιὰ ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα. 
Ὅλοι οἱ ἄνθρωποι ἔχουν μιὰ κοινὴ φύση ἢ οὐσία, ἀλλὰ αὐτὴ δὲν 
ὑπάρχει παρὰ μόνο ὡς προσωπικὴ ἑτερότητα, ὡς ἐλευθερία καὶ 
αὐθυπέρβαση τῶν φυσικῶν προκαθορισμῶν καὶ τῆς φυσικῆς 
ἀναγκαιότητας. Τὸ πρόσωπο εἶναι ἡ ὑπόσταση τῆς ἀνθρώπινης 
οὐσίας ἢ φύσης· συγκεφαλαιώνει στὴν ὕπαρξή του τὴν καθολικὴ 
ἀνθρώπινη φύση καὶ ταυτόχρονα τὴν ὑπερβαίνει, γιατὶ ὁ τρόπος 
ὑπάρξεώς του εἶναι ἡ ἐλευθερία καὶ ἡ ἑτερότητα.

Αὐτὸς ὁ τρόπος ὑπάρξεως, ποὺ εἶναι ἡ προσωπικὴ ἑτερότητα, 
εἰκονίζει τὸν Θεὸ στὸν ἄνθρωπο, κάνει τὸν ἄνθρωπο μέτοχο τοῦ 
Εἶναι. Ὁ ἄνθρωπος εἰκονίζει τὸν Θεὸ ὄχι ὡς φύση, ὄχι ἐπειδὴ ἔχει 
κοινὰ ἢ ἀνάλογα μὲ τὸν Θεὸ φυσικὰ ἰδιώματα· ἀλλὰ ὡς 
ὀντολογικὴ ὑπόσταση ἐλεύθερη ἀπὸ τὸν χῶρο, τὸν χρόνο καὶ τὴ 
φυσικὴ ἀναγκαιότητα — ὡς προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία 
ὑπέρβασης τῶν φυσικῶν προκαθορισμῶν.

Καὶ αὐτό, γιατὶ ἡ ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου ἔχει τὴν ἀφετηρία τῆς 
ὀντολογικῆς της ὑπόστασης στὸ γεγονὸς τῆς θείας ἀγάπης, τῆς 
μόνης ποὺ ὑποστασιάζει τὸ Εἶναι. Ἡ δημιουργία τοῦ ἀνθρώπου 
εἶναι ἔργο τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ· ὄχι τῆς «καλῆς Του διαθέσεως», 
ἀλλὰ τῆς ἀγάπης Του, ποὺ συνιστᾶ τὸ Εἶναι ὡς ὑπαρκτικὸ 
γεγονὸς προσωπικῆς κοινωνίας καὶ σχέσης. Ὁ ἄνθρωπος 
δημιουργήθηκε γιὰ νὰ γίνει κοινωνὸς τοῦ προσωπικοῦ τρόπου τῆς 
ὑπάρξεως, δηλαδὴ τῆς ζωῆς τοῦ Θεοῦ — νὰ γίνει μέτοχος στὴν 
ἐλευθερία τῆς ἀγάπης, ποὺ εἶναι ἡ «ὄντως ζωή».

Δὲν παύει νὰ εἶναι κτίσμα ὁ ἄνθρωπος· ἡ φύση του εἶναι φύση 
κτιστή, ἡ φυσική του ἀτομικότητα φθαρτὴ καὶ θνητή. Ἡ ὑπαρκτική 



του ὑπόσταση δὲν ὀφείλεται στὴ φύση του, ἡ ἀνθρώπινη φύση 
καθεαυτὴν δὲν συνιστᾶ ὑπόσταση ζωῆς. Ἀλλὰ στὴν κτιστὴ καὶ 
θνητὴ αὐτὴ φύση ὁ Θεὸς ἀποτύπωσε τὴν «εἰκόνα Του», 
«ἐνεφύσησε πνοὴν ζωῆς» (Γέν. 2, 7), τὴ δυνατότητα τῆς «ὄντως 
ζωῆς» — πέρα ἀπὸ χῶρο, χρόνο καὶ φυσικὴ ἀναγκαιότητα. Γι' 
αὐτὸ καὶ ἡ βιολογικὴ ἀτομικότητα τοῦ κάθε ἀνθρώπου δὲν 
ἐξαντλεῖ τὴν ὑπαρκτική του ὑπόσταση· αὐτὸ ποὺ εἶναι ὁ 
ἄνθρωπος, ὡς ὑπόσταση ζωῆς, «ζωῆς αἰωνίου», εἶναι ἡ 
προσωπική του ἑτερότητα, ποὺ πραγματώνεται καὶ 
ἀποκαλύπτεται στὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς τῆς κοινωνίας καὶ σχέσης 
μὲ τὸν Θεὸ καὶ τοὺς συνανθρώπους, στὴν ἐλευθερία τῆς ἀγάπης.

Κάθε ἄλλο κτίσμα ἔχει τὴν ἀφετηρία τῆς ὀντολογικῆς του 
ὑπόστασης στὴ θέληση-ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ, εἶναι μιὰ δυναμικὰ 
ἐνεργούμενη φανέρωση τοῦ δημιουργικοῦ λόγου τῆς θείας 
ἀγάπης. Ὁ ἄνθρωπος ὅμως ἔχει τὴν ἀφετηρία τῆς ὀντολογικῆς του
ὑπόστασης ὄχι ἁπλῶς στὴ θέληση-ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ στὸν 
τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο ὁ Θεὸς δίνει ὑπόσταση στὸ Εἶναι. Καὶ αὐτὸς 
ὁ τρόπος εἶναι ἡ προσωπικὴ ὕπαρξη, ἡ ὑπαρκτικὴ δυνατότητα τῆς 
ἀγαπητικῆς κοινωνίας καὶ σχέσης — δυνατότητα τῆς «ὄντως 
ζωῆς». Δὲν εἶναι ὁ ἄνθρωπος δυναμικὴ μόνο φανέρωση τοῦ λόγου 
τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ ὑπόσταση λόγου προσωπικῆς ἑτερότητας, ἀγάπης 
ἐλεύθερης ἀπὸ κάθε προκαθορισμό. Γι' αὐτὸ καὶ μπορεῖ ὁ 
ἄνθρωπος νὰ δεχτεῖ ἢ νὰ ἀρνηθεῖ τὴν ὀντολογικὴ προϋπόθεση τῆς 
ὑπόστασής του, νὰ ἀρνηθεῖ τὴν ἐλευθερία τῆς ἀγάπης καὶ 
προσωπικῆς κοινωνίας, νὰ πεῖ ὄχι στὸν Θεό, νὰ αὐτοαποκλειστεῖ 
ἀπὸ τὸ Εἶναι.

Ἡ ἀλήθεια τῆς προσωπικῆς σχέσης μὲ τὸν Θεό, θετικῆς ἢ 
ἀντιθετικῆς, ἀλλὰ πάντως ὑπαρκτικῆς σχέσης, εἶναι ὁ ὁρισμὸς τοῦ 
ἀνθρώπου, ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο εἶναι ὁ ἄνθρωπος. Ὁ ἄνθρωπος 
εἶναι ἕνα ὑπαρκτικὸ γεγονὸς σχέσης καὶ κοινωνίας, εἶναι 
πρόσωπο, ποὺ σημαίνει (ἐτυμολογικά, ἀλλὰ καὶ πραγματικά) ὅτι 
ἔχει τὴν ὄψη-πρὸς κάποιον ἢ πρὸς κάτι, εἶναι ἀπέναντι («ἐν 
σχέσει», «ἐν ἀναφορᾷ») σὲ κάποιον ἢ σὲ κάτι4. Ἡ κτιστὴ 
ἀνθρώπινη φύση σὲ κάθε προσωπική της ὑπόσταση εἶναι 
«ἀπέναντι» στὸν Θεό, ὑπάρχει ὡς ἀναφορὰ καὶ σχέση μὲ τὸν 



Θεό.
Ἔτσι, τὸ πρόσωπο ἀντιπροσωπεύει ἕναν τρόπο ὑπάρξεως ποὺ 

προϋποθέτει τὴ φυσικὴ ἀτομικότητα, τὴ φύση τοῦ ἀνθρώπου, καὶ 
ταυτόχρονα διαφοροποιεῖται ἀπὸ αὐτήν. Κάθε πρόσωπο 
συγκεφαλαιώνει τὰ κοινὰ γνωρίσματα τῆς ἀνθρώπινης φύσης, τὴν 
καθολικὴ ἀνθρωπότητα, καὶ ταυτόχρονα τὴν ὑπερβαίνει ὄντας μιὰ 
ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα καὶ μοναδικότητα, ἕνα γεγονὸς ὑπάρξεως 
ἀντικειμενικὰ ἀπροσδιόριστο. Ἡ καθολικὴ ἀνθρώπινη φύση (ὁ 
ἄνθρωπος ὡς «ὅλον», ὡς βιολογικὸ εἶδος) μπορεῖ νὰ 
προσδιοριστεῖ ἀντικειμενικά: ἔχει θέληση, λόγο, νόηση, φαντασία, 
κρίση, κ.λπ. Ἀλλὰ τὸ κάθε ἀνθρώπινο πρόσωπο θέλει, διαλέγεται, 
νοεῖ, φαντάζεται, κρίνει μὲ τρόπο μοναδικό, ἀνόμοιο καὶ 
ἀνεπανάληπτο.

Δὲν εἶναι ἑπομένως τὸ πρόσωπο ἕνα ἄτομο: τμῆμα ἢ μέρισμα 
τῆς καθολικῆς ἀνθρώπινης φύσης. Δὲν ἀντιπροσωπεύει μιὰ σχέση 
τοῦ μέρους μὲ τὸ ὅλο, ἀλλὰ τὴ δυνατότητα συγκεφαλαίωσης τοῦ 
ὅλου σὲ μιὰ ἑτερότητα σχέσης, δηλαδὴ σὲ ἕνα γεγονὸς 
αὐθυπέρβασης. Ἡ σχέση τοῦ μέρους μὲ τὸ ὅλο, τοῦ ἀτόμου μὲ τὸ 
σύνολο, εἶναι πάντοτε μιὰ σχέση ἀναλογιῶν καὶ συγκρίσεων 
καθοριστικὴ καὶ ἑπομένως ἀναγκαστικὴ γιὰ τὸ ἄτομο — δὲν 
ἐπιτρέπει περιθώρια ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας ἀπὸ τοὺς φυσικοὺς 
προκαθορισμούς. Ἐνῶ ἡ σχέση ποὺ συγκεφαλαιώνει τὸ ὅλο (τῆς 
φύσης) σὲ μιὰ ἀναφορικὴ αὐθυπέρβαση εἶναι ἀσύγκριτη, μοναδικὴ 
καὶ ἀνόμοια. Ἡ μοναδικότητα καὶ ἀνομοιότητα (ποὺ εἶναι καὶ 
βιώνεται μόνο ὡς γεγονὸς κοινωνίας καὶ σχέσης) ὁρίζει τὴν 
προσωπικὴ ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου, τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο εἶναι ὁ 
ἄνθρωπος.

6. Πρόσωπο καὶ ἄτομο
Στὴν καθημερινὴ γλώσσα ἀλλοιώνουμε συνήθως τὸ νόημα τοῦ 
προσώπου. Ὅ,τι ὀνομάζουμε πρόσωπο, προσωπικό, προσδιορίζει 
περισσότερο τὸ ἄτομο, τὸ ἀτομικό. Συνηθίσαμε νὰ θεωροῦμε τοὺς 
δύο αὐτοὺς ὅρους —πρόσωπο καὶ ἄτομο— σχεδὸν ταυτόσημους. 
Χρησιμοποιοῦμε ἀδιάφορα τὸν ἕναν ἢ τὸν ἄλλον ὅρο γιὰ νὰ 
ἐκφράσουμε τὸ ἴδιο πράγμα. Ὡστόσο, ἀπὸ μιὰ ἄποψη, τὸ 



πρόσωπο καὶ τὸ ἄτομο ἔχουν ἀντίθετη σημασία5. Τὸ ἄτομο εἶναι 
ἡ ἄρνηση ἢ ἡ ἄγνοια τῆς ἑτερότητας τοῦ προσώπου, ἡ 
προσπάθεια νὰ προσδιορίσουμε τὴν ἀνθρώπινη ὕπαρξη μὲ 
ἀντικειμενικὲς ἰδιότητες τῆς κοινῆς φύσης, μὲ ποσοτικὲς 
συγκρίσεις καὶ ἀναλογίες.

Κυρίως στὸ πεδίο τῆς κοινωνιολογίας καὶ τῆς πολιτικῆς, ἡ 
ἀνθρώπινη ὕπαρξη ταυτίζεται συχνὰ μὲ τὴν ἀριθμητικὴ 
ἀτομικότητα. Καὶ θεωροῦμε κάποτε «πρόοδο» τὴν ὀρθολογιστικὴ 
ἐξομοίωση τῶν ἀνθρώπων ὡς ἀδιαφοροποίητων ἀτόμων, ἀφοῦ 
ἔτσι διευκολύνεται ἡ ἀποδοτικότητα τῆς κοινωνικῆς ὀργάνωσης. 
Οὐδετεροποιοῦμε τὴν ἀνθρώπινη ὕπαρξη σὲ ἀπρόσωπη κοινωνικὴ 
μονάδα-φορέα τῶν γνωρισμάτων (ἀναγκῶν καὶ ἐπιθυμιῶν) τῆς 
κοινῆς φύσης. Προσπαθοῦμε νὰ πετύχουμε ὀρθολογικὴ ρύθμιση 
τῶν «δικαιωμάτων τοῦ ἀτόμου» ἢ «ἀντικειμενικὴ» ἐφαρμογὴ τῆς 
κοινωνικῆς δικαιοσύνης, ποὺ ἐξομοιώνει τὶς ἀτομικὲς ὑπάρξεις καὶ 
τοὺς ἀρνεῖται τὴν προσωπικὴ ἑτερότητα.

Ἀλλὰ καὶ στὴν καθημερινὴ ζωὴ ξεχωρίζουμε συνήθως τὰ 
πρόσωπα ἐξατομικεύοντας (μὲ ποσοτικὲς διαφοροποιήσεις) τὰ 
κοινὰ χαρακτηριστικὰ καὶ ἰδιώματα τῆς ἀνθρώπινης φύσης. Ὅταν 
θέλουμε νὰ προσδιορίσουμε ἕνα πρόσωπο, συγκεντρώνουμε 
ἀτομικὲς ἰδιότητες καὶ φυσικὰ γνωρίσματα ποὺ δὲν εἶναι ποτὲ 
«προσωπικά», δηλαδὴ μοναδικὰ καὶ ἀνεπανάληπτα, ἔστω καὶ ἂν 
κατορθώσουμε τὶς πιὸ λεπτομερειακὲς ποσοτικὲς ἀποχρώσεις τῶν 
ἀτομικῶν διαφοροποιήσεων. Λέμε, π.χ., ὅτι ὁ δείνα εἶναι ἕνας 
ἄνδρας μὲ τόσο ἀνάστημα, μὲ τέτοια φυσιογνωμικὰ 
χαρακτηριστικά, μὲ τέτοιο χαρακτήρα, τέτοια ψυχοσύνθεση, κ.λπ. 
Ἀλλὰ ὁσεσδήποτε λεπτομερειακὲς περιγραφὲς καὶ ἂν δώσουμε, 
θὰ ἀντιστοιχοῦν ὁπωσδήποτε σὲ περισσότερα ἄτομα, γιατὶ εἶναι 
ἀδύνατο νὰ προσδιορίσουμε ἀντικειμενικά, μὲ στοιχεῖα καὶ 
διατυπώσεις τῆς κοινῆς μας γλώσσας, τὴν ὑπαρκτικὴ 
μοναδικότητα καὶ ἀνομοιότητα τῆς προσωπικῆς φανέρωσης.

Ἡ προσωπικὴ ἑτερότητα ἀποκαλύπτεται καὶ γνωρίζεται μόνο 
στὸ γεγονὸς τῆς ἄμεσης προσωπικῆς σχέσης καὶ κοινωνίας, μόνο 
μὲ τὴ μετοχὴ στὸν λόγο τῆς προσωπικῆς ἀμεσότητας ἢ τῆς 
ἀγαπητικῆς καὶ δημιουργικῆς ἐνέργειας ποὺ διαφοροποιεῖ τὸ 



πρόσωπο ἀπὸ τὴν κοινή φύση. Καὶ αὐτὴ ἡ ἀποκάλυψη καὶ γνώση 
τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας εἶναι τόσο πληρέστερη ὅσο τὸ 
γεγονὸς τῆς κοινωνίας καὶ σχέσης ὁλοκληρώνεται στὴν ἀγάπη. Ἡ 
ἀγάπη εἶναι ἡ κατεξοχὴν ὁδὸς γιὰ τὴ γνώση τοῦ προσώπου, 
ἐπειδὴ εἶναι κατόρθωμα καθολικῆς ἀποδοχῆς τοῦ ἄλλου. Δὲν 
προβάλλει στὸν ἄλλον ἀτομικὲς προτιμήσεις, ἀπαιτήσεις ἢ 
ἐπιθυμίες, ἀλλὰ τὸν ἀποδέχεται ὅπως εἶναι, στὴν πληρότητα τῆς 
προσωπικῆς του μοναδικότητας. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ γνώση τῆς 
ἑτερότητας τοῦ προσώπου ὁλοκληρώνεται τελικὰ στὴν ἐρωτικὴ 
πρόσληψη τοῦ ἄλλου, μὲ αὐθυπέρβαση καὶ αὐτοπροσφορά, καὶ γι' 
αὐτὸ ὁ ἔρως στὴ βιβλικὴ γλώσσα ταυτίζεται μὲ τὴ γνώση τοῦ 
προσώπου6.

Ἡ προσωπικὴ ἑτερότητα εἰκονίζει τὸν Θεὸ στὸν ἄνθρωπο· εἶναι 
ὁ κοινὸς τρόπος ὑπάρξεως τοῦ Θεοῦ καὶ τοῦ ἀνθρώπου — τὸ 
ἦθος τῆς τριαδικῆς ζωῆς, ποὺ ἀποτυπώθηκε στὴν ἀνθρώπινη 
ὕπαρξη.

Στὴν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία καὶ Θεολογία σπουδάζουμε τὸν 
ἄνθρωπο ὡς εἰκόνα τοῦ Θεοῦ καὶ ὄχι τὸν Θεὸ ὡς ἀναγωγικὴ καὶ 
ἀπολυτοποιημένη εἰκόνα τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ ἀποκάλυψη τοῦ 
προσωπικοῦ Θεοῦ μέσα στὴν Ἱστορία μᾶς φανερώνει τὴν ἀλήθεια 
τοῦ ἀνθρώπου, τὸ ἦθος του, τὴν εὐγένεια τῆς καταγωγῆς του.

Καὶ αὐτὸ δὲν σημαίνει ὅτι ἐφαρμόζουμε στὴν ἑρμηνεία τῆς 
ἀνθρώπινης ὕπαρξης μιὰ ἐξ αὐθεντίας δεδομένη θεωρητικὴ 
«ἀρχή». Στὴν ἱστορικὴ ἀποκάλυψη τοῦ Θεοῦ σπουδάζουμε τὴν 
ἀλήθεια τῆς προσωπικῆς ὕπαρξης ἐλεύθερης ἀπὸ κάθε 
περιορισμό — περιορισμὸ ποὺ ἐπιβάλλεται στὸν ἄνθρωπο ἀπὸ 
τὴν ἴδια του τὴ φύση μετὰ τὴν πτώση του, δηλαδὴ μετὰ τὴν 
ἐλεύθερη ὑποταγὴ τῆς προσωπικῆς του ἑτερότητας στὶς 
ἀναγκαιότητες καὶ ἐπιταγὲς τῆς φυσικῆς ἀτομικότητας, ὅπως θὰ 
δοῦμε σὲ ἑπόμενες σελίδες.

Ἐδῶ ἐνδιαφέρει κατ' ἀρχὴν τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ ἀποκάλυψη τοῦ 
Θεοῦ φωτίζει τὸ γεγονὸς τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ 
ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου, μὲ ὅλες τὶς τραγικὲς συνέπειες αὐτῆς 
τῆς ἐλευθερίας. Ἡ εἰκόνα τοῦ Θεοῦ στὸν ἄνθρωπο σώζεται 
ἀκριβῶς μέσα ἀπὸ τὴν τραγικότητα τῆς ἐλευθερίας του, γιατὶ 



ταυτίζεται μὲ τὴν ὑποστατικὴ πραγμάτωση τῆς ἐλευθερίας, μὲ τὸν 
προσωπικὸ τρόπο τῆς ὑπάρξεως, ποὺ μπορεῖ νὰ πραγματώσει ἢ 
νὰ ἀπορρίψει τὴν «ὄντως ζωὴ» τῆς ἀγάπης. Καὶ ὅ,τι ὀνομάζουμε 
ἦθος τοῦ ἀνθρώπου εἶναι ἡ ἀναφορὰ σὲ αὐτὴ τὴν περιπέτεια τῆς 
ἐλευθερίας του: Τὸ ἦθος φανερώνει αὐτὸ ποὺ εἶναι κατ' ἀρχὴν ὁ 
ἄνθρωπος ὡς εἰκόνα τοῦ Θεοῦ, δηλαδὴ ὡς πρόσωπο, ἀλλὰ καὶ 
αὐτὸ ποὺ γίνεται ὁ ἄνθρωπος μέσα ἀπὸ τὴν περιπέτεια τῆς 
ἐλευθερίας του — ὕπαρξη ἀλλοτριωμένη ἢ «καθ' ὁμοίωσιν» τοῦ 
Θεοῦ.
7. Ἡ ἄγνοια τῆς ἀλήθειας τοῦ προσώπου καὶ ἡ νομικὴ ἀντίληψη 
τοῦ ἤθους
Ἡ ἑρμηνεία ποὺ δίνουμε στὴ δημιουργία τοῦ ἀνθρώπου «κατ' 
εἰκόνα» τοῦ Θεοῦ ἔχει καίριες συνέπειες γιὰ τὸν προσδιορισμὸ 
τοῦ ἤθους καὶ τὴν Ἠθική. Ὅταν ἡ χριστιανικὴ θεολογία 
ὑποτάχθηκε στὴ νοησιαρχία, συνέδεσε τὸ «κατ' εἰκόνα» μὲ τὴ 
φύση τοῦ ἀνθρώπου, μὲ τὸν ἄνθρωπο ὡς «ὂν καθόλου», ὡς εἶδος. 
Καὶ μάλιστα ἡ εἰκόνα τοῦ Θεοῦ στὸν ἄνθρωπο ἑρμηνεύθηκε μὲ 
ἀποκλειστικὴ ἀναφορὰ στὸ ἕνα ἀπὸ τὰ δύο «μέρη» μιᾶς φύσης 
ὑποχρεωτικὰ τεμαχισμένης: στὸ «πνεῦμα» τοῦ ἀνθρώπου7. Ὡς 
στοιχεῖα τοῦ «κατ' εἰκόνα» προσδιορίζονται ἰδιότητες τῆς 
«πνευματικῆς» φύσης τοῦ ἀνθρώπου, καὶ συγκεκριμένα: τὸ 
λογικό, τὸ αὐτεξούσιο καὶ τὸ «ἀρχικόν».

Τὰ ὑπαρκτικὰ αὐτὰ κατηγορήματα, ποὺ χρησιμοποιήθηκαν ἀπὸ 
τοὺς ἕλληνες Πατέρες ὡς ἐνδεικτικὰ τῆς ὀντολογικῆς διαφορᾶς 
προσώπου καὶ φύσεως (ἀποκαλυπτικὰ τῶν κοινῶν δυνατοτήτων 
τῆς φύσης, ἀλλὰ καὶ τοῦ προσωπικοῦ, ἀνόμοιου καὶ 
ἀνεπανάληπτου τρόπου μὲ τὸν ὁποῖο οἱ φυσικὲς αὐτὲς 
δυνατότητες πραγματώνονται ὑπαρκτικά), ἑρμηνεύονται ἀπὸ τὴ 
νοησιαρχικὴ θεολογία ὡς ἀντικειμενικὲς «πνευματικὲς» ἰδιότητες 
τῆς φυσικῆς ἀτομικότητας.

Ἀλλά, ἂν ὁ Θεὸς δίνει ὑπόσταση στὴ ζωὴ ὡς προσωπικὴ 
ἑτερότητα, ἀγάπη καὶ ἐλευθερία ἀπὸ κάθε φυσικὸ προκαθορισμό, 
τότε ἡ εἰκόνα τοῦ Θεοῦ δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ ἀνταποκρίνεται στὴν 
ἀτομικὴ ἀντίληψη τοῦ ἀνθρώπου, σὲ ἀντικειμενικὰ ἰδιώματα τῆς 
φυσικῆς ἀτομικότητας, καὶ μάλιστα σὲ ἕνα «μέρος» τῆς ἀτομικῆς 



φύσης. «Οὐ γὰρ ἐν μέρει τῆς φύσεως ἡ εἰκών», λέει ὁ Γρηγόριος 
Νύσσης8, καὶ ὁ Γρηγόριος Παλαμᾶς προσθέτει: «Μὴ ἂν ψυχὴν 
μόνην, μήτε σῶμα μόνον λέγεσθαι ἄνθρωπον, ἀλλὰ τὸ 
συναμφότερον, ὃν δὴ καὶ κατ' εἰκόνα πεποιηκέναι Θεὸς λέγεται»9.

Τὸ λογικό, τὸ αὐτεξούσιο καὶ τὸ «ἀρχικὸν» προσδιορίζουν τὴν 
εἰκόνα τοῦ Θεοῦ στὸν ἄνθρωπο ἐπειδὴ ἀναφέρονται ὄχι στὴν 
«πνευματικὴ» φύση τοῦ ἀνθρώπου, ἀλλὰ στοὺς τρόπους μὲ τοὺς 
ὁποίους τὸ πρόσωπο ἐλευθερώνεται ἀπὸ τὴ φύση καὶ συνιστᾶ 
καθεαυτὸ ὑπόσταση ζωῆς ἀδέσμευτης ἀπὸ κάθε φυσικὸ 
προκαθορισμό10. Ὁ ἄνθρωπος εἶναι λογικός, αὐτεξούσιος καὶ 
«ἄρχει» στὴν κτίση ἐπειδὴ εἶναι προσωπικὴ ὕπαρξη καὶ ὄχι 
ἐπειδὴ εἶναι «πνεῦμα». Τὶς ἱκανότητες αὐτὲς τοῦ ἀνθρώπου τὶς 
γνωρίζουμε ὄχι σὰν γενικὲς ἀντικειμενικὲς ἰδιότητες (ἔτσι μονάχα 
ἡ σκέψη τὶς αὐτονομεῖ καὶ τὶς ἀπομονώνει), ἀλλὰ 
διαφοροποιημένες ἀπόλυτα σὲ κάθε προσωπικὴ ἑτερότητα. Εἶναι, 
ὁπωσδήποτε, δυνατότητες ἢ ἐνέργειες τῆς καθολικῆς ἀνθρώπινης 
φύσης (κάθε ἄνθρωπος εἶναι προικισμένος μὲ αὐτὲς τὶς 
δυνατότητες). Ἀλλὰ ἀποκαλύπτουν πάντοτε τὴ μοναδικότητα καὶ 
ἀνομοιότητα ἑνὸς προσώπου· δὲν ὑπάρχουν παρὰ μόνο ὡς 
φανερώσεις τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας.

Τὸ θέμα ἔχει καίρια σημασία προκειμένου νὰ ὁρίσουμε τὸ 
ἀνθρώπινο ἦθος. Ἂν ἀναφέρουμε τὴν εἰκόνα τοῦ Θεοῦ στὴ φύση 
καὶ ὄχι στὴν προσωπικὴ ἑτερότητα τοῦ ἀνθρώπου, τότε τὸ ἦθος (ἡ 
ἀλήθεια καὶ γνησιότητα τῆς ὕπαρξης) εἶναι ἕνας φυσικὸς 
προκαθορισμὸς καὶ μιὰ οὐσιαστικὴ ἀναγκαιότητα γιὰ τὸν 
ἄνθρωπο. Τότε ἡ Ἠθικὴ κατανοεῖται σὰν ἀτομικὴ συμμόρφωση σὲ 
ἀντικειμενικὲς-φυσικὲς ἀπαιτήσεις καὶ ἡ παραβίαση αὐτῶν τῶν 
ἀπαιτήσεων ἔχει συνέπειες «καταστροφικὲς» γιὰ τὴ φύση, 
ἀναιρεῖ (καὶ ὄχι ἁπλῶς ἀλλοιώνει) τὴν εἰκόνα τοῦ Θεοῦ τὴν 
ἀποτυπωμένη στὴ φύση τοῦ ἀνθρώπου11. Ἀντίστοιχα, ἡ ἀτομικὴ 
συμμόρφωση στὶς ἀντικειμενικὲς-φυσικὲς ἀπαιτήσεις τοῦ ἤθους 
εἶναι ὁπωσδήποτε κατόρθωμα (ἀντικειμενικὰ καταξιωμένη 
«ἀρετή»), ποὺ ἐξασφαλίζει ὡστόσο μόνο τὴν πιστότητα στὴ φύση. 
Καὶ ἡ φύση εἶναι καθεαυτὴν κτιστὴ καὶ θνητή, δὲν εἶναι αὐτὴ ποὺ 
μπορεῖ νὰ ἀποτελέσει ὑπόσταση ζωῆς, «ζωῆς αἰωνίου».



Ἔτσι, τὸ ἦθος παύει νὰ ἀναφέρεται στὴν ἀλήθεια τοῦ 
προσώπου, στὸ δυναμικὸ γεγονὸς καὶ στὴν ὑπαρκτικὴ 
πραγμάτωση τῆς «ὄντως ζωῆς» (τῆς ἐλεύθερης ἀγάπης καὶ 
κοινωνίας). Ἀναφέρεται τὸ ἦθος στὴ φυσικὴ ἀτομικότητα ὡς 
νοητικὴ αὐτοσυνειδησία, ψυχολογικὸ ἐγὼ καὶ ἔμπρακτη βούληση 
— δηλαδὴ σὲ ὑποκειμενικὲς προϋποθέσεις τῆς ἀτομικῆς 
συνέπειας στὶς φυσικὲς ἀπαιτήσεις τῆς «ἀρετῆς».

Αὐτὸς εἶναι ὁ δρόμος ποὺ ὁδηγεῖ στὴν ἀντίληψη τῆς Ἠθικῆς ὡς 
ἀτομικῆς ὑποχρέωσης ἢ ἀτομικοῦ ἐπιτεύγματος. Καὶ 
ἀναπόφευκτα οἱ ὑποχρεώσεις καὶ τὰ ἐπιτεύγματα ταξινομοῦνται 
σὲ γενικοὺς κώδικες ἀτομικῆς συμπεριφορᾶς, σὲ νόμους ποὺ 
προσδιορίζουν τὶς σχέσεις δικαιωμάτων καὶ ὑποχρεώσεων τοῦ 
ἀτόμου. Τὸ ἦθος κατανοεῖται στὴν ἀντικειμενικὴ διάσταση τῆς 
κοινωνικῆς συμβίωσης, ἀποτελεῖ ἐξωτερική, τελικὰ νομικὴ 
ἀναγκαιότητα.

Ὁ ὑποβιβασμὸς ἢ ἡ ἄγνοια τῆς ἀλήθειας τοῦ προσώπου στὴ 
Θεολογία ἔχει ὡς ἀναπόφευκτη συνέπεια τὴ δημιουργία μιᾶς 
νομικῆς, ἐξωτερικῆς Ἠθικῆς. Τὸ ἠθικὸ πρόβλημα τοῦ ἀνθρώπου 
δὲν εἶναι πιὰ πρόβλημα ὑπαρκτικό, πρόβλημα σωτηρίας ἀπὸ τὴ 
φυσικὴ ἀναγκαιότητα (τὸν χῶρο, τὸν χρόνο, τὰ πάθη, τὴ φθορὰ 
καὶ τὸν θάνατο), ἀλλὰ ψευδοπρόβλημα ἀντικειμενικῶν 
ὑποχρεώσεων ποὺ μένουν ὑπαρκτικὰ ἀδικαίωτες. Ὅταν στὴ 
χριστιανικὴ Θεολογία οἱ νοητικὲς-συμβατικὲς κατηγορίες 
ὑποκαταστήσουν τὴν ὀντολογικὴ ἀλήθεια καὶ ἀποκάλυψη, τότε 
καὶ στὸν ἱστορικὸ βίο τῆς Ἐκκλησίας τὸ πρόβλημα τῆς σωτηρίας 
συσκοτίζεται ἀπὸ τὴ βασανιστικὴ γιὰ τὸν ἄνθρωπο σκιὰ ἑνὸς 
ἀδιέξοδου «Νόμου».



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΔΕΥΤΕΡΟ
Η ΑΜΑΡΤΙΑ: ΥΠΑΡΚΤΙΚΗ ΑΠΟΤΥΧΙΑ ΚΑΙ ΑΣΤΟΧΙΑ

1. Ἡ πτώση ἀπὸ τὴ ζωὴ στὴν ἐπιβίωση
Ὅ,τι ὀνομάζουμε ἦθος τοῦ ἀνθρώπου εἶναι ἡ ἀναφορὰ στὴν 
ὑπαρκτικὴ περιπέτεια τῆς ἐλευθερίας του: Τὸ ἦθος φανερώνει 
αὐτὸ ποὺ εἶναι κατ' ἀρχὴν ὁ ἄνθρωπος ὡς εἰκόνα τοῦ Θεοῦ, 
δηλαδὴ ὡς πρόσωπο, ἀλλὰ καὶ αὐτὸ ποὺ γίνεται ὁ ἄνθρωπος 
μέσα ἀπὸ τὴν περιπέτεια τῆς ἐλευθερίας του — ὕπαρξη 
ἀλλοτριωμένη ἢ «καθ' ὁμοίωσιν» τοῦ Θεοῦ. Αὐτὴ ἡ θεώρηση τοῦ 
ἤθους μᾶς ἐπιτρέπει νὰ προσεγγίσουμε τὸ πραγματικὸ 
περιεχόμενο (περιεχόμενο ζωῆς καὶ ὑπαρκτικῆς ἐμπειρίας) ποὺ 
ἔδωσε στὴν ἀλήθεια τῆς πτώσης καὶ τῆς ἁμαρτίας ἡ ὀρθόδοξη 
ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία.

Ἡ πτώση τοῦ ἀνθρώπου γιὰ τὴν ὀρθόδοξη ἐμπειρία εἶναι 
γεγονὸς ἐλεύθερης παραίτησής του ἀπὸ τὴ δυνατότητα μετοχῆς 
στὴν «ὄντως ζωή», δηλαδὴ στὴν προσωπικὴ σχέση καὶ ἀγαπητικὴ 
κοινωνία — τὴ μόνη δυνατότητα νὰ εἶναι ὁ ἄνθρωπος ὡς 
ὑπόσταση προσωπικῆς ἑτερότητας12. Ἔχει ὡς ἀφετηρία ἡ πτώση 
τὴν ἐλεύθερη ἐπιλογὴ τοῦ ἀνθρώπου νὰ ἀρνηθεῖ τὴν προσωπικὴ 
κοινωνία μὲ τὸν Θεό, νὰ περιοριστεῖ στὴν αὐτονομία καὶ 
αὐτοτέλεια τῆς φύσης του.

Ἡ βιβλικὴ διήγηση γιὰ τὴν πτώση ἀναφέρεται στὴν ἀφετηριακὴ 
ἐκλογὴ τῆς φυσικῆς αὐτοτέλειας τῶν πρωτόπλαστων ἀνθρώπων: 
«Ἐν ᾗ ἂν ἡμέρᾳ φάγητε ἀπὸ τοῦ καρποῦ τοῦ ξύλου τοῦ γινώσκειν
καλὸν καὶ πονηρόν, ἔσεσθε ὡς θεοί» (Γέν. 3, 5). Αὐτὴ ἡ πρόκληση 
προβάλλει στὸν ἄνθρωπο ὡς ὑπαρκτικὴ δυνατότητα τὴν 
αὐτάρκεια καὶ αὐτονόμηση τῆς φύσης του: νὰ ὁρίζει ἡ φύση ἀπὸ 
μόνη της καὶ νὰ ἐξαντλεῖ τὸ γεγονὸς τῆς ὕπαρξης.

Ἀλλὰ μιὰ τέτοια «θεοποίηση» τῆς ἀνθρώπινης φύσης ἀναιρεῖ 
τὴν ἴδια τὴν ἀλήθεια της, εἶναι ἕνα «ὑπαρκτικὸ ψεῦδος», μιὰ 
πλαστὴ δυνατότητα ζωῆς. Γιατὶ ἡ φύση τοῦ ἀνθρώπου εἶναι 
κτιστὴ καὶ θνητή. Μετέχει στὸ Εἶναι —στὴν «ὄντως ζωή»— μόνο 
στὸ ποσοστὸ ποὺ αὐθυπερβαίνεται, ποὺ ὑπάρχει ὡς γεγονὸς 
προσωπικῆς ἑτερότητας. Ὁ ἄνθρωπος εἶναι, συνιστᾶ ὑπόσταση 



ζωῆς καὶ ὑπερβαίνει τὴ θνητότητα καὶ τοὺς περιορισμοὺς τῆς 
φύσης του, μόνο στὸ ποσοστὸ ποὺ πραγματώνει τὸν προσωπικὸ 
τρόπο ὑπάρξεως τοῦ Θεοῦ — τὸν μόνο τρόπο ποὺ ὑποστασιάζει 
(κάνει ὑπόσταση) τὸ Εἶναι.

Αὐτὸ σημαίνει ὅτι ὁ ἄνθρωπος ἀντλεῖ τὴ δυνατότητα 
ὑποστατικῆς ταυτότητας (πέρα ἀπὸ χῶρο, χρόνο καὶ φυσικοὺς 
περιορισμούς) ἀπὸ τὴν προσωπικὴ ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ: εἶναι ἡ 
ὑπαρκτικὴ ἀπάντηση στὴν πλαστουργὸ κλήση τοῦ Θεοῦ γιὰ 
προσωπικὴ κοινωνία μαζί Του. Ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ τὸ ἀνθρώπινο 
πρόσωπο θὰ ἀρνηθεῖ αὐτὴ τὴν κλήση καὶ κοινωνία, δηλαδὴ τὴν 
ἱδρυτική του προϋπόθεση, ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ θὰ ζητήσει τὴ 
φυσικὴ καὶ ὑπαρκτική του αὐτοτέλεια, αὐτοαλλοτριώνεται. Δὲν 
ἀναιρεῖται ἡ προσωπική του ὕπαρξη, γιατὶ εἶναι αὐτὴ ἀκριβῶς 
ποὺ προϋποθέτει τὴν ἐλευθερία τῆς ὑπαρκτικῆς ἀλλοτρίωσης. 
Ἀλλὰ ἡ προσωπικὴ ἀνομοιότητα παύει νὰ συγκεφαλαιώνει τὶς 
δυνατότητες τῆς φύσης στὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς τῆς σχέσης καὶ 
κοινωνίας ποὺ ὑπερβαίνει τὴ φύση καὶ ἐλευθερώνει τὴν ὕπαρξη 
ἀπὸ τὴ φυσικὴ ἀναγκαιότητα. Ἡ προσωπικὴ ἀνομοιότητα 
ἐξαντλεῖται μέσα στὰ ὅρια τῆς φύσης ὡς ἀτομικὴ αὐτοτέλεια ποὺ 
ἀντιπαρατίθεται στὶς ἄλλες ἀτομικὲς αὐτοτέλειες τεμαχίζοντας τὴ 
φύση.

Τεμαχίζεται ἡ φύση σὲ ἐπιμέρους ἀτομικὰ θελήματα ποὺ 
ἐκφράζουν τὴν ἀνάγκη καὶ τὴν προσπάθεια τῆς ἀτομικῆς ὕπαρξης 
νὰ ἐπιβιώσει ὡς φυσικὴ αὐτοτέλεια· ταυτίζεται ἡ ὕπαρξη μὲ τὴν 
ἐνστικτώδη, φυσικὴ ἀνάγκη τῆς αὐτονομημένης ἐπιβίωσης. Οἱ 
φυσικὲς ἀνάγκες τῆς ἀτομικῆς ὕπαρξης (ἡ διατροφή, ἡ διαιώνιση, 
ἡ αὐτοσυντήρηση) γίνονται αὐτοσκοπός, κυριεύουν τὸν ἄνθρωπο 
καὶ καταλήγουν νὰ εἶναι «πάθη», ἀφορμὲς ὀδύνης καὶ ἔσχατου 
πόνου, τελικὰ ἀφορμὴ θανάτου.

2. Ἡ διαιώνιση τῆς πτώσης
Γι' αὐτὸ ὁ πρῶτος τεμαχισμὸς τῆς φύσης εἶναι καὶ ὁριστικός· ἡ 
πρώτη ἐλεύθερη ἐκλογὴ τῆς ἀτομικῆς αὐτοτέλειας ἔχει τελεσίδικα 
διασπάσει τὴ φύση, ἔχει καταδικάσει τὴ θέληση τῶν ὑπόλοιπων 
προσώπων νὰ εἶναι μόνο μιὰ ἀτομικὴ θέληση ποὺ ἐκφράζει καὶ 



ἐπιβάλλει τὶς ἀναγκαιότητες τῆς τεμαχισμένης φύσης. Ἡ φυσικὴ 
ἀνάγκη γιὰ τὴν ἐπιβίωση τῆς ἀτομικότητας ἀντιστρατεύεται ἢ καὶ 
δεσμεύει τὴν προσωπικὴ ἐλευθερία καὶ ἑτερότητα, ποὺ μόνο ὡς 
ἀγάπη μπορεῖ νὰ πραγματωθεῖ, πέρα ἀπὸ κάθε φυσικὸ 
καθορισμὸ καὶ ἀναγκαιότητα. Ἡ ἐλευθερία τοῦ προσώπου δὲν 
ἀναιρεῖται, μόνο ἀλλοιώνεται καὶ μεταβάλλεται σὲ ἀντιθετικὴ 
διάσταση μὲ τὴ φύση, σὲ ἀδιάκοπη διπολικὴ ἀντιθετικὴ φορά, 
βιώνεται σὰν τραγικὸς διχασμὸς τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης: 
«Βλέπω ἕτερον νόμον ἐν τοῖς μέλεσί μου ἀντιστρατευόμενον τῷ 
νόμῳ τοῦ νοός μου καὶ αἰχμαλωτίζοντά με ἐν τῷ νόμῳ τῆς 
ἁμαρτίας τῷ ὄντι ἐν τοῖς μέλεσί μου» (Ρωμ. 7, 23).

Μετὰ τὸν πρῶτο τεμαχισμὸ ἡ φύση ἀποκτᾶ μιὰ δυναμικὴ φορὰ 
νὰ ἀπολυτοποιηθεῖ ὡς ἀτομικὴ αὐτοτέλεια. Γιατὶ ἡ φύση δὲν 
ὑπάρχει παρὰ μόνο ὡς προσωπικὴ ὑπόσταση, καὶ ὁ πρῶτος 
ἄνθρωπος ταύτισε τὸ γεγονὸς τῆς ὕπαρξης ὄχι μὲ τὴν προσωπικὴ 
ἑτερότητα τῆς φυσικῆς του ὑπόστασης (ποὺ πραγματώνεται ὡς 
ἀγαπητικὴ κοινωνία καὶ σχέση ἐλεύθερη ἀπὸ φυσικοὺς 
προκαθορισμούς), ἀλλὰ μὲ τὴν ἐπιβίωση καὶ αὐθυπαρξία τῆς 
φυσικῆς του ὑπόστασης. Ἔτσι, κάθε καινούργιο ἀνθρώπινο 
πρόσωπο γεννιέται ὑποταγμένο στὴν ἀνάγκη τῆς ἀτομικῆς του 
φύσης νὰ ἐπιβιώσει ὡς ὑπαρκτικὴ αὐτοτέλεια· γεννιέται μὲ τὴν 
καταδίκη νὰ εἶναι φορέας μιᾶς ἀτομικῆς-φυσικῆς θέλησης 
ὑποταγμένης στὴν ἀπολυτοποιημένη ἀνάγκη τῆς ἐπιβίωσης.

Γι' αὐτὸ καὶ μὲ κάθε φυσικὴ γέννηση πραγματώνεται 
ἐξακολουθητικὰ καὶ ἀναπόφευκτα ὁ τεμαχισμὸς τῆς φύσης, ἀφοῦ 
ἡ κάθε γέννηση εἶναι προσθήκη μιᾶς ἀκόμα ἀτομικῆς φορᾶς πρὸς 
τὴν ὑπαρκτικὴ αὐτοτέλεια μέσα στὰ ὅρια τῆς κοινῆς φύσης. Κάθε 
ἀτομικότητα διεκδικεῖ ἀπὸ τὶς ἄλλες ἀτομικότητες τὸ ἀπόλυτο 
δικαίωμα νὰ ὑπάρχει καθεαυτήν: κυριαρχεῖται ἀπὸ φυσικὴ-
ἐνστικτώδη ἀνάγκη ἐπιβίωσης, διαιώνισης καὶ ἐπιβολῆς, γιατὶ 
εἶναι αὐτὴ (ἡ κάθε ἀτομικότητα) ποὺ ἐξαντλεῖ τὶς ὑπαρκτικὲς 
δυνατότητες τῆς φύσης.

Ἔτσι, ἀποδεικνύεται ἀληθινὸς ὁ τραγικὸς λόγος τοῦ Σὰρτρ «τὸ 
προπατορικό μου ἁμάρτημα εἶναι ἡ ὕπαρξη τοῦ ἄλλου»13. Ὁ 
«ἄλλος» εἶναι πάντοτε μιὰ ἐπιβεβαίωση τοῦ ἀναπόφευκτου 



τεμαχισμοῦ τῆς φύσης, κάθε «ἄλλος» εἶναι μιὰ ἄμεση ἐμπειρικὴ 
πιστοποίηση τῆς ἀδυναμίας τοῦ προσώπου νὰ ἀναιρέσει τὴ 
δυναμικὴ φορὰ κατατεμαχισμοῦ τῆς φύσης σὲ ἀτομικὲς 
αὐτοτέλειες — ὁ «ἄλλος» εἶναι ἡ καταδίκη μου νὰ εἶμαι φορέας 
μιᾶς ἀτομικῆς-φυσικῆς θέλησης γιὰ ἐπιβίωση. Γιατὶ αὐτὴ ἡ θέληση
δὲν εἶναι καρπὸς ἐλευθερίας, ἀλλὰ ὁρμή, ἔνστικτο καὶ ἀνάγκη, 
εἶναι ἡ ὑποταγὴ τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας στὴ φυσικὴ ἀπαίτηση 
ἐπιβίωσης τοῦ εἴδους. Ἀπαίτηση βασανιστική, ἀφοῦ 
πραγματώνεται μόνο ὡς ἀνταγωνιστικὴ ἀναμέτρηση μὲ τὴν 
ὑπαρκτικὴ αὐτοτέλεια τῶν ἄλλων ἀτομικοτήτων.

Γι' αὐτὸ καὶ «οἱ ἄλλοι εἶναι ἡ κόλαση», ὅπως λέει καὶ πάλι ὁ 
Σὰρτρ στὸ Κεκλεισμένων τῶν θυρῶν14. Στὴ γραφίδα τοῦ Σὰρτρ ἡ 
ἔκφραση αὐτὴ σημαίνει φανερὰ ὅτι ἡ κόλαση τοῦ ἀνθρώπου δὲν 
εἶναι μιὰ ἀτομικὴ τιμωρία ποὺ τοῦ ἐπιβάλλεται ἀντικειμενικά. Τὸ 
στοιχεῖο τοῦ κολασμοῦ στὴν κόλαση τοῦ ἀνθρώπου εἶναι οἱ 
«ἄλλοι». Ἡ ἀποτυχία τῆς προσωπικῆς ὕπαρξης νὰ ἀποτελέσει 
ὀντολογικὴ ὑπόσταση: ἡ ἔκπτωσή της σὲ φυσικὴ ἀτομικότητα, ποὺ 
διεκδικεῖ τὸ ἀπόλυτο δικαίωμα νὰ ὑπάρχει αὐτόνομα, τὴν 
ἀντιθέτει στὶς ἀτομικὲς φύσεις τῶν «ἄλλων». Ἔτσι, ὁ «ἄλλος» 
γίνεται ἡ βεβαίωση τῆς ὑπαρκτικῆς μου ἀποτυχίας, τῆς ἀδυναμίας 
μου νὰ ὑπερβῶ τὴ φυσική μου θέληση, ποὺ ἔχει ταυτιστεῖ μὲ τὴν 
αὐτοάμυνα τοῦ βιολογικοῦ καὶ ψυχολογικοῦ ἐγώ. Ὁ «ἄλλος» 
εἶναι ἡ κόλαση γιατὶ μοῦ ἀποκαλύπτει βασανιστικὰ τὴν τραγικὴ 
καταδίκη τῆς ἀτομικῆς μου αὐτοτέλειας, τὴν ἀδυναμία νὰ ὑπάρξω 
ἐλεύθερος ἀπὸ τοὺς φυσικοὺς προκαθορισμοὺς ἀγαπώμενος καὶ 
ἀγαπώντας.

Ὁ Ντοστογιέβσκυ εἶχε προηγηθεῖ τοῦ Σὰρτρ στὸν ὁρισμὸ τῆς 
κόλασης, μέσα ἀπὸ τὴν ἴδια προοπτική, ἀλλὰ μὲ πληρέστερη 
διατύπωση: «Κόλαση εἶναι τὸ μαρτύριο τοῦ νὰ μὴν ἀγαπάει 
κανείς»15. Αὐτὸς ὁ ὁρισμὸς σημαίνει ὅτι οἱ «ἄλλοι» εἶναι μόνο ἡ 
ἀφορμὴ γιὰ τὴ δική μου κόλαση, ἐνῶ ἡ αἰτία βρίσκεται στὴ δική 
μου ἀδυναμία σχέσης, στὸν δικό μου ἐγκλωβισμὸ στὴν 
ἐγωκεντρικὴ αὐτονομία τῆς ἀτομικότητας. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ κόλαση 
γίνεται πιὸ βασανιστικὴ ὅταν ὁ «ἄλλος» δὲν εἶναι μιὰ 
ἀτομικότητα σὲ ὑπαρκτικὴ ἀπόσταση ποὺ μηδενίζει τὴ 



δυνατότητα τῆς σχέσης, ἀλλὰ εἶναι ἕνα Πρόσωπο, ποὺ μὲ 
ἀγαπητικὴ αὐθυπέρβαση καὶ αὐτοπροσφορὰ μὲ καλεῖ στὴν 
ὕπαρξη καὶ στὴν «ὄντως ζωὴ» τῆς ἀγάπης, ἐνῶ ἐγὼ ἐπιμένω στὴν 
ἀτομική μου αὐτοτέλεια. Ἡ κόλαση εἶναι ἐλεύθερη ἐπιλογὴ τοῦ 
ἀνθρώπου, ὁ αὐτοεγκλωβισμός του στὴ βασανιστικὴ στέρηση τῆς 
ζωῆς, ἡ θεληματικὴ ἄρνηση κοινωνίας μὲ τὴ θεία ἐρωτικὴ 
ἀγαθότητα — τὴν «ὄντως ζωή».

3. Ὑπαρκτικὴ «μεταποίηση» τῆς φύσης
Ὁ ἐγκλωβισμὸς στὴν ἀτομικότητα εἶναι ἡ ἀποτυχία τοῦ ἀνθρώπου 
νὰ πραγματώσει τὴν προσωπική του ἑτερότητα ὡς ἐλευθερία ἀπὸ 
τὴ θνητὴ φύση. Εἶναι ἡ ἔκπτωσή του ἀπὸ τὴν πληρότητα ζωῆς τοῦ 
τριαδικοῦ τρόπου τῆς ὄντως ὕπαρξης, ἀπὸ τὴν προσωπικὴ 
ἀλληλοπεριχώρηση καὶ ἀγαπητικὴ κοινωνία. Αὐτὴ ἡ ἔκπτωση 
εἶναι ἁμαρτία, δηλαδὴ ἀστοχία ὡς πρὸς τὴν ὑπαρκτικὴ ἀλήθεια 
καὶ γνησιότητα. Ἡ πατερικὴ παράδοση ἐπιμένει σὲ αὐτὴ τὴν 
ἑρμηνεία της ἁμαρτίας ὡς ἀποτυχίας καὶ ἀστοχίας, ἀπώλειας τοῦ 
«τέλους», τοῦ σκοποῦ ἢ τοῦ στόχου, ποὺ εἶναι γιὰ τὴν ἀνθρώπινη 
φύση ἡ ὑπαρκτική της αὐθυπέρβαση στὸ γεγονὸς τῆς ἀγάπης. 
Γράφει χαρακτηριστικὰ ὁ ἅγιος Μάξιμος ὁ Ὁμολογητής: «Ἡ 
ἀποτυχία καὶ ἀδυναμία τὸ κακὸν εἰσάγει, τῇ στερήσει τοῦ κατὰ 
φύσιν τὸ παρὰ φύσιν ποιοῦσα»16. Καὶ ἀλλοῦ, σχολιάζοντας τὸν 
συγγραφέα τῶν Ἀρεοπαγιτικῶν Συγγραμμάτων:
«Ἁμαρτίαν, τουτέστιν ἀτευξίαν καὶ ἀπόπτωσίν τινα τοῦ προσήκοντος, αὐτὸ τὸ τῆς 
στερήσεως καλεῖ καὶ ἄσκοπον, ἀντὶ τοῦ παρὰ τὸν σκοπὸν βάλλον, ἐκ μεταφορᾶς τῶν 
τοξευόντων. Τοῦ ἀγαθοῦ καὶ τῆς κατὰ φύσιν κινήσεως, ἤτοι τάξεως, ἀποτυγχάνοντες, 
φερόμεθα εἰς τὴν παρὰ φύσιν ἄλογον καὶ παντελῆ καὶ ἀνούσιον ἀνυπαρξίαν»17.

Οἱ Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας ἀρνοῦνται νὰ δοῦν τὴν ἁμαρτία 
ὑποστατικά, σὰν ὑπόσταση ζωῆς διαφορετικὴ ἀπὸ τὴ μόνη 
ὕπαρξη ποὺ ὑποστασιάζει τὴ ζωὴ καὶ ποὺ εἶναι ἡ θεία προσωπικὴ 
ἀγαθότητα. Ἡ ἁμαρτία δὲν εἶναι μιὰ φύση, φύση κακὴ ποὺ 
ὑπάρχει ὑποστατικὰ σὰν ἕνας πόλος ὕπαρξης ἀντίθετος στὴ θεία 
ὕπαρξη καὶ ζωὴ τῆς ἀγάπης. Δὲν ὑπάρχει τίποτα μέσα στὴ 
δημιουργία τοῦ Θεοῦ ποὺ νὰ εἶναι ὑποστατικὰ καὶ φυσικὰ κακό, 
οὔτε αὐτὸς ὁ διάβολος18. Ἡ ἁμαρτία εἶναι ἀποτυχία, ἀποτυχία ὡς 
πρὸς τὴν ὕπαρξη καὶ τὴ ζωή, ἡ ἀποτυχία τῶν προσώπων νὰ 



πραγματώσουν τὸ ὑπαρκτικό τους «τέλος», νὰ βεβαιώσουν καὶ νὰ 
συντηρήσουν τὴ μοναδικότητα τῆς ὑπόστασής τους μὲ τὴν ἀγάπη.

Αὐτὴ ἡ ἀποτυχία τῶν προσώπων ἔχει ὁπωσδήποτε συνέπειες 
στὴ φύση τοῦ ἀνθρώπου, ἀφοῦ ἀλλοιώνει τὴ φύση καὶ τὴν 
τεμαχίζει, μεταθέτει τὶς ὑπαρκτικὲς δυνατότητες τῆς φύσης ἀπὸ 
τὴν προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία στὴν ἐνστικτώδη καὶ 
ἀπολυτοποιημένη ἀνάγκη ἐπιβίωσης τῆς ἀτομικότητας. Ἀλλὰ ἡ 
ὑπαρκτικὴ «μεταποίηση» τῆς φύσης19 δὲν σημαίνει καὶ τὴν 
οὐσιαστικὴ μεταβολή της σὲ φύση κακή. Ὁ ἅγιος Μάξιμος, γιὰ νὰ 
ἀποκλείσει μιὰ τέτοια ἑρμηνεία, φτάνει νὰ χαρακτηρίζει τὴν 
πτώση τῆς φύσης «ἁμαρτία ἀδιάβλητη» σὲ σχέση μὲ τὴ διαβλητὴ 
ἁμαρτία τῆς προαίρεσης. Γράφει:
«Φθαρεῖσα πρότερον τοῦ κατὰ φύσιν λόγου τοῦ Ἀδὰμ ἡ προαίρεσις, τὴν φύσιν ἑαυτῇ 
συνέφθειρεν, ἀποθεμένη τῆς ἀπαθείας τὴν χάριν, καὶ γέγονεν ἁμαρτία· πρώτη μὲν καὶ 
εὐδιάβλητος, ἡ πρὸς κακίαν ἀπὸ τοῦ ἀγαθοῦ τῆς προαιρέσεως ἔκπτωσις· δευτέρα δὲ διὰ 
τὴν πρώτην, ἡ τῆς φύσεως ἐξ ἀφθαρσίας εἰς φθορὰν ἀδιάβλητος μεταποίησις. Δύο γὰρ 
ἁμαρτίαι γεγόνασιν ἐν τῷ προπάτορι κατὰ τὴν παράβασιν τῆς θείας ἐντολῆς· ἡ μὲν 
διαβεβλημένη· ἡ δὲ ἀδιάβλητος, αἰτίαν ἔχουσα τὴν διαβεβλημένην. Καὶ ἡ μέν, 
προαιρέσεως ἑκουσίως ἀποθεμένης τὸ ἀγαθόν· ἡ δέ, φύσεως ἀκουσίως διὰ τὴν 
προαίρεσιν ἀποθεμένης τὴν ἀθανασίαν»20.

Ἡ ὑπαρκτικὴ «μεταποίηση» τῆς φύσης, ἡ ἔκπτωση ἀπὸ τὴν 
«ὄντως ὕπαρξη» τῆς προσωπικῆς ἀλληλοπεριχώρησης καὶ 
ἀγαπητικῆς κοινωνίας στὴ φθορὰ τῆς αὐτονομημένης ἀλλὰ θνητῆς 
ἀτομικότητας, εἶναι ἔκπτωση ἀπὸ τὸ Εἶναι — ἕνα εἶδος 
«ἀνυπαρξίας», ὅπως εἶπε σὲ κάποιο παραπάνω ἀπόσπασμα ὁ 
ἅγιος Μάξιμος. Ἡ ἁμαρτία εἶναι ἕνας τρόπος ὑπάρξεως «παρὰ» 
τὴν ὕπαρξη, «παρὰ φύσιν» (ἀφοῦ τεμαχίζει καὶ διαστρέφει τὴ 
φύση), ἕνας χωρισμὸς ἀπὸ τὸ Εἶναι, ἀποκλεισμὸς ἀπὸ τὴ ζωή.

Ξεκινώντας ἀπὸ μιὰ τέτοια ἀντίληψη —πραγματική, ὑπαρκτική
— τῆς ἁμαρτίας, ἡ ὀρθόδοξη παράδοση τῆς Ἐκκλησίας ἀρνήθηκε 
νὰ ἐξαντλήσει τὴ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν Θεὸ σὲ πλαίσια 
δικανικά, νομικά, ἀρνήθηκε νὰ δεῖ τὴν ἁμαρτία σὰν ἀτομικὴ 
παράβαση ἑνὸς δεδομένου ἀπρόσωπου κώδικα συμπεριφορᾶς 
ποὺ μόνο ψυχολογικὴ ἐνοχὴ γεννάει. Ὁ Θεὸς τῆς Ἐκκλησίας, ὅπως
Τὸν γνώρισε καὶ Τὸν κήρυξε ἡ ὀρθόδοξη ἐμπειρία καὶ παράδοση, 
δὲν εἶχε ποτὲ σχέση μὲ τὸν Θεὸ τῆς δικανικῆς παράδοσης, τὸν Θεὸ
τοῦ Ἄνσελμου καὶ τοῦ Ἀβελάρδου21 — δὲν κατανοήθηκε ποτὲ ὡς 



Θεὸς τιμωρὸς καὶ τρομοκράτης, πρόξενος ποινῶν καὶ βασανισμοῦ 
τῶν ἀνθρώπων.

Ὁ Θεὸς εἶναι «κριτὴς» τῶν ἀνθρώπων ὄχι μὲ τὴν ἔννοια τοῦ 
δικαστῆ ποὺ ἀποφασίζει καὶ ἐπιβάλλει τὴν τιμωρία 
πιστοποιώντας τὴν παράβαση, ἀλλὰ εἶναι κριτὴς ἐπειδὴ εἶναι 
αὐτὸς ποὺ εἶναι: ἡ δυνατότητα τῆς ζωῆς καὶ τῆς ἀληθινῆς 
ὕπαρξης. Ὅταν ὁ ἄνθρωπος ἀποκόβεται ἑκούσια ἀπὸ τὴν 
ὑπαρκτικὴ αὐτὴ δυνατότητα, αὐτόματα «κρίνεται». Δὲν εἶναι ἡ 
ἀπόφαση, ἀλλὰ ἡ ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ ποὺ τὸν κρίνει. Ὁ Θεὸς εἶναι 
μόνο ἕνα ὀντολογικὸ γεγονὸς ἀγάπης καὶ μιὰ ἔκχυση ἀγάπης, ἕνα 
«πλῆθος χρηστότητος», μιὰ παραφορὰ ἐρωτικῆς ἀγαθότητας.

Ἐπειδὴ ὅμως εἶναι Αὐτὸς ἡ «κατ' ἀλήθειαν» ὕπαρξη, ἡ 
ὑπόσταση τῆς ζωῆς, ὑπόσταση προσωπικῆς ἑτερότητας, 
ἐλευθερίας ἀπὸ κάθε περιορισμὸ τῆς ὕπαρξης, καὶ ἐπειδὴ ὁ 
ἄνθρωπος πλάστηκε «κατ' εἰκόνα» δική Του, γι' αὐτὸ ἡ παρουσία 
τοῦ Θεοῦ εἶναι κριτικὴ γιὰ τὸν ἄνθρωπο:
«Θεὸς εἷς ὑπάρχουσα [ἡ ἁγία καὶ ὁμοούσιος Τριάς] κατὰ φύσιν δημιουργός, προνοητική 
τε καὶ κριτικὴ τῶν ὑπ' αὐτοῦ πεποιημένων· κοινὸν γὰρ Πατρὸς καὶ Υἱοῦ καὶ Ἁγίου 
Πνεύματος, ὥσπερ τὸ δημιουργεῖν, οὕτω δὴ καὶ τὸ κρίνειν καὶ τῶν πεποιημένων σαφῶς 
προνοεῖν»22.

Ἐπιτελώντας τὴν ἁμαρτία, ὁ ἄνθρωπος «ἤδη κέκριται»: «αὕτη 
δέ ἐστιν ἡ κρίσις, ὅτι ἠγάπησαν οἱ ἄνθρωποι μᾶλλον τὸ σκότος ἢ 
τὸ φῶς»23. Ὁ ἄνθρωπος κρίνεται μὲ τὰ μέτρα τῆς ζωῆς καὶ τῆς 
ὕπαρξης ἀπὸ τὴν ὁποία αὐτοαποκλείεται. Ἡ ἁμαρτία εἶναι μιὰ 
αὐτοκατάκριση καὶ αὐτοτιμωρία, ποὺ ἐλεύθερα τὴν ἐπιλέγει ὁ 
ἄνθρωπος ὅταν ἀρνεῖται νὰ εἶναι προσωπικὴ ὑπόσταση κοινωνίας 
μὲ τὸν Θεὸ καὶ προτιμάει τὴ «μεταποίηση» τῆς ὕπαρξής του: τὸν 
τεμαχισμὸ τῆς φύσης του σὲ ὀντικὲς ἀτομικότητες — τὴ φθορὰ 
καὶ τὸν θάνατο.

4. «Πέρα ἀπὸ τὸ καλὸ καὶ τὸ κακό»
Ἔτσι, ἡ ἠθικὴ ἀντίληψη ποὺ πηγάζει ἀπὸ τὴν ἑρμηνεία τῆς 
ἁμαρτίας ὡς ἀποτυχίας καὶ ἀστοχίας δὲν εἶναι ἡ συμβατικὴ 
κοινωνικὴ ἀντίληψη τοῦ «καλοῦ» καὶ τοῦ «κακοῦ», τῆς 
ἀξιομισθίας ἢ τῆς τιμωρίας, ἀλλὰ τὸ δίλημμα ἀνάμεσα στὴ ζωὴ 
καὶ στὸν θάνατο24, στὴν ὑπαρκτικὴ ἀλήθεια καὶ γνησιότητα ἢ στὴν 



ὑπαρκτικὴ στέρηση καὶ φθορά. Ἡ Ἠθικὴ τῆς Ἐκκλησίας εἶναι 
«πέρα ἀπὸ τὸ καλὸ καὶ τὸ κακό», ἀναφέρεται σὲ 
πραγματικότητες ὀντολογικὲς καὶ ὄχι σὲ ἀξιολογικὲς κατηγορίες. 
Τὸ καλὸ καὶ τὸ κακὸ εἶναι κατηγορίες συμβατικές. Λέει ὁ ἅγιος 
Μάξιμος:
«Γνῶτε ὅτι τὸ ἁπλῶς λεγόμενον κακόν, οὐ πάντως κακόν· ἀλλὰ πρός τι μὲν κακόν, πρός 
τι δὲ οὐ κακόν. Ὡσαύτως καὶ τὸ ἁπλῶς λεγόμενον καλόν, οὐ πάντως καλόν, ἀλλὰ πρός τι 
μὲν καλόν, πρός τι δὲ οὐ καλόν»25.

Ἡ Ἠθικὴ τῆς Ἐκκλησίας δὲν ἔχει σχέση μὲ αὐτὴ τὴν οὐσιαστικὴ 
ἀπροσδιοριστία τοῦ καλοῦ καὶ τοῦ κακοῦ, ποὺ μόνο συμβατικὲς 
καταλήξεις καὶ διαμορφώσεις μπορεῖ νὰ ἔχει. Ἀποκλείει τὴν 
ἀξιολογικὴ σχετικότητα, δὲν ἀναφέρεται σὲ καμία ἐθιμικὴ ἢ 
συνειδητὴ σύμβαση ποὺ νὰ ἐπιτρέπει ἀντικειμενικὲς ἀξιολογήσεις 
καὶ δικανικὲς σταθμίσεις. Ἡ Ἠθικὴ τῆς Ἐκκλησίας «κρίνει» τὸν 
ἄνθρωπο ἀποκαλύπτοντας τὴν εἰκόνα τοῦ Θεοῦ στὸ ἀνθρώπινο 
πρόσωπο, διαστέλλοντας τὴν ὕπαρξη καὶ τὴ ζωὴ ἀπὸ τὴν ἐφήμερη 
ἐπιβίωση καὶ τὴν ψευδαίσθηση τῆς αὐθυπαρξίας.

Ἡ Ἐκκλησία ἀποβλέπει στὴν ἐλευθερία τοῦ ἤθους ἀπὸ 
σχηματικὲς διαβαθμίσεις καὶ χρησιμοθηρικοὺς προκαθορισμούς. 
Σκοπεύει στὸ ἦθος τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας, τῆς ὑπαρκτικῆς 
ἐλευθερίας: Ὄχι νὰ «βελτιωθοῦν» ἁπλῶς οἱ χαρακτῆρες καὶ τὰ 
«ἤθη» τῆς κοινωνικῆς συμπεριφορᾶς, ἀλλὰ νὰ ἀποκατασταθεῖ ὁ 
ἄνθρωπος στὸ πλήρωμα τῆς ζωῆς καὶ τῆς ὕπαρξης ὑπερβαίνοντας 
τὴ φθορὰ καὶ τὸν θάνατο τῆς κτιστῆς φύσης του.

Γιὰ νὰ πραγματωθεῖ αὐτὴ ἡ ἀποκατάσταση, πρέπει νὰ συμβεῖ 
στὸν ἄνθρωπο μιὰ ὑπαρκτικὴ ἀλλαγή —ἀλλαγὴ τοῦ τρόπου τῆς 
ὑπάρξεως—, καὶ σὲ αὐτὴν ἀποβλέπει ἡ Ἠθικὴ τῆς Ἐκκλησίας. 
Πρέπει νὰ ἀρνηθεῖ ὁ ἄνθρωπος τὴν ἐγκύστωσή του στὴν 
ἀτομικότητα, ποὺ τὴν ἀντιπαρατάσσει ὡς ἐγὼ στὶς ἀτομικὲς 
φύσεις τῶν ἄλλων. Νὰ ἐλευθερωθεῖ ἀπὸ τὶς ἀπολυτοποιημένες 
ἀπαιτήσεις, ἐπιθυμίες καὶ ἀναγκαιότητες τῆς ἀτομικῆς του φύσης, 
ποὺ τὸν δεσμεύουν στὴν ἀπρόσωπη ἐπιβίωση τοῦ εἴδους. Μόνο μὲ 
αὐτὴ τὴν ἀπελευθέρωση ἀπὸ τὴν ὑπαρκτικὰ αὐτονομημένη φυσικὴ 
ἀναγκαιότητα μπορεῖ νὰ ὑπάρξει ὁ ἄνθρωπος ὡς προσωπικὴ 
ἑτερότητα, πραγματώνοντας τὴ ζωὴ τῆς ἀγάπης — δηλαδὴ 



ἑνοποιώντας τὴ φύση στὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς τῆς αὐθυπέρβασής 
της, ποὺ εἶναι ἡ ἀλληλοπεριχώρηση καὶ κοινωνία τῶν προσώπων.

Μόνο ἀπὸ αὐτὴ τὴν ὁδὸ τῆς ἐλευθερίας μπορεῖ νὰ κατορθώσει ὁ 
ἄνθρωπος τὴν ὁμοίωσή του μὲ τὸν Θεό: νὰ ἀποτελέσει καὶ ἡ δική 
του φύση γεγονὸς ζωῆς καὶ ὑπαρκτικῆς πληρότητας, γεγονὸς 
ἑνότητας καὶ κοινωνίας ὑποστάσεων ἐλεύθερων ἀπὸ τὴ φθορὰ καὶ 
τὸν θάνατο. Ἀλλὰ αὐτὴ ἡ ὑπαρκτικὴ ἀλλαγὴ τῆς «μεταποιημένης»
ἀπὸ τὴν πτώση ἀνθρώπινης φύσης ξεπερνάει τὶς δυνατότητες τοῦ 
ἀνθρώπου τῆς πτώσης. Εἶναι κατ' ἀρχὴν ἔργο τοῦ Γενάρχη μιᾶς 
καινούργιας ἀνθρωπότητας, τοῦ δεύτερου Ἀδάμ, τοῦ Χριστοῦ, ποὺ 
συγκεφαλαίωσε στὸ Πρόσωπό Του καὶ ἀνέπλασε τὴν καθολικὴ 
φύση, τὸν τρόπο ὑπάρξεως τοῦ ἀνθρώπου. Εἶναι ἡ ὑπαρκτικὴ 
πραγματικότητα τῆς «καινῆς κτίσεως» τοῦ σώματός Του, τῆς 
Ἐκκλησίας. Σὲ αὐτὴ τὴν «ἀνακαίνιση» τῆς ἀνθρώπινης φύσης ἀπὸ 
τὸν Χριστὸ θὰ ἐπανέλθουμε παρακάτω.

5. Τὸ ψυχολογικὸ σύμπλεγμα τῆς ἐνοχῆς
Ἐδῶ ἂς παρεμβάλουμε μόνο μία συμπληρωματικὴ παρατήρηση: 
Πόσο λυτρωτικὴ εἶναι γιὰ τὸν ἄνθρωπο —καὶ ξεχωριστὰ γιὰ τὸν 
σημερινὸ ἄνθρωπο τῆς μετὰ τὸν Φρόυντ ἐποχῆς— ἡ ταύτιση τῆς 
ἁμαρτίας ὄχι μὲ τὴν παράβαση καὶ τὴν ἐνοχή, ἀλλὰ μὲ τὴν 
ἀποτυχία καὶ ἀστοχία. Ἡ ἀντίληψη ποὺ καλλιεργήθηκε σὲ 
χριστιανικὰ περιβάλλοντα καὶ ποὺ ταύτισε τὴν ἁμαρτία μὲ τὴ 
νομικὴ παράβαση, ὅπως καὶ τὴ σωτηρία μὲ τὴν ἀτομικὴ δικαίωση 
καὶ ἐξιλέωση, συνέδεσε στὶς ἀνθρώπινες συνειδήσεις τὴ 
χριστιανικὴ Ἠθικὴ μὲ ἕνα πλῆθος ἀδιέξοδων ψυχολογικῶν 
συμπλεγμάτων. Ἡ προσπάθεια γιὰ ἀτομικὴ δικαίωση καὶ 
ἐξιλέωση ὄχι μόνο ἀφήνει τὸν ἄνθρωπο ἀλύτρωτο στὴν 
αὐτονομημένη του ἀτομικότητα, χωρισμένον ἀπὸ τὴ δυνατότητα 
τῆς ζωῆς ποὺ εἶναι ἡ ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία τῆς ἀγάπης, ἀλλὰ 
ἐμφανίζεται συχνὰ καὶ ὡς ἀρρωστημένος ἐγκλωβισμὸς στὸ 
ψυχολογικὸ «ὑπερεγὼ» ἢ ὡς σχιζοφρενικὴ διάσπαση τοῦ ἐγὼ 
ἀνάμεσα στὴν πραγματικότητα τῆς ζωῆς καὶ σὲ ἕνα ἀφηρημένο 
ἀξιολογικὸ «δέον».

Ἕνα πλῆθος ἐκδηλώσεις τῆς κοινωνικῆς καὶ ἀτομικῆς ζωῆς τοῦ 



σύγχρονου ἀνθρώπου —τάσεις καὶ κινήματα στὸν χῶρο τῆς 
ψυχολογίας, κοινωνιολογίας, φιλοσοφίας, ἀλλὰ καὶ τῆς τέχνης, τῆς 
μόδας καὶ τῶν ἠθῶν— μοιάζουν μὲ προσπάθεια τοῦ ἀνθρώπου νὰ 
ἀποτινάξει τὴ δουλεία του στὴν ψυχολογικὴ καταπίεση τῶν 
συμπλεγμάτων ἐνοχῆς ποὺ τοῦ δημιούργησε ἡ νομικὴ ἀντίληψη 
τῆς ἁμαρτίας26. Ὅ,τι χαρακτηρίζουμε «ἠθικὴ κρίση» τῶν καιρῶν 
μας μοιάζει συχνὰ μὲ ἀπεγνωσμένη προσπάθεια τοῦ σύγχρονου 
ἀνθρώπου νὰ ἀμφισβητήσει ἢ νὰ ἀρνηθεῖ τὰ ἀξιολογικὰ σχήματα 
τῆς συμβατικῆς Ἠθικῆς — μιᾶς Ἠθικῆς ποὺ εἶναι ἄσχετη μὲ τὸ 
ὑπαρκτικό του πρόβλημα καὶ τὴν τραγικὴ περιπέτεια τῆς 
ἐλευθερίας του. Μοιάζει ἡ «ἠθικὴ κρίση» μὲ προσπάθεια τοῦ 
σύγχρονου ἀνθρώπου νὰ αὐτοβεβαιώσει τὴν ἑτερότητα καὶ τὴν 
ἐλευθερία του ὑπερβαίνοντας τὶς ἀπρόσωπες νομικὲς δεσμεύσεις 
καὶ τοὺς χρησιμοθηρικοὺς κανόνες συμπεριφορᾶς, νὰ μὴ φοβηθεῖ 
τὴν ἀλήθεια τῆς πτώσης του, ἀκόμα καὶ τὴν ἔσχατη ἀλλοτρίωση 
τοῦ προσώπου του. Εἶναι, ἴσως, προσπάθεια νὰ ἐλευθερωθεῖ ὁ 
ἄνθρωπος ἀπὸ τὴ σχετικότητα τοῦ καλοῦ καὶ τοῦ κακοῦ, ἀπὸ τὸ 
ψεύτικο «ὑπερεγὼ» τῆς κοινωνικῆς εὐπρέπειας, τελικὰ ἀπὸ τὸν 
ψευτοχριστιανικὸ ἰδεαλισμό, τὸν πλαστὸ ἐκεῖνο «ἀγγελισμὸ» τῶν 
συμβατικῶν σχημάτων τῆς ἀξιοκρατικῆς «Ἠθικῆς».

Αὐτὴ ἡ ἀναζήτηση καὶ προσπάθεια τοῦ ἀνθρώπου νὰ δεῖ 
καταπρόσωπο τὴν ἀλήθεια του, ὁποιαδήποτε καὶ ἂν εἶναι, ἡ 
ἄρνησή του νὰ κρύψει ἢ νὰ ἐξωραΐσει τὴν πραγματικότητα τῆς 
ἀποτυχίας του ἀπὸ φόβο καὶ νομικὴ ἐνοχή, ἀντιπροσωπεύει μιὰ 
στάση ζωῆς ὄχι ὁλότελα ἄσχετη μὲ τὶς βιωματικὲς προϋποθέσεις 
γιὰ τὴν κατανόηση τῆς ὀρθόδοξης ἐκκλησιαστικῆς Ἠθικῆς. Ὁ 
ἐγωκεντρικὸς φόβος για τὴν παράβαση ἢ ὁ ἐξωραϊσμὸς τῆς 
ἁμαρτίας καὶ ὁ συμβιβασμὸς μαζί της —προεκτάσεις καὶ 
συνέπειες τοῦ ψυχολογικοῦ συμπλέγματος τῆς ἐνοχῆς— δὲν 
βρίσκουν ἔδαφος στὸ πνευματικὸ κλίμα αὐτῆς τῆς Ἠθικῆς. 
Ἀντίθετα, ἡ συνειδητοποίηση τῆς ἁμαρτίας, ὑπαρκτικῆς ἀποτυχίας 
καὶ ἀστοχίας, μπορεῖ νὰ ὁδηγήσει μὲ τὰ μέτρα τῆς Ἐκκλησίας 
στὴν ἐπίγνωση τῆς ἀνθρώπινης ἀνεπάρκειας καὶ στὴν ἀναζήτηση 
τῆς Χάρης τοῦ Θεοῦ — τῆς ζωῆς ποὺ χαρίζεται στὸν ἄνθρωπο ὡς 
δυνατότητα μετοχῆς στὴν κοινωνία καὶ σχέση μὲ τὸν Θεό.



Στὴν ἁμαρτία τοῦ ἀνθρώπου, στὴν ἀποτυχία του νὰ εἶναι αὐτὸ 
ποὺ ἔχει κληθεῖ νὰ εἶναι, ἡ Ἐκκλησία βλέπει μιὰ βεβαίωση τῆς 
ἀλήθειας τοῦ προσώπου: τὴ δυνατότητα τοῦ ἀνθρώπου νὰ λέει ὄχι 
ἀκόμα καὶ στὴ ζωὴ καὶ στὴν ἴδια τὴν ὕπαρξη, νὰ λέει ὄχι στὸν 
Θεό, ποὺ μόνο ἡ σχέση καὶ κοινωνία μαζί Του κάνει τὴν ὕπαρξη 
ὑπόσταση ζωῆς. Στὴν ἁμαρτία τοῦ ἀνθρώπου βλέπει ἡ Ἐκκλησία 
τὴν τραγικὴ περιπέτεια τῆς ἀνθρώπινης ἐλευθερίας, δηλαδὴ τὸ 
ἀνθρώπινο ἦθος στὴν πραγματικὴ-ὀντολογική του ἀλήθεια. Τὸ 
ἦθος τοῦ ἀνθρώπου τὸ βλέπει στὴν ἁμαρτία (πραγματικὴ 
ἐκτροπή) καὶ στὴ θέωση (πραγμάτωση τοῦ τριαδικοῦ τρόπου τῆς 
ὑπάρξεως μέσα στὴν Ἐκκλησία). Δὲν ὑπάρχουν ἀφηρημένες 
θεωρητικὲς «ἀρχὲς» καὶ συμβατικὰ νομικὰ «ἀξιώματα» στὴν 
Ἠθικὴ τῆς Ἐκκλησίας, καμιὰ ἀπρόσωπη προστακτική. Ἡ βάση 
αὐτῆς τῆς Ἠθικῆς εἶναι τὸ ἀνθρώπινο πρόσωπο, καὶ πρόσωπο 
σημαίνει μιὰν ἀδιάκοπη διακινδύνευση, σημαίνει ἐλευθερία ἀπὸ 
κάθε ἀντικειμενοποίηση, σημαίνει τὴ δυναμικὴ τοῦ θανάτου καὶ 
τῆς ἀνάστασης.

6. Ἡ δυναμικὴ τῆς μετάνοιας
Ἡ ἁμαρτία εἶναι τὸ μέτρο γιὰ τὴν ἐπίγνωση τοῦ χωρισμοῦ ἀπὸ 
τὸν Θεό, τοῦ χωρισμοῦ ἀπὸ τὴ ζωή — μέτρο συνειδητοποίησης 
τοῦ θανάτου. Καὶ μόνο μὲ τὴ συνειδητὴ ἐμπειρία τοῦ θανάτου 
μπορεῖ νὰ προσεγγίσει ὁ ἄνθρωπος τὴν ἀποκάλυψη τῆς ζωῆς, τὴ 
δυνατότητα τῆς συνανάστασης μὲ τὸν Χριστό. Ἔτσι, ἡ ἁμαρτία 
γίνεται ἀφετηρία καὶ προϋπόθεση τῆς μετάνοιας. Ἡ λέξη 
σημαίνει τὴν «ἀλλαγὴ τοῦ νοῦ», δηλαδὴ τῆς ἐκδοχῆς τοῦ 
πραγματικοῦ καὶ ὑπαρκτοῦ — τοῦ προσανατολισμοῦ τῆς ὕπαρξης 
καὶ ὄχι ἁπλῶς τῆς συμπεριφορᾶς τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ μετάνοια 
εἶναι ἐπίγνωση ἀνεπάρκειας τῆς ἀτομικῆς αὐτοτέλειας, ἀναζήτηση 
τῆς ζωῆς στὴν προσωπικὴ σχέση μὲ τὸν Θεό, δίψα προσωπικῆς 
κοινωνίας μαζί Του.

Ἡ μεταποίηση τῆς ἁμαρτίας σὲ μετάνοια, τῆς ὑπαρκτικῆς 
ἀποτυχίας σὲ πληρότητα ζωῆς, νά ποιό εἶναι πραγματικὰ τὸ 
«εὐαγγέλιο» τῆς Ἐκκλησίας, τὸ χαρούμενο μήνυμά της. Καὶ αὐτὸ 
τὸ μήνυμα δὲν εἶναι ἁπλὴ ἐπαγγελία, ἀλλὰ συγκεκριμένο γεγονὸς 



μὲ ἱστορικὴ σάρκα, εἶναι τὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας — «σῶμα 
Χριστοῦ». Ὁ Χριστὸς προσέλαβε τὴν ἀνθρώπινη φύση, τὴ φύση 
τῆς φθορᾶς, τῆς ἁμαρτίας καὶ τοῦ θανάτου, καὶ τὴ ζωοποίησε: τῆς 
ἔδωσε καὶ πάλι τὴ δυνατότητα νὰ ἀποτελέσει ὑπόσταση ζωῆς 
αἰωνίου, νὰ μετάσχει στὴ ζωὴ τοῦ Θεοῦ.

Ἡ πρόσληψη τῆς ἀνθρώπινης φύσης ἀπὸ τὸν Χριστὸ εἶναι τὸ 
γεγονὸς ποὺ συνιστᾶ τὴν Ἐκκλησία· εἴμαστε ὅλοι ὅσοι 
ἀποτελοῦμε τὸ σῶμα της, φορτωμένοι τὴν καθημερινή μας 
ἀποτυχία, ποὺ μᾶς προσλαμβάνει ὁ Χριστὸς καὶ μᾶς ἀναδεικνύει 
μετόχους τῆς ζωῆς Του, τοῦ δικοῦ Του τρόπου τῆς ὑπάρξεως. Οἱ 
συνέπειες τῆς ἀνταρσίας τοῦ προπάτορα αἵρονται ἀπὸ τὴ στιγμὴ 
ποὺ ἡ ὑπαρκτικὰ αὐτονομημένη φύση ἑνώθηκε ὑποστατικὰ μὲ τὸν 
Θεό. Τώρα πιὰ στὰ ὅρια τῆς τεμαχισμένης φύσης ὑπάρχει ἕνα 
Πρόσωπο ποὺ συνιστᾶ ὑπόσταση ζωῆς, τὸ Πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ. 
Καὶ τὸ Πρόσωπο αὐτὸ γίνεται ἄξονας γιὰ νὰ «συναχθοῦν εἰς ἓν 
τὰ πρὶν διεσκορπισμένα τέκνα τοῦ Θεοῦ»27: νὰ ἀποτελέσουν 
ζωτικὴ ἑνότητα προσωπικῆς ἀλληλοπεριχώρησης καὶ ἀγάπης οἱ 
πρὶν αὐτονομημένες ἀτομικότητες.

Τὴ μετοχὴ στὸ θεανθρώπινο σῶμα τοῦ Χριστοῦ, στὴν ὑπαρκτικὴ 
ἑνότητα τῆς κοινωνίας τῶν ἁγίων, δὲν τὴν ἐξασφαλίζει ἡ ἀτομικὴ 
ἀξιομισθία, οἱ ἀντικειμενικὰ ἀναγνωρισμένες «ἀρετὲς» τοῦ 
ἀτόμου, ἀλλὰ ἡ μετάνοια, ἡ καινούργια στάση τῆς ἐμπιστοσύνης 
στὸν Θεό, ἡ ἀνάθεση ὁλόκληρης τῆς ζωῆς τοῦ πιστοῦ —τῆς 
ἀποτυχημένης καὶ ἁμαρτωλῆς ζωῆς του— στὸν Χριστό, μέσα ἀπὸ 
τὴν Ἐκκλησία. Ἡ μετάνοια δὲν σημαίνει ἁπλῶς τὴ «βελτίωση» ἢ 
καὶ «τελειοποίηση» τῆς ἀτομικῆς συμπεριφορᾶς, τῶν ἀτομικῶν 
ψυχολογικῶν αἰσθημάτων, τὴν ἰσχυροποίηση τῆς ἀτομικῆς 
θέλησης. Ὅλα αὐτὰ μπορεῖ νὰ συμβοῦν καὶ ὅμως ὁ ἄνθρωπος νὰ 
παραμένει δέσμιος στὴν αὐτονομημένη ἀτομικότητά του, ἀνίκανος 
νὰ ἀγαπήσει, νὰ μετάσχει στὴν κοινωνία τῆς ἀγάπης, ποὺ εἶναι ἡ 
ἀληθινὴ ζωή.

Ἡ μετάνοια εἶναι ἀλλαγὴ τοῦ τρόπου τῆς ὑπάρξεως: Ὁ 
ἄνθρωπος παύει νὰ ἐμπιστεύεται τὴν ἀτομικότητά του· 
συνειδητοποιεῖ πὼς τὸ νὰ ὑπάρχει ὡς ἀτομικότητα (ἔστω καὶ ὡς 
ἐνάρετη ἀτομικότητα) δὲν τὸν σώζει ἀπὸ τὴ φθορὰ καὶ τὸν 



θάνατο, ἀπὸ τὴ βασανιστικὴ ὑπαρκτική του δίψα γιὰ ζωή. Γι' 
αὐτὸ καὶ καταφεύγει στὴν Ἐκκλησία, ὅπου ὑπάρχει ἀγαπώντας 
καὶ ἀγαπώμενος. Τὸν ἀγαποῦν οἱ ἅγιοι, τοῦ δίνουν «ὄνομα» 
προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ τὸν προσλαμβάνουν στὴν κοινωνία 
τῆς ἀγάπης τους παρὰ τὴν ἁμαρτωλότητά του. Καὶ ὁ ἴδιος 
προσπαθεῖ νὰ ἀγαπάει τοὺς ἄλλους παρὰ τὴν ἁμαρτωλότητά 
τους, νὰ ζεῖ ἐλεύθερος ἀπὸ τὶς ἀναγκαιότητες τῆς θνητῆς του 
φύσης. Ἀγωνίζεται νὰ νικήσει τὶς ἀτομικές του ἀντιστάσεις, τὰ 
ἀτομικά του θελήματα καὶ τὶς αὐτονομημένες ὁρμές του, ὄχι γιὰ 
νὰ «βελτιωθεῖ» ἀτομικά, ἀλλὰ γιὰ νὰ ἀνταποκριθεῖ στὸν «μανικὸ 
ἔρωτα» τοῦ Χριστοῦ καὶ τῶν ἁγίων, στὶς προϋποθέσεις τῆς 
προσωπικῆς ζωῆς καὶ ὄχι τῆς φυσικῆς ἐπιβίωσης.

Ἔτσι, ὁ Χριστιανὸς δὲν φοβᾶται τὴν ἁμαρτία μὲ τὸν ψυχολογικὸ 
φόβο τῆς ἀτομικῆς ἐνοχῆς, μὲ τὴ συμπλεγματικὴ κατάθλιψη γιὰ 
τὴν ἀτομικὴ παράβαση, ποὺ μειώνει τὴν «ἠθικὴ ἀξία» τοῦ ἀτόμου 
του. Ξέρει ὅτι ὁ Χριστός, ἡ Θεοτόκος καὶ οἱ ἅγιοι τὸν ἀγαποῦν 
παρόλο ποὺ εἶναι ἁμαρτωλός — ὁ Χριστὸς τὸν ἀγάπησε στὴν 
ἁμαρτωλότητά του «μέχρι θάνατου σταυροῦ». Ξέρει ὅτι μέσα 
στὴν Ἐκκλησία ἡ ἁμαρτία του γίνεται ἀφετηρία γιὰ νὰ βιώσει τὸ 
θαῦμα τῆς σωτηρίας του ἀπὸ τὸν Χριστό· ξέρει ὅτι ἡ ἀνθρώπινη 
πραγματικότητα καὶ στὶς πιὸ «ἐνάρετες» φάσεις της εἶναι ὅλη 
ἁμαρτία —ἀποτυχία καὶ ἀστοχία— καὶ «μόνος ὁ Χριστὸς ἐκτὸς 
ἁμαρτίας ὑπάρχει». Φοβᾶται τὴν ἁμαρτία μόνο ὡς στέρηση τῆς 
δυνατότητας νὰ ἀνταποκριθεῖ στὴν ἀγάπη τοῦ Χριστοῦ. Ἀλλὰ 
ἕνας τέτοιος «φόβος» εἶναι κιόλας ἕνα πρῶτο βῆμα ἀγάπης.

7. Σπουδὴ ἐλευθερίας
Καὶ ἀφοῦ ὁ λόγος γιὰ τὴ δυναμικὴ «μεταποίηση» τῆς ἁμαρτίας 
σὲ μετάνοια, πρέπει νὰ θυμηθοῦμε τοὺς μεγάλους πνευματικοὺς 
ὁδηγοὺς τῆς ὀρθόδοξης ἐκκλησιαστικῆς παράδοσης, τοὺς σοφοὺς 
τῶν ἐρήμων, μὲ τὴν ἰσόβια σπουδὴ καὶ διερεύνηση τῶν ἀβύσσων 
τῆς ἀνθρώπινης ἁμαρτίας καὶ τὴν ἐκπληκτική τους κατάφαση στὴν 
ἀλήθεια τοῦ ἀνθρώπου, στὴν ἄρνηση τῶν συμβατικῶν ἐξωραϊσμῶν 
καὶ τῶν ψευδαισθήσεων τῆς ἀντικειμενικῆς «ἀρετῆς».

Ἡ ἀνάγκη νὰ δεῖ ὁ ἄνθρωπος καταπρόσωπο τὴν πτώση του, τὴν 



ὑπαρκτική του ἀποτυχία καὶ ἀστοχία, εἶναι μιὰ βασικὴ ἀρχὴ τοῦ 
ὀρθόδοξου μοναχισμοῦ, εἶναι προϋπόθεση γιὰ τὸν «φιλόσοφο βίο» 
τῆς μετάνοιας. Ὅπως ὁ βυζαντινὸς ἁγιογράφος, γιὰ νὰ φτάσει νὰ 
«ἱστορήσει» Εἰκόνες, περνοῦσε μιὰ μακρὰ περίοδο ζωγραφικῆς 
σπουδῆς τῆς φυσικῆς πραγματικότητας, ἔτσι καὶ ὁ μοναχός, ἀλλὰ 
καὶ κάθε πιστός, ὀφείλει νὰ σπουδάσει τὴ φύση του, τὶς φανερὲς 
καὶ κρυμμένες ἀντιστάσεις τῆς αὐτονομημένης φυσικῆς του 
ἀτομικότητας, γιὰ νὰ φτάσει νὰ ὑπερβεῖ τὴ φύση καὶ νὰ 
πραγματώσει τὴν εἰκόνα τοῦ Θεοῦ στὸ πρόσωπό του. Ἡ μετάνοια 
δὲν συμβιβάζεται μὲ ἰδεαλιστικὲς ψευδαισθήσεις καὶ οὐτοπικοὺς 
ἐξωραϊσμούς. Ἡ πιστότητα στὸ φυσικὸ εἶναι προϋπόθεση γιὰ τὴ 
μεταμόρφωσή του.

«Καθαρός ἐστι τὸν νοῦν, οὐχ ὁ μὴ γινώσκων τὸ κακόν, ἐπεὶ 
κτηνώδης ἔσται», λέει ὁ ἅγιος Ἰσαὰκ ὁ Σύρος28. Ἡ γνώση τοῦ 
κακοῦ εἶναι ἡ γνώση τῆς πτώσης τοῦ ἀνθρώπου· κάθε ἐπιδίωξη 
ἀρετῆς ποὺ ἀγνοεῖ αὐτὴ τὴν πραγματικότητα καταλήγει σὲ 
πλαστότητα καὶ διαστροφὴ ἢ στὴν ἠθικὴ οὐδετερότητα τῶν 
ἄλογων ζώων — καὶ ὑπάρχουν πολλὲς μορφὲς ἀσυνείδητης καὶ 
«ἰδεαλιστικῆς» ἢ «ἀποπνευματωμένης» κτηνωδίας.

Ἡ ἐπίγνωση τῆς ἁμαρτίας εἶναι μιὰ πραγματικὴ ἀφετηρία γιὰ 
νὰ ἀναζητήσει ὁ ἄνθρωπος λύσεις καὶ ἀπαντήσεις ζωῆς στὴν 
ἀλήθεια τοῦ Θεοῦ. «Αἰτήσωμεν οἱ ἐμπαθεῖς ἐπιμόνως τὸν 
Κύριον», γράφει ὁ ἅγιος Ἰωάννης τῆς Κλίμακος, «πάντες γὰρ οἱ 
ἀπαθεῖς ἐξ ἐμπαθείας εἰς ἀπάθειαν προέκοψαν»29. Ἡ ὑποταγὴ 
στὸν ζυγὸ τῶν παθῶν δὲν ἀποκλείει τὴ μετάνοια· ἀντίθετα, ἡ 
γεύση τῆς ἐμπάθειας ἢ καὶ ἡ δουλεία στὴν ἐμπάθεια τῆς φύσης 
εἶναι μιὰ δυνατότητα νὰ συνειδητοποιήσει ὁ ἄνθρωπος τὴν 
τραγικότητα τῆς ἀλλοτρίωσης τοῦ προσώπου του, τὶς ποικίλες 
μορφὲς τυραννίας τοῦ φυσικοῦ θελήματος. Καὶ αὐτὴ ἡ σωστὴ 
γνώση καὶ σπουδὴ τῆς ἐπαναστατημένης φύσης, ὅταν ὁδηγήσει 
στὴ μετάνοια, μεταμορφώνεται σὲ πλοῦτο ἀνθρωπογνωσίας καὶ 
«διακρίσεως», ποὺ καταξιώνεται στὴ διακονία τῆς ἀγάπης. 
Γράφει ὁ ἅγιος Ἰωάννης τῆς Κλίμακος καὶ πάλι:
«Θαρσείτωσαν οἱ τεταπεινωμένοι ἐμπαθεῖς· εἰ γὰρ καὶ ἐν πᾶσι τοῖς βοθύνοις πέσωσι, καὶ
ἐν πάσαις ταῖς παγίσι βροχισθῶσι, καὶ πᾶσαν νόσον νοσήσουσιν, ἀλλά γε μετὰ τὴν 
ὑγείαν πᾶσιν ἰατροὶ καὶ φωστῆρες καὶ λύχνοι καὶ κυβερνῆται γενήσωνται, ἑκάστης νόσου 



τοὺς τρόπους διδάσκοντες, καὶ τοὺς μέλλοντας πίπτειν ἐκ τῆς οἰκείας διασώζοντες 
πείρας»30.

Ἡ διακριτικὴ σκέψη τῶν Πατέρων τῆς Ἀνατολῆς ἀναγνωρίζει 
κάποτε, ἀκόμα καὶ στὶς ἔσχατες μορφὲς τῆς ἀνθρώπινης πτώσης, 
τὴν παραστρατημένη δίψα τῆς ζωῆς καὶ τῆς πληρότητας τοῦ 
ἀνθρώπινου προσώπου. Διαβάζουμε στὶς Ἀρεοπαγιτικὲς 
Συγγραφές:
«Ὁ ἀκόλαστος, εἰ καὶ ἐστέρηται τἀγαθοῦ κατὰ τὴν ἄλογον ἐπιθυμίαν, ἐν τούτῳ μὲν οὔτε 
ἐστίν, οὔτε ὄντως ἐπιθυμεῖ, μετέχει δ' ὅμως τἀγαθοῦ κατ' αὐτὸ τὸ τῆς ἑνώσεως καὶ φιλίας 
ἀμυδρὸν ἀπήχημα. [...] Καὶ αὐτὸς ὁ τῆς χειρίστης ζωῆς ἐφιέμενος, ὡς ὅλως ζωῆς 
ἐφιέμενος, καὶ τῆς ἀρίστης αὐτῷ δοκούσης, κατ' αὐτὸ τὸ ἐφίεσθαι, καὶ ζωῆς ἐφίεσθαι, καὶ 
πρὸς ἀρίστην ζωὴν ἀποσκοπεῖν, μετέχει τἀγαθοῦ»31.

Ἡ εἰκόνα τοῦ Θεοῦ στὸν ἄνθρωπο, ἡ δυναμικὴ τῆς ζωῆς ποὺ 
συνιστᾶ τὸ ἀνθρώπινο πρόσωπο, δὲν ἐξαλείφεται ὅσο καὶ ἂν 
ἀχρειωθεῖ τὸ ἀρχέγονο κάλλος τῆς ἀγαπητικῆς ἑτερότητας καὶ 
ἐλευθερίας. Ἡ ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας φωτίζει τὸν Ἅδη τῆς 
ἀνθρώπινης ἀποτυχίας καὶ ἀστοχίας, γιὰ νὰ δείξει στὸν ἄνθρωπο 
ὅτι ἀκόμα καὶ οἱ ἀκόρεστες ὁρμὲς ἀπὸ τὶς ὁποῖες πάσχει ἡ 
ὕπαρξή του —τὰ πάθη τῆς αὐτονομημένης ἡδονῆς— εἶναι 
σημάδια τῆς ἀλλοτριωμένης προσωπικῆς ἔφεσης γιὰ μετοχὴ στὴν 
ὄντως ζωή, σημάδια ποὺ μαρτυροῦν τὴν εὐγένεια τῆς καταγωγῆς 
του.

Αὐτὴ ἡ παρατήρηση θὰ μποροῦσε νὰ συμπληρωθεῖ καὶ ἀπὸ ἕνα 
ἀκόμα ἀπόσπασμα τοῦ Ἰωάννου τῆς Κλίμακος, ὁ ὁποῖος βλέπει 
στὸ αὐτονομημένο σαρκικὸ πάθος τὴν ἴδια φορὰ τῆς ἀγαπητικῆς 
δύναμης ποὺ μπορεῖ νὰ ὁδηγήσει τὸν ἄνθρωπο, μέσα ἀπὸ τὴ 
μετάνοια, στὸν ἄπληστο ἔρωτα γιὰ τὸν Θεό. Λέει:
«Εἶδον ἀκαθάρτους ψυχὰς περὶ ἔρωτας σωμάτων ἐμμανῶς διακειμένας· καὶ δὴ αὗται 
σκῆψιν μετανοίας προσλαβόμεναι ἐκ πείρας ἔρωτος τὸν αὐτὸν πρὸς Κύριον 
μετενηνόχασιν ἔρωτα· καὶ πάντα φόβον εὐθὺς ὑπερπηδήσασαι, ἀπλήστως εἰς ἀγάπην 
Θεοῦ ἐνεκεντρίσθησαν· διὰ τοῦτο καὶ ὁ Κύριος τῇ σώφρονι ἐκείνῃ πόρνῃ οὐ λέγει ὅτι 
ἐφοβήθη, ἀλλ' ὅτι ἠγάπησε πολύ, καὶ ἠδυνήθη εὐχερῶς ἔρωτι ἔρωτα διακρούσασθαι»32.

8. Ἀναμέτρηση ἐλευθερίας καὶ ἀγάπης
Μέσα στὴν Ἐκκλησία ὁ συμπλεγματικὸς φόβος τῆς ἁμαρτίας (ἡ 
ἐγωκεντρικὴ φοβία γιὰ τὸν ἀξιολογικὸ ὑποβιβασμὸ τῆς 
ἀτομικότητας), παράγωγο τῆς νομικῆς-δικαστικῆς ἀντίληψης γιὰ 



τὴ σχέση ἀνθρώπου καὶ Θεοῦ, μετασκευάζεται σὲ ἀγάπη καὶ 
ἔρωτα γιὰ τὸν Χριστό, παράγωγο τῆς προσωπικῆς ἐμπιστοσύνης 
στὴ φιλανθρωπία καὶ στὴ Χάρη Του. Ἡ βάση τῆς Ἠθικῆς τῆς 
Ἐκκλησίας εἶναι ἡ ἴδια ἡ βάση τῆς πίστης καὶ τῆς ζωῆς της: ἡ 
ταύτιση τῆς ζωῆς καὶ τῆς ὕπαρξης μὲ τὸ γεγονὸς τῆς προσωπικῆς 
κοινωνίας. Ἡ Ἠθικὴ τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ἡ Ἠθικὴ τῆς προσωπικῆς
ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας, γιατὶ καὶ ἡ ἀλήθεια της εἶναι ἡ 
ἀλήθεια τῶν προσώπων — ἡ μόνη πραγματικότητα ποὺ συνιστᾶ 
τὸ Εἶναι.

Ἀκόμα καὶ στὴν ἔσχατη πτώση καὶ ὑπαρκτική του ἀλλοτρίωση ὁ 
ἄνθρωπος παραμένει πρόσωπο, σαρκώνει τὴν τρομακτικὴ 
δυνατότητα νὰ ἀναμετριέται μὲ τὸν Θεό, νὰ ἀντιθέτει στὴν 
ἄβυσσο τῆς θείας ἀγάπης τὸν ἴλιγγο τῆς δικῆς του ἀνταρσίας καὶ 
ἄρνησης. «Ἁμαρτιῶν μου τὰ πλήθη καὶ κριμάτων σου ἀβύσσους, 
τίς ἐξιχνιάσει, ψυχοσῶστα Σωτήρ μου;» — εἶναι ὁ στίχος ἀπὸ ἕνα 
τροπάριο τῆς Μεγάλης Τρίτης, γνωστὸ στὴν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία 
ὡς τροπάριο τῆς μοναχῆς Κασσιανῆς, στὸ ὁποῖο ἡ πόρνη ποὺ 
ἔπλυνε τὰ πόδια τοῦ Χριστοῦ Τοῦ ἀπευθύνει τὰ λόγια τῆς 
φοβερῆς αὐτῆς ἀναμέτρησης. Ἡ ἴδια ἀνεξιχνίαστη ἀμετρία σὲ δύο 
ἀβυσσαλέα μεγέθη: στὴν ἁμαρτία τοῦ ἀνθρώπου καὶ στὸ ἔλεος 
τοῦ Θεοῦ — τὰ ἀδιάστατα ὅρια τῆς ἀλήθειας τοῦ προσωπικοῦ 
Θεοῦ καὶ τοῦ ἀνθρώπινου προσώπου ἀποκαλυπτόμενα μέσα ἀπὸ 
τὸ γεγονὸς τῆς μετάνοιας. Εἶναι ἀνεπανάληπτο τὸ σχόλιο τοῦ 
Πάστερνακ στὸν παραπάνω στίχο: «Τί συντομία, τί ἰσοτιμία Θεοῦ 
καὶ ζωῆς, Θεοῦ καὶ προσωπικότητας, Θεοῦ καὶ γυναίκας!»33

Ἡ ἐπίγνωση τῆς ἁμαρτίας μπορεῖ νὰ ἀποκαλύψει στὸν ἄνθρωπο 
τὶς ὑπαρκτικὲς διαστάσεις τοῦ προσώπου του τὸ ἴδιο 
ἀπεριόριστες ὅσο καὶ τὸ ἄμετρο βάθος τοῦ μυστηρίου τῆς θείας 
ζωῆς. Ἀλλὰ αὐτὸ ποὺ συχνὰ ἐμεῖς θεωροῦμε ἁμαρτία εἶναι ἡ 
δεμένη μὲ κοινωνικὲς συμβατικότητες νομικὴ καὶ ψυχολογικὴ 
συνείδηση ἐνοχῆς, ἡ αἴσθηση τῆς παράβασης κάποιου Νόμου, ποὺ 
ἀφήνει μέσα μας μᾶλλον ἀναπάντητο τὸ ἐρώτημα: Ποιός καὶ μὲ 
ποιάν αὐθεντία τὸν ὅρισε; Ἤ, ἀκόμα συχνότερα, μεταθέτουμε τὴν 
πραγματικότητα τῆς ἁμαρτίας στὶς περιπτώσεις ἀδικημάτων ποὺ 
ξεπερνᾶνε τὸν μέσο ὅρο τῆς ἀστικῆς εὐπρέπειας — στὰ 



κακουργήματα, στὸν βασανισμὸ ἀνθρώπου ἀπὸ ἄνθρωπο, στὶς 
κραυγαλέα ἄδικες μεταχειρίσεις. Αὐτὴ ἡ μετάθεση ἐξασφαλίζει 
μιὰ συνείδηση περίπου ἀναμαρτησίας στοὺς περισσότερους. Ἂν 
προσθέσει κανεὶς καὶ τὴν προτεραιότητα ποὺ ἔχει στὸν ἄνθρωπο 
τοῦ καιροῦ μας ἡ λογικὴ ἀμφισβήτηση τῶν καθιερωμένων, ἡ 
εὐκολία ἑρμηνείας τῶν παραδεδομένων «ἀξιῶν» σὰν κοινωνικῶν 
προκαταλήψεων, τότε ἀπὸ τὴν ἁμαρτία δὲν ἔχει ἀπομείνει παρὰ 
ἡ ἐντύπωση μιᾶς δεσμευτικῆς ἀναστολῆς ἢ καὶ συμπλέγματος ἀπὸ 
τὰ ὁποῖα ὁ ἄνθρωπος πρέπει ὁπωσδήποτε νὰ ἐλευθερωθεῖ.

Ἀλλὰ νά ποὺ ἡ Ἐκκλησία περιπλέκει τὴν ἁπλουστευμένη 
ἑρμηνευτική μας ἀναδεικνύοντας τὴν ἁμαρτία σὲ ὑπαρκτικὸ 
μέγεθος ἀντίστοιχο μὲ τὴν ἄβυσσο τῆς θείας ζωῆς. Αὐτὴ εἶναι μιὰ 
ἄλλη θεώρηση τῆς ἁμαρτίας, ἀπρόσιτη στὶς κοινωνικὲς καὶ 
ἀντικειμενικές μας μετρήσεις. Εἶναι ἡ ἁμαρτία ἡ μεταποιημένη σὲ 
μετάνοια, ἡ ἀποτυχία τοῦ ἀνθρώπου ἡ μετρημένη μὲ τὸ μέγεθος 
τῆς αὐθεντικῆς του ὕπαρξης, τῆς προσωπικῆς του ἀλήθειας, ποὺ 
εἶναι εἰκόνα τῆς ἀλήθειας τοῦ προσωπικοῦ Θεοῦ.

9. Τὸ «εὐαγγέλιο» τῆς ἐλπίδας
Τονίστηκε στὶς προηγούμενες σελίδες: Γιὰ τὴν Ἐκκλησία ἡ 
ἁμαρτία δὲν εἶναι νομικό, εἶναι ὑπαρκτικὸ γεγονός. Δὲν εἶναι 
ἁπλὴ παράβαση, ἀλλὰ ἡ ἔμπρακτη ἄρνηση τοῦ ἀνθρώπου νὰ εἶναι 
αὐτὸ ποὺ «κατ' ἀλήθειαν» εἶναι: Εἰκόνα καὶ «δόξα» —δηλαδὴ 
φανέρωση— τοῦ Θεοῦ. Ὁ ἄνθρωπος ἀρνεῖται νὰ εἶναι πρόσωπο, 
σὲ σχέση καὶ κοινωνία μὲ τὸν προσωπικὸ Θεὸ καὶ τὰ πρόσωπα 
τῶν συνανθρώπων του. Καὶ δὲν πρόκειται ἐδῶ γιὰ ἄρνηση τῶν 
κοινωνικῶν κατηγοριῶν τοῦ «ἀλτρουισμοῦ» καὶ τῆς 
«φιλαλληλίας», ἀλλὰ γιὰ ὀχύρωση τοῦ ἀνθρώπου στὴ βιολογικὴ 
καὶ ψυχολογική του ἀτομικότητα, ποὺ εἶναι «παρὰ φύσιν» τρόπος 
ὑπάρξεως, ἀλλοίωση τῆς ὑπαρκτικῆς του ἀλήθειας, ἀναίρεση τοῦ 
Τριαδικοῦ Πρωτοτύπου τῆς φύσεώς του. Καὶ ἡ ὑπαρκτικὴ 
ἀλλοίωση σημαίνει ἀναπόφευκτα φυσικὴ ἀποργάνωση, φθορὰ καὶ 
θάνατο. Πιστεύει ὁ ἄνθρωπος πὼς μάχεται τὴ φθορὰ καὶ τὸν 
θάνατο γαντζωμένος ἀπεγνωσμένα στὴν προσπάθεια γιὰ ἀτομικὴ 
ἐξασφάλιση, ἐξασφάλιση εὐζωίας, κοινωνικῆς ἐπιβολῆς, ἠθικῆς 



ἀναγνώρισης. Καὶ δὲν κατορθώνει παρὰ νὰ ἐπιτείνει τὴ διάλυση 
τῆς ὕπαρξής του, μέσα στὸν παραλογισμὸ καὶ στὴ μοναξιὰ τῆς 
ἐγωιστικῆς ἀντιδικίας.

Τὸ ξεστόχισμα τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴν ἀληθινή του ὕπαρξη, ἡ 
ἁμαρτία του, εἶναι ὡστόσο ἡ φανέρωση μιᾶς προσωπικῆς του 
δυνατότητας. Ἂν ἡ προσωπικὴ ὁλοκλήρωση τοῦ ἀνθρώπου 
ἀντιπροσωπεύει ἕνα δυναμικὸ μέγεθος ζωῆς ἀπεριόριστο, μιὰν 
«ἀτέλεστη τελειότητα» —τὴ φανέρωση καὶ πραγμάτωση τῆς 
θείας Εἰκόνας—, ταυτόχρονα ἡ «παρὰ φύσιν» ἀτομικότητα εἶναι 
καὶ αὐτὴ μιὰ δυνατότητα τοῦ ἀνθρώπου ποὺ ἀποδεικνύεται 
ὑπαρκτικὸ μέγεθος ἐξίσου ἀπεριόριστο, μιὰ ἀρνητικὴ μέτρηση τῆς 
θείας Εἰκόνας. Τὸ ναὶ ἢ τὸ ὄχι τοῦ ἀνθρώπου στὴν ὑπαρκτική του 
γνησιότητα εἶναι φανέρωση τοῦ ἄπειρου δυναμικοῦ μεγέθους τῆς 
προσωπικῆς του σχέσης ἢ τῆς ἀτομικῆς του ἀπόστασης ἀπὸ τὸν 
Θεό. Ἔτσι, οἱ καθημερινές του ἁμαρτίες, ἀστοχίες ὡς πρὸς τὸ 
«τέλος» τῆς προσωπικῆς του ὁλοκλήρωσης, δὲν εἶναι σφάλματα ἢ 
παραβάσεις καθιερωμένων συμβάσεων. Εἶναι δυναμικὲς 
ἀποκαλύψεις τῆς ἀπόστασης ποὺ χωρίζει (τροπικὰ καὶ ὄχι 
τοπικά) τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ τὸν Θεό, ἐνδεχόμενες φανερώσεις τῆς 
αὐτοκαταδίκης τοῦ ἀνθρώπου σὲ ἀποκλεισμὸ ἀπὸ τὴν «ὄντως 
ζωή».

Διατυπωμένα ὅλα αὐτὰ μὲ θεωρητικὲς ἀντικειμενικὲς 
ἐκφράσεις, μένουν ἀδιάφορα ἂν δὲν ζωοποιηθοῦν ἀπὸ τὴν 
ἐμπειρία τῆς μετάνοιας, ἂν δὲν σαρκωθοῦν σὲ μιὰ προσωπικὴ 
περιπέτεια. Ψηλαφώντας ἐμπειρικὰ καὶ ἄμεσα τὸν ἀπύθμενο 
βυθὸ τῆς ἀνθρώπινης ἀποτυχίας, συνειδητοποιεῖ ὁ πιστὸς τὸ 
μέγεθος τῶν δυνατοτήτων τῆς ἀγάπης. Καὶ τολμάει τὸ ἅλμα τῆς 
μετάνοιας. Γιὰ νὰ συναντήσει τὴν ἀπόλυτη ἀποδοχὴ στὴν ἀμετρία 
τῆς θείας φιλανθρωπίας: «Ὁ ἐγνωκὼς τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως τὴν 
ἀσθένειαν, οὗτος εἴληφε πεῖραν τῆς θείας δυνάμεως», λέει ὁ ἅγιος 
Μάξιμος ὁ Ὁμολογητής34. Ἡ σωτηρία εἶναι συνάρτηση ἄπειρων 
μεγεθῶν. Μόνο στὰ δικά της ὅρια «ἄβυσσος ἄβυσσον 
ἐπικαλεῖται».

Τὸ μήνυμα ποὺ ἔχει νὰ φέρει ἡ Ἐκκλησία στὸν σημερινὸ 
συγκεκριμένα ἄνθρωπο, τὸν τραυματισμένο καὶ ἐξουθενωμένο 



ἀπὸ τὸν «τρομοκράτη» Θεὸ τῆς δικανικῆς Ἠθικῆς, εἶναι αὐτὸ 
ἀκριβῶς: Νὰ τὸν βεβαιώσει ὅτι αὐτὸ ποὺ ζητάει οὐσιαστικὰ ὁ 
Θεὸς ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο δὲν εἶναι οὔτε τὰ ἀτομικὰ κατορθώματα 
οὔτε οἱ ἀξιομισθίες, ἀλλὰ μιὰ κραυγὴ ἐμπιστοσύνης καὶ ἀγάπης 
ἀπὸ τὰ βάθη τῆς ἀβύσσου μας. Ἢ ἀκόμα, ἴσως, μιὰ στιγμὴ 
ἀνάνηψης καὶ ἀγωνίας μέσα ἀπὸ τὸν κλειστὸ καὶ 
καλοασφαλισμένο ὑποκειμενισμὸ τῆς εὐτυχίας μας.

Τὸ μήνυμα εἶναι ἄμεσο μέσα ἀπὸ κάθε φάση τῆς ζωῆς τῆς 
Ἐκκλησίας: ἀδιάκοπα ἀνοιχτὴ πρόσκληση, ἐλπίδα καὶ παράκληση 
τοῦ ἀνθρώπου ποὺ ἔφτασε νὰ δεῖ μέσα του τὴν ἀβυσσαλέα 
στέρηση τῆς ζωῆς. Εἶναι τὸ μήνυμα ποὺ τόσο θαυμαστὰ 
συγκεφαλαιώνει ὁ Ντοστογιέβσκυ στὸν μονόλογο τοῦ 
Μαρμελάντοφ —στὸ Ἔγκλημα καὶ τιμωρία— ὅταν σκέφτεται τὴ 
μέλλουσα κρίση:
«Καὶ τότε ὁ Χριστὸς θὰ μᾶς πεῖ: Ἐλᾶτε καὶ σεῖς. Ὅλοι ἐσεῖς, ἐσεῖς οἱ μέθυσοι, ἐσεῖς οἱ 
ἀδύνατοι, ἐσεῖς οἱ ἀκόλαστοι. [...] Καὶ θὰ μᾶς πεῖ: Ὄντα ἄθλια, γίνατε σύμμορφοι μὲ τὴν 
εἰκόνα τοῦ θηρίου καὶ ἔχετε τὴ σφραγίδα του στὸ μέτωπό σας. [...] Ἐλᾶτε ὅμως καὶ σεῖς. 
Καὶ τότε οἱ δίκαιοι θὰ διαμαρτυρηθοῦν καὶ οἱ φρόνιμοι θὰ ἀπορήσουν: Μά, Κύριε, πῶς 
τοὺς δέχεσαι; Καὶ ὁ Χριστὸς θὰ πεῖ: Ἂν τοὺς δέχομαι, κύριοι δίκαιοι, ἂν τοὺς δέχομαι, 
κύριοι σώφρονες, τὸ κάνω γιατὶ κανένας ἀπὸ αὐτοὺς δὲν ἔκρινε ποτὲ τὸν ἑαυτό του ἄξιο. 
Καὶ θὰ μᾶς ἁπλώσει τὰ χέρια Του, θὰ μᾶς ἀνοίξει τὴν ἀγκαλιά Του, καὶ μεῖς θὰ πέσουμε 
στὰ πόδια Του καὶ θὰ τὰ καταλάβουμε ὅλα. Ναί, τότε θὰ τὰ καταλάβουμε ὅλα. [...] Θεέ 
μου, ἐλθέτω ἡ Βασιλεία Σου [...]»35.

 



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΡΙΤΟ
Η ΕΥΑΓΓΕΛΙΚΗ ΑΡΝΗΣΗ ΤΗΣ ΑΤΟΜΙΚΗΣ ΗΘΙΚΗΣ

1. Ἡ Ἁγία Γραφὴ καὶ τὸ γεγονὸς τῆς Ἐκκλησίας
Προσπαθήσαμε στὶς προηγούμενες σελίδες νὰ δοῦμε τὸ 
πραγματικὸ-ὑπαρκτικὸ περιεχόμενο μὲ τὸ ὁποῖο κατανόησε τὸ 
ἦθος καὶ τὴν ἁμαρτία ἡ ὀρθόδοξη παράδοση τῆς Ἐκκλησίας. 
Μοιάζει μὲ ἅλμα, ἴσως γιὰ πολλοὺς μὲ πρωθύστερο σχῆμα, ἡ 
παράλειψη νὰ ζητήσουμε τὴν ἀλήθεια τοῦ ἤθους καὶ τῆς ἁμαρτίας 
πρωταρχικὰ στὴν Ἁγία Γραφή, τὴν «πηγὴ» τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
διδαχῆς, τὴ γραπτὴ μαρτυρία τῆς πρώτης ἀποστολικῆς 
κοινότητας.

Ὡστόσο τὸ ἅλμα μπορεῖ νὰ εἶναι καὶ ἀναγκαῖο. Νὰ 
προϋποθέτει τὴν προτεραιότητα ποὺ ἔχει τὸ γεγονὸς τῆς 
Ἐκκλησίας ἀπὸ κάθε γραπτὴ ἀντικειμενικὴ διατύπωση τῆς 
ἀλήθειας της. Αὐτὴ ἡ προτεραιότητα δὲν σημαίνει ὑποτίμηση ἢ 
παραθεώρηση τῆς Γραφῆς. Ἡ Ἁγία Γραφὴ ἔχει θέση κεντρικὴ στὴ 
ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας, διαποτίζει τὴ λατρεία καὶ τὴν ἄσκηση, τὸν βίο 
καὶ τὴν εὐσέβεια τῶν πιστῶν. Ἀλλὰ τὶς ἀλήθειες τῆς Γραφῆς τὶς 
γνωρίζουμε μόνο μέσα ἀπὸ τὴν ἐμπειρία τῆς Ἐκκλησίας, μόνο μὲ 
τὸν ὀργανικὸ «ἐγκεντρισμό» μας σὲ αὐτὴ τὴν ἐμπειρία.

Δὲν εἶναι λοιπὸν ἡ Ἁγία Γραφὴ μιὰ ἀντικειμενοποιημένη 
«πηγὴ» τῆς χριστιανικῆς ἀλήθειας καὶ ἀποκάλυψης — ὅπως τὰ 
«θεωρητικὰ» κείμενα ποὺ συνοψίζουν τὶς ἀπρόσωπες καὶ 
ἀντικειμενοποιημένες «ἀρχὲς» μιᾶς ἰδεολογίας. Οὔτε εἶναι δύο οἱ 
«πηγὲς» τῆς ἀντικειμενικῆς αὐθεντίας —Γραφὴ καὶ Παράδοση—, 
ὅπως τὸ θέλησε ἡ ρωμαιοκαθολικὴ νοησιαρχία. Ἡ χριστιανικὴ 
πίστη καὶ ἀλήθεια εἶναι ἕνα γεγονὸς πρὶν ἀπὸ κάθε γραπτὴ 
διατύπωσή του: τὸ γεγονὸς τῆς σάρκωσης τοῦ Θεοῦ καὶ τῆς 
θέωσης τοῦ ἀνθρώπου, ἡ ἀδιάκοπη πραγμάτωση καὶ φανέρωση 
αὐτοῦ τοῦ γεγονότος, ἡ συγκεκριμένη ἱστορική του σάρκα, δηλαδὴ 
ἡ Ἐκκλησία.

Εἶναι αὐτὴ ἡ προτεραιότητα βασικὴ προϋπόθεση γιὰ νὰ 
προσεγγίσουμε τὴν Ἠθικὴ τοῦ Εὐαγγελίου, ὅπως καὶ ὁλόκληρη τὴ 
διδαχὴ τῆς Γραφῆς. Τὸ Εὐαγγέλιο βρίσκει τὴ φανέρωσή του στὸ 



γεγονὸς τῆς Ἐκκλησίας, κι ἂν παραθεωρήσουμε τὸ γεγονός, μᾶς 
μένει μόνο μιὰ ἄσαρκη διδαχὴ μὲ ξεχωριστὴ ἴσως, ἀλλὰ 
ὁπωσδήποτε σχετικὴ σημασία. (Ξέρουμε ὅτι στὴ Γραφὴ 
βασίστηκαν ὅλες οἱ αἱρετικὲς ἀλλοιώσεις τοῦ γεγονότος τῆς 
σωτηρίας καὶ ὅτι τὰ κείμενά της τὰ μελέτησαν μὲ ἐμβρίθεια 
πολλοὶ ἀρνητές, χωρὶς νὰ ἀρνηθοῦν τὴν ἄρνησή τους.)

Πρὶν ἀπὸ κάθε γραπτὴ διατύπωση, ἡ ἱστορικὴ πραγματικότητα 
τῆς Ἐκκλησίας εἶναι «εὐαγγέλιο» — ἄγγελμα ἔνσαρκης ἀλήθειας 
καὶ σωτηρίας. Γι' αὐτὸ καὶ δὲν μποροῦμε νὰ θεωρήσουμε τὴ 
Γραφὴ σὰν ἱδρυτικὸ «Καταστατικὸ» τῆς Ἐκκλησίας, ποὺ περιέχει 
τὰ θεωρητικὰ «ἀξιώματα» τῆς χριστιανικῆς πίστης καὶ τὸν 
κώδικα τῶν «ἐντολῶν» τῆς χριστιανικῆς Ἠθικῆς. Ἡ χριστιανικὴ 
ἀλήθεια δὲν εἶναι ἕνα σύνολο «μεταφυσικῶν» πεποιθήσεων καὶ 
ἠθικῶν ἐπιταγῶν, ποὺ προϋποθέτουν πάντοτε μιὰν a priori 
νοητικὴ ἀποδοχή. Τὸ Εὐαγγέλιο τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ἡ φανέρωση 
τῆς ζωῆς καὶ τῆς ἐμπειρίας της, καὶ αὐτὴ ἡ ἐμπειρία 
καταγράφτηκε ἀπὸ τοὺς αὐτόπτες μάρτυρες τῆς Ἀνάστασης, τῆς 
ἀπαρχῆς τῆς σωτηρίας τῶν ἀνθρώπων (— «καθὼς παρέδοσαν 
ἡμῖν οἱ ἀπ' ἀρχῆς αὐτόπται καὶ ὑπηρέται γενόμενοι τοῦ λόγου», 
Λουκ. 1, 2).

Πλαταίνει ἡ εἰσαγωγικὴ αὐτὴ παρένθεση, μὰ εἶναι ἀπαραίτητη 
γιὰ τὸ θέμα μας. Προσηλωμένη στὴν προτεραιότητα τῆς 
Ἐκκλησίας σὲ σχέση μὲ τὴ Γραφή, ἡ ὀρθόδοξη παράδοση δὲν 
γνώρισε ποτὲ τὸν πειρασμὸ τῆς θεολογικῆς σχιζοφρένειας: νὰ 
διαστείλει τὴν ἱστορικὴ «ἀντικειμενικότητα» ἀπὸ τὴ βεβαιότητα 
τῆς βιωματικῆς ἐμπειρίας, τὸν «ἱστορικὸ Ἰησοῦ» ἀπὸ τὸν «Χριστὸ 
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ κηρύγματος», τὴν πίστη ἀπὸ τὴ γνώση, τὴν 
ἠθικὴ ἀπὸ τὴν ὑπαρκτικὴ ἀλήθεια τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ Ἐκκλησία 
εἶναι ἑνιαῖο γεγονὸς ἀλήθειας καὶ ζωῆς· ἡ ἀλήθεια της εἶναι 
ἐμπειρία ζωῆς καὶ ἡ ζωή της πραγμάτωση καὶ φανέρωση 
ἀλήθειας. Ἀλήθεια καὶ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας εἶναι τὸ Πρόσωπο τοῦ 
Χριστοῦ, ὁ τρόπος ὑπάρξεως ποὺ ἀποκάλυψε καὶ ἐγκαινίασε ἡ 
σάρκωση τοῦ Λόγου. Καὶ ἐπειδὴ ἡ Ἐκκλησία ταυτίζει τὴν ὕπαρξη 
μὲ τὴν προσωπικὴ ὑπόσταση καὶ ὄχι μὲ τὴ βιολογικὴ ἀτομικότητα, 
γι' αὐτὸ καὶ ὁ Χριστὸς εἶναι γιὰ τὴν ἐμπειρία τῆς Ἐκκλησίας 



«χθὲς καὶ σήμερον ὁ αὐτὸς καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας» (Ἑβρ. 13, 8). Τὸ 
Εὐαγγέλιο, προτοῦ νὰ εἶναι διδαχή, εἶναι φανέρωση τοῦ 
γεγονότος ὅτι ὁ ἀπρόσιτος Θεὸς ἔγινε «Ἐμμανουήλ», ὁ Θεὸς μεθ' 
ἡμῶν, ἔγινε Ἐκκλησία: ἱστορικὴ ἀπαρχὴ καὶ πραγμάτωση τοῦ 
τριαδικοῦ τρόπου τῆς ὑπάρξεως στὰ ὅρια τῆς ἀνθρώπινης φύσης.

Ὁ Χριστὸς εἶναι «κεφαλὴ» τῆς Ἐκκλησίας ὄχι ἐπειδὴ «ὑπῆρξε» 
ἱδρυτής της, ἀλλὰ ἐπειδὴ Αὐτὸς συνιστᾶ τὸ σῶμα της, τὸν 
τριαδικὸ τρόπο ὑπάρξεώς της, τὸ ἦθος τῆς Ἐκκλησίας, ποὺ 
ταυτίζεται μὲ τὴν «ὄντως ζωή». Τὸ ἦθος ποὺ εὐαγγελίζεται ἡ 
Γραφὴ εἶναι ἡ θεανθρώπινη ὕπαρξη τοῦ νέου Ἀδάμ, τοῦ «καινοῦ 
ἀνθρώπου», τοῦ Χριστοῦ. Ἀναφέρεται τὸ εὐαγγελικὸ ἦθος σὲ μιὰ 
πραγματικὴ-ὑπαρκτικὴ μεταμόρφωση τῆς φύσης τοῦ ἀνθρώπου 
καὶ ὄχι ἁπλῶς σὲ μιὰ πληρέστερη δεοντολογία ποὺ ἀφήνει 
ὑπαρκτικὰ ἀναλλοίωτη τὴν ἀνθρώπινη φύση.

2. «Ἐν Χριστῷ καινὴ κτίσις»
Εἶναι χαρακτηριστικὸ ὅτι στὴν Καινὴ Διαθήκη δὲν βρίσκουμε τὴ 
λέξη ἠθική· συναντᾶμε μόνο τὴ λέξη εὐσέβεια, ποὺ ὁρίζεται ὡς 
«μυστήριο μέγα», ταυτίζεται μὲ τὸ γεγονὸς τῆς «οἰκονομίας» τοῦ 
Θεοῦ — μὲ τὸ ἔργο τῆς ἐνανθρώπισης τοῦ Θεοῦ γιὰ τὴ σωτηρία 
τοῦ ἀνθρώπου:
«καὶ ὁμολογουμένως μέγα ἐστὶ τὸ τῆς εὐσεβείας μυστήριον· Θεὸς ἐφανερώθη ἐν σαρκί, 
ἐδικαιώθη ἐν Πνεύματι, ὤφθη ἀγγέλοις, ἐκηρύχθη ἐν ἔθνεσιν, ἐπιστεύθη ἐν κόσμῳ, 
ἀνελήφθη ἐν δόξῃ» (Α΄ Τιμόθ. 3, 16).

Ταυτίζεται ἡ εὐσέβεια, δηλαδὴ τὸ εὐαγγελικὸ ἦθος, μὲ τὴν 
πραγματικότητα τῆς σάρκωσης τοῦ Θεοῦ καὶ τὴν ἐνθρόνιση τῆς 
ἀνθρώπινης φύσης στὸν χῶρο τῆς ζωῆς τοῦ Θεοῦ — τὴν «ἐν δόξῃ»
ἀνάληψη τοῦ Χριστοῦ.

Ἡ ἕνωση τῆς θείας μὲ τὴν ἀνθρώπινη φύση στὸ Πρόσωπο τοῦ 
Χριστοῦ ἔχει ὡς ἀποτέλεσμα ὁριστικὴ μεταβολὴ στὶς ὑπαρκτικὲς 
δυνατότητες τοῦ ἀνθρώπου. Μετὰ τὴν πτώση, ἡ προσωπικὴ 
ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία τοῦ ἀνθρώπου ἦταν πιὰ ἀδύνατο νὰ 
ὑπερβεῖ τὴ φυσικὴ ἀναγκαιότητα αὐτονομίας καὶ αὐτοτέλειας τῆς 
βιολογικῆς ἀτομικότητας. Ὁ ἀναφορικὸς χαρακτήρας τῆς 
προσωπικῆς ἑτερότητας ἐξαντλεῖται στὰ ὅρια τῆς φύσης, 
διαφοροποιεῖ καὶ ἀντιθέτει τὶς ὑπαρκτικὲς ἀτομικότητες, 



ταυτίζεται μὲ τὴ θνητὴ βιολογικὴ ἀτομικότητα. Καὶ ὁ περιορισμὸς 
τοῦ γεγονότος τῆς ὕπαρξης στὴν ἀτομικὴ αὐτοτέλεια δημιουργεῖ 
μιὰ φυσικὴ ἀπόσταση τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὸν Θεό, ποὺ δὲν 
μπορεῖ νὰ τὴ γεφυρώσει ἡ θέληση τοῦ προσώπου καταδικασμένη 
νὰ εἶναι μιὰ ἀτομικὴ θέληση.

Ἀλλὰ μὲ τὴ σάρκωση τοῦ Θεοῦ Λόγου ἡ φυσικὴ αὐτὴ ἀπόσταση 
ἀνθρώπου καὶ Θεοῦ καταργεῖται, καταλύεται «τὸ μεσότοιχον τοῦ 
φραγμοῦ» (Ἐφεσ. 2, 14). Ὅπως ἡ αὐτονομημένη φυσικὴ θέληση 
αὐθυπαρξίας τοῦ πρώτου Ἀδὰμ καταδικαζει τὴ φύση νὰ ἐξαντλεῖ 
τὴν ὕπαρξή της στὴν ἐπιβίωση τῆς θνητῆς ἀτομικότητας, ἔτσι καὶ ἡ 
ἕνωση τῆς θείας μὲ τὴν ἀνθρώπινη φύση καὶ ὁ ἐναρμονισμὸς τῶν 
δύο φυσικῶν θελήσεων στὸ πρόσωπο τοῦ δεύτερου Ἀδάμ, τοῦ 
Χριστοῦ, ἐλευθερώνει τὴν ἀνθρώπινη φύση ἀπὸ τὴν αὐτοδέσμευσή 
της στὰ ὑπαρκτικὰ ὅρια τῆς θνητῆς ἀτομικότητας: στὸ Πρόσωπο 
τοῦ Χριστοῦ ἡ ἀνθρώπινη φύση ὑφίσταται ὡς προσωπικὴ 
ὑπόσταση κοινωνίας μὲ τὴ Θεότητα. Ἡ προσωπικὴ θεανθρώπινη 
ὕπαρξη τοῦ Χριστοῦ ὑποστασιάζει τὸ θνητὸ εἶναι τοῦ ἀνθρώπου, 
συνιστᾶ μιὰ «καινὴ κτίση», μιὰ νέα ἀνθρωπότητα, ποὺ ὑπάρχει 
σὲ κοινωνία μὲ τὸν Πατέρα ἔτσι ποὺ ἔχει προσληφθεῖ, θνητὴ καὶ 
καθημαγμένη, ἀπὸ τὴν ὑποστατικὴ ἀγάπη τοῦ Υἱοῦ.

Αὐτὴ ἡ «ἀναγέννηση» τοῦ ἀνθρώπου «ἐν Χριστῷ» προϋποθέτει 
μόνο τὸν συντονισμὸ τῆς ἐλευθερίας του μὲ τὴν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ, 
τὴν κατάφασή του στὸν «μανικὸ ἔρωτα» τοῦ Χριστοῦ γιὰ τὸ 
πρόσωπό του. Αὐτὸ ποὺ ζητάει ὁ Θεὸς ἀπὸ τὸν ὑπαρκτικὰ 
ἀλλοτριωμένο καὶ ἐξουθενωμένο ἄνθρωπο εἶναι μιὰ ἔστω καὶ 
ἐλάχιστη προσπάθεια νὰ ἀρνηθεῖ τὴν ἀτομική του αὐτάρκεια, νὰ 
ἀντισταθεῖ στὶς ὁρμὲς τῆς ἀτομικῆς αὐτοτέλειας, νὰ θελήσει νὰ 
ζήσει ἀγαπώντας καὶ ἀγαπώμενος. Εἶναι αὐτὸ ἕνα πρῶτο βῆμα 
γιὰ νὰ μετάσχει στὸν καινούργιο τρόπο ὑπάρξεως, στὸ 
καινούργιο ἦθος ποὺ ἐγκαινιάζει ὁ νέος Ἀδάμ, ὁ γενάρχης τῆς 
νέας ἀνθρωπότητας, ὁ Χριστός. Εἶναι ἡ κένωση ποὺ 
πραγματοποίησε ὡς ἄνθρωπος ὁ Χριστός: τὸ ἄδειασμα ἀπὸ τὰ 
στοιχεῖα τῆς ἀτομικῆς αὐτονομίας καὶ αὐτοτέλειας, ἡ 
πραγμάτωση τῆς ζωῆς ὡς ἀγάπης καὶ κοινωνίας.

Ἡ συμμόρφωση στὸ ἦθος αὐτὸ ὁρίζει τὴν πρακτικὴ εὐσέβεια τῆς 



Ἐκκλησίας, τὴν ἄσκηση. Ἄσκηση εἶναι ἡ προσπάθεια ποὺ 
βεβαιώνει τὴν ἐλευθερία καὶ τὴ θέληση τοῦ ἀνθρώπου νὰ ἀρνηθεῖ 
τὴν ἀνταρσία τοῦ ἀτομικοῦ του θελήματος, νὰ μιμηθεῖ τὴν ὑπακοὴ 
τοῦ δεύτερου Ἀδάμ — ὑπακοὴ ὄχι ἁπλῶς μὲ τὴν ἔννοια τῆς 
ὑποταγῆς σὲ μιὰ ἐξωτερικὴ νομοθεσία, ἀλλὰ μὲ τὴν ἔννοια τῆς 
πιστότητας στὴν «Εἰκόνα» τοῦ Θεοῦ ποὺ εἶναι ὁ Χριστός, τῆς 
συμμόρφωσης μὲ τὸ Τριαδικὸ Πρωτότυπο τῆς ζωῆς ποὺ Αὐτὸς 
ἐνσάρκωσε μέσα στὰ ὅρια τῆς ἀνθρώπινης φύσης.

3. Ὁ Νόμος, φανέρωση ἀλήθειας καὶ ὁδὸς ζωῆς
Εἶναι φανερὸ μέσα ἀπὸ τὰ σχετικὰ αὐτὰ περιγράμματα: Τὸ 
εὐαγγελικὸ ἦθος βρίσκεται στοὺς ἀντίποδες κάθε ἀτομικῆς 
Ἠθικῆς, ἀφοῦ προϋποθέτει τὸν μετασχηματισμὸ τῆς ἀτομικότητας 
σὲ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς κοινωνίας καὶ σχέσης. Κι ὅμως, μέσα στὴ 
Γραφὴ διαβάζουμε γιὰ τὴν ὕπαρξη «Νόμου» τοῦ Θεοῦ καὶ γιὰ 
τὴν ἀνάγκη ἀτομικῆς συμμόρφωσης τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὶς ἐντολὲς 
αὐτοῦ τοῦ Νόμου. Καὶ ὁ ἐθισμός μας στὴν ἀντίληψη γιὰ τὸν Νόμο 
ποὺ προϋποθέτει ἡ κοινωνικὴ καὶ πολιτική μας συλλογικότητα 
μᾶς ὁδηγεῖ νὰ θεωρήσουμε τὴ συμμόρφωση μὲ τὶς νομικὲς ἐντολὲς 
σὰν ἀτομικὸ ἐπίτευγμα, ἀφορμὴ ἀτομικῆς ἀξιομισθίας καὶ 
αὐτάρκειας.

Ἀλλὰ στὸ σημεῖο αὐτὸ πρέπει νὰ θυμηθοῦμε ὅτι ἡ ἀλήθεια τοῦ 
Νόμου στὴ βιβλικὴ ἀποκάλυψη δὲν ἔχει τὸ νόημα ποὺ δίνουμε στὴ 
νομοθεσία τῆς πολιτείας καὶ τῶν κοινωνικῶν μας σχέσεων οὔτε τὸ 
νόημα ποὺ ἔδωσε στὸν βιβλικὸ Νόμο ἡ παράδοση τῶν Φαρισαίων. 
Στὴν Παλαιὰ Διαθήκη ἡ ἀλήθεια γιὰ τὸν Νόμο καὶ τὴν τήρησή του 
ἀναφέρεται στὴ «συμφωνία» (Διαθήκη) τοῦ Θεοῦ μὲ τὸν λαὸ τοῦ 
Ἰσραήλ. Σύμφωνα μὲ τὸ βιβλίο τῆς Ἐξόδου, ἡ ἐκλογὴ τοῦ Ἰσραὴλ 
ὡς «περιούσιου» καὶ «ἐκλεκτοῦ» λαοῦ τοῦ Θεοῦ δὲν ἦταν 
αὐθαίρετη· προϋπέθετε τὴν ἐνεργητικὴ «συγκατάθεση» τοῦ λαοῦ, 
τὴν ἔμπρακτη θετική του ἀπάντηση στὴν κλήση τοῦ Θεοῦ.

Ἡ ἔμπρακτη αὐτὴ ἀπάντηση διατυπώνεται καὶ καθορίζεται στὸ 
ἑπόμενο —μετὰ τὴν Ἔξοδο— βιβλίο τῆς Πεντατεύχου, στὸ 
Λευϊτικόν, ὡς «πιστότητα στὸν Νόμο». «Μένοντας πιστὸς στὸν 
Νόμο ὁ ἄνθρωπος ἁγνίζεται, μεταμορφώνεται, ἀναδεικνύεται 



τέκνο τοῦ Κυρίου τῶν Δυνάμεων, Εἰκόνα καὶ δόξα Ἐκείνου ποὺ 
ἐποίησε τὸν οὐρανὸ καὶ τὴ γῆ», λέει ἡ Haggadah, ἡ ραβινικὴ 
δηλαδὴ ἑρμηνεία καὶ ἀνάπτυξη τοῦ Νόμου36.

Ἡ λέξη Νόμος, ποὺ χρησιμοποιήθηκε γiὰ νὰ μεταφραστεῖ στὰ 
ἑλληνικὰ ὁ ἑβραϊκὸς ὅρος Torah, δὲν ἀνταποκρίνεται ἀκριβῶς στὸ 
περιεχόμενο ποὺ ἔχει μέσα στὴν Παλαιὰ Διαθήκη ἡ ἑβραϊκὴ αὐτὴ 
λέξη. Torah σημαίνει κάτι πολὺ περισσότερο ἀπὸ νόμος μὲ τὴν 
ἔννοια τῆς πολιτικῆς ἢ ἐθιμικῆς δεοντολογίας — ἐκφράζει μιὰ 
πραγματικότητα πολὺ οὐσιαστικότερη καὶ πολὺ πιὸ πλούσια. Δὲν 
θὰ ἀνοιχτοῦμε στὴ συζήτηση ἂν ὁ πλατωνικὸς νόμος, ἡ τάξη καὶ ἡ 
ἁρμονία ποὺ ἀναδεικνύει τὸ σύμπαν σὲ κόσμο (κόσμημα), 
ἀνταποκρίνεται περισσότερο στὸ βιβλικὸ Torah ἢ στὸν ἄλλο 
βιβλικὸ ὅρο: σοφία (HakhmΦ). Ἂν ζητήσουμε ὁπωσδήποτε 
κάποιες ἀναλογίες, θὰ ἤμασταν πιὸ κοντὰ στὴν ἀλήθεια 
παραλληλίζοντας τὴν Torah μὲ τοὺς κανόνες τῶν Πυθαγορείων, 
τοὺς κανόνες τῆς καλλιτεχνικῆς δημιουργίας, τῆς μουσικῆς 
σύνθεσης.

Ὁ καλλιτέχνης, λ.χ., ποὺ θέλει νὰ ἐκφράσει μὲ τὸν χρωστήρα τὸ 
κάλλος τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας τῶν «πραγμάτων», πρέπει νὰ 
ξεπεράσει τὶς ὑποκειμενικὲς χρωματικές του προτιμήσεις, τὴν 
αὐθαιρεσία τῶν ἀτομικῶν συναισθηματικῶν του θεωρήσεων καὶ νὰ
πειθαρχήσει στοὺς νόμους τῆς χρωματικῆς ἁρμονίας γιὰ νὰ 
μπορέσει νὰ ἀνακαλύψει καὶ νὰ ἐκφράσει τὸν λόγο ἢ τὶς σχέσεις 
ποὺ συνιστοῦν τὸ κάλλος τοῦ ἀντικειμένου. Αὐτὴ ἡ πειθαρχία δὲν 
ἐξαφανίζει· ἀντίθετα, ἀναδεικνύει τὴν προσωπικὴ ἑτερότητα τοῦ 
καλλιτεχνικοῦ ἔργου, ἀφοῦ κατορθώνει νὰ ἐκφράσει τὸν λόγο τῆς 
προσωπικῆς σχέσης τοῦ καλλιτέχνη μὲ τὰ πράγματα. Ὁ βιβλικὸς 
Νόμος εἶναι πιὸ κοντὰ σὲ αὐτὴ τὴν ἀλήθεια παρὰ στὴν ἔννοια τῶν 
νόμων τῆς πολιτείας ἢ καὶ τῶν κοσμικῶν νόμων.

Ἀλλά, γιὰ νὰ μὴ χαθοῦμε σὲ παρόμοιες συζητήσεις, θὰ χρειαστεῖ 
μόνο νὰ θυμίσουμε τὴν παράδοση τοῦ Νόμου ἀπὸ τὸν Θεὸ στὸν 
Μωυσῆ, ποὺ ταυτίζεται στὸ βιβλίο τῆς Ἐξόδου μὲ τὴν ἀποκάλυψη 
σὲ αὐτὸν τοῦ θείου Ὀνόματος. Ὁ Νόμος εἶναι μιὰ φανέρωση τοῦ 
Θεοῦ, ἕνα δῶρο τῆς Χάρης, καὶ ὄχι μιὰ δικανικὴ νομοθεσία μὲ 
κοινωνικὴ σκοπιμότητα. Εἶναι μιὰ κλήση στὸν λαὸ τοῦ Ἰσραὴλ νὰ 



γίνει ὁ ἀποδέκτης καὶ ὁ φορέας τοῦ Ὀνόματος τοῦ Θεοῦ, νὰ 
ἀναδειχθεῖ σὲ «ἀπαύγασμα» τῆς ἀλήθειας, ποὺ εἶναι ὁ ἴδιος ὁ 
Θεός. Στὴ σημιτικὴ παράδοση τὸ ὄνομα δὲν εἶναι ἁπλῶς ἡ 
ὀνομασία ἑνὸς ὄντος ἢ μιᾶς ὕπαρξης, ἀλλὰ ἡ ἔκφραση τῆς 
οὐσιαστικῆς τους ὑπόστασης καί, περισσότερο, ἡ φανέρωση μιᾶς 
προσωπικῆς ἑτερότητας. Ἡ ἀποκάλυψη τοῦ ὀνόματος σημαίνει 
μιὰ κοινωνία καὶ σχέση μὲ τὸ πρόσωπο ποὺ φανερώνει τὸ ὄνομά 
του, μιὰ δυνατότητα οὐσιαστικῆς γνωριμίας μαζί του.

Γι' αὐτὸ καὶ ὁ Μωυσῆς, ἀναλαμβάνοντας τὴν ἀποστολὴ ποὺ τοῦ 
ἀναθέτει ὁ Θεός, ζητάει νὰ τοῦ ἀποκαλύψει τὸ Ὄνομά Του 
(Ἔξοδ. 3, 13). Αὐτὸ τὸ Ὄνομα ἔμενε κρυμμένο γιὰ τοὺς ἄλλους 
λαοὺς καὶ γιὰ τὸν Ἰσραὴλ ἦταν προσιτὸ μόνο στὰ ὅρια τῆς σχέσης, 
τῆς «Διαθήκης» μὲ τὸν Θεό. Ἡ Διαθήκη διατυπώθηκε στὸν Νόμο. 
Ἡ παραχώρηση τοῦ Νόμου ἦταν ἡ ἐναπόθεση τοῦ Ὀνόματος τοῦ 
Θεοῦ στὸν λαὸ τοῦ Ἰσραήλ. Ἡ πιστότητα στὸν Νόμο ἀναδείκνυε 
τὰ χαρακτηριστικὰ τοῦ «λαοῦ τοῦ Θεοῦ» —τὴ βιωματικὴ 
ἀνταπόκριση στὴν ἰδιάζουσα κλήση Του—, φανέρωνε τὴν ἀλήθεια 
τοῦ Θεοῦ, δηλαδὴ τὸ Ὄνομά Του, ἔνσαρκο στὸ σῶμα τοῦ 
ἐκλεκτοῦ λαοῦ. Αὐτὴ τὴν πραγματικότητα ἐκφράζει ἡ 
παραγγελία τοῦ Λευϊτικοῦ: «Ἔσεσθε ἅγιοι, ὅτι ἐγὼ ἅγιος Κύριος 
ὁ Θεὸς ὑμῶν» (19, 2).

Καὶ στὴν Παλαιὰ Διαθήκη λοιπὸν ἡ τήρηση τοῦ Νόμου δὲν ἦταν 
μιὰ πειθαρχία σὲ κάποια κωδικὴ δεοντολογία ποὺ ἐξασφάλιζε 
κοινωνικὴ εὐταξία ἢ ἀτομικὲς ἀρετές. Ἡ τήρηση τοῦ Νόμου 
ἀναδείκνυε τὸν κάθε Ἰσραηλίτη μέλος τοῦ λαοῦ τοῦ Θεοῦ· ὁ 
Ἰσραηλίτης ἔπρεπε νὰ τηρεῖ τὸν Νόμο ὄχι γιὰ νὰ ἐξασφαλίσει 
ἀτομικὴ ἀξιομισθία, ἀλλὰ γιατὶ μόνο αὐτὴ ἡ τήρηση τοῦ 
ἐξασφάλιζε τὴ μετοχὴ στὸν περιούσιο λαὸ ποὺ εἶχε δεχτεῖ τὶς 
ἐπαγγελίες τῆς σωτηρίας. Ἡ πιστότητα στὸν Νόμο δὲν ἀπέβλεπε 
στὴν ἀτομικὴ δικαίωση, ἀλλὰ στὴ φανέρωση τῆς ἀλήθειας, 
φανέρωνε τὴ Διαθήκη τοῦ Θεοῦ μὲ τὸν λαό Του, ἀποκάλυπτε τὴν 
ἀλήθεια τοῦ ζῶντος Θεοῦ. Εἶναι χαρακτηριστικοὶ οἱ στίχοι μιᾶς 
ἑσπερινῆς προσευχῆς ποὺ διάβαζαν στὴ Συναγωγή:
«Κύριε Παντοδύναμε Βασιλιὰ τοῦ οὐρανοῦ καὶ τῆς γῆς, Σὲ εὐχαριστῶ γιὰ τὸ δῶρο τοῦ 
Νόμου, χάρη στὸ ὁποῖο μπορῶ νὰ ἀποτυπώνω στὴν ἴδια μου τὴ σάρκα τὴν ἀγάπη μου γιὰ
Σένα καὶ νὰ κοσμῶ τὴν ὕπαρξή μου μὲ τὴ Χάρη Σου καὶ τὸ κάλλος Σου»37.



Μὲ μιὰ τέτοια ἀντίληψη γιὰ τὸν Νόμο —δυναμικὴ ἀποκάλυψη 
καὶ φανέρωση τοῦ Θεοῦ στὰ ἀνθρώπινα πρόσωπα—, μποροῦμε νὰ
κατανοήσουμε τὸν λόγο τοῦ Χριστοῦ ὅτι δὲν ἦρθε νὰ «καταλύσει» 
ἀλλὰ νὰ «πληρώσει» τὸν Νόμο (Ματθ. 5, 17). Ἡ «καινὴ ἐντολή», 
τὸ Εὐαγγέλιο, εἶναι ἡ ἴδια ἡ ὑπόσταση τοῦ Χριστοῦ, ἡ τέλεια 
Εἰκόνα τοῦ Θεοῦ. Ὁ κάθε πιστὸς φιλοτεχνεῖ τώρα στὸ πρόσωπό 
του αὐτὴ τὴν τέλεια Εἰκόνα μένοντας πιστὸς στὸν Εὐαγγελικὸ 
Νόμο, τὸν Νόμο τῆς ἀγάπης, ποὺ τὸν ἐγκεντρίζει στὸ σῶμα τοῦ 
Χριστοῦ, τὴν Ἐκκλησία38.

4. Πλήρωμα νόμου, ἡ ἀγάπη
Ὅλες οἱ εὐαγγελικὲς παραινέσεις καὶ ἐντολὲς σκοπεύουν στὴν 
ἀγάπη, στὴ δυναμικὴ αὐθυπέρβαση τῆς ἐγωκεντρικῆς 
ἀτομικότητας καὶ στὴν πραγμάτωση τῆς Εἰκόνας τοῦ Τριαδικοῦ 
Θεοῦ στὴν ἀνθρώπινη ὕπαρξη. Ἡ ἐντολὴ τῆς ἀγάπης εἶναι τὸ 
«πλήρωμα τοῦ νόμου» (Ρωμ. 13, 10) ὄχι σὰν ἕνας τελειότερος καὶ 
ἀποδοτικότερος νόμος, ὄχι σὰν «συμπλήρωση» τοῦ νόμου, ἀλλὰ 
ὡς ὁλοκλήρωση καὶ «τέλος» τοῦ νόμου, ὡς γεγονὸς στὸ ὁποῖο οἱ 
ἐπιδιώξεις τοῦ νόμου ἔγιναν πραγματικότητα, βρῆκαν τὸ 
πλήρωμά τους.

Εἶναι ἑπομένως παρερμηνεία, ἂν ὄχι ἄρνηση τοῦ εὐαγγελικοῦ 
μηνύματος τῆς σωτηρίας, νὰ ἑρμηνεύουμε τὴν ἀγάπη σὰν ἀτομικὴ 
ἀρετὴ (ἔστω τὴ σπουδαιότερη) μὲ τὰ μέτρα καὶ τὰ κριτήρια τῆς 
συμβατικῆς Ἠθικῆς τῶν «καλῶν σχέσεων», νὰ τὴν περιορίζουμε 
στὶς διαστάσεις τοῦ «ἀλτρουισμοῦ» καὶ τῆς «φιλαλληλίας». Ἡ 
εὐαγγελικὴ ἀγάπη εἶναι ἡ ἐνσάρκωση τοῦ κενωτικοῦ ἤθους τοῦ 
δεύτερου Ἀδάμ, εἶναι ἡ ἀποκατάσταση τῆς ζωῆς καὶ τῆς ὕπαρξης 
μέσα στὰ ὅρια τῆς κτιστῆς καὶ θνητῆς ἀνθρώπινης φύσης. Δὲν 
ἀποβλέπει ἁπλῶς στὴ βελτίωση τῆς κοινωνικῆς συμπεριφορᾶς ἡ 
ἀγάπη, ἀλλὰ σκοπεύει «πρὸς ἐκείνην τὴν ἑνότητα, ἥτις κέκτηται 
διδάσκαλον τὴν Ἁγίαν Τριάδα», κατὰ τὴ ρήση τοῦ ἁγίου Ἰσαὰκ 
τοῦ Σύρου39.

Τὴ σύνδεση τῆς εὐαγγελικῆς ἀγάπης μὲ τὸ Τριαδικὸ Πρωτότυπο 
τῆς ὕπαρξής μας τὴ βρίσκουμε ἄμεσα διατυπωμένη στὴ λεγόμενη 
ἀρχιερατικὴ προσευχὴ τοῦ Χριστοῦ — στὸ Εὐαγγέλιο τοῦ 



Ἰωάννη, 17ο κεφάλαιο. Ὁ Χριστὸς παρακαλεῖ τὸν Πατέρα γιὰ 
τοὺς μαθητές Του καὶ γιὰ ὅσους θὰ πιστέψουν μὲ τὸ κήρυγμά 
τους σὲ Αὐτὸν —ὅλα τὰ μέλη τῆς Ἐκκλησίας Του— «ἵνα ὦσιν ἓν 
καθὼς ἡμεῖς» (17, 11), «ἵνα πάντες ἓν ὦσι, καθὼς σύ, πάτερ, ἐν 
ἐμοὶ κἀγὼ ἐν σοί, ἵνα καὶ αὐτοὶ ἐν ἡμῖν ἓν ὦσιν» (17, 21), «ἵνα 
ὦσιν ἓν καθὼς ἡμεῖς ἕν ἐσμεν» (17, 22).

Ἡ ἀναφορὰ στὸν τρόπο τῆς θείας ὑπάρξεως, στὴν τριαδικὴ 
ἑνότητα καὶ κοινωνία τῶν προσώπων, ἀναδεικνύει τὴν ἀγάπη 
«πρώτη καὶ μεγάλη ἐντολή» (Ματθ. 22, 38), τὴν ταυτίζει μὲ τὴν 
ἀποκατάσταση τῆς εἰκόνας τοῦ Θεοῦ στὸν ἄνθρωπο, μὲ τὴν 
ἐπιστροφὴ στὴν «κατ' ἀλήθειαν» ὕπαρξη καὶ ζωή: «ὅτι ἡ ἀγάπη 
ἐκ τοῦ Θεοῦ ἐστι, καὶ πᾶς ὁ ἀγαπῶν ἐκ τοῦ Θεοῦ γεγέννηται καὶ 
γινώσκει τὸν Θεὸν [...] ὅτι καθὼς ἐκεῖνος ἐστὶ καὶ ἡμεῖς ἐσμεν ἐν 
τῷ κόσμῳ» (Α΄ Ἰωάν. 4, 7 καὶ 17). Ἔργο πτώσης καὶ θανάτου 
εἶναι ἡ διάσπαση καὶ ὁ «διασκορπισμὸς» τῶν τέκνων τοῦ Θεοῦ, 
ἔργο ζωῆς καὶ ἀθανασίας —ἔργο τῆς Ἐκκλησίας— εἶναι ἡ 
«συναγωγὴ εἰς ἓν τῶν πρὶν διεσκορπισμένων» (Ἰωάν. 11, 52), ἡ 
οἰκοδομὴ τοῦ σώματος — «οἱ πολλοὶ ἓν σῶμά ἐσμεν ἐν Χριστῷ» 
(Ρωμ. 12, 5). Ἡ ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας δὲν εἶναι ἁπλῶς ἕνα 
κοινωνιολογικὸ γεγονὸς ἢ συλλογικὸ ἠθικὸ κατόρθωμα, ἀλλὰ 
ἀποκάλυψη ἀλήθειας καὶ φανέρωση ζωῆς: Γνωρίζουμε τὸν «κατ' 
ἀλήθειαν» ἄνθρωπο, τὴν προσωπική του ἑτερότητα ὡς ἐλευθερία 
τῆς ἀγάπης, μόνο στὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἑνότητας. Καὶ γνωρίζουμε τὸν Θεό, φτάνουμε σὲ προσωπικὴ 
κοινωνία καὶ σχέση μαζί Του, μόνο στὸ ποσοστὸ ποὺ 
συντονιζόμαστε μὲ τὸν τρόπο ὑπάρξεως τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἑνότητας. Ἡ ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ἡ φανέρωση τῆς 
ἀλήθειας γιὰ τὴν ὕπαρξη καὶ τὴ ζωή, «ἄρτι δι' ἐσόπτρου ἐν 
αἰνίγματι» (Α΄ Κορ. 13, 12), ἀφοῦ ἡ ἑνότητα εἶναι ἀκόμα μιὰ 
δυναμικὴ πορεία ἀπὸ τὴ μετάνοια στὴν τελείωση: «ἐκ μέρους 
γινώσκομεν [...] ὅταν δὲ ἔλθῃ τὸ τέλειον, τότε τὸ ἐκ μέρους 
καταργηθήσεται» (13, 10) — «ἄρτι γινώσκω ἐκ μέρους, τότε δὲ 
πρόσωπον πρὸς πρόσωπον» (13, 12). Ἀλλὰ ὅση ἀποκάλυψη 
ἀλήθειας κατέχει ὁ ἄνθρωπος, ἔστω μέσα ἀπὸ ἔσοπτρα καὶ 
αἰνίγματα, συγκεφαλαιώνεται στὴν ἑνότητα καὶ ἀγάπη τῆς 



Ἐκκλησίας.

5. Ἡ εὐαγγελικὴ ἀνατροπὴ τῆς συμβατικῆς ἀξιολογίας
Ἔτσι, ἡ ἀγάπη δὲν εἶναι μιὰ εὔκολη ἀρχή, ἀλλὰ τὸ ἀδιάκοπα 
ζητούμενο τέλος, ἡ «ἀτέλεστος τελειότης» τῆς ἠθικῆς πορείας τοῦ 
ἀνθρώπου. Ἀρχὴ εἶναι ἡ μετάνοια, ἡ δυναμικὴ ἔξοδος ἀπὸ τὴν 
ἀτομικὴ αὐτάρκεια, ἡ ἐπίγνωση τῆς ἀνθρώπινης ἀνεπάρκειας, ἡ 
ζήτηση τῆς Χάρης τοῦ Θεοῦ. Τὸ πρῶτο κήρυγμα τοῦ Ἰησοῦ εἶναι 
κήρυγμα μετανοίας, γιατὶ αὐτὴ εἶναι ἡ προϋπόθεση μετοχῆς στὴ 
Βασιλεία τοῦ Θεοῦ, στὴν Ἐκκλησία:
«μετὰ τὸ παραδοθῆναι Ἰωάννην ἦλθεν ὁ Ἰησοῦς εἰς τὴν Γαλιλαίαν κηρύσσων τὸ 
εὐαγγέλιον τῆς βασιλείας τοῦ Θεοῦ καὶ λέγων ὅτι πεπλήρωται ὁ καιρὸς καὶ ἤγγικεν ἡ 
βασιλεία τοῦ Θεοῦ· μετανοεῖτε» (Μάρκ. 1, 14-15).

Καὶ κάθε σελίδα τῶν Εὐαγγελίων εἶναι ἕνας τονισμὸς τῆς 
ἀνάγκης γιὰ μετάνοια καὶ πίστη — ἔξοδο ἀπὸ τὸν ἐγκλωβισμὸ 
στὴν ἐγωκεντρικότητα, ἐμπιστοσύνη καὶ αὐτοπαράδοση στὸν Θεό. 
Αὐτὴ ἡ ριζικὴ μεταστροφὴ ποὺ ὁδηγεῖ στὴ σωτηρία προϋποθέτει 
ταυτόχρονα μιὰ ὀδυνηρὴ ἀπώλεια: Ὁ Χριστὸς βεβαιώνει ὅτι γιὰ 
νὰ σώσεις τὴν ψυχή σου πρέπει νὰ τὴν ἀπωλέσεις (Ματθ. 16, 25). 
Τί σημαίνει αὐτό; Σημαίνει νὰ ἀρνηθεῖς τὴ βαθύτατη ταύτιση μὲ 
τὴν ἀτομική σου φύση, τὴ βιολογικὴ καὶ ψυχολογικὴ αὐτοάμυνα 
τοῦ ἐγώ, νὰ παραιτηθεῖς ἀπὸ κάθε ἐμπιστοσύνη στὴν ἀνθρώπινη 
ἰσχύ, ἀρετή, κύρος, δράση, ἀποτελεσματικότητα. Ὅποιος θέλει νὰ 
ζήσει πρέπει νὰ ἀπωλέσει τὴ ζωή του —τὴν ψευδαίσθηση τῆς 
ζωῆς ποὺ εἶναι ἡ ἀτομικὴ ἐπιβίωση καὶ αὐτάρκεια— γιὰ νὰ σώσει 
τὴ ζωή του ὡς προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία: 
«ἀπαρνησάσθω ἑαυτὸν καὶ ἀράτω τὸν σταυρὸν αὐτοῦ». Ἡ 
ἀποδοχὴ τοῦ σταυροῦ, ὁ ἑκούσιος θάνατος κάθε θνητῆς 
αὐτοβεβαιότητας, εἶναι ἡ μέγιστη δύναμη, ἡ μέγιστη 
ἀποτελεσματικότητα ζωῆς. Ἀλλὰ κυρίως ἡ παραίτηση ἀπὸ τὰ 
ἀτομικὰ ἐπιτεύγματα, τὴν ἀντικειμενικὴ ἀναγνώριση τῆς ἀρετῆς, 
τὴ συνείδηση τῆς ἀξιομισθίας, ποὺ εἶναι τὰ ἰσχυρότερα ἐρείσματα 
ἀντίστασης στὴν ἀνάγκη κοινωνίας μὲ τὸν Θεὸ καὶ ἐμπιστοσύνης 
σὲ Αὐτόν.

«Οἱ πεποιθότες ἀφ' ἑαυτοῖς ὅτι εἰσὶ δίκαιοι» (Λουκ. 18, 9) 
αὐτοαποκλείονται ἀπὸ τὸν χῶρο τῆς Βασιλείας — ἔχουν οἱ ἴδιοι 



ἀποκλείσει τὸν ἑαυτό τους ἀπὸ τὸ δεῖπνο τοῦ γάμου, ἔχουν 
ἀρκεστεῖ στὶς ἀρετές τους, στὴν αὐτοϊκανοποίηση τῶν ἠθικῶν τους 
κατορθωμάτων. Δὲν ἔχουν ἀνάγκη ἀπὸ τὸν Θεό παρὰ μόνο γιὰ νὰ 
ἐπιβραβεύσει τὶς ἀτομικές τους ἐπιδόσεις. Γι' αὐτὸ καὶ ὁ 
Φαρισαῖος, ὁ πιστὸς τηρητὴς τοῦ Νόμου, ποὺ δὲν εἶναι «ὥσπερ οἱ 
λοιποὶ τῶν ἀνθρώπων, ἅρπαγες, ἄδικοι, μοιχοί», ἀλλὰ αὐτός, 
πραγματικά, «νηστεύει δὶς τοῦ σαββάτου, ἀποδεκατοῖ πάντα ὅσα 
κτᾶται», δὲν δικαιώνεται μπροστὰ στὸν Θεό — δὲν δικαιώνει τὴν 
ὕπαρξή του ὡς προσωπικὸ γεγονὸς κοινωνίας καὶ σχέσης μὲ τὸν 
Θεὸ πέρα ἀπὸ τὴ φθορὰ καὶ τὸν θάνατο. Δικαιώνεται ὁ τελώνης, ὁ
φορτωμένος μὲ πλῆθος ἁμαρτημάτων, γιατὶ αὐτὸς αἰσθάνεται τὴν 
ἀτομική του ἀνεπάρκεια καὶ ζητάει τὸ ἔλεος τοῦ Θεοῦ, τὴ μετοχή 
του στὴ ζωή, ποὺ εἶναι Χάρη, δώρημα ἀγάπης (Λουκ. 18, 10-14).

Ἡ ἄρνηση τῆς ἐγωκεντρικῆς ἱκανοποίησης ἀπὸ τὴν ἄσκηση τῶν 
ἀρετῶν εἶναι προϋπόθεση γιὰ νὰ φτάσει κανεὶς στὴ μετάνοια ποὺ 
κηρύττει τὸ Εὐαγγέλιο. Καὶ αὐτὴ ἡ προϋπόθεση ἔμοιαζε πάντοτε 
μὲ σκανδαλώδη καὶ προκλητικὴ ἀνατροπὴ τῶν ἀρχῶν καὶ 
κανόνων τῆς χρησιμοθηρικῆς Ἠθικῆς τοῦ κοινωνικοῦ βίου. Εἴκοσι 
αἰῶνες τώρα ὁ πειρασμὸς τῆς «ἐκκοσμίκευσης» τοῦ χριστιανικοῦ 
μηνύματος συγκεφαλαιώνεται κυρίως στὴν προσπάθεια νὰ 
ἀμβλυνθεῖ ὁ ριζοσπαστικὸς χαρακτήρας τῆς εὐαγγελικῆς 
μετάνοιας, νὰ ὑπάρξει ἕνας συμβιβασμὸς μὲ τὶς σχηματικὲς 
ἀξιοκρατικὲς ἀπαιτήσεις τῆς κοινωνικῆς χρησιμοθηρίας.

Ἀλλὰ τὸ Εὐαγγέλιο εἶναι μιὰ ἀπερίφραστη ἀνατροπὴ τῶν 
λογιστικῶν ἀρεταλογικῶν μας κατατάξεων. Συχνὰ οἱ κοινωνικὰ 
ἀναγνωρισμένοι ὡς πρῶτοι τοποθετοῦνται ἀπὸ τὸ Εὐαγγέλιο 
ἔσχατοι καὶ οι ἔσχατοι ἀναγνωρίζονται πρῶτοι (Ματθ. 19, 30). 
Εἶναι οἱ τελῶνες καὶ οἱ πόρνες, οἱ τελευταῖοι στὴν ἀνθρώπινη 
ὑπόληψη, ποὺ γίνονται ὁδηγοὶ στὸν δρόμο τῆς μετάνοιας, μᾶς 
«προάγουν εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν» (Ματθ. 21, 31). 
Κανένα μέτρο ὀρθολογικῆς ἀντικειμενικῆς «δικαιοσύνης» γιὰ τὴν 
ἀξιολόγηση τῶν ἀρετῶν δὲν ὑπάρχει στὰ Εὐαγγέλια. Ὁ ἅγιος 
Ἰσαὰκ ὁ Σύρος ρωτάει:
«Καὶ πῶς ὀνομάζεις τὸν Θεὸν δίκαιον, ὅταν ἀπαντήσῃς τῷ κεφαλαίῳ, τῷ περὶ τοῦ μισθοῦ
τῶν ἐργατῶν; Ποῦ ἐστιν ἡ δικαιοσύνη τοῦ Θεοῦ; [...] Μὴ καλέσῃς τὸν Θεὸν δίκαιον, ὅτι ἡ 
δικαιοσύνη αὐτοῦ οὐ γνωρίζεται ἐν τοῖς πράγμασί σου. [...] Ἀγαθός ἐστι, φησί, τοῖς 



πονηροῖς καὶ ἀσεβέσι»40.
Πολίτες τῆς Βασιλείας, τῆς Ἐκκλησίας τοῦ Χριστοῦ, δὲν γίνονται 

οἱ ἄνθρωποι οἱ «τακτοποιημένοι» μὲ τὴν ἀτομικὴ θρησκευτική 
τους συνείδηση, οἱ ἐπιφανειακὰ εὐυπόληπτοι, τὰ «ἠθικὰ 
πρότυπα» τοῦ πλήθους, ἀλλὰ οἱ ἁμαρτωλοί, αὐτοὶ ποὺ δὲν 
φοβοῦνται νὰ ἀναγνωρίσουν καὶ δὲν προσπαθοῦν νὰ κρύψουν τὶς 
καθημερινές τους ἀστοχίες, τὶς βαθύτατες ἀντιστάσεις τῆς 
ἐπαναστατημένης φύσης τους. Εἶναι οἱ μόνοι ποὺ ἔχουν τὴ 
δυνατότητα νὰ δεχτοῦν τὴν κλήση τῆς μετάνοιας, τῆς καταφυγῆς 
στὴ ζωοποιὸ Χάρη τοῦ Θεοῦ.

Ὁ Χριστὸς βεβαιώνει: «οὐκ ἦλθον καλέσει δικαίους, ἀλλὰ 
ἁμαρτωλοὺς εἰς μετάνοιαν» (Ματθ. 9, 13). Οἱ συνέπειες αὐτῆς τῆς
φράσης εἶναι ἀνατρεπτικὲς γιὰ τὴν κατεστημένη Ἠθικὴ τῆς 
ἐκκοσμικευμένης χριστιανοσύνης: Ἀρκεῖ καὶ μόνο ἡ συνείδηση τοῦ 
ἀτομικὰ δικαιωμένου, ἡ συνείδηση τῆς συνέπειας στὴν ἠθικὴ 
δεοντολογία, γιὰ νὰ ἀποκλείσει τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ τὴν κλήση πού 
τοῦ ἀπευθύνει ὁ Χριστὸς — κλήση μετοχῆς στὴ ζωὴ καὶ στὴν 
ἀληθινὴ ὕπαρξη. Γι' αὐτὸ καὶ «ἦσαν ἐγγίζοντες αὐτῷ πάντες οἱ 
τελῶναι καὶ οἱ ἁμαρτωλοὶ ἀκούειν αὐτοῦ, καὶ διεγόγγυζον οἱ 
Φαρισαῖοι καὶ οἱ γραμματεῖς λέγοντες ὅτι οὗτος ἁμαρτωλοὺς 
προσδέχεται καὶ συνεσθίει αὐτοῖς» (Λουκ. 15, 1-2).

Ἡ μετάνοια τῶν ἁμαρτωλῶν δὲν εἶναι ἁπλῶς μιὰ ψυχολογικὴ 
συνείδηση ἐνοχῆς, εἶναι ἡ συνείδηση τῆς ἀποτυχίας καὶ 
ἀνεπάρκειας τοῦ ἀνθρώπου ποὺ ὁρίζει τὴν ἑτοιμότητα γιὰ τὴν 
ἀποδοχὴ τῆς Χάρης τοῦ Θεοῦ, γιὰ τὴν προσωπικὴ ἐμπιστοσύνη 
στὴ θεία ἀγάπη. Τὸ μέτρο τῆς μετάνοιας δὲν εἶναι οἱ ἀξιόμισθες 
πράξεις τῆς ἐξιλέωσης, ἀλλὰ ὁ ἀπελπισμὸς ἀπὸ τὶς ἀτομικὲς 
δυνατότητες τοῦ ἀνθρώπου καὶ ἡ ἐγκατάλειψή του στὸ ἔλεος καὶ 
στὴ φιλανθρωπία τοῦ Θεοῦ. Γι' αὐτὸ καὶ λέει ὁ Ἰησοῦς γιὰ τὴν 
πόρνη ποὺ τοῦ πλένει τὰ πόδια μὲ μύρα καὶ δάκρυα, στὴν οἰκία 
Σίμωνος τοῦ Φαρισαίου: «ἀφέωνται αἱ ἁμαρτίαι αὐτῆς αἱ πολλαί, 
ὅτι ἠγάπησε πολύ· ᾧ δὲ ὀλίγον ἀφίεται, ὀλίγον ἀγαπᾷ» (Λουκ. 7, 
36-50). Γιὰ νὰ ἀναγνωρίσει ὁ ἄνθρωπος τὴν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ 
πρέπει νὰ τὴν ψηλαφήσει σύμμετρη μὲ τὶς διαστάσεις τῆς δικῆς 
του ἀβύσσου. Στὶς διαστάσεις αὐτές, διαστάσεις θανάτου καὶ 



βυθομέτρησης τοῦ Ἅδη, ἀποκαλύπτεται ἡ ἀμετρία τῆς θείας 
ἀγάπης.

6. Ἀναγέννηση καὶ ἠθικὲς ἀναστολές
Εἶναι ἴσως τὸ πιὸ χαρακτηριστικὸ δεῖγμα τῆς ἀνθρώπινης πτώσης, 
τῆς ἐμμονῆς στὴν ἀδιέξοδη ἀτομικὴ ἠθικὴ αὐτάρκεια, τὸ γεγονὸς 
ὅτι εἴκοσι αἰῶνες τώρα κατορθώνουμε νὰ συμβιβάζουμε τὸ 
Εὐαγγέλιο μὲ μιὰ δικανικὴ ἀντίληψη τῆς σχέσης ἀνθρώπου καὶ 
Θεοῦ, μιὰν ἀντίληψη ἐμπορικῆς δοσοληψίας — ἀνθρώπινων 
ἐπιτευγμάτων καὶ θείων ἀνταποδόσεων. Προσπαθοῦμε μὲ χίλιους 
τρόπους καὶ τεχνάσματα νὰ συγκρατήσουμε στοὺς φθαρμένους 
ἀσκοὺς τῆς συμβατικῆς χρησιμοθηρικῆς μας Ἠθικῆς τὸ δυνατὸ 
κρασὶ τοῦ εὐαγγελικοῦ κηρύγματος.

Μᾶς πληροφοροῦν οἱ πρόσφατες κριτικὲς ἐκδόσεις τῆς Γραφῆς 
ὅτι ἀπὸ πολλοὺς χειρόγραφους κώδικες τῶν Εὐαγγελίων 
ἐξαλείφθηκε κατὰ καιροὺς ἡ περικοπὴ ἀπὸ τὸ Εὐαγγέλιο τοῦ 
Ἰωάννη, κεφάλαιο 8, στίχοι 3-11: ἡ σκηνὴ ὅπου οἱ Φαρισαῖοι 
προσάγουν στὸν Χριστὸ «γυναῖκα ἐπὶ μοιχείᾳ ἐπ' αὐτοφώρῳ 
κατειλημμένην». Γιὰ τὶς θρησκευτικὲς συνειδήσεις κάθε ἐποχῆς 
εἶναι ἀπαράδεκτο ὁ Χριστὸς νὰ βεβαιώνει αὐτὴ τὴ γυναίκα, ἀπὸ 
τὴν ὁποία δὲν δέχτηκε καμία ἐξωτερικὴ ἐκδήλωση μετάνοιας, πὼς 
δὲν τὴν κατακρίνει. Βρίσκεται μπροστὰ σὲ ἕνα αὐτόφωρο 
ἁμάρτημα, ἀπὸ τὰ βαρύτερα τῆς θρησκευτικῆς καὶ κοινωνικῆς 
Ἠθικῆς, ἁμάρτημα ποὺ ὁ μωσαϊκὸς νόμος τὸ τιμωροῦσε μὲ 
θάνατο. Καὶ Αὐτὸς δὲν ἀπαγγέλλει κατηγορητήριο, ἀλλὰ 
ἀφοπλίζει καὶ καταισχύνει τοὺς κατηγόρους τῆς ἁμαρτωλῆς 
γυναίκας θυμίζοντας τὴν καθολικότητα τῆς ἀνθρώπινης ἀποτυχίας 
καὶ ἁμαρτίας, ὑποδηλώνοντας τὴν ἀνάγκη ποὺ ἔχουν ὅλοι οἱ 
ἄνθρωποι νὰ καταφύγουν στὴ Χάρη τοῦ Θεοῦ ἀντὶ νὰ μετρᾶνε μὲ 
συμβατικὰ μέτρα τὴν ἀτομικὴ ἀποτυχία καὶ πτώση: «ὁ 
ἀναμάρτητος ὑμῶν πρῶτος βαλέτω λίθον ἐπ' αὐτήν».

Ἡ εὐαγγελικὴ Ἠθικὴ ἀποβλέπει στὴ μεταμόρφωση τῆς ζωῆς, ὄχι
ἁπλῶς στὴν ἀλλαγὴ τῆς ἐξωτερικῆς συμπεριφορᾶς ἢ στὸν 
κολασμὸ τῆς συμπεριφορᾶς ποὺ ἐνοχλεῖ τὴν κοινωνικὴ εὐρυθμία. 
«Δεῖ ὑμᾶς γεννηθῆναι ἄνωθεν», λέει ὁ Χριστὸς στὸν Νικόδημο 



(Ἰωάν. 3, 7)· «ἐὰν μή τις γεννηθῇ ἄνωθεν, οὐ δύναται ἰδεῖν τὴν 
βασιλείαν τοῦ Θεοῦ [...] ἐὰν μή τις γεννηθῇ ἐξ ὕδατος καὶ 
Πνεύματος» (3, 5). Ἡ ἀναγέννηση τοῦ ἀνθρώπου προϋποθέτει τὸν 
βαπτισματικὸ θάνατο τῆς ἀτομικότητας καὶ τὴν εἴσοδο σὲ μιὰ 
καινούργια ζωή, σὲ ἕναν τρόπο ὑπάρξεως ποὺ πραγματώνει τὴ 
ζωὴ ὡς ἀγαπητικὴ κοινωνία καὶ σχέση. Μὲ τὸ Βάπτισμα ὁλόκληρη
ἡ ζωὴ τοῦ ἀνθρώπου γίνεται ἕνα ἐκκλησιαστικὸ γεγονός, γεγονὸς 
κοινωνίας καὶ σχέσης: Ἡ πρόσληψη τῆς τροφῆς, ἀκολουθώντας 
τοὺς κανόνες τῆς Ἐκκλησίας γιὰ τὴ νηστεία καὶ τὴν κατάλυση, 
γίνεται τρόπος ὄχι ἀτομικῆς ἐπιβίωσης, ἀλλὰ μετοχῆς σὲ μιὰ κοινὴ
ἐμπειρία χρήσης τῶν ἀγαθῶν, ἐμπειρία κοινωνίας τῆς ζωῆς. Ὁ 
χρόνος μεταμορφώνεται σὲ δυναμικὴ ἀνακύκληση μετοχῆς στὴν 
κοινωνία τῶν ἁγίων, στὴν καθημερινὴ γιορτὴ τοῦ θριάμβου τῶν 
ἁγίων, στὰ γιορταστικὰ γεγονότα τῆς σωτηρίας. Ὁ χῶρος γίνεται 
ἀδιάστατη ἀμεσότητα προσωπικῆς σχέσης, ἑνότητα ζώντων καὶ 
τετελειωμένων, ἁμαρτωλῶν καὶ ἁγίων, «συνάφεια ἀδιάστατος» 
δίχως ἀρχὴ καὶ πέρας, μέτρο ἢ ποσό. Ὁ γάμος ἐλευθερώνεται 
ἀπὸ τὴν ἀναγκαιότητα τῆς βιολογικῆς διαιώνισης, 
μεταμορφώνεται σὲ εἰκόνα τῆς Ἐκκλησίας, σὲ πραγμάτωση τοῦ 
τριαδικοῦ τρόπου τῆς ὑπάρξεως. Ἀλλάζουν οἱ σχέσεις τοῦ 
ἀνθρώπου στὸ ἐπάγγελμα, στὸν πολιτικὸ βίο, στὴν καθημερινὴ 
ἀναστροφή: μεταβάλλουν τὴ συμβίωση σὲ ἀδελφότητα κοινωνίας, 
ζυμώνοντας μυστικὰ καὶ σιωπηλὰ τὸ νεκρὸ φύραμα τοῦ κόσμου41.

Ἀλλὰ αὐτὴ ἡ μεταμόρφωση τῆς ζωῆς δύσκολα σχηματοποιεῖται 
σὲ ἠθικιστικὰ περιγράμματα. Εἶναι δυναμισμὸς ζωῆς ποὺ 
ὑποστασιάζει τὴν ἐλπίδα, γιατὶ συνυπάρχει ταυτόχρονα μὲ τὴ 
φυσικὴ φορὰ τῆς ὑπαρκτικῆς ἀποτυχίας. Εἶναι ἀδιάκοπη 
δοκιμασία τῆς ἐλευθερίας, ἀφοῦ ἡ ἀγάπη μόνο ὡς ἐλευθερία 
μπορεῖ νὰ πραγματωθεῖ. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ «καινὴ ζωὴ» τοῦ 
Εὐαγγελίου προϋποθέτει ἀδιάκοπα τὴ μετάνοια, τὴ συνεχὴ 
παραίτηση ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ αὐτάρκεια, τὴν ἀναζήτηση καὶ 
ἐνεργοποίηση τῆς Χάρης.

Ἡ θρησκευτικὴ συνείδηση τοῦ μὴ ἀναγεννημένου ἀνθρώπου 
ἐπιμένει πάντοτε νὰ βλέπει τὴ μετάνοια σὰν ἐπίγνωση ἀτομικῆς 
ἐνοχῆς. Ἀλλὰ ὁ τονισμὸς τῆς ἀτομικῆς ἐνοχῆς μόνο κενοδοξία 



φανερώνει καὶ πληγωμένη ὑπερηφάνεια, καθὼς λέει ὁ ἅγιος 
Ἰωάννης τῆς Κλίμακος42. Ἐμπειρία τοῦ χωρισμοῦ ἀπὸ τὸν Θεό, 
πένθος γιὰ τὴν προσωρινὴ ἢ μονιμότερη ἀπώλεια τοῦ Προσώπου 
Του, γεύση τοῦ θανάτου στὸν ὁποῖο καταλήγει ἡ στέρηση τῆς 
θείας ζωῆς, νά ποιά εἶναι ἡ ἀφετηρία τῆς μετάνοιας. Ἂν δεχτοῦμε 
τὴν ἁμαρτία μόνο σὰν ἀτομικὴ ἐνοχὴ καὶ παράβαση, τότε τῆς 
ἀφαιροῦμε κάθε πραγματικὸ ὑπαρκτικὸ περιεχόμενο, τὴ 
μεταβάλλουμε σὲ συμβατικὴ νομικὴ ἔννοια καὶ σὲ ψυχολογικὸ 
σύμπλεγμα ἀδιέξοδο. Τότε καὶ ἡ ἀρετὴ εἶναι μόνο ἕνα ἀτομικὸ 
ἐπίτευγμα τήρησης τοῦ νόμου καὶ πιστότητας στὴν Ἠθική, 
ἐπίτευγμα ποὺ ἐπαναπαύει τὴ συνείδηση, δηλαδὴ ἀποκλείει τὴ 
συνειδητὴ ἀνάγκη τῆς Χάρης τοῦ Θεοῦ, ἀπομονώνει τὸν ἄνθρωπο 
στὴ θανατηφόρα αὐτάρκεια.

Εἴτε ἀπὸ τὸν δρόμο τῆς ἁμαρτίας εἴτε ἀπὸ τὸν δρόμο τῆς 
ἀρετῆς, καὶ στὶς δύο περιπτώσεις εἶναι τὸ ἄτομο ποὺ 
ἀπολυτοποιεῖται καὶ πάλι, ὡς ἠθικὴ τώρα μονάδα, καὶ ἀνάγονται 
σὲ αὐτοσκοπὸ οἱ φυσικὲς σχέσεις τῆς ἀνθρώπινης συμβίωσης. Ἡ 
ἱστορία τῆς πτώσης συνεχίζεται καὶ μέσα ἀπὸ τὰ ἠθικὰ καὶ 
θρησκευτικὰ σχήματα ζωῆς. Καὶ μάλιστα, περισσότερο ἀπὸ κάθε 
ἄλλη μορφὴ ζωῆς, τὰ ἠθικὰ καὶ θρησκευτικὰ σχήματα 
κατορθώνουν νὰ «καμουφλάρουν» καὶ νὰ ἀποκρύβουν τὴν 
πραγματικότητα τῆς πτώσης, τὴν οὐσιαστικὴ ἀλλοτρίωση τοῦ 
ἀνθρώπου. Ἐντεταγμένα στὴ συμβατικὴ σκοπιμότητα, 
προσδιορίζουν τὴν ἁμαρτία μόνο σὰν νομικὸ πλημμέλημα καὶ τὴν 
ἀρετὴ μόνο σὰν ἀναγκαία καὶ χρήσιμη ἀτομικὴ ἐπιτυχία, 
ἀποκλείοντας ἔτσι ὁριστικὰ τὸν δρόμο τῆς μετάνοιας. Νά γιατί ἡ 
πιὸ σκληρὴ γλώσσα τῶν Εὐαγγελίων ἐξαντλεῖται στοὺς 
θρησκευτικοὺς ἀνθρώπους καὶ στὰ δικανικά τους σχήματα.

 



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΕΤΑΡΤΟ
ΕΝΑ ΙΣΤΟΡΙΚΟ ΠΑΡΑΔΕΙΓΜΑ: Η ΠΡΟΚΛΗΣΗ ΤΩΝ «ΔΙΑ 
ΧΡΙΣΤΟΝ ΣΑΛΩΝ»

1. Ὁ ἐμπαιγμὸς τοῦ κόσμου
Ὑπάρχει ἕνα ἱστορικὸ παράδειγμα στὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας ποὺ 
ἀντιπροσωπεύει τὴν πιὸ ἀκραία καὶ ἐκπληκτικὴ συμμόρφωση στὸ 
εὐαγγελικὸ κήρυγμα ἀνατροπῆς καὶ ἄρνησης τῆς ἀτομικῆς 
Ἠθικῆς: εἶναι τὸ παράδειγμα τῶν ἁγίων «διὰ Χριστὸν σαλῶν». 
Στὸν βίο καὶ στὴ συμπεριφορὰ αὐτῶν τῶν ἁγίων εἶδε ἡ Ἐκκλησία 
τὴν ἔκφραση καὶ φανέρωση ἑνὸς ξεχωριστοῦ χαρίσματος τοῦ 
Ἁγίου Πνεύματος, μιὰν ἀπὸ τὶς ὀξύτερες μορφὲς τοῦ προφητικοῦ 
κηρύγματος43.

Οἱ σαλοὶ εἶναι συνήθως μοναχοὶ ποὺ κατεβαίνουν στὸν «κόσμο», 
μέσα στὶς πόλεις, στὴ «χριστιανικὴ» κοινωνία, καὶ κάνουν πράξεις 
παράλογες, ἀνόητες, πράξεις τρελοῦ, οἱ ὁποῖες ὅμως ἔχουν 
πάντοτε ἕνα βαθύτερο περιεχόμενο, ἀποβλέπουν πάντοτε στὴν 
ἀποκάλυψη τῆς πραγματικότητας καὶ ἀλήθειας ποὺ κρύβεται 
πίσω ἀπὸ τὰ προσχήματα τοῦ κόσμου τούτου. Ὁ σαλὸς μπαίνει 
στὶς ταβέρνες, στὰ πορνεῖα, στὶς κακόφημες συντροφιές. Ζεῖ ἕνα 
εἶδος ἀλητείας μέσα στοὺς δρόμους μαζὶ μὲ τοὺς ἀνυπόληπτους 
τύπους, τὶς πόρνες καὶ τὰ χαμίνια. Μοιάζει νὰ συμμορφώνεται μὲ 
τὴ δική τους ζωή, κι ὡστόσο αὐτὸς τοὺς φανερώνει τὴν ἀλήθεια 
τῆς σωτηρίας μὲ τρόπο προσιτὸ στὸ δικό τους πνευματικὸ 
ἐπίπεδο, μὲ παράδοξα καμώματα, μὲ ἀστεϊσμοὺς καὶ 
παραλογισμούς.

Ἐπιτιμάει τοὺς ἁμαρτωλούς, θαυματουργεῖ συχνὰ γιὰ νὰ 
ἐμποδίσει μιὰ χειρότερη πτώση. Ἔχοντας συνήθως τὸ διορατικὸ 
χάρισμα, τὸ χάρισμα νὰ διαβάζει τὰ μυστικὰ βάθη τῶν ἀνθρώπων, 
χλευάζει δημόσια τὰ κρυφά τους παραπτώματα, ἀλλὰ μὲ τρόπο 
ποὺ μόνο ὁ ἔνοχος νὰ καταλαβαίνει τὸν ἔλεγχο. Ὁ ἴδιος 
ἐμφανίζεται σὰν πολὺ ἁμαρτωλός: Καταλύει προκλητικὰ τὶς 
ἐκκλησιαστικὲς νηστεῖες μπροστὰ στοὺς ἀνθρώπους, ἐνῶ στὴν 
πραγματικότητα κάνει αὐστηρότατη ἄσκηση τροφῆς. Παριστάνει 
τὸν θαμώνα τῶν οἴκων ἀνοχῆς, ἐνῶ ἐκεῖ νουθετεῖ τὶς πόρνες καὶ 



δίνει χρήματα γιὰ νὰ τὶς γλιτώσει ἀπὸ τὴ διαφθορά. Τὴ νύχτα 
ἐπιστρέφει στὴν κοινότητα τῶν ἁγίων, στὴν ἀπομόνωση τῆς 
προσευχῆς του καὶ τῆς θέας τοῦ Προσώπου τοῦ Θεοῦ, καὶ τὸ πρωὶ 
ξαναφοράει τὴ μάσκα τῆς μωρίας «ἐμπαίζων τὸν κόσμον τὸν 
μάταιον καὶ διάβολον». Εἶναι αὐτός, πραγματικά, ἕνας ἐμπαιγμὸς 
τοῦ κόσμου, ἡ πιὸ ἀκραία μορφὴ τῆς ἄσκησης, ἡ ἔσχατη 
αὐταπάρνηση, ἡ ἀπόλυτη ἄρνηση τῶν κριτηρίων τοῦ κόσμου, ἡ 
τέλεια ἀπέκδυση τοῦ ἐγώ.

Οἱ σαλοὶ ἔρχονται νὰ θυμίσουν τὸν χαρακτήρα τῆς «μωρίας» 
τοῦ εὐαγγελικοῦ κηρύγματος, τὸ ἀσυμβίβαστο τῆς σωτηρίας καὶ 
τῆς ἁγιότητας μὲ τὴν ἱκανοποίηση ποὺ δίνει ἡ κοινωνικὴ ὑπόληψη 
καὶ ἡ ἀντικειμενικὴ ἀναγνώριση τῆς ἀρετῆς. Ἐμφανίζονται σὲ 
περιόδους «ἐκκοσμίκευσης» τῶν Χριστιανῶν, ὅταν ἡ χριστιανικὴ 
ἰδιότητα μοιάζει νὰ ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὰ συμβατικὰ κριτήρια καὶ τὶς 
ἀντιλήψεις τοῦ κόσμου ποὺ μετράει τὴν ἀληθινὴ ζωὴ καὶ τὴν 
ἀρετὴ τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὰ μέτρα τῆς κοινωνικῆς εὐπρέπειας καὶ 
δεοντολογίας.

Ὁ σαλὸς εἶναι ὁ χαρισματοῦχος ποὺ ἔχει ἄμεση ἐμπειρία τῆς 
Βασιλείας τοῦ Θεοῦ καὶ ἀναλαμβάνει νὰ φανερώσει προφητικὰ 
τὴν ἀντίθεση τοῦ «παρόντος αἰῶνος» μὲ τὸν αἰώνα τῆς Βασιλείας, 
τὴ ριζικὴ διαφοροποίηση τῶν μέτρων καὶ τῶν κριτηρίων. Ἀρνεῖται 
γιὰ τὸν ἑαυτό του τὴν ἀντικειμενικὴ ἀναγνώριση τῆς ἀρετῆς καὶ 
τῆς εὐσέβειας, ἀποκρούει ὣς τὴν ἔσχατη συνέπεια τὸν ἔπαινο καὶ 
τὴν τιμὴ τῶν ἀνθρώπων. Ξέρει ὅτι ἡ ἀτομικὴ ἀρετὴ χωρίζει τὸν 
ἄνθρωπο ἀπὸ τὸν Θεὸ γιατὶ δημιουργεῖ αὐτοϊκανοποίηση, ἀλλὰ 
τὸν χωρίζει καὶ ἀπὸ τοὺς ἀνθρώπους ποὺ δὲν τολμοῦν νὰ τοῦ 
ἐκθέσουν τὴν ἀνάγκη καὶ τὴν ἀδυναμία τους.

Ὁ σαλὸς δὲν ἀσκεῖται στὴν ἐξασφαλισμένη πνευματικότητα ἑνὸς 
μοναστηριοῦ, ἀλλὰ μόνος μέσα στὸν κόσμο, σὲ ἕναν ἀγώνα σῶμα 
μὲ σῶμα μὲ τὸν κόσμο καὶ τὸν διάβολο, αἴροντας τὸν σταυρὸ τῆς 
Ἐκκλησίας, τὸν σταυρὸ τῶν βασανισμένων καὶ ἁμαρτωλῶν. Εἶναι 
αὐτὴ μιὰ ἄλλη μορφὴ ἀποκαλυπτικῆς «τραγωδίας»: ἑκούσια 
ἀνάληψη τοῦ προσωπείου τῆς μωρίας —ἕνα γκροτέσκο 
προσωπεῖο— γιὰ νὰ φανερωθεῖ ἡ ἀλήθεια τοῦ προσώπου, ἡ 
πλαστότητα τῶν ὡραιοποιημένων προσωπείων τῆς συμβατικῆς 



εὐπρέπειας ποὺ ἀφανίζει τὴν προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ 
ἐλευθερία. Στὴν πλαστὴ πραγματικότητα τοῦ κόσμου, ποὺ 
ἀλλοιώνει τὸ καλὸ σὲ κακὸ καὶ τὸ κακὸ σὲ καλὸ καὶ ὅπου «ὁ 
ἄρχων τοῦ κόσμου τούτου» ἀγρυπνεῖ γιὰ νὰ διατηρεῖται αὐτὴ ἡ 
πλαστότητα, ὁ σαλὸς ἀναλαμβάνει νὰ πηδήσει μέσα στὸ σπίτι τοῦ 
ἰσχυροῦ καὶ νὰ ἁρπάσει τὰ σκεύη του44. Ἡ μόνη δυνατότητα γι' 
αὐτὸ τὸ ἅλμα εἶναι νὰ μπεῖ ὁ ἅγιος μέσα στὸν κόσμο μὲ τὴ 
μάσκα τῆς μωρίας, τῆς κοινωνικῆς ἀνευθυνότητας, καὶ νὰ 
ξεσκεπάσει μπροστὰ στὰ μάτια τῶν ἀνθρώπων τὴν ἀληθινὴ 
πραγματικότητα ξεσκίζοντας τὰ προκαλύμματα τοῦ συμβατικοῦ 
ἤθους, τοῦ καθιερωμένου ὕφους, τῶν ἀπατηλῶν ἀξιολογήσεων. 
Δὲν εἶναι αὐτὴ μιὰ εἰρωνική, σωκρατικὴ ἀποκάλυψη, ἀλλὰ μιὰ 
προσωπικὴ ἀφύπνιση, μιὰ ἔμπρακτη βία ἐγρήγορσης. Οἱ διὰ 
Χριστὸν σαλοὶ δὲν ἐπιλέγουν ὡς μορφὴ ἄσκησης αὐτὴ τὴ 
σαλότητα, ἀλλὰ ἐπιλέγονται ἀπὸ τὸν Θεὸ γιὰ κάτι τέτοιο. Τὸ 
κάνουν «ἄθελά» τους. Ὁ δρόμος τους ὁδηγοῦσε ἐκεῖ. Καὶ εἶναι 
αὐτὸ γεύση ἀλήθειας καὶ ἐπικίνδυνης ἐλευθερίας.

2. Ἡ ἀνάληψη τῆς ἀλλότριας ἐνοχῆς
Στὴ Δύση εἶναι ἄγνωστο τὸ εἶδος τῆς ἄσκησης τῶν σαλῶν. «Ἡ 
Δύση δὲν εἶχε τὶς προϋποθέσεις γιὰ νὰ παρουσιάσει ἕναν τόσο 
ἀκραῖο τύπο ἁγιότητας», γράφει ὁ Ernst Benz, δυτικὸς αὐτὸς 
μελετητὴς τῶν σαλῶν45. Μεμονωμένες πράξεις ἀντίστοιχες μὲ τῶν 
σαλῶν τῆς Ἀνατολῆς ἀποδίδονται μόνο στὸν ἅγιο Οὐλφία (8ος 
αἰώνας), στὸν Ἰωάννη Κουλομπίνη (†1367) καὶ στὸν Ἰωάννη τοῦ 
Θεοῦ (†1550). Στὴν Ἀνατολὴ ἀναφέρονται ἀρκετὰ ὀνόματα διὰ 
Χριστὸν σαλῶν, δὲν ἔχουμε ὅμως ἱστορικὲς πληροφορίες γιὰ 
ὅλους. Γνωρίζουμε τὸν ἅγιο Συμεὼν τὸν Ἐμέσης (στὰ χρόνια τοῦ 
Ἰουστινιανοῦ, μεταξὺ 527 καὶ 567)46, τὸν ἅγιο Ἀνδρέα ἀπὸ τὴν 
Κωνσταντινούπολη (880-946)47, τὸν ἅγιο Θωμᾶ διὰ Χριστὸν 
σαλό48, τὸν ἅγιο Λουκᾶ τῆς Ἐφέσου (11ος αἰώνας). Στὴν 
παράδοση τῆς ρωσικῆς καὶ σερβικῆς Ἐκκλησίας ἀναφέρονται ὁ 
ἅγιος Ἰωάννης ὁ σαλὸς (†1490, ἀναγνωρισμένος ὡς ἅγιος ἀπὸ τὴ 
Σύνοδο τῆς Μόσχας τοῦ 1674), ὁ ἅγιος Βασίλειος ὁ σαλὸς (†1552) 
καὶ ὁ Ἰωάννης ἀπὸ τὴ Μόσχα (†1589).



Ἀλλὰ καὶ στὸ Λαυσαϊκό, στὸν Ἰωάννη τῆς Κλίμακος καὶ σὲ ἄλλα 
κείμενα τῆς ἀσκητικῆς γραμματείας καὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἱστορίας συναντᾶμε συχνὰ μεμονωμένες πράξεις καὶ 
παραδείγματα ἀντίστοιχα μὲ τῶν σαλῶν. Ἔτσι, διαβάζουμε γιὰ 
τὸν ἅγιο Μακάριο τὸν Αἰγύπτιο πώς, ὅταν μόναζε σὲ μιὰ καλύβα 
ἔξω ἀπὸ κάποιο χωριό, κατηγορήθηκε ἀπὸ τοὺς γονεῖς ἑνὸς 
κοριτσιοῦ ὡς διαφθορέας τῆς κόρης τους. Τὸν ἔδεσαν ἀπὸ τὸν 
λαιμὸ μὲ ἕνα σχοινὶ καὶ τὸν διαπόμπευσαν σὲ ὅλο τὸ χωριὸ 
φωνάζοντας: «Νά ἕνας ``ἀναχωρητὴς'' ποὺ βίασε τὴν κόρη μας!» 
Τοῦ ζητοῦσαν ἀποζημίωση καὶ νὰ ἀναλάβει τὰ τροφεῖα τοῦ 
παιδιοῦ ποὺ θὰ γεννιόταν. Χωρὶς νὰ ὑπερασπιστεῖ τὸν ἑαυτό του, 
ὁ ἅγιος δέχτηκε τὴν ἀτίμωση καὶ γύρισε στὸ κελί του. Ἄρχισε νὰ 
ἐργάζεται διπλάσια ἀπὸ πρίν, πλέκοντας ψάθες καὶ καλάθια, καὶ 
ἔλεγε στὸν ἑαυτό του: Μακάριε, τώρα ἔχεις γυναίκα, πρέπει νὰ 
ἐργάζεσαι περισσότερο, γιὰ νὰ τὴ θρέψεις. Κάθε μέρα πήγαινε 
ὅσα χρήματα κέρδιζε στὸ σπίτι τοῦ κοριτσιοῦ καὶ εἰσέπραττε 
βρισιὲς καὶ χτυπήματα· ὣς τὴ μέρα ποὺ πάνω στὶς ὠδίνες τοῦ 
τοκετοῦ ἡ κόρη ὁμολόγησε τὴν ἀθωότητα τοῦ μοναχοῦ. Ἀλλὰ τότε 
ὁ Μακάριος ἔφυγε στὴν ἔρημο γιὰ νὰ μὴν τὸν τιμήσουν ὡς ἅγιο49.

Τὸ ἴδιο γεγονὸς ἀναφέρεται ὅτι συνέβη καὶ μὲ τὸν Εὐστάθιο 
Καισαρείας, ὅταν ἦταν ἀκόμα στὶς τάξεις τοῦ λεγόμενου 
κατώτερου κλήρου — ἁπλὸς ἀναγνώστης50. Τὸ ἴδιο καὶ μὲ τὸν 
Νίκωνα τὸν Σιναΐτη51. Ἕνας ἄλλος μοναχός, ὁ Ἀνδρέας Μεσσήνιος,
ἀργότερα ἡγούμενος μοναστηριοῦ, εἶχε κατηγορηθεῖ γιὰ κλοπὴ 
καὶ δέχτηκε χωρὶς ἀντίρρηση τὴν κατηγορία, ὥσπου ἀποδείχθηκε 
ἡ ἀθωότητά του52.

Αὐτὴ ἡ ἑκούσια καὶ ἀδιαμαρτύρητη ἀνάληψη τῆς ἀλλότριας 
ἐνοχῆς δὲν ἦταν γιὰ τοὺς μοναχοὺς μόνο μιὰ ἀφορμὴ ταπείνωσης, 
ἀλλὰ καὶ ἔμπρακτη πεποίθηση γιὰ τὴν κοινότητα τῆς ἁμαρτίας, 
μιὰ αὐτονόητη μετοχὴ στὸν κοινὸ σταυρὸ τῆς Ἐκκλησίας, στὴν 
καθολικὴ πτώση καὶ ἀποτυχία τοῦ ἀνθρώπου. Ὁ μοναχὸς ποὺ 
εἶναι «πάντων χωρισθεὶς» ἀλλὰ «καὶ πᾶσι συνηρμοσμένος» τὰ 
ἁμαρτήματα τῶν ἄλλων τὰ θεωρεῖ καὶ δικά του ἁμαρτήματα, 
κοινὰ ἁμαρτήματα τῆς ἀνθρώπινης φύσης, στὴν ὁποία ὅλοι 
μετέχουμε. Ἡ διάκριση τῶν ἀτομικῶν ἁμαρτιῶν δὲν ἔχει 



οὐσιαστικὴ σημασία, ὅπως δὲν ἔχει καὶ ἡ διάκριση τῶν ἀτομικῶν 
ἀρετῶν. Αὐτὸ ποὺ μᾶς καταδικάζει ἢ αὐτὸ ποὺ μᾶς σώζει εἶναι ἡ 
ἄρνησή μας ἢ ἡ προσπάθειά μας νὰ «μεταποιήσουμε» τὴν 
ἀνταρσία τῆς κοινῆς μας φύσης σὲ προσωπικὴ σχέση μετάνοιας 
καὶ κοινωνίας. Νὰ μιμηθεῖ ὁ ἄνθρωπος τὴν κένωση τοῦ Χριστοῦ, 
τὴν παραίτηση ἀπὸ κάθε ἀτομικὴ ἀπαίτηση δικαίωσης, νὰ 
ἀναλάβει ἑκούσια τὴν κοινὴ ἀποτυχία καὶ νὰ τὴν προσαγάγει 
στὸν Θεό, νὰ σαρκώσει στὸ πρόσωπό του τὸν λόγο τοῦ Ἀποστόλου 
Παύλου «ἀνταναπληρῶ τὰ ὑστερήματα τῶν θλίψεων τοῦ Χριστοῦ 
ἐν τῇ σαρκί μου ὑπὲρ τοῦ σώματος αὐτοῦ, ὅ ἐστιν ἡ ἐκκλησία» 
(Κολασ. 1, 24). Μόνον ἔτσι οἱ ἅγιοι, ποὺ ζοῦν τὸν τριαδικὸ τρόπο 
τῆς ὑπάρξεως, ὑπερβαίνουν τὸν τεμαχισμὸ τῆς φύσης ἀπὸ τὴν 
ἁμαρτία, μεταποιοῦν τὴν ἁμαρτία σὲ γεγονὸς ταπεινῆς ἀνάληψης 
τῆς φυσικῆς ἀποτυχίας, γεγονὸς κοινωνίας καὶ ἀγάπης.

Χαρακτηριστικὴ εἶναι ἡ ἱστορία τοῦ Θεόφιλου καὶ τῆς Μαρίας 
(γύρω στὸ 540), ποὺ τὴ διηγεῖται ὁ Ἰωάννης τῆς Ἐφέσου: Ἦταν 
δυὸ μοναχοπαίδια, ἀπὸ οἰκογένειες ἀριστοκρατικὲς τῆς 
Ἀντιόχειας. Ἀρραβωνιασμένα, ἐξαίρετης καὶ τὰ δυὸ ὀμορφιᾶς, 
ζήτησαν νὰ ἐφαρμόσουν στὴ ζωή τους τὸν εὐαγγελικὸ λόγο — 
«τὸν γὰρ μὴ γνόντα ἁμαρτίαν ὑπὲρ ὑμῶν ἁμαρτίαν ἐποίησεν» (Β΄ 
Κορ. 5, 21). Ὁ Θεόφιλος ἔκανε τὸν μίμο, τὸν γελωτοποιό, καὶ ἡ 
Μαρία φοροῦσε ροῦχα πόρνης. Καὶ γυρνοῦσαν στοὺς δρόμους 
παριστάνοντας μέσα στὶς πόλεις τοὺς κωμωδούς, λέγοντας 
ἀστειότητες καὶ ἀνοησίες, καὶ οἱ ἄνθρωποι τοὺς χλεύαζαν, κάποτε 
καὶ τοὺς χτυποῦσαν. Ζητοῦσαν τὴν καταφρόνεση τῶν ἀνθρώπων, 
τὸν τέλειο ἐξευτελισμὸ τοῦ ἐγώ τους, γιὰ νὰ κερδίσουν ἐκείνη τὴν 
ἄρρητη ἐλευθερία καὶ τὴ γεύση τῆς ζωῆς ποὺ χαρίζεται ὅταν 
νεκρωθεῖ καὶ ἡ ἔσχατη ἀντίσταση τῆς ἐγωκεντρικῆς ἀτομικότητας. 
Ὅταν μιὰ γυναίκα ρώτησε κάποια φορὰ τὴ Μαρία «Γιατί, κόρη 
μου, κυλιέσαι στὴν ἁμαρτία;», ἐκείνη ἀπάντησε χωρὶς δισταγμό: 
«Προσευχήσου, κυρία, νὰ μὲ ἀνασύρει ὁ Θεὸς ἀπὸ τὴ λάσπη τῆς 
ἁμαρτίας»53.

3. Ἡ τέλεια ἀπέκδυση τοῦ ἐγώ
Ἀλλὰ τὰ περισσότερα καὶ ἐκπληκτικότερα ἱστορικὰ στοιχεῖα 



διασώθηκαν, σὲ ὁλοκληρωμένες βιογραφίες, γιὰ τὸν ἅγιο Συμεὼν 
τὸν Ἐμέσης, ὅπως καὶ γιὰ τὸν ἅγιο Ἀνδρέα τῆς 
Κωνσταντινούπολης. Στὰ πρόσωπα τῶν δύο αὐτῶν ἁγίων ἔχουμε 
μιὰ ὁλοκληρωμένη εἰκόνα τοῦ χαρίσματος τῶν σαλῶν καὶ τοῦ 
προφητικοῦ κηρύγματος ποὺ ἐνσάρκωσαν.

Ὁ ἅγιος Συμεὼν ἦταν ἀναχωρητὴς στὴν ἔρημο πέρα ἀπὸ τὸν 
Ἰορδάνη, ὅταν δέχτηκε τὴν κλήση τοῦ Θεοῦ νὰ ζήσει ὡς σαλός. 
Εἶπε στὸν σύντροφο τῆς ἄσκησής του: «Ἐν τῇ δυνάμει τοῦ 
Χριστοῦ ὑπάγω ἐμπαίζων τὸν κόσμον»54. Κατέβηκε στὴν πόλη 
Ἔμεσα «καὶ ἐποίει θαυμάσια, ἀλλὰ διὰ τὸν Θεὸν προσεποιεῖτο 
τὸν σαλόν»: ἔκρυβε τὴν ἀρετή του διασύροντας τὸν ἑαυτό του καὶ 
ἀποφεύγοντας κάθε ὑπόληψη καὶ τιμὴ ποὺ θὰ μποροῦσε νὰ 
προέλθει ἀπὸ τοὺς ἀνθρώπους. Γιατὶ εἶχε χαρίσματα ἁγιότητας 
ὁπωσδήποτε φανερά: τὸ χάρισμα τῶν ἰάσεων, τὸ χάρισμα τὸ 
προορατικό, τὸ διορατικό, τὸ χάρισμα τῆς «καθαρᾶς προσευχῆς» 
καὶ τῶν δακρύων.

Ἔτσι, κάποτε, ὅπως μᾶς διηγεῖται ὁ βιογράφος του,
«κυριακῆς οὔσης, ἔλαβεν κάρυα καὶ εἰσῆλθεν ἐν τῇ ἐκκλησίᾳ ἐν τῇ ἀρχῇ τῆς λειτουργίας 
καρυδίζων καὶ σβύνων τὰς κανδύλας. Ὡς οὖν τοῦτον ἐξενέγκαι κατέτρεχον, ἀνέρχεται εἰς 
τὸν ἄμβωνα καὶ ἐκεῖθεν ἐλίθαζεν τὰς γυναῖκας τοῖς καρυδίοις. Πολλῷ οὖν κόπῳ 
ἐξενεγκάντων αὐτόν, ἐν τῷ ἐξέρχεσθαι ἔστρεψε τὰ ταβλία τῶν πλακουνταρίων 
[μικροπωλητῶν], οἳ καὶ ἔδωκαν αὐτῷ πληγὰς εἰς θάνατον»55.

Πράξεις ὅπως αὐτὴ μαρτυροῦν τὴν προσπάθειά του νὰ ἀρνηθεῖ, 
μὲ κάθε τίμημα, τὴν ἀναγνώριση καὶ τὴ φήμη τοῦ ἁγίου. 
Προτιμοῦσε νὰ τὸν θεωροῦν ἕναν μισότρελο μοναχό, δίχως τὴ 
στοιχειώδη κοινωνικὴ ἀξιοπρέπεια — αὐτὴν ποὺ κατοχυρώνει τὸ 
ἐγὼ καὶ τὸ συντηρεῖ.

Κάποτε ἄλλοτε δούλευε ὡς παραγιὸς σὲ καπηλειό, ἀλλὰ ἡ 
ἀρετή του εἶχε ἀρχίσει νὰ φημίζεται καὶ ὁ κόσμος ἐρχόταν στὸ 
καπηλειὸ γιὰ νὰ τὸν δεῖ, νὰ πιστοποιήσει στὸ πρόσωπό του τὸν 
ἀντικειμενικὸ τύπο τοῦ ἐνάρετου ἀνθρώπου. Τότε ὁ ἀββὰς 
Συμεών, γιὰ νὰ ἀποφύγει τὴν τιμὴ καὶ τὴν ὑπόληψη τῶν 
ἀνθρώπων, προσποιήθηκε ὅτι ἔχει πόθο σαρκικὸ γιὰ τὴ γυναίκα 
τοῦ κάπελα καὶ ὅτι θέλει νὰ τῆς ἐπιτεθεῖ γιὰ νὰ ἱκανοποιήσει τὸν 
πόθο του. Ὁ βιογράφος τοῦ ἁγίου Συμεὼν λέει:
«Ἐν μιᾷ κοιμωμένης τῆς γυναικὸς αὐτοῦ μόνης, κἀκείνου προβάλλοντος οἶνον, ἐπέβη 



πρὸς αὐτὴν ὁ ἀββᾶς Συμεὼν καὶ ἐσχηματίσατο ἀποδύεσθαι τὸ ἱμάτιον αὐτοῦ. Ἐκείνης 
οὖν βοησάσης εἰσῆλθεν ὁ ἀνὴρ αὐτῆς καὶ λέγει αὐτῷ ἐκείνη· βάλε ἔξω τὸν τρισκατάρατον 
τοῦτον, ὅτι βιάσασθαί με ἠθέλησεν. Καὶ πυγμαῖς τύπτων αὐτὸν ἐξήνεγκεν αὐτὸν ἐκ τοῦ 
ἐργαστηρίου εἰς τὸ κρῦος»56.

Καὶ διεφήμισε σὲ ὅλη τὴν πόλη ὁ κάπελας «ὅτι τὴν γυναῖκα μου 
ἠθέλησε μοιχεῦσαι, εἰ ἐπέτυχεν».

Γιὰ τὸν ἴδιο λόγο συναναστρεφόταν ὁ ἅγιος Συμεὼν τὶς πόρνες 
τῆς πόλης καὶ χόρευε μαζί τους στοὺς δρόμους, μοναχὸς τῆς 
Ἐκκλησίας αὐτός, καὶ ἀνεχόταν τὶς ἄσεμνες χειρονομίες τους:
«Εἰς τοσοῦτον καθαρότητος καὶ ἀπαθείας ἤλασσε μέτρον, ὥστε πολλάκις σάσσειν αὐτὸν 
καὶ χορεύειν κρατοῦντα ἔνθεν μίαν θυμελικὴν καὶ μίαν ἔνθεν, καὶ μέσον ὅλου τοῦ 
δημοτικοῦ συνεῖναι αὐτὸν καὶ παίζειν, ὥστε ἔστιν ὅτε ἔβαλλον τὰς χεῖρας αὐτῶν τὰ 
ἄσεμνα γύναια εἰς τὸν κόλπον αὐτοῦ καὶ ἐσίαινον καὶ ἐκόσσιζον αὐτόν· ὁ δὲ γέρων, 
ὥσπερ χρυσὸς καθαρός, οὐδαμῶς ὑπὸ τούτων ἐμολύνετο»57.

Ὁ ἅγιος Συμεὼν ἐμφανίζεται στὰ μάτια τῶν ἀνθρώπων νὰ 
παραβαίνει ἀκόμα καὶ τὴν κανονικὴ τάξη τῆς Ἐκκλησίας, τὶς 
στοιχειώδεις ὑποχρεώσεις τῆς νηστείας:
«Ἔτρωγε γὰρ πολλάκις ὁ δίκαιος καὶ κρέα, μὴ γευόμενος ἄρτου ὅλην τὴν ἑβδομάδα. Καὶ 
τὴν μὲν νηστείαν αὐτοῦ οὐδεὶς ἐνόει, τὸ δὲ κρέα ἔμπροσθεν πάντων ἤσθιεν πρὸς ἀπάτην 
αὐτῶν58.
»[...] Καθότι [δὲ] ἔφθανεν ἡ ἁγία τεσσαρακοστὴ τῶν ἁγίων 
νηστειῶν, οὐκ ἐγεύετό τινος ἄχρι τῆς ἁγίας πέμπτης. Εὐθέως δὲ 
ἀπὸ πρωὶ τῇ ἁγίᾳ πέμπτῃ ἐκαθέζετο εἰς τὸν ἰτρᾶν τρώγων, ὥστε 
καὶ ἐκ τούτου ἐσκανδαλίζοντο οἱ θεωροῦντες αὐτὸν ὡς ὅτι, φησίν, 
οὐδὲ τὴν ἁγίαν πέμπτην νηστεύει»59.

Αὐτὴ ἡ πρόκληση τοῦ σκανδαλισμοῦ τῶν εὐσεβῶν θυμίζει τὴν 
«προκλητικὴ» κατάλυση τοῦ Σαββάτου ἀπὸ τὸν Χριστό: τὴν 
ἀνάληψη τῆς εὐθύνης γιὰ τὴν «ἄρση τοῦ κραββάτου» ἀπὸ τὸν 
παραλυτικό (Ἰωάν. 5, 1-16), τὴν κάλυψη τῶν μαθητῶν ποὺ 
«ἤρξαντο τίλλειν στάχυας καὶ ἐσθίειν» τὴν ἡμέρα τοῦ Σαββάτου 
(Ματθ. 12, 1-8) ἢ ποὺ «ἤσθιον ἄρτους κοιναῖς, τοῦτ' ἔστιν ἀνίπτοις 
χερσίν» (Μάρκ. 7, 1-16). Ὁ Χριστὸς δὲν καταλύει τὸν Νόμο, ἀλλὰ 
φανερώνει τὴν ὑπέρβαση τοῦ Νόμου στὴ ζωὴ τῆς Βασιλείας. Καὶ 
ὁ ἅγιος Συμεὼν εἶναι πολίτης τῆς Βασιλείας, ἐνσαρκώνει στὸ 
πρόσωπό του τὴν ὑπέρβαση, ποὺ εἶναι σκάνδαλο μόνο γιὰ ὅσους 
ζοῦμε ἀκόμα μὲ τὴν ἀνάγκη τοῦ νόμου, μὲ τὴν ἀνάγκη τῆς 



ὑποταγῆς, γιατὶ δὲν ἔχουμε φτάσει ἢ ἀγνοοῦμε τὸ «τέλος» τοῦ 
νόμου, ποὺ εἶναι ἡ ἐλευθερία τῶν ἁγίων. Στὴν Ἔμεσα ὁ Συμεὼν 
μοιάζει νὰ προκαλοῦσε ἠθελημένα τὸν σκανδαλισμό: ἔφτασε 
κάποτε νὰ μπεῖ στὸ δημόσιο λουτρὸ τῶν γυναικῶν —«ὡς ἐπὶ 
Κυρίου τῆς δόξης», ὅπως σημειώνει ὁ βιογράφος του, Ἐπίσκοπος 
Νεαπόλεως Κύπρου Λεόντιος—, «ὥρμησαν δὲ πᾶσαι κατ' αὐτοῦ 
καὶ τύπτουσαι αὐτὸν ἐξήνεγκαν»60. Ὑπάρχουν ἠθικὲς καὶ 
κοινωνικὲς ἀναστολές, ὅπως καὶ ὁ νόμος, γιὰ τοὺς ἐμπαθεῖς· ἀλλὰ 
ὑπάρχει καὶ ἡ πραγματικότητα τῆς «ἀπαθείας» τῶν ἁγίων, καὶ 
αὐτὴν ἀποκαλύπτει ὁ Συμεὼν ἐλευθερώνοντας τὴν πνευματικὴ 
ὅραση ἀπὸ τὴ σκιὰ καὶ τὴ στενότητα τοῦ νόμου.

Παράλληλα μὲ τὸ οὐσιαστικὸ περιεχόμενο ποὺ εἶχε ἡ παράδοξη 
αὐτὴ τακτική, εἶχε ὡστόσο καὶ τὴν κοινωνική της διάσταση, ὅπως 
μᾶς βεβαιώνει ὁ βιογράφος τοῦ Συμεών: Ὁ ἅγιος κατόρθωνε νὰ 
κερδίζει τὴ συμπάθεια καὶ τὴν ἐμπιστοσύνη τῶν ἁμαρτωλῶν, τῶν 
δυστυχισμένων, τῶν ἀνυπόληπτων61. Ἔσωζε γυναῖκες ποὺ ζοῦσαν 
στὴν πορνεία, τὶς ἐλευθέρωνε ἀπὸ τὴ διαφθορὰ προμηθεύοντάς 
τους χρήματα, τὶς ὁδηγοῦσε σὲ νόμιμο γάμο ἢ ἀκόμα καὶ στὸν 
μοναχικὸ βίο62. Κέρδιζε καὶ τοὺς ἄπιστους ἢ τοὺς αἱρετικούς, τοὺς 
βοηθοῦσε νὰ ἐπιστρέψουν στὴν ὀρθὴ πίστη:
«Ὅλος οὖν ὁ σκοπὸς τούτου οὗτος ὑπῆρχε· πρῶτον μὲν εἰς τὸ σῶσαι ψυχάς, εἴτε δι' 
ἐπιφορῶν, ὧν αὐταῖς γελοιωδῶς ἢ μεθοδευτικῶς ἔπεμπεν, εἴτε πάλιν διὰ θαυμάτων, ὧν 
ἀνοήτως ἐπετέλει, εἴτε διὰ παραγγελιῶν, ὧν πρὸς αὐτοὺς σαλίζων ἔλεγεν, ἔπειτα δὲ ἵνα 
μὴ γνωσθῇ αὐτοῦ ἡ ἀρετὴ καὶ λάβῃ ἔπαινον παρὰ τῶν ἀνθρώπων καὶ τιμήν»63.

Καὶ συμβούλευε ἕναν ἀρχιδιάκονο τῆς πόλης:
«δυσωπῶ σε ἵνα πᾶσαν ψυχήν, μάλιστα δὲ μοναχὸν ἢ πτωχόν, μηδέποτε ἐξουδενώσῃς, ὡς 
ἔτυχεν· οἶδε γὰρ ἡ ἀγάπη ὅτι εἰσὶν εἰς τοὺς πτωχούς, μάλιστα δὲ εἰς τοὺς τυφλούς, 
ἄνθρωποι ὡς ὁ ἥλιος καθάρσει καθαρθέντες διὰ τῆς ὑπομονῆς καὶ τῆς κακοπαθείας 
αὐτῶν»64.

Καὶ εἶχε μακάριο τέλος ὁ Συμεών:
«μετέθηκε γὰρ αὐτὸν [σωματικῶς] δοξάσας ὁ Κύριος. Τότε ἅπαντες ὥσπερ ἐξ ὕπνου 
ἀνένηψαν καὶ ἐξηγοῦντο ἀλλήλοις ὅσα ἐποίησεν ἑνὶ ἑκάστῳ θαυμάσια καὶ ὅτι διὰ τὸν 
Θεὸν προσεποιεῖτο τὸν σαλόν»65.

Ἐντελῶς ἀντίστοιχη εἶναι καὶ ἡ ἱστορία τοῦ ἁγίου Ἀνδρέα τοῦ 
διὰ Χριστὸν σαλοῦ. Γεννήθηκε Σκύθης καὶ ἦρθε στὴν 
Κωνσταντινούπολη ὡς δοῦλος τοῦ Θεογνώστου, ποὺ ἦταν 



πρωτοσπαθάριος τοῦ Λέοντος τοῦ Σοφοῦ (886-911). Ὁ 
Θεόγνωστος τοῦ ἔδωσε ἑλληνικὴ παιδεία καὶ τὸν ἔκανε οἰκονόμο 
τοῦ σπιτιοῦ του. Δέχτηκε τὴ μοναχικὴ κλήση καὶ ἔζησε ὡς σαλὸς 
τριάντα περίπου χρόνια. Πέθανε 66 χρονῶν, γύρω στὰ 946. Εἶχε 
ξεχωριστὸ πνευματικὸ δεσμὸ μὲ ἕναν πρεσβύτερο τοῦ ναοῦ τῆς 
Ἁγίας Σοφίας στὴν Κωνσταντινούπολη, τὸν Νικηφόρο· σὲ αὐτὸν 
ἐμπιστευόταν τὴ σκληρή του ἄσκηση, καὶ αὐτὸς τὸν στήριζε. Ἀλλὰ 
καὶ ὁ βιογράφος του διηγεῖται ὅτι εἶδε ὁ ἴδιος τὸν σαλὸ Ἀνδρέα 
στὸ κρυφό του κελὶ νὰ μεταμορφώνεται καὶ νὰ ἀκτινοβολεῖ τὸ 
φῶς τῆς θείας δόξας, ὅπως ὁ Χριστὸς πάνω στὸ Θαβώρ.

4. Ἡ δίχως ὅρια ἐλευθερία
Οἱ διὰ Χριστὸν σαλοὶ μοιάζουν νὰ ἀρνοῦνται τὴν παραίνεση τοῦ 
Ἀποστόλου Παύλου γιὰ τὴν ἀποδοχὴ κάθε προσωπικῆς στέρησης 
καὶ θυσίας προκειμένου νὰ ἀποφευχθεῖ ὁ σκανδαλισμὸς τῶν 
πιστῶν (Α΄ Κορ. 8, 13). Ἀλλὰ ποιός εἶναι ὁ σκανδαλισμὸς γιὰ τὸν 
ὁποῖο μιλάει ὁ Παῦλος; Εἶναι ἡ πρόκληση σύγχυσης στὸν χῶρο τῆς
ἀλήθειας, ποὺ μπορεῖ νὰ στερήσει τοὺς ἄλλους ἀπὸ τὴ 
δυνατότητα μετοχῆς στὴν ἀλήθεια, δηλαδὴ στὴ σωτηρία. Ἂν 
τρώγοντας τὰ εἰδωλόθυτα δώσεις ἀφορμὴ στὴν «ἀσθενούσα 
συνείδηση» τοῦ ἀδελφοῦ σου νὰ ὑποθέσει ὅτι ὑπάρχει κάποια 
σχέση ἀνάμεσα στὴ λατρεία τῶν εἰδώλων καὶ στὴν ἀλήθεια (τὴ 
ζωή) τῆς Ἐκκλησίας, τότε ἡ εὐθύνη γιὰ τὴ σύγχυση ποὺ προκαλεῖς 
εἶναι πραγματικὰ μεγάλη.

Ἀλλὰ ἡ πρόκληση τῶν σαλῶν δὲν δημιουργεῖ σύγχυση στὴν 
πίστη τῶν ἀνθρώπων οὔτε συσκοτίζει τὴν ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας. 
Μόνο ξενίζει ὅσους ἔχουν ταυτίσει τὴν πίστη καὶ τὴν ἀλήθεια μὲ 
τὴν ἐκκοσμικευμένη ἀντίληψη τῆς ἠθικῆς συνέπειας καὶ τῆς 
συμβατικῆς εὐπρέπειας. Οἱ σαλοὶ ἔχουν τὸ χάρισμα καὶ τὴν τόλμη 
νὰ φανερώσουν ἀπροκάλυπτα τὴν ἀνθρώπινη πτώση καὶ ἁμαρτία, 
ποὺ εἶναι κοινὴ σὲ ὅλους μας, εἶναι ἡ πραγματικότητα τῆς φύσης 
μας καὶ δὲν ἀναιρεῖται ἀπὸ τὴν ὕπαρξη «βελτιωμένων» ἀτομικῶν 
περιπτώσεων οὔτε καὶ μὲ τὴ συγκάλυψή της ἀπὸ τὶς κοινωνικὲς 
ἐπιφάσεις.

Μὲ αὐτὴ τὴν ἔννοια, κάθε μοναχὸς τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας 



εἶναι ἕνα εἶδος «διὰ Χριστὸν σαλοῦ»: φοράει τὸ ροῦχο τοῦ 
πένθους, δηλώνοντας ἀπροκάλυπτα τὴν ἀποδοχὴ τῆς κοινῆς μας 
πτώσης καὶ ἁμαρτίας — ἀποσύρεται στὴν ἄσκηση, πολεμώντας 
γιὰ ὅλους μας αὐτὴ τὴν πτώση καὶ ἁμαρτία. Ἴδια εἶναι καὶ ἡ 
κλήση κάθε μέλους τῆς Ἐκκλησίας. Ἂν ἐμεῖς ἐπιμένουμε νὰ 
ἀγνοοῦμε τὸ εὐαγγέλιο τῆς σωτηρίας ταυτίζοντας τὴν ἀναγέννηση 
τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν κοινωνικὴ ἀναγνώριση τῆς ἀτομικῆς ἀρετῆς, 
μὲ τὴν κοσμικὴ ἐπιτυχία τῆς ἀτομικῆς ἠθικῆς εὐυποληψίας, τὸ 
λάθος εἶναι μόνο δικό μας — λάθος ποὺ ἀποκλείει ἀπὸ τὴν 
ἀλήθεια καὶ τὴ ζωή.

Τὸ πρότυπο στὸ ὁποῖο ἀπέβλεπε πάντοτε ἡ Ἐκκλησία δὲν ἦταν 
ἡ ἀτομικὴ ἠθικὴ αὐτάρκεια, ἀλλὰ ὁ θρῆνος τῆς μετάνοιας τῶν 
μοναχῶν, θρῆνος τελικὰ «χαροποιός» —«πένθος χαροποιόν»—, 
μεταποίηση τῆς ἁμαρτίας σὲ μέτρο ἀποδοχῆς τῆς ἀγάπης τοῦ 
Χριστοῦ. Μόνο τότε μπορεῖ νὰ πενθήσει καὶ νὰ θρηνήσει ὁ 
ἄνθρωπος, ὅταν ξέρει τί ἀκριβῶς ἔχει χάσει καὶ ζεῖ τὴν ἀπώλεια 
ὡς προσωπικὴ στέρηση καὶ δίψα. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ μετάνοια, ἡ 
προσωπικὴ αἴσθηση τῆς ἀπώλειας τοῦ Θεοῦ, εἶναι καὶ μιὰ πρώτη 
ἀποκάλυψη καὶ γνωριμία τοῦ Προσώπου Του, μιὰ πρώτη μέτρηση 
τῆς ἀγάπης Του.

Ὁπωσδήποτε στὴν περίπτωση τῶν «διὰ Χριστὸν σαλῶν» ἡ 
συγκλονιστική τους ἐλευθερία ἀπὸ κάθε νόμο, κανόνα, περιορισμὸ 
καὶ δεοντολογία δὲν εἶναι ἁπλῶς μιὰ διδακτικὴ ὑπενθύμιση τοῦ 
κινδύνου νὰ ταυτίσουμε τὴν ἀρετὴ καὶ τὴν ἁγιότητα μὲ τὴ 
συμβατικὴ κοινωνικὴ εὐπρέπεια καὶ τὴν ἐγωκεντρικὴ ἠθικὴ 
συνέπεια. Δὲν διδάσκει ποτὲ κανεὶς πραγματικὰ μόνο μὲ τὴν 
ἀμφισβήτηση λαθεμένων ἀντιλήψεων καὶ τρόπων ζωῆς, ἀλλὰ μὲ τὸ 
νὰ σαρκώσει ὁ ἴδιος ὁλόκληρη τὴ σωστικὴ ἀλήθεια. Ἡ 
συγκλονιστικὴ ἐλευθερία τῶν σαλῶν εἶναι, πρὶν ἀπὸ κάθε τι ἄλλο, 
ὁλόκληρο γεγονὸς θανάτου, μιὰ τέλεια νέκρωση κάθε 
ἀτομοκεντρικοῦ στοιχείου ζωῆς. Αὐτὸς ὁ θάνατος εἶναι ἡ 
ἐλευθερία ποὺ μπορεῖ νὰ συντρίψει καὶ νὰ διαλύσει κάθε 
συμβατικὸ σχῆμα, εἶναι ἡ ἀνάσταση στὴ ζωὴ τῆς προσωπικῆς 
ἑτερότητας, στὴ ζωὴ τῆς ἀγάπης, ποὺ δὲν γνωρίζει ὅρια καὶ 
φραγμούς.



Τὸ παράδειγμα λοιπὸν τῶν «διὰ Χριστὸν σαλῶν» δὲν εἶναι 
ἀκραῖο οὔτε καὶ ἀκατανόητο, ὅπως ἴσως φαντάζει στὰ μάτια 
πολλῶν. Εἶναι ἡ σάρκωση τοῦ θεμελιώδους εὐαγγελικοῦ 
κηρύγματος: ὅτι μπορεῖ ὁ ἄνθρωπος νὰ τηρήσει ὅλο τὸν Νόμο 
χωρὶς νὰ κατορθώσει νὰ ἐλευθερωθεῖ ἀπὸ τὶς ἀναγκαιότητες ποὺ 
ἐπιβάλλει τὸ βιολογικὸ καὶ ψυχολογικό του ἐγώ, δηλαδὴ ἀπὸ τὴ 
φθορὰ καὶ τὸν θάνατο. Ἐνῶ ἀρκεῖ νὰ ἀποδεχτεῖ ταπεινὰ τὴν 
ἁμαρτία καὶ τὴν πτώση του, χωρὶς νὰ τὴ διαφοροποιεῖ ἀπὸ τὴν 
ἁμαρτία καὶ τὴν πτώση τῶν ἄλλων ἀνθρώπων, μὲ ἐμπιστοσύνη 
στὴν ἀγάπη τοῦ Χριστοῦ, ποὺ μεταμορφώνει αὐτὴ τὴν ἀποδοχὴ σὲ 
προσωπικὴ ζωτικὴ κοινωνία, σὲ ζωὴ ἀφθαρσίας καὶ ἀθανασίας.

 



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΠΕΜΠΤΟ
ΤΟ ΗΘΟΣ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ, ΗΘΟΣ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΟ

1. Ἡ πιστότητα στὸ πραγματικό
Οἱ Χριστιανοὶ δὲν ἀγνοοῦν τὴν ἁμαρτία, τὴν ὑπαρκτικὴ ἀποτυχία 
καὶ πτώση τοῦ ἀνθρώπου· ἀντίθετα, τὴν πολεμοῦν μὲ καθημερινὴ 
ἄσκηση καὶ προσπάθεια. Ἀλλὰ δὲν τὴ φοβοῦνται μὲ τὸν 
ἐγωκεντρικὸ φόβο τῆς ἀτομικῆς ἐνοχῆς. Γιατὶ ὑπάρχει «ὁ αἴρων 
τὴν ἁμαρτίαν τοῦ κόσμου» (Ἰωάν. 1, 29), ὁ Χριστὸς «ὁ ἀνιστῶν 
τοὺς νεκρούς».

Αὐτὴ ἡ πιστότητα στὴν ἀλήθεια τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης, στὴν 
ἀλήθεια τόσο τῆς πτώσης ὅσο καὶ τῆς ἀναγέννησης τοῦ ἀνθρώπου, 
ὁ ἀποκλεισμὸς τῶν ἰδεαλιστικῶν ψευδαισθήσεων, τῶν οὐτοπικῶν 
σχημάτων, τῶν καταπραϋντικῶν ὡραιοποιήσεων, εἶναι ἡ ριζικὰ 
καινούργια ποιότητα ζωῆς ποὺ διαφοροποιεῖ τὸ χριστιανικὸ ἦθος 
καὶ ἀπὸ τὴν εὐγενέστερη ἠθικὴ σκοπιμότητα. Πρὶν ἀπὸ κάθε τι 
ἄλλο, τὸ χριστιανικὸ ἦθος ἀποβλέπει στὴν προσωπικὴ ταυτότητα 
τοῦ ἀνθρώπου: Πρῶτο καὶ ἔσχατο βῆμα εἶναι νὰ ταυτιστεῖ ὁ 
ἄνθρωπος μὲ τὴν ἀλήθεια του, νὰ ἀρνηθεῖ τὰ προσωπεῖα ποὺ τοῦ 
ἐπιβάλλει ἡ ἐγωκεντρικὴ ἀνάγκη ἐξωτερικῆς καὶ σχηματικῆς 
συμμόρφωσης μὲ τὶς ἀπαιτήσεις τῆς κοινωνικῆς ἀναγνώρισης καὶ 
εὐυποληψίας.

Δὲν ἐνδιαφέρεται πρωταρχικὰ γιὰ τὴν ἀρετὴ ὁ Χριστιανός, ἀλλὰ 
πρωταρχικὰ γιὰ τὴν ἀλήθεια. Ἡ ἀρετὴ αὐτονομημένη μπορεῖ νὰ 
ἀπομακρύνει τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ τὸν Θεό· ἡ ἀλήθεια οὔτε 
αὐτονομεῖται οὔτε καὶ χωρίζει, γιατὶ δὲν εἶναι ἕνα κομμάτι ζωῆς, 
ἀλλὰ ὁλόκληρη ἡ ζωή. Καί, ἂν ὁλόκληρη ἡ ζωὴ τοῦ ἀνθρώπου 
εἶναι μιὰ ἀπομάκρυνση ἀπὸ τὸν Θεό, μόνη ἡ συνειδητοποίηση 
αὐτῆς τῆς ἀλήθειας εἶναι μιὰ πρώτη σχέση μαζί Του. Αὐτὸ ποὺ 
ἀπομακρύνει τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ τὸν Χριστὸ καὶ τὴν Ἐκκλησία 
εἶναι ἡ πλαστότητα τῆς ζωῆς, τὸ «ὑπαρκτικὸ ψεῦδος» τῶν 
προσωπείων τοῦ ὑπερεγώ, ὁ συσχηματισμὸς μὲ τοὺς ἐξωτερικοὺς 
τύπους τῆς συμβατικῆς συμπεριφορᾶς.

Λέει ὁ ἅγιος Μακάριος ὁ Αἰγύπτιος:
«Οὐκ ἐν σχήμασι καὶ τύποις ἐξωτέροις ἡ ἀλλοίωσις τῶν Χριστιανῶν ὑπάρχει ὡς οἱ 



πολλοὶ ἐν τούτῳ οἴονται εἶναι τὴν διαφορὰν καὶ διάκρισιν μεταξὺ κόσμου καὶ αὐτῶν, ἐν 
σχήμασι καὶ τύποις. [...] Ἐν γὰρ τῇ τοῦ νοὸς ἀνακαινώσει καὶ τῇ τῶν λογισμῶν εἰρήνῃ 
καὶ τῇ τοῦ Κυρίου ἀγάπῃ καὶ οὐρανίῳ ἔρωτι ἡ καινὴ κτίσις τῶν Χριστιανῶν πάντων 
ἀνθρώπων τοῦ κόσμου διαφέρει. Διὸ καὶ ἡ ἔλευσις τοῦ Κυρίου γέγονε»66.

Τὰ σχήματα καὶ οἱ τύποι, συμπληρώνει ὁ ἅγιος Μακάριος, 
δηλαδὴ τὰ ἀντικειμενοποιημένα κριτήρια τῆς ἀτομικῆς ἀρετῆς 
(«τὰ δοκοῦντα καλὰ ἐπιτηδεύματα», ὅπως τὰ ὀνομάζει), ὄχι μόνο 
δὲν ταυτίζονται μὲ τὴν ἀλήθεια τῆς σωτηρίας, ἀλλὰ εἶναι δυνατὸν 
καὶ νὰ παραπλανοῦν τὸν ἄνθρωπο, νὰ τὸν ἀπομακρύνουν ἀπὸ τὴ 
σωτηρία, νὰ τὸν ὑποδουλώνουν στὴ δόξα καὶ στὸν ἔπαινο τῶν 
ἀνθρώπων:
«Ἐνίοτε καὶ καλὰ δοκοῦντα ἐπιτηδεύματα διὰ δόξαν καὶ ἔπαινον ἀνθρώπων ἐπιτελεῖται, 
ἅπερ ἐστὶ παρὰ Θεῷ ἴσα ἀδικίας καὶ κλοπῆς καὶ τῶν λοιπῶν ἁμαρτημάτων»67.

Ὅμοιες διατυπώσεις βρίσκουμε πολλὲς μέσα στὰ κείμενα τῶν 
Πατέρων.
2. Ἡ φανέρωση τῆς ἀλήθειας τοῦ Θεοῦ στὸ ἀνθρώπινο ἦθος
Ὁπωσδήποτε, ἡ ἀλλοίωση τῶν Χριστιανῶν στὴν ὁποία ἀποβλέπει 
ἡ Ἐκκλησία μπορεῖ κάποτε νὰ μετρηθεῖ καὶ μὲ τὰ κριτήρια τῆς 
κοινωνικῆς, ἀντικειμενικῆς Ἠθικῆς, μὲ τὶς ἀξιολογικὲς κατηγορίες 
τοῦ καλοῦ καὶ τῆς ἀρετῆς. Ἀλλὰ δὲν ταυτίζεται μαζί τους — αὐτὸ 
εἶναι τὸ οὐσιῶδες. Ἡ ἀτομικὴ ἀρετὴ δὲν σημαίνει πάντοτε καὶ τὴ 
σωστικὴ ἀλλοίωση τοῦ ἀνθρώπου· μπορεῖ νὰ εἶναι (μὲ τὰ κριτήρια 
τῆς Ἐκκλησίας) ἴση «ἀδικίας καὶ κλοπῆς καὶ τῶν λοιπῶν 
ἁμαρτημάτων». Ἡ Ἐκκλησία δὲν ἀρνεῖται τὶς ἀντικειμενικὲς 
ἠθικὲς ὑποχρεώσεις καὶ τὰ κοινωνικὰ καθήκοντα τῶν Χριστιανῶν 
ποὺ ζοῦν μέσα στὸν κόσμο. Ἀλλὰ δὲν ἐξαντλεῖ, μὲ κανένα τρόπο, 
τὴ δική της ἀλήθεια καὶ τὸ δικό της ἦθος στὰ ὅρια τῆς κοινωνικῆς 
συμπεριφορᾶς καὶ τῶν συμβατικῶν ὑποχρεώσεων ποὺ τὴ 
ρυθμίζουν.

Παραγγέλλει τὸ Εὐαγγέλιο στοὺς πιστοὺς νὰ φανερώσουν 
ἔμπρακτα στὸν κόσμο τὸ καινούργιο ἦθος τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ 
μὲ ἔργα ἀγαθά. Ἀλλὰ ἡ ἔμπρακτη αὐτὴ φανέρωση εἶναι 
ἀποκάλυψη ἀλήθειας, εἶναι «δόξα»-ἐμφάνιση τοῦ Θεοῦ68, 
πραγμάτωση τῆς εἰκόνας Του στὰ ἀνθρώπινα πρόσωπα: «οὕτω 
λαμψάτω τὸ φῶς ὑμῶν ἔμπροσθεν τῶν ἀνθρώπων, ὅπως ἴδωσιν 



ὑμῶν τὰ καλὰ ἔργα καὶ δοξάσωσι τὸν πατέρα ὑμῶν τὸν ἐν τοῖς 
οὐρανοῖς» (Ματθ. 5, 16). Ὁ τονισμὸς τῆς ἀνάγκης τῶν «καλῶν 
ἔργων» μέσα στὴν Ἁγία Γραφὴ ἔχει ἀκριβῶς αὐτὸ τὸ νόημα: νὰ 
φανερωθεῖ ἡ ἀλήθεια στὴν ὑποστατική της πραγμάτωση — 
πράξη-πραγματικότητα ζωῆς καὶ ὄχι ἀφηρημένη θεωρία. Καὶ ἡ 
μόνη πραγματικότητα ζωῆς —ζωῆς ἐλεύθερης ἀπὸ κάθε 
ἀναγκαιότητα— εἶναι ἡ προσωπικὴ ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ, τὸ γεγονὸς 
τῆς τριαδικῆς κοινωνίας. Τὰ «καλὰ ἔργα» τῶν πιστῶν εἶναι 
φανερώσεις αὐτῆς τῆς ζωῆς, εἶναι πράξεις ἀποκαλυπτικὲς τῆς 
ἀλήθειας. Χωρὶς αὐτὸ τὸ οὐσιῶδες-πραγματικὸ περιεχόμενο 
«πᾶσα ἡ δικαιοσύνη ἡμῶν ὡς ράκος ἀποκαθημένης» (Ἡσαΐας 64, 
6)69.

Κάθε ἔργο ἀγαθό, κάθε ἀντικειμενικὸ ἐπίτευγμα ἀρετῆς, 
δικαιώνεται ἀπὸ τὴν Ἐκκλησία μόνο ὅταν ἀποβλέπει καὶ 
κατορθώνει τὴ φανέρωση τοῦ Θεοῦ, τὴν ἀποκάλυψη τῆς εἰκόνας 
τοῦ Θεοῦ στὸν ἄνθρωπο. «Ἀκολούθησον τῇ ἐλεημοσύνῃ», γράφει ὁ
ἅγιος Ἰσαὰκ ὁ Σύρος, «ἥτις ὅταν εὑρεθῇ ἐντός σου, εἰκονίζεται ἐν 
σοὶ ἐκεῖνο τὸ κάλλος τὸ ἅγιον ἐν ᾧ ὡμοιώθης»70. Γιὰ τὴ 
συμβατικὴ Ἠθικὴ ἡ ἐλεημοσύνη εἶναι μιὰ «καλὴ πράξη» ποὺ 
ἐπαναπαύει τὴν ἀτομικὴ συνείδηση, ἕνα ἀξιέπαινο δεῖγμα τῆς 
ἀρετῆς τοῦ ἀλτρουισμοῦ καὶ τῆς φιλαλληλίας. Γιὰ τὴν Ἐκκλησία ἡ 
ἐλεημοσύνη εἶναι ἔργο «κοινωνίας» ποὺ συντελεῖται πρωταρχικὰ 
«ἔνδον» καὶ εἰκονίζει στὸν ἄνθρωπο τὸ κάλλος τὸ ἅγιο τοῦ 
Τριαδικοῦ Πρωτοτύπου. Τελικά, ἡ ἐλεημοσύνη, λέει ὁ ἅγιος 
Ἰσαάκ, εἶναι σχέση καὶ κοινωνία τοῦ ἀνθρώπου μὲ ὁλόκληρη τὴν 
Ἐκκλησία, μὲ ὁλόκληρο τὸν κόσμο τοῦ Θεοῦ ποὺ εἶναι Ἐκκλησία 
καὶ Βασιλεία Του, εἶναι ἡ συγκεφαλαίωση τοῦ σύμπαντος κόσμου 
στὸν «μικρόκοσμο» τῆς «καρδίας» τοῦ ἀνθρώπου:
«Καὶ τί ἐστι καρδία ἐλεήμων; Καῦσις καρδίας ὑπὲρ πάσης τῆς κτίσεως· ὑπὲρ τῶν 
ἀνθρώπων, καὶ τῶν ὀρνέων, καὶ τῶν ζώων, καὶ τῶν δαιμόνων, καὶ ὑπὲρ παντὸς κτίσματος. 
Καὶ ἐκ τῆς μνήμης αὐτῶν καὶ τῆς θεωρίας αὐτῶν ρέουσιν οἱ ὀφθαλμοὶ αὐτοῦ δάκρυα. Ἐκ 
τῆς πολλῆς καὶ σφοδρᾶς ἐλεημοσύνης τῆς συνεχούσης τὴν καρδίαν, καὶ ἐκ τῆς πολλῆς 
καρτερίας σμικρύνεται ἡ καρδία αὐτοῦ, καὶ οὐ δύναται βαστάσαι ἢ ἀκοῦσαι ἢ ἰδεῖν 
βλάβην τινὰ ἢ λύπην μικρὰν ἐν τῇ κτίσει γινομένην. Καὶ διὰ τοῦτο καὶ ὑπὲρ τῶν ἀλόγων, 
καὶ ὑπὲρ τῶν ἐχθρῶν τῆς ἀληθείας καὶ ὑπὲρ τῶν βλαπτόντων αὐτὸν ἐν πάσῃ ὥρᾳ εὐχὴν 
μετὰ δακρύων προσφέρει, τοῦ φυλαχθῆναι αὐτοὺς καὶ ἱλασθῆναι αὐτοῖς· ὁμοίως καὶ ὑπὲρ 
τῆς φύσεως τῶν ἑρπετῶν ἐκ τῆς πολλῆς αὐτοῦ ἐλεημοσύνης τῆς κινουμένης ἐν τῇ καρδίᾳ 



αὐτοῦ ἀμέτρως καθ' ὁμοιότητα τοῦ Θεοῦ»71.
Λοιπόν, ἡ «ἐλεήμων καρδία» εἶναι ὁ χῶρος τῆς ὁμοίωσης μὲ τὸν 

οἰκτίρμονα καὶ ἐλεήμονα Θεό. Στὸ μυστικὸ αὐτὸ κέντρο τῆς 
ὕπαρξης συντελεῖται ἡ «ἀλλοίωση» τοῦ ἀνθρώπου, ἡ φανέρωση 
τοῦ καινούργιου ἀνθρώπινου φυράματος, τῆς «καινῆς κτίσεως» 
τοῦ Θεοῦ, τῆς Ἐκκλησίας. Γι' αὐτὴ τὴν ἀλλοίωση «ἡ ἔλευσις τοῦ 
Κυρίου γέγονεν», εἶπε παραπάνω ὁ ἅγιος Μακάριος. Ἡ ἔλευση 
τοῦ Κυρίου, ἡ εἴσοδος τοῦ Θεοῦ στὸν κόσμο, τὸ ἀπρόσιτο αὐτὸ 
μυστήριο, εἶναι ἡ ἀπαρχὴ ἑνὸς δεύτερου μυστηρίου: 
Μεταμορφώνεται ἡ ἀνθρώπινη φύση, μεταβάλλεται ἡ «καρδία» 
τοῦ ἀνθρώπου. Καὶ ἐπανέρχεται ὁ ἅγιος Μακάριος:
«Ὁ Κύριος ἡμῶν διὰ τοῦτο παραγέγονεν, ὥστε τὴν φύσιν ἀλλάξαι καὶ μεταβαλεῖν καὶ 
ἀνακαινίσαι καὶ ἀνακτίσαι τὴν ψυχὴν ταύτην τὴν κατεστραμμένην τοῖς πάθεσι διὰ τὴν 
παράβασιν, κεράσας τῷ ἰδίῳ αὐτοῦ πνεύματι τῆς θεότητος, καινὸν νοῦν καὶ καινὴν ψυχήν, 
καινοὺς ὀφθαλμούς, καινὰ ὦτα, καινὴν γλῶσσαν πνευματικήν, καὶ ἁπαξαπλῶς καινοὺς 
ἀνθρώπους τοὺς πιστεύοντας αὐτῷ ἦλθεν ἀπεργάσασθαι»72.

3. Ἡ λειτουργικὴ ἐπισυναγωγὴ τῶν διεσκορπισμένων
Ὁ Θεὸς ἔγινε ἄνθρωπος γιὰ νὰ μεταβληθεῖ ἡ φύση τοῦ ἀνθρώπου: 
ὁ νοῦς, οἱ αἰσθήσεις, ὁ λόγος. Ἡ ἀνθρώπινη ἀτομικὴ προσπάθεια 
καὶ ἀρετὴ μόνο νὰ «βελτιώσει» μπορεῖ τὶς ἐξωτερικὲς ἐκδηλώσεις 
καὶ τὴ συμπεριφορά, ἀλλὰ δὲν μπορεῖ νὰ μεταβάλει τὴ φύση, νὰ 
ἀναιρέσει τὴν ὑπαρκτικὴ αὐτοτέλεια τῆς φύσης μέσα στὰ ὅρια τῆς 
ἀτομικότητας, νὰ μεταβάλει τὴ θνητὴ καὶ φθαρτὴ σάρκα σὲ σάρκα 
ἀφθαρσίας. Αὐτὴ ἡ μεταβολὴ προϋποθέτει τὸν ἐγκεντρισμὸ τοῦ 
ἀνθρώπου στὸ σῶμα τοῦ Χριστοῦ, στὴν ὑπαρκτικὴ 
πραγματικότητα ποὺ συνιστᾶ τὴ ζωὴ ὡς προσωπικὴ κοινωνία, ὄχι 
τὴ ζωὴ ὡς ἀτομικὴ ἐπιβίωση.

Ὁ ἐγκεντρισμὸς σημαίνει ἕναν «μεταβολισμὸ» τῆς ζωῆς τοῦ 
ἀνθρώπου στὰ ὅρια τῆς θεανθρώπινης ὕπαρξης τοῦ Χριστοῦ, τὴ 
μεταλλαγὴ τῆς «ἀγριελαίου» σὲ «καλλιέλαιον» (Ρωμ. 11, 17-24). 
Σημαίνει καθολικὴ σωματικὴ μετοχὴ στὸ σῶμα τοῦ Χριστοῦ, 
βρώση καὶ πόση τῆς σαρκὸς καὶ τοῦ αἵματός Του:
«Ἐὰν μὴ φάγητε τὴν σάρκα τοῦ υἱοῦ τοῦ ἀνθρώπου καὶ πίητε αὐτοῦ τὸ αἷμα, οὐκ ἔχετε 
ζωὴν ἐν ἑαυτοῖς. [...] Ὁ τρώγων μου τὴν σάρκα καὶ πίνων μου τὸ αἷμα ἐν ἐμοὶ μένει, 
κἀγὼ ἐν αὐτῷ» (Ἰωάν. 6, 53 καὶ 56).



Ἡ βρώση καὶ ἡ πόση τῆς σαρκὸς καὶ τοῦ αἵματος τοῦ Χριστοῦ 
μεταβάλλει τὰ ἄτομα σὲ μέλη ἑνὸς ἑνιαίου σώματος, τὴν ἀτομικὴ 
ἐπιβίωση σὲ κοινωνία ζωῆς καὶ ἑνότητα ζωῆς — ἑνότητα ποὺ 
ἔχουν τὰ μέλη τοῦ σώματος μεταξύ τους καὶ μὲ τὴν κεφαλή. Αὐτὴ 
ἡ ἑνότητα τῆς ζωῆς στὰ ὅρια τῆς προσωπικῆς κοινωνίας εἶναι ἡ 
Ἐκκλησία.

Ἡ Ἐκκλησία εἶναι ἕνα δεῖπνο, τὸ δεῖπνο τῆς Εὐχαριστίας. 
Πραγμάτωση καὶ φανέρωση καὶ ὁρισμὸς καὶ οὐσία τῆς Ἐκκλησίας 
εἶναι ἡ Εὐχαριστία, ἡ συναγωγὴ τῶν μελῶν τοῦ Χριστοῦ καὶ ὁ 
ἁπαρτισμὸς τοῦ σώματός Του, ἡ ἑνοποιὸς δυνατότητα κοινωνίας 
τῶν προσώπων στὸ γεγονὸς μιᾶς ἀδιαίρετης, καινούργιας φύσης. 
Στὶς Ἀρεοπαγιτικὲς Συγγραφὲς διαβάζουμε:
«Καὶ τοῦτο ἱερῶς νόησον ὡς ἐπιτεθέντων τῷ θείῳ θυσιαστηρίῳ τῶν σεβασμίων 
συμβόλων, δι' ὧν ὁ Χριστὸς σημαίνεται καὶ μετέχεται, πάρεστιν ἀδιαστάτως ἡ τῶν ἁγίων 
ἀπογραφή, τὸ συνεζευγμένον αὐτῶν ἀδιαιρέτως ἐμφαίνουσα τῆς πρὸς αὐτὸν ὑπερκοσμίου 
καὶ ἱερᾶς ἑνώσεως»73.

Ἡ Εὐχαριστία, ἑνότητα ζωῆς τῶν προσώπων στὴν κοινότητα τῆς 
θεανθρώπινης φύσης τοῦ Χριστοῦ, ἀποκαθιστᾶ τὸν εἰκονισμὸ τοῦ 
«ἤθους» τοῦ Θεοῦ, τοῦ πληρώματος τῆς τριαδικῆς προσωπικῆς 
κοινωνίας, στὸ εἶναι τοῦ ἀνθρώπου, στὸν τρόπο ὑπάρξεώς του — 
φανερώνει τὸν ὑπαρκτικὸ καὶ ταυτόχρονα θεολογικὸ χαρακτήρα 
τῆς ἀνθρώπινης ἠθικῆς τελείωσης. Σκοπεύει ἡ Εὐχαριστία «εἰς 
ἐκείνην τὴν ἑνότητα ἥτις κέκτηται διδάσκαλον τὴν ἁγίαν Τριάδα», 
κατὰ τὴ ρήση τοῦ ἁγίου Ἰσαὰκ τοῦ Σύρου ποὺ καὶ σὲ 
προηγούμενο κεφάλαιο ἀναφέραμε74.

Ἡ φανέρωση τοῦ τριαδικοῦ ἤθους, ὁ εἰκονισμὸς τοῦ «ἤθους» 
τοῦ Θεοῦ στὸ εἶναι τοῦ ἀνθρώπου, συνιστᾶ τὸ λειτουργικὸ ἤθος 
τῆς Ἐκκλησίας, τὸ γεγονὸς τῆς «ἐπισυναγωγῆς εἰς ἓν τῶν πρὶν 
διεσκορπισμένων τέκνων τοῦ Θεοῦ» (Ἰωάν. 11, 52), τὴν 
πραγματικότητα τῆς Ἐκκλησίας. Μὲ ἄλλα λόγια, ἡ Ἠθικὴ τῶν 
Χριστιανῶν εἶναι τὸ γεγονὸς τῆς Εὐχαριστίας, ὑπαρκτικὸ γεγονὸς 
ἑνότητας καὶ κοινωνίας. Οἱ Ἀρεοπαγιτικὲς Συγγραφὲς σημειώνουν 
καὶ πάλι:
«Ἡ θεία τῆς συνάξεως τελετή, κἂν ἑνιαίαν καὶ ἁπλῆν ἔχουσα καὶ συνεπτυγμένην ἀρχήν, 
εἰς τὴν ἱερὰν ποικιλίαν τῶν συμβόλων φιλανθρώπως πληθύνεται, καὶ μέχρι πάσης χωρεῖ 
τῆς θεαρχικῆς εἰκονογραφίας, ἀλλ' ἑνοειδῶς ἐκ τούτων αὖθις εἰς τὴν οἰκείαν μονάδα 



συνάγεται καὶ ἑνοποιεῖ τοὺς ἐπ' αὐτὴν ἱερῶς ἀναγομένους»75.
Νά γιατί ἡ Ἠθικὴ τῆς Ἐκκλησίας βρίσκεται στοὺς ἀντίποδες 

κάθε φιλοσοφικῆς, κοινωνικῆς καὶ θρησκευτικῆς Ἠθικῆς: Γιατὶ 
ἀρνεῖται τὴν ἀτομικὴ ἀρετή, τὸ ἰδιωτικὸ ἐπίτευγμα, τὴν ἀτομικὴ 
ἀξιολόγηση. Τὸ ἦθος τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ἦθος λειτουργικό, ἦθος 
ἑνότητας καὶ κοινωνίας, προσωπικὴ μετοχὴ στὸ σῶμα τοῦ Θεοῦ 
Λόγου. Γνωρίζουμε τὴν Ἐκκλησία ὡς λαὸ τοῦ Θεοῦ, γένος 
ἐκλεκτόν, ἐπουράνια πόλη, σῶμα Χριστοῦ, κτίση καινή, νέον 
Ἰσραήλ, Βασιλεία Θεοῦ, καινὴ Ἱερουσαλήμ. Ὅλοι αὐτοὶ οἱ 
προσδιορισμοὶ —«ἡ ἱερὰ ποικιλία τῶν συμβόλων»— ταυτίζουν 
τὴν ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας ὄχι μὲ μιὰ ἰδεολογία, σύστημα ἢ 
θρησκευτικὴ δοξασία, ἀλλὰ μὲ ἕνα γεγονὸς συνύπαρξης, 
καθολικῆς ὀργανικῆς ἑνότητας, μὲ μιὰ λειτουργία (Íλαοῦ τὸ 
ἔργον). Δὲν εἶναι κανεὶς Χριστιανὸς γιὰ τὴν ἰδιωτική του ἀρετὴ ἢ 
γιὰ τὶς ἰδέες καὶ πεποιθήσεις του, ἀλλὰ γιατὶ μετέχει ὀργανικὰ 
στὸ ζωηφόρο σῶμα τοῦ Χριστοῦ ἐγκεντριζόμενος στὴ λειτουργικὴ 
ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας. Ἁμαρτία εἶναι ὅ,τι ἀποκόβει καὶ 
ἀποξενώνει τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ τὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας· ἀρετὴ ὅ,τι 
τὸν ἐπισυνάγει καὶ τὸν ἐγκεντρίζει στὴν «καλλιέλαιο» τῆς Χάρης.

4. Ἡ εὐχαριστιακὴ πραγμάτωση τῆς Καινῆς Διαθήκης
Ἡ πραγματικότητα τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ, τῆς Ἐκκλησίας, 
προεικονίζεται στὴν Παλαιὰ Διαθήκη καὶ προτυπώνεται στὴν 
ἱστορικὴ ὕπαρξη τοῦ Ἰσραήλ. Ὁ Ἰσραὴλ εἶναι ὁ λαὸς τοῦ Θεοῦ, ὁ 
ἐκλεγμένος ὄχι γιὰ τὴ δικαιοσύνη του ἢ γιὰ τὴν ὁσιότητα τῆς 
καρδίας του, ἀλλὰ γιατὶ ἀνέλαβε νὰ βεβαιώνει καὶ νὰ φανερώνει 
τὴν ἱστορικὴ σχέση τοῦ Θεοῦ μὲ τὸ ἀνθρώπινο γένος. Παραμένει 
λαὸς τοῦ Θεοῦ, ὅσο καὶ ἂν δείχνεται σκληροτράχηλος καὶ 
ἀνυπότακτος στὸ θέλημά Του. Αὐτὸ ποὺ τὸν ξεχωρίζει εἶναι ἡ 
κλήση ποὺ δέχτηκε, ἡ «Διαθήκη» ποὺ ἔκανε ὁ Θεὸς μαζί του. Δὲν 
εἶναι ἡ ἀτομικὴ θρησκευτικότητα καὶ οἱ ἀρετὲς ποὺ ἐξασφαλίζουν 
τὰ ἱστορικὰ προνόμια τῶν Ἑβραίων —τὴ γνώση τοῦ ἀληθινοῦ 
Θεοῦ καὶ τοῦ θελήματός Του—, ἀλλὰ τὸ κατ' ἀρχὴν γεγονὸς ὅτι 
ἀνήκουν στὸν ἐκλεγμένο λαό, ὅτι συνυπάρχουν σὲ αὐτὴ τὴν 
ἑνότητα ποὺ συνιστᾶ μιὰ ἀποκαλυπτικὴ σχέση. Ὁ Νόμος τοὺς 



δόθηκε ὄχι γιὰ τὴν ἠθικὴ βελτίωση τῶν ἀτόμων, ἀλλὰ ὡς ἄμεση 
καὶ ἔμπρακτη δυνατότητα διαχωρισμοῦ τους ἀπὸ τὰ «ἔθνη», ὡς 
δυνατότητα βιωματικῆς μετοχῆς καὶ παραμονῆς στὸ σῶμα τοῦ 
λαοῦ τοῦ Θεοῦ.

Ἡ ἱστορικὴ παρουσία τοῦ Ἰσραὴλ προτυπώνει καὶ ἐξαγγέλλει 
τὸν ἐρχομὸ τῆς Ἐκκλησίας, ποὺ εἶναι ὁ «νέος Ἰσραήλ», ὁ 
περιούσιος λαὸς μὲ τὸν ὁποῖο ὁ Θεὸς πραγματοποιεῖ τὴν «Καινὴ 
Διαθήκη», τὴν καινούργια σχέση τῆς φυσικῆς Του ἕνωσης μὲ τὸ 
ἀνθρώπινο γένος. Εἶναι ὁ «λαὸς τῆς Χάριτος»: Ἀντιπροσωπεύει 
ἐκεῖνο τὸν τρόπο συνύπαρξης καὶ κοινωνίας ποὺ ἀποκαλύπτει τὸ 
χάρισμα τῆς τριαδικῆς ζωῆς —τῆς ὄντως ζωῆς— ἔνσαρκο στὴν 
ἀνθρώπινη φύση — ἱστορικὴ φανέρωση καὶ πραγμάτωση τῆς 
καινούργιας καθολικῆς σχέσης τοῦ Θεοῦ μὲ τὴν ἀνθρωπότητα «ἐν 
σαρκὶ καὶ αἵματι». Εἶναι τὸ γεγονὸς τῆς σάρκωσης τοῦ Θεοῦ καὶ 
τῆς θέωσης τοῦ ἀνθρώπου, τὸ Εὐχαριστιακὸ Δεῖπνο τῆς Βασιλείας.

Ὅπως ἡ Παλαιά, ἔτσι καὶ ἡ Καινὴ Διαθήκη τοῦ Θεοῦ μὲ τὸν 
ἄνθρωπο δὲν ἐξαντλεῖται σὲ μιὰ ἀτομικὴ καθηκοντολογία, ἀλλὰ 
μεταθέτει τὸν τρόπο τῆς ὑπάρξεως ἀπὸ τὴν ἀτομικότητα στὴν 
κοινότητα καὶ κοινωνία. Τὰ κριτήρια τῆς ἀλήθειας καὶ τῆς 
σωτηρίας, σὲ ὁλόκληρη τὴ βιβλικὴ ἀποκάλυψη, εἶναι κριτήρια 
ἔνταξης καὶ μετοχῆς στὴν καθολικὴ σχέση Θεοῦ καὶ ἀνθρώπου — 
σχέση ποὺ λειτουργεῖ καὶ λειτουργεῖται στὸ δυναμικὸ γεγονὸς 
ζωῆς ἑνὸς λαοῦ ἢ σώματος πιστοῦ στὴν κλήση τοῦ Θεοῦ, 
«λείμματος κατ' ἐκλογὴν χάριτος» (Ρωμ. 5, 11).

Καὶ πιὸ συγκεκριμένα: Σὲ ὁλόκληρη τὴ βιβλικὴ ἀποκάλυψη ἡ 
ἀλήθεια τοῦ Θεοῦ δὲν εἶναι προσιτὴ στὴν ἀτομικὴ πρόσβαση, ὁ 
Θεὸς δὲν γίνεται γνωστὸς μὲ τὴν ἀτομικὴ διανοητικὴ ἱκανότητα, 
τὶς συλλογιστικὲς ἀναγωγὲς ἢ τὴ συναισθηματικὴ ἀνάταση. Ἡ 
ἀλήθεια μεταδίδεται ὀργανικὰ μὲ τὴ διαδοχὴ τῆς ζωῆς καὶ τῆς 
ἄμεσης προσωπικῆς ἐμπειρίας: Ὁ Θεὸς δὲν εἶναι τὸ ἀνώτατο Ὂν 
τῆς διανοητικῆς σύλληψης, ἡ «πρώτη αἰτία» ἢ ἡ αὐθεντικὴ 
«ἀρχὴ» τῆς λογικῆς ἀναγκαιότητας, ἀλλὰ εἶναι «ὁ Θεὸς τῶν 
Πατέρων ἡμῶν, τοῦ Ἀβραάμ, τοῦ Ἰσαὰκ καὶ τοῦ Ἰακώβ, ὁ Θεὸς 
καὶ Πατὴρ τοῦ Κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ», ὁ Θεὸς τῆς προσωπικῆς 
ἐμπειρίας καὶ σχέσης τῶν πατέρων μας. Καὶ ἡ γνώση τοῦ Θεοῦ 



ἀρχίζει μὲ τὴ βιωματικὴ πίστη-ἐμπιστοσύνη στὴν ἐμπειρία τῶν 
πατέρων μας, εἶναι ἔνταξη ὀργανικὴ σὲ αὐτὴ τὴ σχέση.

Ἀντίστοιχα, ἡ Ἠθικὴ τῆς βιβλικῆς ἀποκάλυψης ἀναφέρεται στὴν 
προσωπικὴ βιωματικὴ ἔνταξη σὲ ἕνα κοινὸ γεγονὸς ζωῆς, ποὺ 
εἶναι ἡ πιστότητα στὴ Διαθήκη τοῦ Θεοῦ, ἡ ὑπακοὴ στὸν Νόμο 
ποὺ ἐξασφαλίζει αὐτὴ τὴν κοινὴ πιστότητα. Καὶ πάλι ἐδῶ δὲν 
πρόκειται γιὰ διανοητικὴ ἀποδοχὴ ἠθικῶν ἀρχῶν καὶ ἀξιωμάτων 
ποὺ ἐξασφαλίζουν τὴν ἀτομικὴ ἠθικὴ ἀρτιότητα, ἀλλὰ γιὰ πίστη-
ἐμπιστοσύνη καὶ ἔνταξη ὀργανικὴ στὴν ἐμπειρία τῶν πατέρων 
μας, πρόκειται γιὰ διαδοχὴ ζωῆς καὶ μετάδοση ἀλήθειας. Τελικὸς 
σκοπὸς εἶναι ἡ μετοχὴ στὴν κοινότητα τῆς ζωῆς, ἡ ὑπαρκτικὴ 
μεταβολὴ τῆς ἀτομικότητας σὲ προσωπικὴ ἑτερότητα 
ἀποκαλυπτόμενη στὸν τρόπο τῆς ἀγάπης καὶ τῆς κοινωνίας.

Μέσα ἀπὸ αὐτὴ τὴ θεώρηση ἡ λειτουργία τῆς Ἐκκλησίας δὲν 
εἶναι ἁπλῶς μιὰ ἔκφραση θρησκευτικῆς λατρείας, ἀλλὰ πυρήνας 
καὶ συγκεφαλαίωση τῆς ζωῆς καὶ τῆς ἀλήθειας της, τῆς πίστης καὶ 
τῆς Ἠθικῆς της. Ἡ ζωὴ καὶ ἡ ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας, ἡ πίστη καὶ 
τὸ ἦθος της εἶναι ὀργανικὴ λειτουργία ἑνὸς ἑνιαίου σώματος ποὺ 
προσλαμβάνει τὸν ἄνθρωπο γιὰ νὰ τὸν σώσει, νὰ τὸν 
ἀποκαταστήσει σῶον, ὁλόκληρον, στὴν πληρότητα τῶν 
προσωπικῶν ὑπαρκτικῶν του δυνατοτήτων: «Τίς ἡ πρόσληψις εἰ 
μὴ ζωὴ ἐκ νεκρῶν;» (Ρωμ. 11, 15).

Λέει ὁ ἅγιος Μακάριος:
«Οἱ οὖν Χριστιανοὶ ἄλλου αἰῶνός εἰσιν, υἱοὶ Ἀδὰμ τοῦ ἐπουρανίου, γέννημα καινόν, τέκνα 
πνεύματος ἁγίου, ἀδελφοὶ Χριστοῦ φωτεινοὶ ὅμοιοι τῷ πατρὶ αὐτῶν Ἀδὰμ τῷ 
πνευματικῷ καὶ φωτεινῷ, ἐκείνης τῆς πόλεως, ἐκείνου τοῦ γένους, ἐκείνης τῆς δυνάμεως· 
οὔκ εἰσι τοῦ κόσμου τούτου, ἀλλὰ ἄλλου κόσμου εἰσίν»76.

Αὐτὸς ὁ «ἄλλος κόσμος» τῶν Χριστιανῶν, πιὸ πραγματικὸς ἀπὸ 
τὸν «πραγματικὸ» κόσμο τῆς φθορᾶς καὶ τοῦ θανάτου, εἶναι ἡ 
ζωὴ ἀποκατεστημένη στὴν ἑνότητα τοῦ ἑνὸς «γένους» καὶ τῆς 
ἀληθινῆς «πόλεως» — ἡ εὐχαριστιακὴ λειτουργία τῆς ζωῆς, ποὺ 
ἐπιστρέφει στὴν ὑποστατική της Πηγὴ ὡς ἐρωτικὴ ἀνταπόκριση 
στὴν ἀμετρία τῆς θείας ἀγάπης.

5. Ἡ κοσμολογικὴ διάσταση τοῦ λειτουργικοῦ ἤθους
Τὸ ἦθος τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ἦθος λειτουργικὸ ὄχι μόνο γιατὶ 



ἑνοποιεῖ τὸν λαὸ στὸ κοινὸ ἔργο τῆς εὐχαριστιακῆς ἀνταπόκρισης 
στὴν κλήση-Διαθήκη τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ καὶ γιατὶ συγκεφαλαιώνει τὸν 
λόγο (νόημα ἢ τέλος) τοῦ κόσμου στὴν εὐχαριστιακὴ αὐτὴ σχέση 
τῆς κτίσης μὲ τὸν κτίστη της. Διαφέρει καὶ σὲ αὐτὸ ἡ χριστιανικὴ 
Ἠθικὴ ἀπὸ κάθε ἄλλη φιλοσοφική, κοινωνικὴ ἢ πολιτικὴ Ἠθική: 
Ἔχει κοσμολογικὴ διάσταση, δὲν διαστέλλει τὸ ἦθος τῆς ζωῆς τοῦ 
ἀνθρώπου ἀπὸ τὴ ζωὴ καὶ τὴν ἀλήθεια τοῦ κόσμου· προϋποθέτει 
τὸν ἄνθρωπο λειτουργὸ τῆς ζωῆς στὸ σύνολό της, στὴν καθολικὴ 
ἑνοείδεια τῆς ὕπαρξης πέρα ἀπὸ κάθε διχασμὸ καὶ διαίρεση 
ὑπερβατικοῦ καὶ ἐγκόσμιου, ὑλικοῦ καὶ πνευματικοῦ· σκοπεύει 
στὴν ἑνοποίηση τῶν «πάντων ἐν πᾶσι» στὴν ἑνικὴ μοναδικότητα 
τῆς θείας ζωῆς.

Ἡ ἑνοποίηση τῶν «πάντων ἐν πᾶσι» συντελεῖται μὲ τὸ γεγονὸς 
τῆς σάρκωσης τοῦ Θεοῦ Λόγου καὶ ἔχει τὴν πραγματική της 
φανέρωση στὴν ἐκκλησιαστικὴ Εὐχαριστία. Ἡ ἐκκλησιαστικὴ 
Εὐχαριστία εἶναι μιὰ κοσμικὴ λειτουργία: συγκεφαλαίωση τῆς 
ζωῆς τοῦ κόσμου καὶ τοῦ λόγου τοῦ κόσμου στὸν βιωματικὰ 
σαρκωμένο ἀνθρώπινο λόγο τῆς δοξολογίας τοῦ Θεοῦ, ποὺ εἶναι ὁ 
λόγος τῆς ὑπακοῆς τοῦ Χριστοῦ στὸ θέλημα τοῦ Πατρός, τὸ «ναὶ» 
τῆς κατάφασης τοῦ Υἱοῦ. Ἡ ἐκκλησιαστικὴ Εὐχαριστία κάνει 
πράξη τὴν κατάφαση τοῦ ἀνθρώπου στὴν πρόσληψη τῆς φύσης 
του ἀπὸ τὸν Χριστό, κατάφαση ποὺ ἑνοποιεῖ τὸν λόγο ὅλης τῆς 
κτιστῆς φύσης —τὸν λόγο τοῦ ἀνθρώπου καὶ τὸν λόγο τοῦ κόσμου
— στὸ «ναὶ» τῆς ὑπακοῆς τοῦ Χριστοῦ. Ὁ ἄνθρωπος γίνεται 
ἱερουργὸς τῆς εὐχαριστιακῆς ἑνότητας τοῦ κόσμου: Ἡ 
ἀποκατάσταση τῆς ζωῆς ὡς κοινωνίας ἀγάπης τῶν προσώπων τῆς 
ἀνθρώπινης φύσης εἶναι εὐχαριστιακὴ πρόσληψη καὶ μετοχὴ στὴ 
ζωὴ τοῦ κόσμου. Συγκεφαλαιώνει τὴν ἑνοείδεια τῆς ζωῆς τῶν 
κτιστῶν ὄντων σὲ κίνηση καὶ φορὰ εὐχαριστιακὴ-ἐρωτική, 
ἐπιστρεπτικὴ στὸν Θεό.

Ἡ σύνδεση τοῦ ἀνθρώπινου ἤθους μὲ τὴ ζωὴ καὶ τὴν ἀλήθεια 
τοῦ κόσμου ἔχει συγκεκριμένες φανερώσεις στὸν τρόπο μὲ τὸν 
ὁποῖο οἱ Χριστιανοὶ ἀντιμετωπίζουν καὶ βιώνουν τὴ χρήση τοῦ 
κόσμου, τὴν παραγωγὴ καὶ κατανάλωση τῶν ὑλικῶν ἀγαθῶν, τὴν 
τεχνική, τὴν οἰκονομία, τὴν πολιτικὴ πράξη. Δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ 



μετέχει κανεὶς στὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας καὶ νὰ περιφρονεῖ ἢ νὰ 
ἀδιαφορεῖ γιὰ τὴν ὑλικὴ πραγματικότητα, νὰ θεωρεῖ τὴ σωτηρία 
τοῦ ἀνθρώπου ἄσχετη μὲ τὴν ὕλη καὶ τὴ χρήση τοῦ κόσμου77. Ἡ 
ἀληθινὴ μετάνοια δὲν εἶναι διανοητικὸ ἢ συναισθηματικὸ μόνο 
γεγονός, ἀλλὰ μιὰ ὑπαρκτικὴ ἀλλαγή, ἀλλαγὴ τοῦ τρόπου τῆς 
ὑπάρξεως, καὶ ἡ ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου εἶναι ὀργανικὴ συνάρτηση 
τῆς ζωῆς τοῦ κόσμου, τῆς χρήσης ὑλικῶν δεδομένων. Ἡ ἠθικὴ 
προσπάθεια τοῦ Χριστιανοῦ εἶναι νὰ ἀρνηθεῖ τὴν ὑπαρκτικὰ 
αὐτονομημένη ἀτομικότητα, νὰ μεταμορφώσει τὴ ζωὴ σὲ σχέση 
ἀγάπης καὶ κοινωνίας. Καὶ αὐτὸ σημαίνει: νὰ κατορθώσει νὰ δεῖ 
τὰ οὐδέτερα «ἀντικείμενα» τοῦ ὑλικοῦ κόσμου, τὰ συνήθως 
ὑποταγμένα στὴν ἀνάγκη τῆς ἀτομικῆς ἐπιβίωσης καὶ 
αὐθυπαρξίας, ὡς «πράγματα»-πεπραγμένα τῆς ἀγάπης τοῦ 
Θεοῦ, λόγους προσωπικῆς ἑτερότητας τῆς δημιουργικῆς Του 
ἐνέργειας — νὰ τὰ μεταμορφώσει μὲ τὴ ζωή του σὲ γεγονότα 
σχέσης καὶ κοινωνίας.

Δίχως αὐτὴ τὴ μεταμόρφωση τοῦ ὑλικοῦ κόσμου σὲ γεγονὸς 
σχέσης καὶ ἀφορμὴ σχέσης, ἡ χριστιανικὴ Ἠθικὴ παύει νὰ 
ἀποβλέπει στὴν ὑπαρκτικὴ «ἀλλοίωση» τοῦ ἀνθρώπου, στὴ 
σωτηρία τῆς ζωῆς ἀπὸ τὴ φθορὰ καὶ τὸν θάνατο. Μεταβάλλεται 
σὲ ἰδεαλιστικὸ σύστημα, ἀναπόφευκτα συμβατικό, ὅπως κάθε 
ἰδεαλισμός, καὶ οὐσιαστικὰ ἄσχετο μὲ τὴν πραγματικὴ ζωὴ καὶ τὰ 
προβλήματά της. Οἱ ἐργασίες οἰκονομολόγων στὸν αἰώνα μας, 
ὅπως τοῦ R. H. Tawney ἢ τοῦ A. Fanfani —δυὸ ἐνδεικτικὰ 
παραδείγματα—, ἔδειξαν τὸ πῶς μιὰ ὁρισμένη ἀντίληψη τοῦ 
Χριστιανισμοῦ, ποὺ διαστέλλει τὸ ἦθος ἀπὸ τὸ εἶναι, τὴν εὐσέβεια 
ἀπὸ τὴν ἀλήθεια τῆς ὕπαρξης καὶ τῆς ζωῆς, ὁδηγεῖ ὑποχρεωτικὰ 
στὴν ἰδεαλιστικὴ ἐκδοχὴ τῆς πίστης καὶ στὴν ἀπολυτοποιημένη 
αὐτονόμηση τῆς ὑλικῆς πραγματικότητας — ἀνοίγει τὸν δρόμο 
γιὰ τὸ διπολικὸ φαινόμενο τοῦ ἱστορικοῦ ὑλισμοῦ, τὴν πόλωση 
καπιταλισμοῦ-μαρξισμοῦ78, τὴ σημερινὴ αὐτὴ μορφὴ ἁμαρτίας καὶ 
βασανισμοῦ τοῦ ἀνθρώπου.

Ταυτόχρονα ὅμως ἡ ἀναφορὰ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἤθους στὴν 
ὑλικὴ πραγματικότητα καὶ στὴν καθολικότητα τῆς ζωῆς, ἡ 
λειτουργικὴ χρήση τοῦ κόσμου στὸ πεδίο τοῦ εὐχαριστιακοῦ 



τρόπου τῆς ὑπάρξεως, δὲν εἶναι ποτὲ δυνατὸ νὰ σχηματοποιηθεῖ 
σὲ κώδικες, νὰ ὀργανωθεῖ σὲ οἰκονομικὸ σύστημα καὶ σὲ πολιτικὴ 
ἰδεολογία. Ἡ κοσμικὴ διάσταση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἤθους 
ἀποκαλύπτεται μόνο στὸ γεγονὸς τῆς προσωπικῆς ὑπαρκτικῆς 
ἀλλαγῆς τοῦ ἀνθρώπου, στὴ δυναμικὴ ὑπέρβαση τῆς ἀτομικῆς 
αὐτοτέλειας, μόνο ὅταν μεταμορφωθεῖ ἡ χρήση τοῦ κόσμου σὲ 
κατόρθωμα σχέσης καὶ κοινωνίας. Γι' αὐτὸ καὶ ὁ τρόπος μὲ τὸν 
ὁποῖο οἱ Χριστιανοὶ βιώνουν τὴ χρήση τοῦ κόσμου, τὴν παραγωγὴ 
καὶ κατανάλωση τῶν ὑλικῶν ἀγαθῶν, τὴν τεχνική, τὴν οἰκονομία, 
τὴν πολιτικὴ πράξη, δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ χωριστεῖ ἀπὸ τὸν πυρήνα 
τῆς «καινῆς» ζωῆς ποὺ ἀντιπροσωπεύει ἡ Εὐχαριστία, δὲν εἶναι 
δυνατὸ νὰ χωριστεῖ ἀπὸ τὴν ἐλευθερία τῆς ἀγάπης, νὰ 
αὐτονομηθεῖ σὲ ὑποχρεωτικὲς ἀρχὲς ἑνὸς πολιτικοῦ ἢ οἰκονομικοῦ 
προγράμματος. Ὁπωσδήποτε, τὸ ἐκκλησιαστικὸ ἦθος δημιουργεῖ 
ἕναν τρόπο κοινωνικῆς συνύπαρξης καὶ χρήσης τοῦ κόσμου, 
ἑπομένως ἕναν πολιτισμό, μιὰ καθολικὴ στάση ζωῆς, ποὺ δὲν 
μπορεῖ παρὰ νὰ βρεῖ τὴν ἔκφρασή της καὶ στὸν χῶρο τῆς 
πολιτικῆς καὶ τῆς οἰκονομίας. Ἀλλὰ αὐτὴ ἡ ἔκφραση θὰ σαρκωθεῖ 
πάντοτε σὲ πρόσωπα, θὰ ταυτιστεῖ μὲ τὴν προσωπικὴ περιπέτεια 
τῆς ἐλευθερίας καὶ ποτὲ μὲ σχηματοποιημένες λύσεις 
ἀντικειμενικῆς ἐπιβολῆς.

Τὸ ἦθος τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ἦθος ἐλευθερίας ἀπὸ κάθε 
σχετικότητα, δεσμὸ καὶ κριτήριο τοῦ αἰῶνος τούτου, εἶναι τὸ ἦθος 
τῆς ἐλευθερίας τοῦ προσώπου, τῆς προσωπικῆς —μοναδικῆς, 
ἀνόμοιας καὶ ἀνεπανάληπτης— μετοχῆς στὴ λειτουργικὴ κοινωνία 
τῶν προσώπων, στὴν ἱερουργία τῆς σύνολης ζωῆς τοῦ κόσμου, στὸ 
σῶμα τοῦ Χριστοῦ. Εἶναι ἦθος ἀποκαλυπτικὸ τῆς ἀλήθειας καὶ 
τῆς πληρότητας τῆς ζωῆς.

 



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΚΤΟ
ΤΟ ΒΑΣΙΛΙΚΟ, ΙΕΡΑΤΙΚΟ ΚΑΙ ΠΡΟΦΗΤΙΚΟ ΗΘΟΣ ΤΗΣ 
ΕΥΧΑΡΙΣΤΙΑΣ

1. Ἡ δυναμικὴ τῆς Εὐχαριστίας
Ἂν ἡ μετάνοια, ἡ προσωπικὴ ἐπίγνωση ἀποτυχίας καὶ πτώσης, 
εἶναι ὁ ἕνας πόλος τῆς χριστιανικῆς Ἠθικῆς, ὁ δεύτερος πόλος 
εἶναι ἡ Εὐχαριστία, ἡ δυναμικὴ μετοχὴ στὸν καινούργιο τρόπο τῆς 
ὑπάρξεως, ποὺ μεταμορφώνει τὸν ἄνθρωπο καὶ τὸν κόσμο σὲ 
γεγονὸς Ἐκκλησίας, Βασιλείας τοῦ Θεοῦ. Καὶ οἱ δύο αὐτὲς 
ἀλήθειες, ἡ πτώση καὶ ἡ εὐχαριστιακὴ μεταμόρφωση, εἶναι ἄμεσα 
καὶ βιωματικὰ πραγματικές· ὁρίζουν καὶ οἱ δύο τὴν 
πραγματικότητα τοῦ γεγονότος τῆς σωτηρίας. Ἡ σωτηρία τοῦ 
ἀνθρώπου δὲν εἶναι μιὰ ἀφηρημένη νομικὴ δικαίωση οὔτε μιὰ 
ἰδεαλιστικὴ ἀναγωγὴ σὲ σφαῖρες διανοητικῶν ἀναζητήσεων ἢ 
μυστικιστικῶν ἐκστάσεων ποὺ καταλήγουν σὲ ἠθικὴ 
αὐτοκυριαρχία. Ἡ σωτηρία εἶναι πέρασμα καὶ διάβαση ἀπὸ τὴν 
πτώση στὴ μεταμόρφωση, ἀπὸ τὴ φθορὰ καὶ τὸν θάνατο στὴν 
ἀφθαρσία καὶ στὴ ζωή, εἶναι Πάσχα (ποὺ σημαίνει ἀκριβῶς 
διέλευση): εἶναι τὸ πασχάλιο δεῖπνο τῆς Εὐχαριστίας.

Ἡ Ἐκκλησία ζεῖ τὴ μεταμόρφωση τῆς κτίσης καὶ τοῦ ἀνθρώπου 
στὸν λειτουργικὸ χῶρο καὶ χρόνο. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἀλήθεια της 
εἰκονίστηκε στὸ γεγονὸς τῆς Μεταμόρφωσης τοῦ Χριστοῦ πάνω 
στὸ ὄρος Θαβώρ. Στὴ θαβώρεια ἐμπειρία ἔχουμε τὴν προτύπωση 
τοῦ λειτουργικοῦ χώρου καὶ χρόνου, τὴν ἀποκατάσταση τῆς φύσης 
στὴν ἀλήθεια τῆς σχέσης: Τὸν χῶρο ὁρίζει ἡ ἀμεσότητα τῆς σχέσης
(ἀδιάστατη ἐγγύτητα καὶ κοινωνία μὲ τὸν Χριστό), ἡ μέθεξη στὴν 
ἀλήθεια καὶ δόξα τοῦ Θεοῦ. Ἀντίστοιχα, ὁ χῶρος τῆς 
εὐχαριστιακῆς σύναξης εἶναι ἡ συναγωγὴ τῶν πιστῶν στὴν 
ἑνοείδεια τῆς ζωῆς ὡς ἀγαπητικῆς κοινωνίας τοῦ κόσμου, τόπος 
τῆς προσωπικῆς ἕνωσης κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου — σῶμα καὶ αἷμα 
Χριστοῦ. Καὶ ὁ λειτουργικὸς χρόνος εἶναι ἡ συναίρεση τοῦ 
παρελθόντος καὶ τοῦ μέλλοντος στὸ παρὸν τῆς μετοχῆς στὴ δόξα 
τοῦ Θεοῦ, ἕνα παρὸν προσωπικῆς παρουσίας καὶ πάλι: Ὁ Μωυσῆς 
καὶ ὁ Ἠλίας στὸ Θαβώρ, ἡ σύναξη τῆς «ἀπογραφῆς τῶν ἁγίων» 



στὴν Εὐχαριστία ὁρίζουν τὸ παρελθόν· ὁ δοξασμένος Ἰησοῦς, ἡ 
ἔνδυση τῆς ἀνθρωπότητας μὲ τὴ θεία δόξα, ὁρίζει τὸ ἔσχατο 
μέλλον. Ὁ λειτουργικὸς χρόνος τῆς Ἐκκλησίας εἶναι αὐτὸ τὸ 
παρὸν ποὺ περιέχει καὶ συγκεφαλαιώνει τὸ παρελθὸν καὶ τὸ 
μέλλον στὴν ἀμεσότητα τῆς παρουσίας.

Ἀλλὰ εἶναι χαρακτηριστικὸ ὅτι οἱ μαθητὲς δὲν παραμένουν στὸ 
Θαβώρ, δὲν στήνουν ἐκεῖ τὶς σκηνές τους. Κατεβαίνουν στὸν κόσμο
μὲ τὴν ἐμπειρία καὶ τὴ βεβαιότητα τῆς μεταμόρφωσης. Αὐτὴ ἡ 
κίνηση τῆς καθόδου ἀπὸ τὸ Θαβὼρ στὸν κόσμο, ἡ ἐπιστροφὴ ἀπὸ 
τὴν ἐμπειρία τῆς μεταμόρφωσης στὸ παρατεινόμενο πένθος τοῦ 
κόσμου, εἶναι ἡ κίνηση ποὺ συνιστᾶ τὴν Ἐκκλησία: ἡ ἀνάληψη τοῦ 
σταυροῦ τῆς πτώσης καὶ τῆς ἁμαρτίας μὲ τὴ βεβαιότητα τῆς 
ἀνάστασης, ὁ ἀπόλυτος σεβασμὸς γιὰ τὴν περιπέτεια τῆς 
ἀνθρώπινης ἐλευθερίας.

Ἡ ἐπιστροφὴ ἀπὸ τὴν Εὐχαριστία στὸν βίο τῆς κοινῆς πτώσης 
καὶ ἀποτυχίας ποὺ εἶναι ἡ καθημερινὴ πραγματικότητα τοῦ 
ἀνθρώπου δὲν ἀναιρεῖ οὔτε ἀλλοιώνει τὴν ἐσχατολογικὴ 
πληρότητα τῆς λειτουργικῆς ἐμπειρίας. Εἶναι ἡ δυναμική της 
ἐπιβεβαίωση, ἡ προσωπικὴ ἐνεργοποίηση τῆς Εὐχαριστίας, ἡ πάλη 
τῆς ἐλευθερίας νὰ μεταμορφωθεῖ σὲ ἀγάπη, νὰ μεταμορφώσει 
κάθε πτυχὴ τῆς ζωῆς σὲ Εὐχαριστία. Ἡ πραγμάτωση καὶ 
φανέρωση τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ σὲ κάθε εὐχαριστιακὴ 
σύναξη εἶναι ἡ συνεχιζόμενη εἴσοδος τοῦ Θεοῦ στὸν κόσμο, ἡ 
δυναμικὴ ἀπαρχὴ τῆς μεταμόρφωσης τοῦ κόσμου καὶ τῆς 
Ἱστορίας. Καὶ αὐτὴ ἡ μεταμόρφωση δὲν σχηματοποιεῖται σὲ 
ἀντικειμενικὰ προγράμματα καὶ ἠθικολογικοὺς τύπους, ἀλλὰ 
γίνεται ἀδιάκοπα ὡς ζωντανὴ «αὔξηση» (Κολ. 2, 19) τῆς 
προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας, πραγματώνεται 
ρεαλιστικὰ σὲ μιὰ καινούργια χρήση τοῦ κόσμου.

2. Εὐχαριστιακὴ χρήση τοῦ κόσμου
Στὶς πρῶτες σελίδες τῆς Ἁγίας Γραφῆς διαβάζουμε ὅτι ὁ Θεὸς 
εὐλόγησε τὰ ὑλικὰ ἀγαθὰ τῆς γῆς καὶ τὰ πρόσφερε στὸν ἄνθρωπο 
«εἰς βρῶσιν». Ἡ βρώση, αὐτὴ ἡ ἄμεση πρόσληψη τοῦ κόσμου (ἡ 
συσσωμάτωση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν πραγματικότητα τοῦ κόσμου, 



ἡ μεταποίηση τῶν ἀγαθῶν τῆς γῆς σὲ σάρκα καὶ ζωὴ τοῦ 
ἀνθρώπου), ταυτίζεται μὲ τὴν εὐλογία ποὺ προσφέρει ὁ Θεὸς στὸν 
ἄνθρωπο, εἶναι μιὰ ἔμπρακτη σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν Θεό. Ἡ 
κοινωνία τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν Θεό, πρὶν ἀπὸ τὴν πτώση, πρέπει 
νὰ ἦταν μιὰ πραγματικὴ σχέση ζωῆς μὲ κάθε πράξη βρώσης καὶ 
πόσης, μὲ τὴν καθολικὴ σωματικὴ μετοχὴ στὴν προσφερόμενη 
εὐλογία· ὄχι μὲ τρόπους ἀποσπασματικούς, διανοητικούς, ἠθικοὺς 
ἢ θρησκευτικούς. Ἡ Ἠθικὴ καὶ ἡ θρησκεία ἐμφανίζονται ὅταν ἔχει 
καταλυθεῖ ἡ ὀργανικὴ καὶ ἄμεση σχέση ζωῆς τοῦ ἀνθρώπου μὲ 
τὸν Θεό, εἶναι προσπάθειες νὰ ἀναπληρωθεῖ ἡ ἀπουσία τῆς 
σχέσης μὲ πράξεις ἀτομικῆς ἐξιλέωσης καὶ ἀξιομισθίας. Ἡ Ἠθικὴ 
καὶ ἡ θρησκεία εἶναι ἀποτελέσματα τῆς πτώσης τοῦ ἀνθρώπου, 
τῆς ἄρνησης ἢ ἀδυναμίας του νὰ πραγματώσει τὴ σχέση του μὲ 
τὸν κόσμο ὡς εὐχαριστία στὸν Θεό — νὰ εἶναι εὐχαριστία ἡ ἴδια 
ἡ ζωή του, ἡ βρώση καὶ ἡ πόση ποὺ συνιστοῦν τὴν κοσμική του 
ὕπαρξη79.

Τὸ ἴδιο τὸ γεγονὸς τῆς πτώσης φανερώνεται μὲ τὴν ὑποταγὴ 
τῆς βρώσης καὶ τῆς πόσης —καὶ γενικότερα τῆς χρήσης τοῦ 
κόσμου— στὴν ἀπολυτοποιημένη ἀνάγκη καὶ ἀπαίτηση ἀτομικῆς 
ἐπιβίωσης. Ὁ ἄνθρωπος ἀρνεῖται νὰ δεῖ τὸν κόσμο ὡς εὐλογία τοῦ
Θεοῦ — πραγματικὸ γεγονὸς σχέσης καὶ κοινωνίας μαζί Του. 
Χρησιμοποιεῖ τὰ ἀγαθὰ τῆς γῆς ἀποκλειστικὰ γιὰ τὴ συντήρηση 
καὶ τὴν ἱκανοποίηση τῆς ἀτομικῆς του αὐτοτέλειας. Ἔτσι, ἡ χρήση 
τοῦ κόσμου γίνεται ὁ χῶρος τοῦ ἀνταγωνισμοῦ γιὰ τὴν 
αὐτονομημένη ἐπιβίωση τῶν ἀτόμων· τὰ ἀγαθὰ τῆς γῆς παύουν νὰ
εἶναι ἀφορμὴ σχέσης καὶ κοινωνίας, μεταβάλλονται σὲ ἀντικείμενα
διεκδίκησης καὶ ἀνταγωνιστικῆς πάλης προκειμένου νὰ συντηρηθεῖ
ἡ ἀτομικότητα στὴ βιολογική της ὕπαρξη. Ἀλλὰ μὲ τὸν τρόπο 
αὐτὸν ἡ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν κόσμο ὁδηγεῖ ὑποχρεωτικὰ 
στὴν προοδευτικὴ φθορὰ καὶ στὸν θάνατο, εἶναι μιὰ σχέση ποὺ 
νεκρώνει τὴ ζωή, ἀφοῦ τὴν ταυτίζει μὲ τὴν ἀτομικὴ ἐπιβίωση τὴν 
ὑποταγμένη στὸν θάνατο. Ὁ ἄνθρωπος προσλαμβάνει τὸν κόσμο 
γιὰ νὰ συντηρήσει στὴ ζωὴ τὴν ἀτομική του ὕπαρξη, ἀλλὰ ἡ 
αὐτοσυντήρηση τῆς ἀτομικότητας ἀποδεικνύεται ἀναπόφευκτη 
φθορά, καταδίκη θανάτου.



Αὐτὴ ἡ μεταβολὴ στὴ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν κόσμο, ἡ 
ἀλλοίωση τῆς ζωῆς σὲ θάνατο, δείχνει καθαρὰ ὅτι ἡ πτώση καὶ 
ἁμαρτία τοῦ ἀνθρώπου δὲν εἶναι γεγονὸς δικανικό, μιὰ νομικὴ 
παράβαση ἢ μιὰ ἀπειθαρχία τῆς θέλησης στὶς ἐπιταγὲς τοῦ νοῦ. 
Ἡ ἁμαρτία εἶναι πέρασμα ἀπὸ τὴν «κατ' ἀλήθειαν» ὕπαρξη στὴν 
«παρὰ φύσιν» ὕπαρξη, μιὰ ἄρνηση τῆς ζωῆς, ποὺ εἶναι τὸ φυσικὸ 
«τέλος» τοῦ ἀνθρώπου καὶ τοῦ κόσμου. Ἡ σύγχυση ἀνάμεσα στὴ 
ζωὴ καὶ στὴν ἐπιβίωση, ὁ σκοτισμὸς τῆς ἀλήθειας γιὰ τὴν ὕπαρξη 
καὶ τὴν ἐλευθερία, ἡ ἄρνηση ἢ ἀδυναμία τοῦ ἀνθρώπου νὰ 
πραγματώσει τὴν προσωπική του ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία στὸ 
γεγονὸς τῆς σχέσης του μὲ τὸν κόσμο —νὰ ἀφθαρτίσει τὸν ἑαυτό 
του καὶ τὸν κόσμο μὲ τὴν «ὄντως ζωή», ποὺ εἶναι ἡ ἀγάπη—, 
αὐτὴ εἶναι ἡ ἁμαρτία τοῦ ἀνθρώπου, ὁ ἀδιέξοδος παραλογισμὸς 
τῆς ἀνθρώπινης Ἱστορίας.

3. Λογοποίηση τοῦ κόσμου
Μὲ τὴ λειτουργία τῆς Εὐχαριστίας ἡ Ἐκκλησία ἐπιστρέφει στὴν 
προσωπικὴ χρήση τοῦ κόσμου: Προσλαμβάνει ἀπὸ τὴν ἀρχὴ τὸν 
κόσμο, τὰ βασικὰ «εἴδη» τῆς τροφῆς καὶ τῆς ζωῆς τοῦ ἀνθρώπου, 
τὸν ἄρτο καὶ τὸν οἶνο — τὰ προσλαμβάνει ὡς εὐλογία, Χάρη-
δώρημα τοῦ Θεοῦ, πραγματοποιώντας μὲ αὐτὴ τὴν πρόσληψη μιὰ 
καινούργια σχέση μαζί Του, ἔμπρακτη καὶ ζωτικὴ σχέση 
εὐχαριστίας. Ὁ κόσμος γίνεται τρόπος κοινωνίας τοῦ ἀνθρώπου 
μὲ τὸν Θεὸ καὶ τῶν ἀνθρώπων μεταξύ τους, «τόπος» κοινῆς καὶ 
«ἑνοειδοῦς» ζωῆς.

Αὐτὴ ἡ «μετουσίωση» τοῦ κόσμου σὲ γεγονὸς κοινωνίας, θείας 
κοινωνίας, δὲν εἶναι ἕνα περιστατικὸ κατόρθωμα τῆς ἀνθρώπινης 
συμπεριφορᾶς ἀπέναντι στὴν κτίση. Ἔχει κατ' ἀρχὴν ρίζες 
ὀντολογικὲς στὴ σάρκωση τοῦ Θεοῦ. Εἶναι ὁ ἴδιος ὁ Θεὸς ποὺ 
προσέλαβε τὴ σάρκα τοῦ κόσμου, μεταβάλλοντας τὴ φθαρτὴ καὶ 
θνητὴ φύση τῆς σαρκὸς καὶ τοῦ αἵματος σὲ ὑπόσταση ζωῆς 
αἰωνίου, σὲ φυσικὴ ἕνωση κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου. Ἔτσι, τώρα τὸ 
ψωμὶ καὶ τὸ κρασὶ —ἡ τροφὴ καὶ ζωὴ τοῦ ἀνθρώπου— δὲν εἶναι 
μόνο εὐλογία προσφερόμενη ἀπὸ τὸν Θεό, ἀλλὰ ὁ ἴδιος ὁ Θεὸς 
σαρκωμένος καὶ αὐτοπροσφερόμενος σὲ ὅσους μετέχουν, μέσα 



ἀπὸ τὸ Βάπτισμα, στὴν τριαδικὴ ἐκκλησιαστικὴ ἑνότητα τῆς 
προσωπικῆς ἐλευθερίας καὶ ἀγάπης. Στὴν πραγματικότητα τῆς 
Ἐκκλησίας ἡ ἕνωση τοῦ Θεοῦ μὲ τὸν ἄνθρωπο, ἡ ἀφθαρσία τοῦ 
θνητοῦ, δὲν εἶναι γεγονὸς μυστικιστικῆς ἢ ἠθικῆς ἀλληγορίας, ἀλλὰ
ἔνσαρκη ζωὴ ὑποστατικῆς θεανθρωπότητας, συγκεκριμένη βρώση 
καὶ πόση τῆς σαρκὸς καὶ τοῦ αἵματος τοῦ σαρκωθέντος Θεοῦ80. Ὁ 
Θεὸς προσφέρει στὸν ἄνθρωπο τροφὴ ποὺ ἀφθαρτίζει καὶ 
ἀθανατίζει τὴ ζωή, καὶ αὐτὴ ἡ τροφὴ εἶναι ὁ κόσμος, ποὺ ὁ ἴδιος 
τὸν προσέλαβε καὶ τὸν ἔκανε σάρκα Του.

Ἡ πρόσληψη τῆς σαρκὸς τοῦ κόσμου ἀπὸ τὸν Χριστό, ἡ 
μεταβολὴ τοῦ ἄρτου καὶ τοῦ οἴνου σὲ σῶμα καὶ αἷμα τοῦ 
σαρκωθέντος Θεοῦ, εἶναι ἡ δυναμικὴ ἀπαρχὴ γιὰ τὴ μεταβολὴ 
ὅλης τῆς χρήσης τοῦ κόσμου, τῆς καθολικῆς σχέσης τοῦ ἀνθρώπου 
μὲ τὴν κτίση. Ὁ ἄνθρωπος ἔχει τώρα τὴ δυνατότητα νὰ προσλάβει 
τὸν κόσμο στὰ πλαίσια μιᾶς προσωπικῆς εὐχαριστιακῆς σχέσης μὲ 
τὸν Θεό, νὰ μεταμορφώσει αὐτὴ τὴν πρόσληψη σὲ 
ἐπαναπροσφορὰ τοῦ κόσμου στὸν Θεό, νὰ χρησιμοποιεῖ τὸν κόσμο 
ὡς ὑλικὸ ποὺ μπορεῖ νὰ σαρκώσει τὸν ἄσαρκο καὶ νὰ χωρέσει τὸν 
ἀχώρητο.

Ἡ Εὐχαριστία εἶναι ἡ ἐλάχιστη ζωντανὴ ζύμη ποὺ ζωοποιεῖ 
μυστικὰ τὸ νεκρὸ φύραμα τοῦ κόσμου: Συντονίζει τὴν ἐλεύθερη 
κατάφαση τοῦ ἀνθρώπου στὴν πρόσληψη τῆς κτίσης ἀπὸ τὸν 
Χριστό, μετουσιώνει τὸν κόσμο σὲ γεγονὸς θεανθρώπινης 
κοινωνίας. Λογοποιεῖ, δίνει λόγο-νόημα στὴ ζωὴ καὶ στὴν ὕπαρξη, 
ἀναιρεῖ τὴν ἀλογία ἢ τὸ παράλογο τῆς αὐτονομημένης ἐπιβίωσης, 
ποὺ εἶναι καταδικασμένη νὰ μηδενιστεῖ μὲ τὸν θάνατο. 
Προεκτείνεται δυναμικὰ ἡ Εὐχαριστία σὲ ὁλόκληρη τὴ ζωὴ τῶν 
πιστῶν, σὲ κάθε φάση τῆς χρήσης καὶ πρόσληψης τοῦ κόσμου, τὴ 
μεταλλάζει σὲ ἀδιάκοπο παρὸν κοινωνίας καὶ σχέσης ποὺ σώζει 
καὶ ἀναδεικνύει τὴν προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία πέρα 
ἀπὸ χῶρο - χρόνο καὶ ἀναγκαιότητα.

Ἔτσι, ὁρίζει ἡ Εὐχαριστία ἕνα καινούργιο ἀνθρώπινο ἦθος. Ἡ 
ἠθικὴ προσπάθεια τοῦ πιστοῦ εἶναι ἡ προσωπικὴ προέκταση τῆς 
Ευχαριστίας σὲ κάθε φάση τῆς ζωῆς. Τὸ ἐπάγγελμα, ἡ οἰκονομικὴ 
ζωή, ἡ οἰκογένεια, ἡ τέχνη, ἡ τεχνικὴ, ἡ πολιτική, ἡ πολιτιστικὴ 



ζωὴ ἐντάσσονται στὴν εὐχαριστιακὴ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν 
Θεό. Στὸ γεγονὸς τῆς ἐκκλησιαστικῆς Εὐχαριστίας ὁ ἄνθρωπος, ὁ 
κόσμος καὶ ἡ Ἱστορία βρίσκουν τὴν ἀληθινή τους ταυτότητα καὶ 
ταυτόχρονα λογοποιοῦνται, φανερώνονται «κατὰ φύσιν» ὡς 
Λόγος καὶ Σοφία τοῦ Θεοῦ, ὡς εὐλογημένη Βασιλεία τοῦ Πατρὸς 
καὶ τοῦ Υἱοῦ καὶ τοῦ Ἁγίου Πνεύματος.

4. Αἰσθητὴ ἐμπειρία τῆς σωτηρίας
Ἡ κατάφαση τῆς ὑλικῆς πραγματικότητας (ἡ πρόσληψη τοῦ 
κόσμου καὶ ἡ ἀναγωγή του στὸ φυσικὸ τέλος του, ποὺ εἶναι ἡ 
«δόξα»-φανέρωση τοῦ Θεοῦ) κυριαρχεῖ στὴν ὀρθόδοξη παράδοση 
τῆς Ἐκκλησίας. Τί θὰ μποροῦσε νὰ σημαίνει ἡ ἀτομικὴ σωτηρία ἢ 
ἡ σωτηρία τῆς πλατωνικῆς «ψυχῆς» ὅταν δὲν σώζεται ὁ κόσμος 
καὶ τὸ κάλλος τοῦ κόσμου, ἡ προσωπικὴ ἑτερότητα τοῦ 
ἀνθρώπινου σώματος καὶ τοῦ λόγου τῆς κτίσης; Γιὰ νὰ εἶναι 
πραγματικὴ ἡ σωτηρία τοῦ ἀνθρώπου, πρέπει νὰ ἐλευθερώνει καὶ 
τὴ σάρκα του —ὁλόκληρη τὴν κτίση— ἀπὸ τὸν στεναγμὸ καὶ τὴν 
ὀδύνη (Ρωμ. 8, 22) τῆς ὑποταγῆς στὸν χῶρο, στὸν χρόνο, στὴ 
φθορὰ καὶ στὸν θάνατο.

«Σέβων οὐ παύσομαι τῇ ὕλῃ δι' ἧς ἡ σωτηρία μου εἴργασται», 
γράφει ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνός81. Ἡ σωτηρία τοῦ 
ἀνθρώπου γίνεται πραγματικότητα μὲ τὴν πρόσληψη τῆς ὕλης 
ἀπὸ τὸν Θεό, μὲ τὸν ἐνθρονισμὸ «τῆς πηλοῦ εἰς τὸν θρόνον τοῦ 
Θεοῦ»82. Καὶ ἡ λειτουργικὴ χρήση τῆς ὕλης μέσα στὴν Εὐχαριστία 
φανερώνει αὐτὴν ἀκριβῶς τὴ μετοχή της στὴ σωτηρία, τὴν ἕνωση 
τοῦ κτιστοῦ μὲ τὸ ἄκτιστο, τὴν κοσμικὴ λειτουργία τοῦ Λόγου. 
Στὴν ὀρθόδοξη λειτουργία ὁ πιστὸς μετέχει ὁλόκληρος, μὲ τὸν νοῦ 
καὶ τὶς αἰσθήσεις, μὲ τὴν ψυχὴ καὶ τὸ σῶμα του, στὴ φανέρωση 
τῆς καθολικῆς σωτηρίας καὶ Βασιλείας τοῦ Θεοῦ. Ἀρχίζοντας ἀπὸ 
τὸ βυζαντινὸ οἰκοδόμημα καὶ φτάνοντας στὴν ἁγιογραφία καὶ 
στὸν διάκοσμο τοῦ ναοῦ καὶ στὴ βασιλικὴ ἀμφίεση τῶν κληρικῶν 
καὶ στὴ δραματικὴ δομὴ τῆς λειτουργίας καὶ στὴν ποίηση τῆς 
ὑμνολογίας καὶ στὸ λειτουργικὸ μέλος, ἔχουμε στὴν Εὐχαριστία 
μιὰ σύνθεση ὅλων τῶν δυνατοτήτων τῆς αἴσθησης καὶ τοῦ νοῦ, 
προκειμένου νὰ φανερωθεῖ τὸ προσωπικὸ κάλλος τοῦ λόγου των 



κτισμάτων, ὁ κόσμος μεταμορφωμένος σὲ προσωπικὴ ἑτερότητα 
εὐχαριστιακῆς ἀνταπόκρισης στὸν «μανικὸ ἔρωτα» τοῦ Θεοῦ γιὰ 
τὰ κτίσματά Του.

Ἡ λειτουργία τῆς Εὐχαριστίας ἔχει τὴ δική της αἰσθητική, ποὺ 
πηγάζει ἀπὸ τὴν ὀντολογία τῆς ἀλήθειας καὶ τοῦ ἤθους τῆς 
Ἐκκλησίας. Δὲν ἔχει σχέση μὲ τὴ συμβατικὴ αἰσθητικὴ τῶν 
ἁρμονικῶν ἀναλογιῶν, τῶν κατηγοριῶν τοῦ ὡραίου καὶ τοῦ 
ἄσχημου, τοῦ συμμετρικοῦ καὶ τοῦ ἀσύμμετρου, οὔτε μὲ τὶς 
αὐθαίρετες ἀτομικὲς ἐπινοήσεις ἐντυπωσιασμοῦ καὶ ὑποβολῆς. 
Σκοπὸς τῆς ἐκκλησιαστικῆς ὀρθόδοξης τέχνης δὲν εἶναι νὰ τέρψει 
τὶς αἰσθήσεις ἢ τὴ διάνοια, ἀλλὰ νὰ ἀποκαλύψει στὶς αἰσθήσεις 
καὶ στὴ διάνοια τὴν ἀλήθεια καὶ τὸν ἐσωτερικὸ λόγο τῶν 
πραγμάτων, τὴν προσωπικὴ διάσταση τῆς ὕλης, τὴ δυνατότητά της 
νὰ φανερώσει τὴν προσωπικὴ ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ Λόγου, νὰ 
σαρκώσει τὸν ἄσαρκο καὶ νὰ χωρέσει τὸν ἀχώρητο.

Σὲ ἑπόμενο κεφάλαιο θὰ ἐπανέλθουμε στὸ ἦθος ποὺ ἐκφράζει ἡ 
τέχνη τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας καὶ παράδοσης — σὲ αὐτὴ τὴ 
μαθητεία καὶ σπουδὴ τῶν δυνατοτήτων τῆς ὕλης νὰ πεῖ καὶ νὰ 
φανερώσει τὴν ἀλήθεια γιὰ τὴν ὄντως ὕπαρξη καὶ ζωή. Ἐδῶ ἂς 
σταθοῦμε μόνο στὸ γεγονὸς ὅτι ἡ Εὐχαριστία, μὲ τὴ συμβολὴ ὅλων 
τῶν μορφῶν τῆς τέχνης, ὁρίζει τὴ δυνατότητα καθολικῆς μετοχῆς 
τοῦ ἀνθρώπου στὴ συντελούμενη πράξη ἀποκατάστασης τῆς 
σωστῆς σχέσης μὲ τὸν κόσμο, τῆς σωστῆς χρήσης τοῦ κόσμου. 
Κάθε μορφὴ τῆς λειτουργικῆς τέχνης —ἀρχιτεκτονική, ζωγραφική, 
διακοσμητική, ποίηση, δραματουργία, μουσική— ὁδηγεῖ στὴν 
παραίτηση ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ αἰσθητικὴ τέρψη, ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ 
αἰσθηματικὴ ἔξαρση. Εἶναι μιὰ τέχνη ποὺ χειραγωγεῖ τὸν πιστὸ 
στὴν κάθαρση τῶν ἀτομικῶν αἰσθήσεων —καὶ κάθαρση σημαίνει 
ἐδῶ τὴ μεταμόρφωση τῶν ἀτομικῶν δυνατοτήτων σὲ προσωπικὲς 
δυνατότητες—, τὸν ὁδηγεῖ στὸ γεγονὸς τῆς ἐρωτικῆς 
αὐθυπέρβασης καὶ προσωπικῆς κοινωνίας. Καὶ αὐτὴ εἶναι ἡ 
εἰδοποιὸς διαφορὰ τῆς ὀρθόδοξης λατρείας: παραμένει ἕνα 
βάπτισμα στὴν ἀλήθεια, μιὰ πραγματικὴ κατάδυση στὰ στοιχεῖα 
τοῦ κόσμου καὶ ἀνάδυση στὴν ὄντως ζωή — ὄχι ἕνας ἁπλὸς 
ραντισμὸς μὲ ὑψηλὰ νοήματα καὶ ἠθικὲς παροτρύνσεις.



«Εἶναι λοιπὸν τόσο ὀδυνηρὰ ἀδύνατο νὰ συλλάβει κανεὶς τὸν 
Θεὸ μὲ τὶς αἰσθήσεις;» ρωτάει ἕνας σύγχρονος Εὐρωπαῖος, 
χαρακτηριστικὸς ἐκπρόσωπος τοῦ θρησκευτικοῦ ἀδιεξόδου τῆς 
ἐποχῆς μας83. Θὰ μποροῦσε νὰ ἰσχυριστεῖ κανεὶς ὅτι ἡ ὀρθόδοξη 
λατρεία τῆς Ἐκκλησίας εἶναι μιὰ ἄμεση ἀπάντηση στὴ σύγχρονη 
ἰδιαίτερα ἀναζήτηση ἄμεσης καὶ ἐμπειρικῆς γνώσης τοῦ Θεοῦ, 
πέρα ἀπὸ ἀφηρημένα διανοητικὰ σχήματα καὶ ἀνθρωποκεντρικὲς 
συναισθηματικὲς ἀναγωγές. Τίποτα δὲν εἶναι θεωρία, 
αὐτονομημένη διδαχή, ἀφηρημένος μυστικισμὸς μέσα στὴν 
ὀρθόδοξη Εὐχαριστία· ὅλα εἶναι πράξη, αἰσθητὴ ἐμπειρία, 
καθολικὴ ψυχοσωματικὴ μετοχή.

Ἂς θυμηθοῦμε τὸ χαρακτηριστικὸ ἐκεῖνο μέρος τῆς λειτουργίας 
ποὺ ἀναφέρεται στὴν προετοιμασία τῶν τιμίων δώρων, τὴ 
λεγόμενη προσκομιδή. Εἶναι μιὰ φανέρωση τῆς ἀλήθειας τῆς 
σωτηρίας μὲ συγκεκριμένες λειτουργικὲς πράξεις ποὺ 
παραπέμπουν αἰσθητὰ στὰ γεγονότα τῆς θείας Οἰκονομίας: Ὁ 
ἄρτος λογχίζεται, καὶ ρέει τὸ κρασὶ καὶ τὸ νερὸ ὡς «αἷμα καὶ 
ὕδωρ» —εἶναι ἡ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας, ἡ ὑπόσταση τῆς νέας Εὔας 
(Ζωῆς), ποὺ ξεπηδάει ἀπὸ τὴ λογχισμένη πλευρὰ τοῦ «ἐπὶ τοῦ 
σταυροῦ ὑπνώττοντος νέου Ἀδάμ»—, καὶ ὁ ἀστερίσκος στέκεται 
«ἐπάνω οὗ ἦν τὸ παιδίον», καὶ ὁ ἀμνὸς «ἄγεται πρὸς σφαγήν», 
καὶ τὸ ἱερὸ κάλυμμα σκεπάζει ὡς οὐρανός, δηλαδὴ ὡς ἡ 
Παρουσία τοῦ Πατρός, ὅλο τὸ γεγονὸς τῆς Οἰκονομίας.

Ἀναβίωση γεγονότων χωρὶς ὀρθολογικὸ σεβασμὸ τῆς χρονικῆς 
προτεραιότητας: ἡ Σταύρωση τοῦ Χριστοῦ καὶ ἡ Γέννησή Του καὶ 
ἡ Ἀνάσταση καὶ ἡ Ἀνάληψη, ὅλο τὸ «μέγα τῆς εὐσεβείας 
μυστήριον», εἶναι πράξεις συγκεκριμένες, αἰσθητές, καὶ εἶναι ὅλες 
ἕνα παρὸν στὸν μεταμορφωμένο χρόνο τῆς Ἐκκλησίας. Μόνο μὲ 
καθολικὴ ἐμπειρικὴ μετοχή, μὲ τὴν ἐλευθερία ποὺ ἔχουν τὰ 
παιδιὰ νὰ βιώνουν ἄμεσα τὴν ἀλήθεια χωρὶς τὴν τυραννικὴ 
προτεραιότητα τῆς διάνοιας, μόνο μὲ τὴν ἐκπληκτικὴ σοφία τῆς 
καρδιᾶς μπορεῖ νὰ ἀναπαραστήσει κανεὶς αἰσθητὰ ὅλα αὐτὰ τὰ 
γεγονότα, νὰ φανερώνει κάθε φορὰ τὴν παρούσα ἀλήθεια τους. 
Καὶ στὴ συνέχεια τῆς προσκομιδῆς ὁλόκληρη ἡ θεία λειτουργία 
ζωντανεύει ὡς μυσταγωγικὴ πράξη τὸ διδακτικὸ ἔργο τοῦ 



Χριστοῦ καὶ τὸ πάθος Του καὶ τὴν Ἀνάσταση καὶ τὸν φωτισμὸ τῶν 
ἀνθρώπων.

5. Τὸ βασιλικὸ ἦθος
Ἡ Εὐχαριστία λοιπὸν εἶναι σὲ πράξη ἡ ζωὴ καὶ τὸ ἦθος τῆς 
Ἐκκλησίας. Εἶναι ἡ κατεξοχὴν πραγμάτωση τῆς χριστιανικῆς 
ἀλήθειας καὶ τῆς χριστιανικῆς Ἠθικῆς, ἡ φανέρωση στὸ πρόσωπο 
τοῦ κάθε πιστοῦ τοῦ αὐθεντικοῦ ἀνθρώπινου ἤθους: τοῦ ἀνθρώπου
ὡς βασιλιᾶ, ἱερέα καὶ προφήτη.

Λέει ὁ ἅγιος Μακάριος:
«Οὐκ ἔστι τὸ τυχὸν ὁ χριστιανισμός, τὸ γὰρ μυστήριον τοῦτο μέγα ἐστίν. Ἐπίγνωθι οὖν 
σου τὴν εὐγένειαν, ὅτι εἰς βασιλικὸν ἀξίωμα ἐκλήθης. Γένος ἐκλεκτόν, ἱεράτευμα καὶ 
ἔθνος ἅγιον. Τὸ γὰρ μυστήριον τοῦ χριστιανισμοῦ ξένον ἐστὶ τοῦ κόσμου τούτου»84.

Ἡ μετάληψη τῆς σαρκὸς τοῦ Χριστοῦ εἶναι
«[...] τὸ τιμιώτατον χρῖσμα [...] τὸ ἐπουράνιον χρῖσμα, [δι' οὗ] χριόμενοι [οἱ πιστοί] 
γίνονται Χριστοὶ κατὰ Χάριν, ὥστε εἶναι αὐτοὺς βασιλεῖς καὶ προφήτας ἐπουρανίων 
μυστηρίων. Οὗτοί εἰσι καὶ υἱοὶ καὶ κύριοι καὶ θεοί»85.

Τὸ βασιλικὸ ἦθος ποὺ ἀποκαλύπτεται καὶ φανερώνεται στὴ 
λειτουργικὴ ζωὴ ἀναφέρεται στὴν ἀποκατάσταση κυριαρχίας τοῦ 
ἀνθρώπινου προσώπου πάνω στὴ φύση, στὴν ἀνάδειξη τῆς φύσης 
σὲ δυνατότητα προσωπικῆς ζωῆς. Ὁ ἄνθρωπος δὲν εἶναι πιὰ 
δοῦλος τῶν ἀπαιτήσεων καὶ ἀναγκῶν τῆς αὐτονομημένης φύσης, 
ἀλλὰ κύριος καὶ ἄρχοντας πάνω στὰ «πράγματα» (πράξεις-
πεπραγμένα) τῆς φυσικῆς καὶ τῆς προσωπικῆς του δημιουργίας, 
καὶ πρώτιστα πάνω στὴν ἴδια τὴ φυσική του ὑπόσταση.

Γράφει ὁ ἅγιος Ἰωάννης τῆς Κλίμακος:
«Γενοῦ ὡς βασιλεὺς ἐν τῇ σῇ καρδίᾳ, ὑψηλὸς ἐν ταπεινώσει καθήμενος, καὶ κελεύων τῷ 
γέλωτι· πορεύου, καὶ πορεύεται· καὶ τῷ κλαυθμῷ τῷ γλυκεῖ· ἔρχου, καὶ ἔρχεται· καὶ τῷ 
δούλῳ ἡμῶν καὶ τυράννῳ σώματι· ποίησον τοῦτο, καὶ ποιεῖ»86.

Ἡ εἰκόνα τοῦ βασιλιᾶ στὶς παραδοσιακὲς κοινωνίες ἦταν τὸ 
σύμβολο ἐκείνης τῆς τάξης ποὺ ἐπιτρέπει νὰ πραγματώνεται ἡ 
ἀλήθεια τῆς ζωῆς ὡς κοινωνία καὶ ἁρμονία σχέσεων. Καὶ ἡ εἰκόνα 
τοῦ ἀνθρώπου ὡς βασιλιᾶ στὴν ἐκκλησιαστικὴ ὁρολογία 
φανερώνει τὴ δυνατότητα τοῦ ἀνθρώπινου προσώπου νὰ 
μεταμορφώνει τὴν ἀταξία τῶν αὐτονομημένων θελημάτων καὶ 



ἀτομικῶν διαιρέσεων σὲ τάξη καὶ ἁρμονία ἀγάπης καὶ κοινωνίας, 
σὲ ζωὴ καὶ ἀλήθεια. Καὶ εἶναι ἡ εὐχαριστιακὴ χρήση τοῦ κόσμου, 
ἡ ἄρνηση αὐτονομίας τῆς φύσης, ἡ ἀπελευθέρωση τοῦ προσώπου 
ἀπὸ τὴν ὑποταγή του στὴν ἀτομικὴ αὐτοτέλεια, ποὺ ἀποκαθιστᾶ 
τὴ βασιλικὴ κυριαρχία τοῦ ἀνθρώπου πάνω στὴ φύση, τὴν 
ἑνοείδεια τῆς ζωῆς.

Ἀλλὰ τὸ βασιλικὸ ἀξίωμα τοῦ ἀνθρώπου φανερώνει καὶ τὴν 
εὐγένεια τῆς καταγωγῆς του. Μόνος αὐτὸς μέσα σὲ ὁλόκληρη τὴν 
ὑλικὴ δημιουργία πλάστηκε γιὰ νὰ μετάσχει στὴν ὄντως ὕπαρξη 
καὶ ζωή, προικισμένος μὲ προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία. 
Μόνος αὐτὸς μπορεῖ νὰ ζωοποιήσει καὶ ἀθανατίσει τὴν κτίση 
μεταμορφώνοντας τὴν ὕλη σὲ λόγο σχέσης καὶ κοινωνίας μὲ τὸν 
Θεό. Ἀφετηρία τῆς ὕπαρξής του καὶ «τέλος» τῆς ὕπαρξής του 
εἶναι ἡ ἀγάπη, ὁ τρόπος ὑπάρξεως τοῦ Θεοῦ, καὶ γι' αὐτὸ ἡ 
ἐκκλησιαστικὴ Εὐχαριστία, ποὺ εἶναι ἡ πραγμάτωση αὐτοῦ τοῦ 
τέλους, ἀναδεικνύει τὸν ἄνθρωπο σὲ «συγγενὴ» τοῦ Θεοῦ: «γένος 
ὁμοιότατον» τοῦ Θεοῦ, «γένος βασιλικόν».

6. Τὸ ἱερατικὸ ἦθος
Ἡ ζωοποίηση καὶ «λογοποίηση» τοῦ κόσμου εἶναι συνυφασμένη 
καὶ μὲ τὴν ἱερατικὴ ἰδιότητα τοῦ ἀνθρώπου, μὲ τὸ ἱερατικὸ ἦθος, 
ποὺ ἀναφέρει στὸ ἀνθρώπινο πρόσωπο τὴ δυνατότητα νὰ 
γεφυρωθεῖ τὸ ὑπαρκτικὸ χάσμα ἀνάμεσα στὸ κτιστὸ καὶ στὸ 
ἄκτιστο. Ἂν τὸ βασιλικὸ ἦθος ἀντανακλᾶ στὸν ἄνθρωπο τὴ δόξα 
τῆς εἰκόνας τοῦ τριαδικοῦ Θεοῦ, τὴν ὀντολογικὴ προτεραιότητα 
τοῦ προσώπου ὡς πρὸς τὴ φύση, τὸ ἱερατικὸ ἦθος ἀναφέρεται 
στὴ φανέρωση τοῦ ἄλλου μυστηρίου τῆς θείας ὕπαρξης: στὴ 
διάκριση τῆς φύσης ἀπὸ τὶς ἐνέργειες ποὺ διασώζουν τὴν 
πραγματικότητα τῆς φύσης στὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς τῆς 
προσωπικῆς ἑτερότητας.

Ἡ πραγματικότητα τῆς σύστασης καὶ ζωοποίησης τοῦ κόσμου 
ἀπὸ τὶς Ἐνέργειες τοῦ Θεοῦ, ἡ τελεσιουργία τῆς Λειτουργίας τοῦ 
Λόγου μέσα στὴ σύνολη κτίση, εἰκονίζεται στὴ διάκριση ὕλης καὶ 
πνεύματος στὸν ἄνθρωπο: στὴ συγκεφαλαίωση τοῦ ὑλικοῦ κόσμου 
καὶ στὴ λογοποίησή του στὸ ἀνθρώπινο πρόσωπο. Ὁ κόσμος εἶναι 



ἀποτέλεσμα τῶν θείων Ἐνεργειῶν, ἡ ἑτερότητα τοῦ κάλλους τῶν 
ὄντων ἀποκαλύπτει τὸν προσωπικὸ χαρακτήρα τῶν δημιουργικῶν 
λόγων τῆς θείας Σοφίας. Ἀλλὰ μόνο ὁ προσωπικὸς λόγος-ἐνέργεια
τοῦ ἀνθρώπου μπορεῖ νὰ συναντήσει καὶ ἀναγνωρίσει στὰ 
κτίσματα τὴν πολυφωνία τῶν λόγων τῆς θείας προσωπικῆς 
Ἐνέργειας. Καὶ ταυτόχρονα τὸ ἴδιο τὸ σῶμα τοῦ ἀνθρώπου εἶναι 
τὸ κατεξοχὴν πεδίο προσωπικῆς διαφοροποίησης τῶν ἐνεργειῶν 
τῆς φύσεώς του, στὸ ἴδιο τὸ σῶμα τοῦ ἀνθρώπου συναντιέται 
ἔμπρακτα ὁ λόγος τῆς ἀνθρώπινης προσωπικῆς ἐλευθερίας μὲ τὸν 
προσωπικὸ λόγο τῆς θείας δημιουργικῆς ἐνέργειας: Στὸ σῶμα τοῦ 
ἀνθρώπου ἱερουργεῖται ἀφετηριακὰ καὶ «τελικὰ» ἡ ἑνοείδεια τῆς 
ζωῆς κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου.

Ἡ εἰκόνα τοῦ ἱερέα στὶς παραδοσιακὲς κοινωνίες ἦταν τὸ 
σύμβολο τῆς ἀνθρώπινης προσπάθειας νὰ γεφυρωθεῖ τὸ χάσμα 
ἀνάμεσα στὸ ὑπερβατικὸ καὶ στὸ ἐγκόσμιο, στὴν ἀθανασία καὶ 
στὴ θνητότητα — νὰ θυσιαστεῖ ὅ,τι πολύτιμο τῆς ἐφήμερης ζωῆς 
γιὰ νὰ κερδηθεῖ ἡ αἰώνια ἐπιβίωση. Καὶ ἡ εἰκόνα τοῦ ἱερέα στὴν 
ἐκκλησιαστικὴ ὁρολογία φανερώνει τὴ δυνατότητα τοῦ 
ἀνθρώπινου προσώπου νὰ ζωοποιεῖ καὶ νὰ ἀθανατίζει στὸ ἴδιο 
του τὸ σῶμα τὴν καθολικὴ κτίση, νὰ τὴν προσάγει καὶ νὰ τὴν 
«ἐγκεντρίζει» στὴ θεία ζωή. Καὶ εἶναι ἡ εὐχαριστιακὴ πρόσληψη 
καὶ χρήση τοῦ κόσμου ποὺ συνιστᾶ τὸν μεταβολισμὸ τῆς θνητῆς 
ζωῆς σὲ αἰώνια ζωή, τὴ «θυσία» τοῦ ἀτομικοῦ καὶ θνητοῦ γιὰ 
χάρη τῆς προσωπικῆς ζωῆς καὶ ἀθανασίας.

Ὁ ἄνθρωπος εἶναι ὁ ἱερέας τῆς φυσικῆς δημιουργίας, μετέχει 
στὴν ὑλική της πραγματικότητα, συγκεφαλαιώνει ὁλόκληρη τὴν 
κτίση στὸ πρόσωπό του, «οἱονεὶ σύνδεσμός τις φυσικὸς τοῖς 
καθόλου διὰ τῶν οἰκείων μερῶν μεσιτεύων ἄκροις, καὶ εἰς ἓν ἄγων
ἐν ἑαυτῷ τὰ πολλῷ κατὰ τὴν φύσιν διεστηκότα τῷ διαστήματι», 
κατὰ τὸν λόγο τοῦ ἁγίου Μαξίμου87. Ἡ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ 
τὸν κόσμο εἶναι ἄμεση καὶ ὀργανική, εἶναι ἡ πρόσληψη τοῦ 
κόσμου, ἡ τροφή, τὸ ποτό, τὸ ἔνδυμα, κάθε τεχνικὴ δυνατότητα. 
Τὸ εἴπαμε παραπάνω: Ὅταν αὐτὴ ἡ πρόσληψη ἀποβλέπει στὴν 
ἐπαναστατημένη αὐτάρκεια τοῦ ἀτόμου, τότε ἡ καθημερινὴ χρήση 
τοῦ κόσμου εἶναι μιὰ προοδευτικὴ ἀποργάνωση τῆς φύσης, ποὺ 



καταλήγει στὴ διάλυση τοῦ θανάτου. Ἡ φύση συμπαρασύρεται 
στὴν ἀνταρσία, ἀφοῦ τὸ ἀνθρώπινο πρόσωπο εἶναι ἡ μόνη 
δυνατότητα νὰ ὑπάρχει ἡ φύση. Ἀντίθετα, ὅταν ἡ χρήση τοῦ 
κόσμου συνιστᾶ τὴν εὐχαριστιακὴ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν 
Θεό, τότε ἡ ὑλικὴ φύση ἀποκαλύπτεται ὡς «τόπος» συνάντησης 
καὶ ἀλληλοπεριχώρησης τῶν Ἐνεργειῶν τοῦ Θεοῦ καὶ τῶν 
ἐνεργειῶν τοῦ ἀνθρώπου, εἰκόνα τοῦ ἐνανθρωπήσαντος ἔνσαρκου 
Λόγου. Ἡ Εὐχαριστία εἶναι ἡ ἱερουργία τῆς ζωῆς ὡς ὑποστατικῆς 
ἕνωσης κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου, ἡ μεταβολὴ τῶν «εἰδῶν» τοῦ 
κόσμου σὲ σάρκα τοῦ Θεοῦ Λόγου.

7. Ἡ ἱερουργία τῆς ζωῆς καὶ ἡ διάκριση τῶν φύλων
Τὸ ἱερατικὸ ἦθος καὶ ἀξίωμα τοῦ ἀνθρώπου, ποὺ πραγματώνεται 
στὴν εὐχαριστιακὴ χρήση τοῦ κόσμου, ἑνοποιεῖ τὴ ζωὴ τοῦ 
ἀνθρώπου καὶ τὴ ζωὴ τοῦ κόσμου, τὴ ζωὴ τοῦ Κτίστη καὶ τὴ ζωὴ 
τῆς κτίσης — δὲν ἀφήνει περιθώρια γιὰ ἀποστάσεις καὶ 
μερισμούς, γι' αὐτὸ φανερώνει καὶ τὴν ὑπέρβαση τῆς διαίρεσης 
τῶν ἀνθρώπων σὲ φύλα, τῆς διαστολῆς τοῦ ἄνδρα ἀπὸ τὴ 
γυναίκα88. Αὐτὸ σημαίνει ὅτι τὸ ἱερατικὸ ἦθος καὶ ἀξίωμα δὲν 
εἶναι ἀποκλειστικὸ προνόμιο τοῦ ἀνδρικοῦ φύλου· ἡ εὐχαριστιακὴ 
χρήση τοῦ κόσμου, ποὺ πραγματώνεται στὸ ἴδιο τὸ σῶμα τοῦ 
ἀνθρώπου, ἑνοποιεῖ τὰ φύλα στὴν κοινὴ ἱερουργία τῆς ζωῆς.

Ὁπωσδήποτε, ἡ ἄρση τῆς φυσικῆς διάκρισης τῶν φύλων εἶναι 
γεγονὸς ποὺ ἀναφέρεται στὴν ἐσχατολογικὴ πληρότητα τῆς 
ὕπαρξης, στὴν προσδοκία τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ89. Ἡ ζωὴ τῆς 
Βασιλείας καταργεῖ τὸν χωρισμὸ τῶν ἀνθρώπων σὲ ἄνδρες καὶ 
γυναῖκες, γιατὶ ἡ διαφοροποίηση τῶν φύλων εἶναι μιὰ φυσικὴ 
διαφοροποίηση, δηλαδὴ μιὰ ἀναγκαιότητα τῆς φύσης, ποὺ 
ἐξασφαλίζει τὴν αὐτονομημένη διαιώνισή της· δὲν ἔχει θέση στὸ 
γεγονὸς τῆς Βασιλείας, γιατὶ δὲν ἔχει σχέση μὲ τὴν προσωπικὴ 
ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία ἀπὸ τὴ φύση, ποὺ εἶναι ἡ ζωὴ τῆς 
Βασιλείας. Ἡ διαφοροποίηση τῶν φύλων δὲν ἀντιπροσωπεύει μιὰν
ὀντολογικὴ διάκριση (ὅπως ἡ διάκριση φύσεως καὶ προσώπων, 
φύσεως καὶ ἐνεργειῶν), δὲν ἀναφέρεται στὸν τρόπο τῆς 
ὑπάρξεως, στὴν εἰκόνα τοῦ Θεοῦ τὴν ἀποτυπωμένη στὸν 



ἄνθρωπο. Ἡ διάκριση τῶν φύλων εἶναι μιὰ διαφοροποίηση τῶν 
φυσικῶν ἐνεργειῶν «ἥτις οὐκέτι πρὸς τὸ θεῖον ἀρχέτυπον 
βλέπει»90, εἶναι μόνο προγνωστικὴ τῆς πτώσης. Γι' αὐτὸ καὶ 
καταργεῖται στὴ ζωὴ τῶν ἐσχάτων.

Ἀλλὰ ἡ Ἐκκλησία ζεῖ τὴν ἀλήθεια τῶν ἐσχάτων μέσα ἀπὸ τὸ 
δυναμικὸ δεδομένο τῆς ἀνθρώπινης ἐλευθερίας — τὴ δυναμικὴ 
τοῦ προσώπου, ποὺ ἱερουργεῖ τὴ ζωὴ ἀποκαλύπτοντας τὸ ἔσχατο 
«τέλος» της. Καὶ ἡ δυναμικὴ τοῦ προσώπου —τὸ γεγονὸς τῆς 
ἐλευθερίας— δὲν ἀρνεῖται, ἀλλὰ προϋποθέτει τὴ φύση· 
πραγματώνεται ὡς πρὸς τὴ φύση, μὲ ἀπόλυτη πιστότητα στὶς 
ὑπαρκτικὲς δυνατότητες τῆς φύσης. Ἡ προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ 
ἐλευθερία σημαίνει τὴν ἀλλαγὴ τοῦ τρόπου ὑπάρξεως τῆς φύσης 
καὶ ὄχι τὴν κατάργηση τῆς φύσης καὶ τῶν ὑπαρκτικῶν της 
δυνατοτήτων.

Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ὑπέρβαση τῆς διάκρισης τῶν φύλων δὲν σημαίνει 
γιὰ τὴν Ἐκκλησία ἕνα αὐθαίρετο ἅλμα στὸν χῶρο τοῦ 
ἀφηρημένου ἰδεαλισμοῦ οὔτε ἕναν ἠθικολογικὸ εὐνουχισμὸ τῆς 
φύσης οὔτε καὶ μιὰ ὀρθολογιστικὴ (ἀναπόφευκτα συμβατική) 
ἐξίσωση τῶν φύλων στὸν κοινωνικὸ βίο. Ἀλλὰ σημαίνει τὴ 
δυναμικὴ μεταποίηση τῆς φυσικῆς διαφορᾶς σὲ προσωπικὴ σχέση 
καὶ ἑνότητα, μὲ ἀπόλυτο σεβασμὸ τῆς διαφοροποίησης τῶν ρόλων 
(ἢ τῶν φυσικῶν ἐνεργειῶν) ποὺ ἀντιπροσωπεύουν τὰ δύο φύλα.

Ἡ λειτουργία τῆς Εὐχαριστίας προϋποθέτει τὸν ἄνδρα ἱερέα καὶ
τελετουργό, γιατὶ ἡ μεταμόρφωση καὶ ἀφθαρτοποίηση τῆς ζωῆς 
δὲν ἀναιρεῖ καὶ δὲν παραβιάζει τὴ φυσικὴ λειτουργία τῆς ζωῆς, τὴ 
διαφοροποίηση τῶν φυσικῶν ἐνεργειῶν ποὺ ἀντιπροσωπεύει ἡ 
διάκριση τῶν φύλων. Γιὰ νὰ πραγματωθεῖ ἡ φυσικὴ ζωὴ στὴν 
προσωπικὴ-ὑποστατική της συνέχεια, πρέπει ὁ ἄνδρας νὰ 
γονιμοποιήσει τὸ κορμὶ τῆς γυναίκας. Δύο διαφοροποιημένες 
φυσικὲς ἐνέργειες, τοῦ ἄνδρα ποὺ γονιμοποιεῖ καὶ τῆς γυναίκας 
ποὺ καρπίζει τὴ ζωή, συντονίζονται στὸ κατεξοχὴν προσωπικὸ 
γεγονὸς ποὺ εἶναι ὁ ἔρωτας. Ἡ ἱερουργία τῆς ζωῆς δὲν ἐξαρτᾶται 
περισσότερο ἀπὸ τὸν ἄνδρα καὶ λιγότερο ἀπὸ τὴ γυναίκα ἢ τὸ 
ἀντίστροφο. Καὶ εἶναι τουλάχιστον ἀνεδαφικὸ νὰ δίνει κανεὶς 
ἀξιολογικὴ προτεραιότητα στὸν ἕναν ἢ στὸν ἄλλο ρόλο, ἀφοῦ καὶ 



οἱ δύο ἀντιπροσωπεύουν μιὰ φυσικὴ ἀναγκαιότητα ποὺ μόνο στὸ 
γεγονὸς τῆς ἐλευθερίας τοῦ προσωπικοῦ ἔρωτα εἶναι δυνατὸ νὰ 
ὑπερβαθεῖ.

Ἡ μεταμόρφωση καὶ ἀφθαρτοποίηση τῆς ζωῆς μέσα στὴν 
Ἐκκλησία προϋποθέτει τὴν πρόσληψη τῆς φυσικῆς ζωῆς, τῆς 
σάρκας τοῦ κόσμου καὶ τοῦ ἀνθρώπου, ἑπομένως καὶ τὴν 
πιστότητα στὴ διαφοροποίηση τῶν φυσικῶν ἐνεργειῶν ποὺ 
συγκροτοῦν καὶ πραγματώνουν τὴ ζωή. Δύο διαφοροποιημένες 
φυσικὲς ἐνέργειες, τοῦ ἄνδρα ποὺ τελετουργεῖ τὴ λογοποίηση τοῦ 
κόσμου καὶ τῆς γυναίκας ποὺ προσφέρει τὴ φυσικὴ σάρκα γι' 
αὐτὴ τὴ λογοποίηση καὶ μεταμόρφωση τῆς ζωῆς, συντονίζονται 
στὸ προσωπικὸ γεγονὸς τῆς εὐχαριστιακῆς ἱερουργίας91. Ὁ ἴδιος ὁ 
Θεὸς Λόγος σαρκώθηκε στὸ θεανδρικὸ πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ, 
ἀλλὰ αὐτὴ ἡ «ὑπερφυὴς» σάρκωση δὲν παραβίασε τὴ φυσικὴ 
λειτουργία τῆς ζωῆς: Μιὰ γυναίκα ἔδωσε τὴ σάρκα της στὸν 
Λόγο, σαρκώνοντας ἡ ἴδια τὴ συμμετοχὴ τῆς ἀνθρωπότητας καὶ 
τῆς κτίσης ὁλόκληρης στὴν προσωπικὴ ἱερουργία τῆς «καινῆς 
ζωῆς» καὶ σωτηρίας τοῦ κόσμου. Ἡ συμβολὴ τῆς Παναγίας 
Θεοτόκου στὸ γεγονὸς τῆς σάρκωσης τοῦ Λόγου δὲν ἐξαντλήθηκε 
στὸν ρόλο τοῦ «μέσου» ἢ τοῦ ὀργάνου, στὴν καταβολὴ μιᾶς 
ἀπρόσωπης φυσικῆς ἐνέργειας τοῦ φύλου της ἀπαραίτητης γιὰ 
τὴν «ἐν σαρκὶ» γέννηση τοῦ Υἱοῦ τοῦ Θεοῦ. Ἀπὸ τὴν πρώτη 
στιγμὴ ἡ γυναικεία συμβολὴ τῆς Παρθένου Μαρίας ἦταν ἕνα 
γεγονὸς προσωπικῆς ἐλευθερίας, ἐλευθερίας ἀπὸ κάθε φυσικὴ 
ἀναγκαιότητα — καὶ ἀκριβῶς ἡ ἐλευθερία ἀπὸ τὴ φυσικὴ 
ἀναγκαιότητα (ἀπὸ τὸν πόθο, τὸ ἔνστικτο, τὴν ἡδονή), ἡ 
μεταποίηση τῆς φυσικῆς ἐνέργειας τῆς μητρότητας σὲ προσωπικὸ 
γεγονὸς ἐλεύθερης συγκατάθεσης, ἀγάπης καὶ αὐτοπροσφορᾶς, 
ἀναδεικνύει τὴν Παναγία «καὶ μετὰ τόκον Παρθένον». Στὴν 
ὀρθόδοξη ἁγιογραφία ἡ βρεφοκρατούσα Μητέρα τοῦ Θεοῦ 
εἰκονίζεται ὡς θρόνος τῆς Θεότητας καὶ οἱ πιστοὶ βλέπουν στὸ 
πρόσωπό της τὴν κατεξοχὴν ἱερουργὸ τῆς σωτηρίας τοῦ ἀνθρώπου 
καὶ τοῦ κόσμου.

Ἂν λοιπὸν ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία δίνει τὸ εἰδικὸ χάρισμα τῆς 
ἱεροσύνης —τὴ δυνατότητα γιὰ τὴν τέλεση τῆς Εὐχαριστίας καὶ 



τῶν μυστηρίων— μόνο σὲ ἄνδρες, δὲν τὸ κάνει γιατὶ ὑποτιμάει τὸ 
γυναικεῖο φύλο ἢ γιατὶ θέλει νὰ συντηρεῖ μιὰ κοινωνικὴ 
ἀνισότητα. Ἀλλὰ γιατὶ εἶναι ἀπόλυτος ὁ σεβασμὸς καὶ ἡ 
πιστότητά της στὴν ἀλήθεια τοῦ ἀνθρώπου καὶ τῆς φύσης του — ἡ 
σωτηρία ποὺ ἡ ἴδια ἐκπροσωπεῖ δὲν εἶναι μιὰ ἀφηρημένη 
ἠθικολογία ἄσχετη μὲ τὴν ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα τῆς φύσης. 
Ἡ μεταμόρφωση καὶ ἀφθαρτοποίηση τῆς ζωῆς μέσα στὴν 
Ἐκκλησία προϋποθέτει τὴν ἀναγωγὴ τῆς ἴδιας τῆς ἀνθρώπινης 
φύσης στὴν ὑπαρκτική της γνησιότητα καὶ στὸ ἀληθινό της 
«τέλος», ποὺ εἶναι ἡ προσωπικὴ ἐλευθερία καὶ ἑτερότητα. Γι' 
αὐτὸ καὶ ἱερουργεῖ ἡ Ἐκκλησία τὴν «καινὴ ζωὴ» τῆς Χάριτος 
μένοντας ἀπόλυτα πιστὴ στὴ φύση καὶ στὴ διαφοροποίηση τῶν 
ἐνεργειῶν τῆς φύσης: στὴ διάκριση τῶν ἱερατικῶν ρόλων τοῦ 
ἄνδρα καὶ τῆς γυναίκας. Καὶ αὐτὴ ἡ πιστότητα σώζει ἀπὸ κάθε 
συμβατικὴ ἐξομοίωση τὶς ἀπεριόριστες προσωπικὲς δυνατότητες 
τῆς ἀληθινῆς θηλυκότητας καὶ τοῦ ἀληθινοῦ ἀνδρισμοῦ. Ἀλλὰ ἡ 
διαφοροποίηση τῶν ρόλων δὲν ἀναιρεῖ τὴν ἀναφορὰ τοῦ ἱερατικοῦ 
ἤθους καὶ ἀξιώματος καὶ στὰ δύο φύλα, ἀφοῦ εἶναι κοινὴ ἡ 
ἱερουργικὴ μεταποίηση τῆς διαφοροποιημένης φυσικῆς ἐνέργειας 
σὲ προσωπικὸ γεγονὸς ἐρωτικῆς αὐθυπέρβασης καὶ κοινωνίας92.

8. Τὸ προφητικὸ ἦθος
Τέλος, ἡ Εὐχαριστία πραγματώνει καὶ ἀποκαλύπτει τὴν ἀλήθεια 
τοῦ προφητικοῦ ἤθους: τὸν τρόπο ποὺ ἔχει ἡ Ἐκκλησία νὰ βιώνει 
καὶ νὰ ἑρμηνεύει τὸν χρόνο καὶ τὴν Ἱστορία. Οὐσία τῆς 
προφητείας δὲν εἶναι ἡ προαγγελία τῶν γεγονότων ποὺ πρόκειται 
νὰ συμβοῦν, ἀλλὰ ἡ κατανόηση τῆς πορείας τῆς Ἱστορίας, ὁ 
φωτισμὸς τοῦ νοήματος καὶ τοῦ «τέλους» της. Ἡ προφητικὴ 
θεώρηση καὶ ἑρμηνεία φανερώνει τὴν Ἱστορία ὡς δυναμικὴ 
πραγμάτωση σχέσης, θετικῆς ἢ ἀντιθετικῆς, τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν 
Θεό, ἀποδοχὴ ἢ ἀπόρριψη τῆς θείας ἀγάπης, γεγονὸς ἐλευθερίας 
καὶ σχέσης ποὺ κρίνει τὸν κόσμο.

Χωρισμένη ἀπὸ τὸ προφητικὸ ἦθος, ἡ βίωση τῆς Ἱστορίας εἶναι 
μόνο ἕνας τραγικὸς παραλογισμός, μιὰ ἀδικαιολόγητη φρίκη βίας, 
μίσους καὶ ἐκμετάλλευσης, δουλείας, πολέμων, πείνας, ἀδικίας καὶ 



ἀθλιότητας, ἀφοῦ κάθε μορφὴ τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς εἶναι μιὰ 
πτώση, μιὰ ἀφύσικη παρεκτροπή. Μόνο μέσα στὴν Εὐχαριστία ἡ 
καινούργια καὶ ἀληθινὴ χρήση τοῦ κόσμου δίνει νόημα στὴν 
Ἱστορία, μεταμορφώνει τὸν παραλογισμὸ σὲ ἀλήθεια ἐλευθερίας 
καὶ προσωπικῆς σχέσης τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν Θεό.

Στὴν Εὐχαριστία ὁ χρόνος δὲν μετριέται ἀντικειμενικὰ σὰν 
ἀριθμημένη διαδοχὴ ἀπὸ τὸ «πρότερον» στὸ «ὕστερον»93, οὔτε 
σὰν ρυθμὸς προοδευτικῆς καὶ ἀδυσώπητης φθορᾶς, ἀλλὰ μετράει 
ὁ χρόνος τὴν προσωπικὴ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν κόσμο καὶ 
τὸν Θεό, τὴ δυναμικὴ τῆς ἐλεύθερης ἀνταπόκρισης τοῦ ἀνθρώπου 
στὴν κλήση τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ. Ἐνῶ ταυτόχρονα ἡ Εὐχαριστία 
εἶναι μιὰ πρώτη ἐμπειρία τοῦ ἀδιάστατου χρόνου τῆς προσωπικῆς 
ἀμεσότητας, τοῦ παρόντος τῆς ἀγάπης: ἀναιρεῖ τὴ συνέχεια καὶ 
τὴ φορά, ἀλλὰ καὶ τὴ φθορὰ τοῦ χρόνου, γιατὶ ἀναιρεῖ τὴν 
περατότητα τῆς «στιγμῆς», μεταμορφώνοντας τὴν ἀτομικὴ 
ἐπιθυμία ὑπαρκτικῆς ἐπιβίωσης σὲ ἐρωτικὴ πληρότητα διάρκειας, 
σὲ ἀδιάστατο παρὸν κοινωνίας, σὲ ἀμεσότητα προσωπικῆς 
παρουσίας.

Τὸ προφητικὸ ἦθος, ἡ βίωση τοῦ χρόνου στὴν προοπτικὴ τῆς 
ἀγάπης τοῦ Θεοῦ καὶ τῆς ἐλευθερίας τοῦ προσώπου, ὁρίζει τὴν 
τρίτη πραγματικὴ ἀναφορὰ στὴ ζωὴ τῆς Τριάδος: τὴ φανέρωση 
τοῦ τρόπου τῆς θείας ὕπαρξης, ποὺ εἶναι ἡ ἀγάπη. Γνωρίζουμε 
τὴν ἀγάπη στὸν τρόπο τῆς προσωπικῆς κλήσης ποὺ ἀπευθύνει ὁ 
Θεὸς στὸν ἄνθρωπο, στὸν τρόπο τῆς παρεμβολῆς τοῦ Θεοῦ μέσα 
στὴν Ἱστορία, στὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο πραγματοποιεῖται ἡ 
Ἱστορία ὡς «οἰκονομία» τοῦ Θεοῦ. Μὲ βάση πάντοτε τὴν 
ἐμπειρία τῆς κλήσης ποὺ ἀπευθύνει ὁ προσωπικὸς Θεὸς γιὰ 
κοινωνία καὶ σχέση μὲ τὸν προσωπικὸ ἄνθρωπο, κλήσης ποὺ 
ἀποκαλύπτεται πάντοτε ὡς ἐνέργεια τριαδική, μᾶς γίνεται 
προσιτὸς ὁ τρόπος τῆς θείας ὕπαρξης, ἡ ἀγάπη ὡς ἡ ὑπόσταση 
τῆς ζωῆς94.

Ἀλλά, ἀκριβῶς ἐπειδὴ ἡ θεία ἀγάπη ὑποστασιάζει τὴ ζωὴ ὡς 
προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία, γι' αὐτὸ καὶ ἡ παρεμβολή 
της στὴν Ἱστορία δὲν ἐξαντλεῖται ἁπλῶς σὲ ἕνα εἶδος πρόνοιας 
καὶ συντήρησης τῶν μορφῶν καὶ σχημάτων βιολογικῆς ἐπιβίωσης. 



Εἶναι μιὰ παρεμβολὴ ποὺ συγκεφαλαιώνεται «ὁριστικὰ» καὶ 
«τελικὰ» στὸν Σταυρὸ τοῦ Χριστοῦ, στὴν ἀγάπη ποὺ ἀποδέχεται 
τὸν θάνατο, τὴν ὑπαρκτικὴ ἀποτυχία τῆς φύσης, γιὰ νὰ τὸν 
μεταποιήσει σὲ ἀνάσταση, σὲ ὑποστατικὴ πληρότητα ζωῆς. Τὸ 
προφητικὸ ἦθος «διακρίνει» τὸ νόημα καὶ τὸ «τέλος» τῆς 
Ἱστορίας στὴ σταυρικὴ αὐτὴ ἀγάπη, ποὺ δὲν συμβιβάζεται μὲ τὴν 
αὐτάρκεια τῶν ἀντικειμενοποιημένων καὶ συμβατικῶν σχημάτων 
ἐπιβίωσης, ἀλλὰ συντρίβει τὶς οὐτοπικὲς ψευδαισθήσεις στὴν ἴδια 
τὴ σάρκα της, νεκρώνοντας κάθε ἀτομικὴ ὑπαρκτικὴ ἀπαίτηση, 
γιὰ νὰ πραγματώσει καὶ φανερώσει τὴν «ὄντως ζωὴ» τῆς 
προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας.

Λέγεται συχνὰ ὅτι τὸ προφητικὸ χρέος τῆς Ἐκκλησίας εἶναι νὰ 
καταγγέλλει τὰ νεκρωμένα σχήματα τῆς συμβατικῆς ἐπιβίωσης, 
τὰ σχήματα ποὺ συντηροῦν τὴν κοινωνικὴ ἀνισότητα, τὴν 
οἰκονομικὴ ἀδικία, τὴν πολιτικὴ καταπίεση, τὴν ὀργανωμένη 
ἐκμετάλλευση τῶν ἀνθρώπων. Καὶ αὐτὴ ἡ ἀντίληψη δὲν εἶναι 
λαθεμένη. Μόνο ποὺ ἡ προφητεία καταγγέλλει τὶς διαστροφὲς τῆς 
ζωῆς καὶ τὰ ψευδοσχήματα κατοχύρωσης τῶν ἀτομικῶν 
συμφερόντων χωρὶς ὁ φορέας τῆς προφητείας νὰ διαστέλλει τὸν 
ἑαυτό του ἀπὸ τὴν πτώση τῆς κοινῆς μας φύσης, χωρὶς νὰ μιλάει 
ἀπὸ τὸ βάθρο κάποιων ἄλλων σχημάτων ἀντικειμενοποιημένης 
ζωῆς — «βελτιωμένων» σχημάτων ποὺ πρέπει νὰ 
ὑποκαταστήσουν τὰ φθαρμένα. Ἀντίθετα, ἡ προφητεία εἶναι 
ἐκεῖνος ὁ λόγος ποὺ πηγάζει ἀπὸ τὴ θεληματικὴ ἀποδοχὴ τοῦ 
θανάτου, τὴ νέκρωση —στὸ ἴδιο τὸ σῶμα τοῦ φορέα τῆς 
προφητείας— τῶν ἀνταγωνιστικῶν ἀπαιτήσεων αὐτονομημένης 
ἐπιβίωσης: ἔνσαρκο δεῖγμα τῆς ἀληθινῆς ζωῆς, ποὺ εἶναι ἡ 
ἀνάσταση τοῦ ἀνθρώπου στὴν προσωπικὴ περιπέτεια τῆς 
ἐλευθερίας.

Προτοῦ νὰ εἶναι λόγος προφητικός, ἡ μαρτυρία τοῦ προφήτη 
εἶναι ἦθος προφητικό, καὶ αὐτὸ τὸ ἦθος βρίσκεται στοὺς ἀντίποδες 
τῆς ἠθικολογίας, τοῦ ἐπιθετικοῦ ἐλέγχου, τοῦ ἐπαναστατικοῦ 
μένους γιὰ «κάθαρση» καὶ «ἀλλαγή». Ἡ προφητικὴ παρεμβολὴ 
τῆς Ἐκκλησίας μέσα στὴν Ἱστορία δὲν ἐξαντλεῖται σὲ σχηματικὲς 
ἠθικολογίες καὶ ἀπαιτήσεις ἐπαναστατικῶν μεταβολῶν, ἀλλὰ 



σαρκώνεται δυναμικὰ στὴ σταυρικὴ ἀνάληψη τοῦ πάθους τῆς 
ἀνθρώπινης ἐλευθερίας, καταγγέλλοντας ὄχι τὴν ἀνθρώπινη 
ἀδυναμία, ἀλλὰ τὴ σύγχυση στὸν χῶρο τῆς ἀλήθειας, τὶς 
πλασματικὲς ὡραιοποιήσεις τοῦ θανάτου ποὺ προβάλλονται καὶ 
ἐπιβάλλονται σὰν δυνατότητες ζωῆς.

Ἡ ἴδια ἡ ἱστορικὴ σάρκα τῆς Ἐκκλησίας, οἱ διοικητικές της 
ἐκπροσωπήσεις καὶ οἱ ὀργανωτικοί της θεσμοὶ ταυτίζονται συχνὰ 
μὲ αὐτὸν τὸν ὡραιοποιημένο θάνατο ποὺ εἶναι ἡ συντηρητικὴ 
αὐτάρκεια καὶ φαινομενικὴ ἀσφάλεια τῶν συμβατικῶν σχημάτων, 
τῶν καθιερωμένων καὶ «βολικῶν» γιὰ τὴν πτώση μας κοινωνικῶν 
καὶ πολιτικῶν συστημάτων, τῶν αὐτονομημένων ἀπὸ τὶς 
ἀνθρώπινες ἀνάγκες μορφῶν κρατικῆς ἐξουσίας. Ἀλλὰ αὐτὴ 
ἀκριβῶς ἡ ἀλλοτρίωση ἀτόμων καὶ θεσμῶν, ἡ πτώση καὶ ὁ 
θάνατος μέσα στὸν ἴδιο τὸν ἀντικειμενικὸ-ἱστορικὸ χῶρο τῆς 
Ἐκκλησίας, φανερώνει τὴν ἐλευθερία της ἀπὸ τὴ νέκρα τῆς 
ἀντικειμενοποιημένης ζωῆς καὶ σχηματικῆς «εὐσέβειας» καὶ 
νομικῆς ἠθικολογίας· βεβαιώνει τὴν πιστότητά της στὴν 
πραγματικότητα τῆς θνητῆς καὶ φθαρτῆς φύσης ποὺ προσέλαβε ὁ 
Χριστός, στὴν πραγματικότητα τοῦ θανάτου ποὺ μπορεῖ νὰ 
μεταποιηθεῖ σὲ ζωὴ καὶ ἀνάσταση. Ἡ ἀναξιότητα ἀτόμων καὶ 
θεσμῶν μέσα στὴν Ἐκκλησία εἶναι βεβαίωση τῆς ἐλευθερίας της 
ἀπὸ κάθε κοσμικὴ ἀπαίτηση ἐπιβολῆς ποὺ βιάζει τὴν ἀνθρώπινη 
ἐλευθερία· εἶναι ἡ ἔνσαρκη βεβαίωση τοῦ λόγου τοῦ Χριστοῦ ὅτι ἡ 
ὄντως ζωὴ καὶ σωτηρία —τὸ γεγονὸς τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ— 
«οὐκ ἔρχεται μετὰ παρατηρήσεως, οὐδὲ ἐροῦσιν ἰδοὺ ὧδε ἢ ἰδοὺ 
ἐκεῖ», ἀλλὰ «ἐντὸς ἡμῶν ἐστι» (Λουκ. 17, 21) — πραγματώνεται 
στὸ γεγονὸς τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας.

Ἡ προφητικὴ παρεμβολὴ τῆς Ἐκκλησίας μέσα στὴν Ἱστορία καὶ 
στὴν κοινωνικὴ ἐπικαιρότητα δὲν συντελεῖται οὔτε μὲ τὴν 
ἀρτιότητα καὶ ἀποδοτικότητα τῶν διοικητικῶν θεσμῶν καὶ δομῶν 
οὔτε μὲ τὴν ἀρετὴ καὶ τὴν «ἀποτελεσματικὴ» δραστηριότητα τῶν 
ἐκπροσώπων της οὔτε μὲ ἀντικειμενικὲς ἀποφάσεις καὶ λήψεις 
θέσεως στὰ κοινωνικὰ προβλήματα. Πραγματώνεται πάντοτε μὲ 
τὰ βήματα τῶν ἁγίων, μὲ τὸ μέτρο τοῦ ζωοποιοῦ θανάτου, μὲ 
ἐκείνη τὴν ἄρρητη ἐλευθερία ποὺ χαρίζεται ὅταν νεκρωθεῖ καὶ ἡ 



ἔσχατη ἀντίσταση τῆς ἐγωκεντρικῆς ἀτομικότητας. Καὶ ὑπάρχει 
πάντοτε αὐτὴ ἡ ζύμη τῆς Βασιλείας, ἡ κοινωνία τῶν ἁγίων ποὺ 
ζυμώνει ὅλο τὸ φύραμα καὶ ζωοποιεῖ τὸ θνητό.

9. Ἡ «πανήγυρις τῶν πρωτοτόκων»
Ἡ ἀποκατάσταση τοῦ ἀνθρώπου στὸ βασιλικὸ καὶ ἱερατικὸ καὶ 
προφητικὸ ἦθος, ἡ μεταμόρφωση τῆς ζωῆς του ποὺ συντελεῖται 
καὶ ἀποκαλύπτεται στὴ λειτουργία τῆς Εὐχαριστίας, εἶναι ἕνα 
δυναμικὸ γεγονὸς ποὺ προϋποθέτει τὴν ἀνθρώπινη ἐλευθερία: τὴν 
καθημερινὴ ἠθικὴ προσπάθεια τοῦ πιστοῦ νὰ μεταβάλει ὁλόκληρη 
τὴ ζωὴ σὲ Εὐχαριστία. Ἀλλὰ καὶ οἱ συγκεκριμένες μορφές, τρόποι 
καὶ πλαίσια αὐτῆς τῆς προσπάθειας εἶναι καθολικὲς δυνατότητες 
ἐκκλησιαστικῆς ζωῆς, συναγωγῆς καὶ ἑνότητας τῆς ζωῆς, ὄχι 
αὐθαίρετες ἀτομικὲς προτιμήσεις καὶ ἐπιλογές: Τὸ γεγονὸς τῆς 
Ἐκκλησίας ὁρίζει καὶ τοὺς τρόπους γιὰ τὴ μέθεξή του, μέσα ἀπὸ 
συγκεκριμένες προσβάσεις «ἀγαπητικῆς» χρήσης τοῦ κόσμου καὶ 
βίωσης τοῦ χρόνου.

Μιὰ συγκεκριμένη πρόσβαση στὴ μεταμορφωμένη ζωὴ τῆς 
Ἐκκλησίας εἶναι ἡ δυνατότητα προσωπικῆς μετοχῆς στὴ 
λειτουργικὴ βίωση τοῦ χρόνου: στὸν ἡμερήσιο, ἑβδομαδιαῖο καὶ 
ἑτήσιο κύκλο τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἑορτοδρομίου. Στὶς διαστάσεις 
αὐτὲς τὸ εὐχαριστιακὸ ἦθος εἶναι ἕνα ἦθος ἑορτολογικό, τὸ ἦθος 
μιᾶς γιορτῆς. Ἡ κάθε μέρα εἶναι γιὰ τὴν Ἐκκλησία γιορτή, ἡ 
μνήμη ἑνὸς ἁγίου, ἡ χαρὰ καὶ ὁ θρίαμβος τῆς Ἐκκλησίας γιὰ ἕναν 
ἀπὸ τοὺς καρπούς της, γιὰ μιὰ προσωπικὴ φανέρωση τοῦ 
βασιλικοῦ, ἱερατικοῦ καὶ προφητικοῦ ἀξιώματος τοῦ ἀνθρώπου, 
τῆς νίκης καὶ τοῦ θριάμβου πάνω στὴν ἁμαρτία καὶ στὴ φθορά. Ἡ 
καθημερινὴ ἑορταστικὴ ἀναφορὰ στὴ μνήμη τῶν ἁγίων ἐντάσσεται 
στὸν ἑβδομαδιαῖο καὶ ἐτήσιο κύκλο τῶν δεσποτικῶν καὶ 
θεομητορικῶν ἑορτῶν, στὴ συνεχὴ βίωση τοῦ παρόντος τῆς 
ἱστορικῆς Παρουσίας τοῦ Θεοῦ μέσα στὸν κόσμο — προϋπόθεση 
καὶ ἀπαρχὴ γιὰ τὴν «καινὴ κτίση» τῆς Ἐκκλησίας.

Ἔτσι, ἡ καθημερινὴ ἄσκηση τοῦ πιστοῦ δὲν εἶναι ἁπλῶς μιὰ 
ἀτομικὴ προσπάθεια γιὰ αὐτοκυριαρχία καὶ «βελτίωση» τοῦ 
χαρακτήρα, ἀλλὰ προσωπικὴ μετοχὴ στὴ γιορτὴ καὶ στὴ χαρὰ τῆς 



Ἐκκλησίας, στὴν «πανήγυριν τῶν πρωτοτόκων» (Ἑβρ. 12, 22). 
Καὶ προσωπικὴ μετοχὴ σημαίνει τὴν παραίτηση ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ 
αὐθαιρεσία, δηλαδὴ τὴ μίμηση τῆς ὑπακοῆς τοῦ Χριστοῦ καὶ τῶν 
ἁγίων, ὑπακοῆς τοῦ φυσικοῦ θελήματος στὸ ἄθλημα τῆς 
προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας. Κάθε διαστολὴ τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς Ἠθικῆς ἀπὸ αὐτὴ τὴν ὑπακοή, ποὺ εἶναι μετοχὴ 
στὴν ἀγάπη —γιορτὴ καὶ χαρά— τῆς Ἐκκλησίας, καταλήγει 
ἀναπόφευκτα σὲ νομικὲς ἐντολὲς καὶ συμβατικὲς ἀξιολογήσεις, 
χρήσιμες ἴσως γιὰ τὶς σκοπιμότητες τῆς καλύτερης κοινωνικῆς 
συμβίωσης, ἀλλὰ ἄσχετες καὶ ξένες πρὸς τὴν ἀλήθεια καὶ 
πραγματικότητα τῆς Ἐκκλησίας.

 



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΒΔΟΜΟ
ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΑΣΚΗΣΗ ΚΑΙ ΑΤΟΜΙΚΗ ΑΡΕΤΗ

1. Ἡ ἄσκηση, ἕνα ἐκκλησιαστικὸ γεγονός

Τὸ ὑλικὸ σῶμα μετέχει στὴν τελείωση, στὸν ἁγιασμὸ τοῦ 
ἀνθρώπου. Τελείωση καὶ ἁγιασμὸς σημαίνουν τὴν ἀποκατάσταση 
τοῦ ἀνθρώπου στὸ πλήρωμα τῶν ὑπαρκτικῶν του δυνατοτήτων, σὲ 
αὐτὸ ποὺ ἔχει κληθεῖ νὰ εἶναι ὁ ἄνθρωπος: εἰκόνα καὶ δόξα τοῦ 
Θεοῦ. Τὸ «τέλος» αὐτὸ τοῦ ἀνθρώπινου βίου ἀναφέρεται στὴν 
καθολικότητα τῆς ὕπαρξης τοῦ ἀνθρώπου —σὲ ὅ,τι ὀνομάζουμε 
σῶμα καὶ σὲ ὅ,τι ὀνομάζουμε πνεῦμα, ὅσο δυσδιάκριτα καὶ ἂν 
εἶναι τὰ ὅρια τῆς διάκρισης—, στὴν καθολικότητα τοῦ ἀνθρώπινου 
προσώπου.

Εἶναι αὐτὴ μιὰ βασικὴ ἀλήθεια τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἀνθρωπολογίας, ποὺ ἑρμηνεύει καὶ τὸ νόημα τῆς χριστιανικῆς 
ἄσκησης, τὸ διαστέλλει ριζικὰ ἀπὸ τὴ νομικὴ ἀντίληψη τῆς 
ἀτομικῆς ἀρετῆς. Ἡ ἄσκηση δὲν εἶναι ἀτομικὴ ἀξιόμισθη πράξη, 
ἐπίτευγμα συνέπειας στὴν τήρηση κάποιου ἀντικειμενικοῦ κώδικα 
συμπεριφορᾶς, πειθαρχία σὲ ἐντολὲς ποὺ ὁρίζονται ἀπὸ κάποιον 
ἀπρόσωπο Νόμο συμβατικῆς αὐθεντίας. Οὔτε περιορίζεται ἡ 
σωματικὴ ἄσκηση στὸν «ὑποπιασμὸ» τοῦ σώματος 
μεταβάλλοντάς τον σὲ αὐτοσκοπὸ προκειμένου νὰ πειθαρχηθεῖ ἡ 
ἀπαξιωμένη ὕλη στὶς ἐπιταγὲς τοῦ ἀξιολογικὰ ὑπέρτερου 
«πνεύματος».

Ἡ χριστιανικὴ ἄσκηση εἶναι, πρὶν ἀπὸ ὅλα, ἐκκλησιαστικὸ καὶ 
ὄχι ἀτομικὸ γεγονός. Εἶναι ἡ μεταβολὴ τοῦ ἀτομικοῦ τρόπου 
ὑπάρξεως τῆς φύσης σὲ προσωπικὸ γεγονὸς κοινωνίας καὶ σχέσης, 
δυναμικὴ ἔνταξη στὴν κοινότητα τῆς ζωῆς τοῦ σώματος τῆς 
Ἐκκλησίας. Σκοπεύει ἡ ἄσκηση στὴ μεταμόρφωση τῶν 
ἀπρόσωπων φυσικῶν ἐπιθυμιῶν καὶ ἀναγκῶν σὲ φανερώσεις τοῦ 
ἐλεύθερου προσωπικοῦ θελήματος ποὺ πραγματώνει τὴν «ὄντως 
ζωὴ» τῆς ἀγάπης. Ἔτσι, ἡ ἐνστικτώδης ἀνάγκη τῆς τροφῆς, ἡ 
βουλιμία γιὰ τὴν αὐτονομημένη αὐτοσυντήρηση τῆς ἀτομικότητας, 
μεταμορφώνεται στὸ ἄθλημα τῆς ἐκκλησιαστικῆς νηστείας σὲ 
προτεραιότητα ὑποταγῆς στὴν κοινὴ πράξη τῆς Ἐκκλησίας, σὲ 



γεγονὸς σχέσης καὶ κοινωνίας. Ὁ Χριστιανὸς δὲν νηστεύει γιὰ νὰ 
ὑποτάξει τὴν ὕλη στὸ πνεῦμα οὔτε γιατὶ δέχεται διάκριση τῶν 
τροφῶν σὲ «καθαρὲς» καὶ «ἀκάθαρτες». Ἀλλὰ νηστεύει γιατὶ 
ἔτσι παύει νὰ αὐτονομεῖ τὴ λήψη τῆς τροφῆς, τὴ μεταβάλλει σὲ 
ὑπακοὴ στὸ κοινὸ θέλημα καὶ στὴν κοινὴ πράξη τῆς Ἐκκλησίας, 
ὑποτάσσει τὶς ἀτομικές του προτιμήσεις καὶ ἐπιλογὲς στοὺς 
ἐκκλησιαστικοὺς κανόνες τῆς νηστείας ποὺ ὁρίζουν τὸ εἶδος τῆς 
τροφῆς. Καὶ ἡ ἐλεύθερη ὑπακοὴ προϋποθέτει πάντοτε τὴν ἀγάπη, 
εἶναι πάντοτε πράξη κοινωνίας.

Ὁπωσδήποτε, οἱ ἐκκλησιαστικοὶ κανόνες τῆς νηστείας δὲν 
ἐκφράζουν μιὰ τυχαία ἢ αὐθαίρετη διάκριση τῶν τροφῶν: 
συνοψίζουν τὴ μακραίωνη πείρα τῆς ἀνθρωπογνωσίας τῶν ἁγίων 
ποὺ ὅρισαν αὐτοὺς τοὺς κανόνες. Καὶ ἡ πείρα αὐτὴ γνωρίζει καλὰ
τὴν ἀνταρσία τῆς φύσης καὶ ξέρει νὰ διακρίνει ποιά χρήση 
τροφῶν τονώνει ἢ ἀποδυναμώνει τὴν αὐτονομημένη ὁρμὴ τῆς 
αὐτοσυντήρησης. Μὲ αὐτὸ τὸ νόημα θὰ μπορούσαμε νὰ δεχτοῦμε 
(ὡς εἰκόνα ἢ σχῆμα ἑρμηνείας) τὴν ἔκφραση ποὺ ἀναφέρει στὴ 
νηστεία τὴν ὑποταγὴ τῆς ὕλης στὶς ἀπαιτήσεις τοῦ πνεύματος. 
Ἀρκεῖ νὰ εἶναι σαφὲς ὅτι ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἄσκηση δὲν μάχεται τὴν 
ἴδια τὴν ὕλη, ἀλλὰ τὴν ἀνταρσία τῆς ὑλικῆς ἀτομικότητας, τὴν 
ἐπαναστατημένη ὁρμὴ τῆς αὐθυπαρξίας. Ἐλέγχει ἡ ἄσκηση τὴν 
ἀνταρσία τῆς ὑλικῆς φύσης, δὲν ἐπιτρέπει στὴ φύση νὰ γίνει 
αὐτοσκοπός — ἕνας δεύτερος σκοπὸς μέσα στὴ δημιουργία, 
διαφορετικὸς ἀπὸ τὸ μοναδικὸ «τέλος» ποὺ εἶναι ἡ προσωπικὴ 
ὑπόσταση τῆς ζωῆς, ἡ μετοχὴ στὴ ζωὴ τῆς τριαδικῆς κοινωνίας.

Ἀνάλογα μὲ τὸ παράδειγμα τῆς νηστείας, θὰ μποροῦσε νὰ 
μιλήσει κανεὶς καὶ γιὰ τὶς ἄλλες μορφὲς τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἄσκησης: γιὰ τὴν ἐγκράτεια τῆς ἐρωτικῆς ἐπιθυμίας, τὴ σωματικὴ 
συμμετοχὴ στὴν προσευχή (τὶς «μετάνοιες» ποὺ καθιέρωσε ἡ 
μοναχικὴ παράδοση), τὶς ταπεινωτικὲς πράξεις διακονίας, πράξεις 
ὑπακοῆς καὶ ἄρνησης τοῦ ἀτομικοῦ θελήματος, πράξεις 
φιλαδελφείας καὶ ἐλεημοσύνης, τὴν ὑποταγὴ στὸ λειτουργικὸ 
τυπικό, τὴ μετοχὴ στὰ μυστήρια. Εἶναι ὅλες αὐτὲς ἔμπρακτες 
μορφὲς ἀντίστασης στὴν ταυτισμένη μὲ τὴ σάρκα ἐγωκεντρικὴ 
ἀτομικότητα, μορφὲς δυναμικῆς πάλης τοῦ ἀνθρώπου νὰ ὑπερβεῖ 



τὰ ἀπρόσωπα στοιχεῖα τῆς βιολογικῆς του φύσης, νὰ ὁλοκληρωθεῖ, 
μέσα ἀπὸ τὴ σχέση μὲ τὸν Θεὸ καὶ τοὺς συνανθρώπους του, στὴν 
προσωπική του ἑτερότητα, ποὺ μόνο μὲ τὴν ἀγάπη μπορεῖ νὰ 
πραγματωθεῖ. Καὶ δὲν εἶναι μορφὲς ἀτομικῆς ἀντίστασης καὶ 
ἀτομικῆς πάλης, ἀλλὰ συμμόρφωσης τοῦ ἀτόμου μὲ τὴν καθολικὴ 
ζωὴ καὶ πείρα τῆς Ἐκκλησίας. Ἡ ἀτομικὴ προσπάθεια 
ἐγκεντρίζεται στὴν κοινὴ προσπάθεια, ὁ ἀγώνας γίνεται γεγονὸς 
κοινωνίας, ἐντάσσεται στὴ ζωὴ τοῦ σύνολου ἐκκλησιαστικοῦ 
σώματος.

Μὲ αὐτὸ τὸ περιεχόμενο ἡ ἄσκηση δὲν εἶναι στέρηση καὶ 
μιζέρια ζωῆς, ἐχθρότητα γιὰ τὸ σῶμα καὶ ἀπαξίωση τῆς ὕλης, 
ὅπως τὴν ἐμφάνισαν οἱ κατὰ καιροὺς Μανιχαῖοι καὶ Πουριτανοί. 
Μέσα στὴν παράδοση τῆς Ἐκκλησίας ἡ ἄσκηση γίνεται 
«φιλοκαλία», ἔρωτας γιὰ τὸ κάλλος τῆς «ἀτέλεστης τελειότητας», 
ποὺ εἶναι ἡ προσωπικὴ ὁλοκλήρωση, ἡ ἀποκατάσταση στὴν πρώτη 
της ὀμορφιὰ τῆς ἀμαυρωμένης εἰκόνας τοῦ Θεοῦ στὸν ἄνθρωπο.

2. Ἄρνηση τοῦ δυαλισμοῦ
Ἡ ἄσκηση, ὅπως κατανοήθηκε καὶ βιώθηκε στὴν παράδοση τῆς 
ὀρθόδοξης Ἀνατολῆς, προϋποθέτει τὴν ἄρνηση τοῦ πλατωνικοῦ ἢ 
ὅποιου ἄλλου δυαλισμοῦ: Ἀπορρίπτει ἡ ἀνατολικὴ παράδοση τὴν 
a priori ἀπαξίωση τῆς ὕλης, τοῦ σώματος, τὴν καταξίωση μόνο τῆς 
ψυχῆς, τοῦ πνεύματος τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ διάκριση ψυχῆς καὶ 
σώματος δὲν εἶναι μιὰ ὀντολογικὴ διάκριση (ὅπως ἡ διάκριση 
φύσεως καὶ προσώπου, φύσεως καὶ ἐνεργειῶν), δὲν ἀναφέρεται 
στὸ εἶναι τοῦ ἀνθρώπου, στὸν τρόπο τῆς ὑπάρξεως.

Ἡ ψυχὴ καὶ τὸ σῶμα ἀντιπροσωπεύουν διαφοροποιημένες 
φυσικὲς ἐνέργειες, ἐνέργειες τῆς μίας ἀνθρώπινης φύσης95. Αὐτὴ ἡ 
μία φύση (καὶ ὄχι μόνο τὸ σῶμα) αὐτονομήθηκε ὑπαρκτικὰ καὶ 
«ἐθηριώθη»96 μὲ τὴν πτώση τοῦ ἀνθρώπου97. Καὶ σὲ αὐτὴ τὴ 
«θηριωθεῖσα» φύση ἀναφέρεται ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἄσκηση. Οὔτε 
μόνο στὸ σῶμα οὔτε μόνο στὸ πνεῦμα, ἀλλὰ στὴν κοινὴ 
πραγματικότητα τῆς φύσης ποὺ καὶ τὰ δύο ἐκφράζουν καὶ 
φανερώνουν. Γι' αὐτὸ καὶ τὸ ἦθος στὸ ὁποῖο ἀποβλέπει ἡ 
ἐκκλησιαστικὴ ἄσκηση ἔχει ὀντολογικὸ περιεχόμενο: τὸν 



«ὑποστασιασμὸ» τῆς φύσης σὲ προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ 
ἐλευθερία.

3. Ἄρνηση τῆς ἀτομικότητας
Ἡ ἄσκηση εἶναι ἡ πάλη τοῦ προσώπου μὲ τὴν ἐπαναστατημένη 
φύση, τὴ φύση ποὺ ζητάει νὰ πετύχει μονάχη της ὅ,τι θὰ 
μποροῦσε νὰ πραγματοποιήσει μόνο σὲ προσωπικὴ ἑνότητα καὶ 
κοινωνία μὲ τὸν Θεό. Ἡ ἀνταρσία τῆς φύσης θέλει νὰ 
ὑποκαταστήσει τὶς δυνατότητες τῆς «ὄντως ζωῆς», ποὺ εἶναι Θεία 
Χάρη-χάρισμα προσωπικῆς κοινωνίας τῆς ὕπαρξης. Κάθε 
ἀπολυτοποιημένη, ὑπαρκτικὰ αὐτόνομη φυσικὴ ἐπιθυμία ἀνάγεται 
στὴν πρώτη ἐκείνη ἀνταρσία τῆς αὐτονομίας: «ἐν ᾗ ἂν ἡμέρᾳ 
φάγητε ἀπὸ τοῦ ξύλου τοῦ γινώσκειν καλὸν καὶ πονηρόν, ἔσεσθε 
ὡς θεοί» (Γεν. 3, 5). Μὲ τὴν ἄσκηση ὁ πιστὸς πραγματώνει τὴν 
ἀντίθετη κίνηση ἀπὸ αὐτὴν τῆς ἀνταρσίας καὶ αὐτοθέωσης: 
ἀντιστέκεται στὴν ὑπαρκτικὴ ἀπολυτοποίηση τῆς φύσης του, 
ἐνεργοποιεῖ δυναμικὰ τὴν προσωπική του θέληση, γιὰ νὰ ὁδηγήσει 
τὴ φύση σὲ κοινωνία μὲ τὴ Χάρη τῆς ζωῆς.

Ἀλλὰ αὐτὴ ἡ ἀντίσταση προϋποθέτει τὴν πάλη τοῦ ἀνθρώπου μὲ 
τὸν ἴδιο τὸν ἑαυτό του, μὲ αὐτὸ ποὺ εἶναι ἡ φύση του μετὰ τὴν 
πτώση — συνιστᾶ δηλαδὴ μιὰ προσπάθεια λογικὰ ἀντινομική. 
Γιατὶ εἶναι ὁπωσδήποτε ἀντιφατικὸ νὰ ἀντιστέκεται ὁ ἄνθρωπος 
στὶς ἀνάγκες καὶ ἀπαιτήσεις τῆς φύσης του, αὐτῆς τῆς φύσης ποὺ 
εἶναι ἡ ἀτομικότητά του, ὁ ἑαυτός του. Ἡ τραγικὴ διάσταση 
ἀνάμεσα στὴ φύση καὶ στὸ πρόσωπο, στὴν ἀναγκαιότητα καὶ στὴν 
ἐλευθερία, ἀποκαλύπτεται σὲ κάθε φάση τῆς ἄσκησης καὶ εἶναι ἡ 
ἐμπειρικὴ αὐτογνωσία τοῦ ἀνθρώπου μετὰ τὴν πτώση, 
αὐτογνωσία ποὺ ἀνάγεται στὴν ἴδια τὴν ἀλήθεια τῆς ὕπαρξης, 
πέρα ἀπὸ κάθε σχῆμα νοητικῆς ἑρμηνείας. Ἡ ἀτομικὴ φύση εἶναι 
αὐτὸ ποὺ εἶναι ὁ ἄνθρωπος καὶ ταυτόχρονα δὲν εἶναι αὐτὸ ὁ 
ἄνθρωπος· ἡ ἀτομικὴ σάρκα εἶναι φύση του καὶ ταυτόχρονα εἶναι 
κάτι ξένο πρὸς τὸν φυσικὸ προορισμό του: «Τὴν ἐμὴν ταύτην καὶ 
οὐκ ἐμήν, ἐχθρὰν φίλην σάρκα», γράφει ὁ ἅγιος Ἰωάννης τῆς 
Κλίμακος98. Εἶναι δική μου καὶ ὄχι δική μου ἡ σάρκα, εἶναι ἡ 
φύση μου ἡ ἀνθρώπινη, ἀλλὰ καὶ μιὰ ἀδυσώπητη φορὰ πρὸς τὸ 



«παρὰ φύσιν», τὴν ἀναγωγὴ τῆς φύσης σὲ αὐτοσκοπό — 
ἀναγωγὴ ποὺ ἀποκόβει τὴ φύση ἀπὸ τὴν προσωπική μου 
ὑπόσταση τῆς ζωῆς καὶ τὴν ἀποργανώνει στὸν θάνατο.

4. Τὸ φυσικὰ ἀνέφικτο καὶ χαρισματικὰ ἐφικτό
Τὸ περιεχόμενο τῆς χριστιανικῆς ἄσκησης δὲν εἶναι ὁ ἔλεγχος τῆς 
διάνοιας πάνω στὴ φύση γιὰ τὴν ἐξασφάλιση τοῦ «μέτρου» τῶν 
ἀναγκῶν καὶ ἐπιθυμιῶν οὔτε ὁ προοδευτικὸς ἐθισμὸς τῆς φυσικῆς 
θέλησης στὴν τήρηση κάποιου νόμου. Ἀλλὰ εἶναι ἡ πάλη γιὰ τὴν 
προσωπικὴ ἐλευθερία ἀπὸ τὴν ἀναγκαιότητα στὴν ὁποία εἶναι 
ὑποταγμένη ἡ φύση — ἡ πάλη τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν ἴδια του τὴ 
φύση, μὲ τὸν θάνατο τὸν «ἐγκαταμεμιγμένο» στὴν ἀνθρώπινη 
φύση. Καὶ ἡ ἀτομικὴ αὐτοκυριαρχία, ἔτσι ὅπως τὴ θέλουν οἱ 
κώδικες τῆς συμβατικῆς Ἠθικῆς, δὲν μπορεῖ νὰ ἀποτελεῖ παρὰ 
μιὰ ἐλάχιστη φάση αὐτῆς τῆς πάλης, ἀφοῦ ἡ ροπὴ πρὸς τὸ «παρὰ 
φύσιν» κυριαρχεῖ πρωταρχικὰ στὰ ἄδυτα τῶν ἀβύσσων τοῦ 
ὑποσυνείδητου καὶ ἀσυνείδητου «χώρου» τῆς ἀνθρώπινης 
ὕπαρξης. Πρέπει νὰ νεκρωθεῖ ἡ ἀνταρσία τῆς φύσης, γιὰ νὰ ζήσει 
ἡ φύση τὸν «κατὰ φύσιν» προορισμό της. Καὶ ἡ ἀνταρσία εἶναι 
ριζωμένη στὴν ἴδια τὴ βιολογικὴ ὑπόσταση τῆς ἀτομικότητας, στὴ 
φυσικὴ θέληση, στὴν ἀσυνείδητη ἐπιθυμία, στὸ ἔνστικτο, στὴν ὁρμή, 
στὴν τυφλὴ ἀνάγκη τῆς αὐτοσυντήρησης.

Ἔτσι, προστίθεται μιὰ δεύτερη λογικὴ ἀντινομία, ἕνα δεύτερο 
σκάνδαλο γιὰ τὰ κριτήρια ἀποτελεσματικότητας ποὺ διέπουν τὴ 
νομικὴ Ἠθική: Ὁ ἄνθρωπος ἀγωνίζεται νὰ νεκρώσει τὴν ἀνταρσία 
τῆς φύσης του, ἐνῶ δὲν ὑπάρχει ἐνδεχόμενο νὰ κατορθωθεῖ αὐτὴ ἡ 
νέκρωση μὲ μόνη τὴν ἀνθρώπινη προσπάθεια. «Τὴν γὰρ φύσιν 
ἑαυτοῦ νικῆσαί τινα τῶν οὐκ ἐνδεχομένων ἐστί», βεβαιώνει ἡ 
ἀσκητικὴ πείρα τοῦ ἁγίου Ἰωάννου τῆς Κλίμακος99. Ἐπιμένοντας 
στὸν ἀντιθετικὸ παραλληλισμὸ τῆς χριστιανικῆς ἄσκησης μὲ τὴν 
ἀτομικὴ ἀρετή, θὰ μπορούσαμε νὰ δοῦμε νὰ συγκεφαλαιώνεται 
στὴ φράση αὐτὴ τοῦ Κλίμακος ἡ χρεωκοπία κάθε νομικῆς Ἠθικῆς 
καὶ κάθε ἰδεαλιστικοῦ οὑμανισμοῦ. Κάθε προγραμματισμένη 
ἐπιδίωξη νὰ «βελτιωθεῖ» ὁ ἄνθρωπος μὲ τὴ δική του ἀτομικὴ 
θέληση καὶ προσπάθεια, νὰ τιθασεύσει τὴ φύση μὲ τὶς δικές του 



δυνάμεις, εἶναι καταδικασμένη ἀπὸ τὴν ἴδια τὴ φύση. Δὲν μπορεῖ 
ὁ ἄνθρωπος νὰ πάψει ἀπὸ μόνος του νὰ εἶναι αὐτὸ ποὺ «φυσικὰ» 
εἶναι. Ἡ προσπάθειά του νὰ νικήσει τὴ φύση μὲ τὶς ἀτομικές του 
δυνάμεις τὸν αἰχμαλωτίζει στὴν ἴδια ἐπαναστατημένη αὐτονομία 
τῆς ἀτομικότητας ποὺ προκαλεῖ τὴ διαφθορὰ τῆς φύσης.

Γι' αὐτὸ καὶ κάθε ἀνθρωποκεντρική, αὐτόνομη Ἠθικὴ καταλήγει 
νὰ εἶναι μιὰ ἀδιέξοδη ἐμμονὴ στὴν ἀνεπαρκέστατη ἀνθρώπινη 
αὐτάρκεια, μιὰ ἔκφραση τῆς πτώσης τοῦ ἀνθρώπου. Ἀντίθετα, ἡ 
χριστιανικὴ ἄσκηση ἀρνεῖται τὴν αἰτιοκρατικὴ διαλεκτικὴ 
προσπάθειας καὶ ἀποτελέσματος, προϋποθέτει τὴν ἀνελπιστία 
στὶς ἀνθρώπινες δυνάμεις· ἐκφράζει καὶ πραγματοποιεῖ τὴ 
συμμετοχὴ τῆς ἀνθρώπινης ἐλευθερίας στὸ ἔργο καταστολῆς τῆς 
ἀνταρσίας τῆς φύσης, ἀλλὰ τὸ ἴδιο τὸ ἔργο εἶναι Χάρη-χάρισμα 
τοῦ Θεοῦ. Ἔτσι, ἡ ἀνθρώπινη προσπάθεια τῆς ἄσκησης δὲν 
φιλοδοξεῖ κὰν νὰ ἐξαλείψει τὴν ἀνταρσία τῆς φύσης· θέλει μόνο 
νὰ βεβαιώσει τὴν προσωπικὴ ἀνταπόκριση τῆς ἀγάπης τοῦ 
ἀνθρώπου στὸ ἔργο τῆς σωτηρίας του ἀπὸ τὸν Χριστό, νὰ 
συντονιστεῖ, ἔστω καὶ στὸ ἐλάχιστο ποσοστὸ ποὺ ἐπιτρέπει ἡ 
ἀδυναμία τῆς φύσης, μὲ τὴ θεία ἀγάπη καὶ οἰκονομία.

5. Ἡ παραθεώρηση τῆς ἄσκησης, ἀλλοτρίωση τῆς ἀλήθειας
Ἐδῶ ἀνοίγουμε μιὰ παρένθεση, ἀναπόφευκτα κριτική, γιὰ νὰ 
θυμίσουμε τὶς ἀλλοιώσεις ποὺ ἔχει ἐπιφέρει στὴ χριστιανικὴ 
εὐσέβεια ἡ παραθεώρηση τῆς ἄσκησης καὶ —εἰδικότερα— τοῦ 
σωματικοῦ χαρακτήρα τῆς ἄσκησης. Ἡ νηστεία, ποὺ εἶναι καὶ ἡ 
ἀμεσότερη καὶ καθολικότερη πράξη ἐκκλησιαστικῆς ἄσκησης, ἔχει 
σήμερα στὴ Δύση καὶ ἐπίσημα σχεδὸν καταργηθεῖ. Τὸ κέντρο 
βάρους τῆς χριστιανικῆς εὐσέβειας μετατίθεται περισσότερο, ἂν 
ὄχι ἀποκλειστικά, στὴ λεγόμενη «ἀτομικὴ ἠθικὴ συνέπεια», σὲ 
περιοχὲς συμπεριφορᾶς ὀρθολογικὰ δικαιωμένες: πρωτεύει ἡ 
λογικὰ αὐτονόητη καὶ ἀντικειμενικὰ ἀναγκαία πειθαρχία σὲ 
ἐντολὲς κοινωνικῆς χρησιμότητας.

Ὅλο καὶ περισσότερο ἡ χριστιανικὴ ζωὴ μοιάζει νὰ ἐξαντλεῖται 
σὲ ἕναν «τρόπο τοῦ φέρεσθαι», σὲ ἕναν κώδικα καλῆς διαγωγῆς. 
Ὅλο καὶ περισσότερο ὁ Χριστιανισμὸς ἀλλοτριώνεται σὲ μιὰ 



κανονιστικὴ ἰδιότητα, προσαρμοσμένη στὰ μέτρα τῶν λιγότερο 
ἀξιόλογων ἀνθρώπινων ἀπαιτήσεων: τοῦ κονφορμισμοῦ, τῆς 
στείρας συντήρησης, τῆς στενοκαρδιᾶς καὶ τῆς ἀτολμίας — στὰ 
μέτρα τῆς ἀσήμαντης ἠθικολογίας ποὺ ζητάει νὰ ἐξωραΐσει τὴ 
δειλία καὶ τὴν ἀτομοκεντρικὴ ἐξασφάλιση μὲ τὸν νεκρικὸ 
διάκοσμο τῆς κοινωνικῆς εὐπρέπειας. Οἱ ἄνθρωποι ποὺ 
πραγματικὰ διψᾶνε τὴ ζωή, ποὺ ἀκροζυγιάζονται κάθε μέρα στὸ 
ὅριο ποικίλων θανάτων, ποὺ παλεύουν ἀπεγνωσμένα νὰ 
ξεχωρίσουν κάποιο φῶς στὸ ἑρμητικὸ μυστήριο τῆς ἀνθρώπινης 
ὕπαρξης, δηλαδὴ οἱ ἄνθρωποι στοὺς ὁποίους κατ' ἀρχὴν καὶ 
κατεξοχὴν ἀπευθύνεται τὸ Εὐαγγέλιο τῆς σωτηρίας, ὅλοι αὐτοί, 
ἀναπόφευκτα, μένουν μακριὰ ἀπὸ τὴν ὀρθολογικὰ ὀργανωμένη 
κοινωνικὴ συμβατικότητα τῆς κατεστημένης χριστιανοσύνης.

Μέσα σὲ αὐτὸ τὸ κλίμα σήμερα, γιὰ ἕναν πολὺ μεγάλο ἀριθμὸ 
ἀνθρώπων, Χριστιανῶν, ἡ ἄσκηση, ἀκόμα καὶ ὡς ἔννοια ἢ λέξη, 
εἶναι μᾶλλον ἀκατανόητη. Ἂν μιλήσει κανεὶς γιὰ νηστεία καὶ 
ἐγκράτεια καὶ ἑκούσιο περιορισμὸ τῶν ἀτομικῶν ἐπιθυμιῶν, εἶναι 
σίγουρο πὼς θὰ εἰσπράξει συγκατάβαση ἢ εἰρωνεία. Αὐτὸ βέβαια 
δὲν ἐμποδίζει τοὺς ἀνθρώπους νὰ ἔχουν τὶς «μεταφυσικὲς 
πεποιθήσεις» τους, νὰ πιστεύουν σὲ κάποιο «ἀνώτερο ὂν» ἢ στὸν 
«γλυκὺ Ἰησοῦ» ποὺ δίδαξε μιὰ θαυμάσια Ἠθική. Ἀλλὰ τὸ 
ἐρώτημα εἶναι: Τί χρειάζονται οἱ «μεταφυσικὲς πεποιθήσεις» 
ὅταν δὲν δίνουν οὔτε στὸ ἐλάχιστο μιὰ πραγματικὴ (ὄχι 
ἰδεαλιστικὴ καὶ ἀφηρημένη) ἀπάντηση στὸ πρόβλημα τοῦ 
θανάτου, στὸ σκάνδαλο τῆς διάλυσης τοῦ κορμιοῦ μέσα στὸ χῶμα;

Τέτοια ἀπάντηση βρίσκεται μόνο στὴ γνώση ποὺ χαρίζει ἡ 
ἄσκηση, ἡ σπουδὴ στὸ ἴδιο μας τὸ σῶμα τῆς ἀντίστασης τοῦ 
θανάτου, ἡ δυναμικὴ ὑπερνίκηση τῆς νέκρωσης τοῦ ἀνθρώπου. 
Καὶ ὄχι ὁποιαδήποτε ἄσκηση, ἀλλὰ ἐκείνη ποὺ ἀποτελεῖ 
συμμόρφωση μὲ τὸ ὑπόδειγμα τοῦ Χριστοῦ, ποὺ ἀποδέχθηκε 
ἑκούσια τὸν θάνατο γιὰ νὰ καταλύσει τὸν θάνατο — «θανάτῳ 
θάνατον πατήσας». Κάθε ἑκούσια νέκρωση τοῦ ἐγωκεντρισμοῦ 
εἶναι δυναμικὴ κατάργηση τοῦ θανάτου καὶ θρίαμβος τῆς ζωῆς 
τοῦ προσώπου. Γιὰ νὰ φτάσει τελικὰ ὁ ἄνθρωπος στὴ γεμάτη 
ἐμπιστοσύνη παράδοση τοῦ κορμιοῦ του, ποὺ εἶναι τὸ ἔσχατο 



ὀχυρὸ τοῦ θανάτου, στὰ χέρια τοῦ Θεοῦ, στὴν ἀγκαλιὰ τῆς «γῆς 
τοῦ Κυρίου», στὸ πλήρωμα τῆς κοινωνίας τῶν ἁγίων.

6. Ἡ «σωματικὴ» γνώση
Τὸ κήρυγμα ποὺ μπορεῖ νὰ ἀγγίξει οὐσιαστικὰ τὸν ἄνθρωπο —
ἴσως ἰδιαίτερα τὸν σημερινὸ ἄνθρωπο, τὸν ἐπαναστατημένο 
ἐνάντια στὴν κουφότητα τῶν ἠθικῶν συμβατικοτήτων— εἶναι μόνο 
ἡ πρόκληση καὶ πρόσκληση γιὰ ἄμεση, σωματικὴ μετοχὴ στὴν 
ἀλήθεια τῆς ζωῆς ποὺ ἀναιρεῖ τὸν θάνατο, τῆς προσωπικῆς 
ἐλευθερίας ἀπὸ τὶς ἀναγκαιότητες τῆς φύσης.

Στὸν χῶρο τῆς Ἐκκλησίας ἡ σωματικὴ ἄσκηση ἦταν καὶ εἶναι 
πάντοτε ὁ κατεξοχὴν δρόμος θεολογικῆς γνώσης. Δὲν εἶναι 
δυνατὸν ὁ ἄνθρωπος νὰ γνωρίσει τὴν ἀλήθεια τῆς ζωῆς, τὴν 
ἀλήθεια τοῦ Θεοῦ καὶ τὴν ἀλήθεια τῆς ὕπαρξής του μόνο μὲ 
κατηγορίες νοητικές, μόνο μὲ τὴ σχετικότητα τῶν συμβατικῶν 
ἐννοιῶν τῆς γλωσσικῆς ἔκφρασης. Ἀπὸ τὴν ὁδὸ τῶν σχετικῶν 
ἀναλογιῶν καὶ τῶν συμβατικῶν ἐκφράσεων μόνο σχετικὴ καὶ 
συμβατικὴ γνώση μπορεῖ νὰ κερδίσει ὁ ἄνθρωπος. Ἡ καθολικὴ 
ἀλήθεια τῆς ἀποκάλυψης τοῦ Θεοῦ, ἡ ἀλήθεια γιὰ τὴν πληρότητα 
καὶ ὁλοκλήρωση τῆς ζωῆς, εἶναι καθολικὴ γνώση προσωπικῆς 
ἐμπειρίας — μὲ τὴ βιβλικὴ σημασία τῆς «γνώσης», ποὺ ταυτίζεται
μὲ τὴν ἐρωτικὴ σχέση καὶ κοινωνία. Καὶ ὅπως ἡ ἀληθινὴ ἐρωτικὴ 
σχέση καὶ κοινωνία εἶναι μιὰ ὁλόκληρη, σωματικὴ καὶ ψυχική, 
μετοχὴ καὶ αὐτοπροσφορά, ἔτσι καὶ ὁ ἔρως τοῦ Θεοῦ, ἡ ἀληθινὴ 
σχέση καὶ κοινωνία μαζί Του, ἡ γνώση τοῦ Προσώπου Του, 
προϋποθέτει καὶ τὴ σωματικὴ μετοχὴ τοῦ ἀνθρώπου, τὴ σωματικὴ 
ἄσκηση αὐτοπροσφορᾶς.

Γράφει ὁ ἅγιος Ἰσαὰκ ὁ Σύρος:
«Ἐὰν θέλῃς ἵνα γένηται ἡ καρδία σου τόπος μυστηρίων τοῦ καινοῦ κόσμου, πρῶτον μὲν 
πλούτησον ἐν ἔργοις σωματικοῖς, νηστείᾳ, ἀγρυπνίᾳ, λειτουργίᾳ, ἀσκήσει, ὑπομονῇ, 
καθαιρέσει τῶν λογισμῶν, καὶ τοῖς λοιποῖς»100.

Καὶ νά ὁ λόγος τῆς προτροπῆς του:
«Ἐκ γὰρ τῆς ἐργασίας τῆς βιαίας τίκτεται ἡ θέρμη ἡ ἄμετρος, ἡ πυρπολουμένη ἐν τῇ 
καρδίᾳ. [...] Αὕτη δὲ ἡ ἐργασία καὶ ἡ φυλακὴ λεπτύνουσι τὸν νοῦν ἐν τῇ θέρμῃ αὐτῶν, καὶ 
παρέχουσιν αὐτῷ ὅρασιν»101.



Ἡ θέα τοῦ Προσώπου τοῦ Θεοῦ, ἡ αἰσθητὴ ἐμπειρία τοῦ φωτὸς 
τοῦ Προσώπου Του, εἶναι ὁ σκοπὸς καὶ τὸ «τέλος» τῆς ἀσκήσεως, 
ἡ δυναμικὴ καὶ γι' αὐτὸ πάντοτε ἀτέλεστη τελειότητα τῆς γνώσης 
καὶ τῆς ἀγάπης: «Οὐ δύνασαι ἀγαπῆσαι τὸν Θεὸν ἐὰν μὴ ἴδῃς 
αὐτόν. Ἡ ὅρασις δὲ τοῦ Θεοῦ ἐκ τοῦ γινώσκειν αὐτόν ἐστιν»102.

Τὸ προσωπικὸ-ἐρωτικὸ γεγονὸς τῆς ἄσκησης δίνει στὴ 
χριστιανικὴ εὐσέβεια τὸν χαρακτήρα τῆς ἄμεσης, αἰσθητῆς 
ἐμπειρίας ἀφθαρσίας τῆς ζωῆς, τὴ διαστέλλει ριζικὰ καὶ 
οὐσιαστικὰ ἀπὸ τὴ συμβατικότητα τοῦ «κατορθώματος» τῆς 
ἀτομικῆς ἀρετῆς. Αἰσθητὰ καὶ ἐμπειρικὰ ἀπαρνεῖται ὁ πιστὸς 
στὴν καθημερινή του ζωὴ τὴν αὐτονομία καὶ αὐτοτέλεια τῆς 
φυσικῆς ἐπιβίωσης, τὴν ἀπαρνεῖται ὡς αὐτοσκοπό, γιὰ νὰ δεχτεῖ 
τὸ χάρισμα τῆς ζωῆς ἀπὸ τὴν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ, τὴ ζωὴ ὡς 
προσωπικὴ-ἐρωτικὴ κοινωνία μαζί Του. Ἔτσι ὁρίζει ἡ σωματικὴ 
ἄσκηση, ἁπτὰ καὶ συγκεκριμένα, τὸν εὐχαριστιακὸ χαρακτήρα τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ ἤθους, τὴν προέκταση τῆς Εὐχαριστίας, ποὺ εἶναι 
Θεία Κοινωνία, μέσα στὴν καθημερινὴ ζωή.

 



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΟΓΔΟΟ
Ο ΠΙΕΤΙΣΜΟΣ: ΜΙΑ ΑΙΡΕΣΗ ΑΝΑΙΡΕΤΙΚΗ ΤΗΣ 
ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

1. Οἱ ἱστορικὲς συντεταγμένες
Ὀνομάζουμε πιετισμὸ (ἢ εὐσεβισμό — pietismus) ἕνα φαινόμενο 
τῆς ἐκκλησιαστικῆς ζωῆς μὲ συγκεκριμένη ὁπωσδήποτε ἱστορικὴ 
καὶ «ὁμολογιακὴ» ἀφετηρία, ἀλλὰ καὶ μὲ πολὺ εὐρύτερες 
προεκτάσεις στὸν πνευματικὸ βίο ὅλων τῶν χριστιανικῶν 
ἐκκλησιῶν.

Ὁ πιετισμὸς ἐμφανίστηκε ὡς συγκεκριμένο πνευματικὸ κίνημα 
στοὺς κόλπους τοῦ προτεσταντισμοῦ, στὰ τέλη τοῦ 17ου μὲ ἀρχὲς 
τοῦ 18ου αἰώνα (γύρω στὰ 1690-1730)103, ποὺ ἀπέβλεπε στὸ 
πρωτεῖο τῆς «πρακτικῆς εὐσέβειας», σὲ ἀντιδιαστολὴ πρὸς τὴν 
πολεμικὴ δογματικὴ θεολογία, στὴν ὁποία εἶχε δώσει ἀρχικὰ 
κάποια προτεραιότητα ἡ Μεταρρύθμιση104. Στὴ νοησιαρχικὴ καὶ 
ἀφηρημένη ἀντίληψη τοῦ Θεοῦ καὶ τῆς ἀλήθειας τῶν δογμάτων ὁ 
πιετισμὸς ἀντιτάσσει μιὰ ἔμπρακτη ἐνεργητικὴ εὐσέβεια (praxis 
pietatis): ἀγαθὰ ἔργα, καθημερινὴ αὐτοεξέταση μὲ ἀντικειμενικὰ 
κριτήρια γιὰ τὴν πρόοδο στὶς ἀρετές, καθημερινὴ μελέτη τῆς 
Βίβλου καὶ ἐφαρμογὴ τῶν ἠθικῶν διδαγμάτων της, ἔντονος 
συναισθηματισμὸς στὴν προσευχή, σαφὴς ρήξη μὲ τὸν «κόσμο» 
καὶ τὶς κοσμικὲς συνήθειες (χορό, θεάτρο, μὴ θρησκευτικὰ 
ἀναγνώσματα), τάσεις παρασυναγωγῆς καὶ διαφοροποίησης ἀπὸ 
τὴν «ἐπίσημη» Ἐκκλησία (séparatisme)105.

Γιὰ τὸν πιετισμὸ ἡ γνώση τοῦ Θεοῦ προϋποθέτει τὴν 
«ἀναγέννηση» τοῦ ἀνθρώπου, καὶ ἡ ἀναγέννηση αὐτὴ νοεῖται ὡς 
ἠθικὴ συνέπεια στὸν εὐαγγελικὸ νόμο καὶ συναισθηματικὴ βίωση 
ἀξιωματικῶν ἀληθειῶν106. Ὁ πιετισμὸς ἐμφανίζεται σὰν 
μυστικισμὸς τῆς πρακτικῆς εὐσέβειας, τελικὰ μιὰ μορφὴ 
γνωσιομαχίας, ἕνας ἀδογματισμὸς (μὲ τὴν ἔννοια τῆς 
παραθεώρησης καὶ ὑποτίμησης τῆς θεολογικῆς ἀλήθειας) ἢ καὶ 
καθαρὸς ἀγνωστικισμὸς ντυμένος τὸν μανδύα τῆς ἠθικῆς 
σκοπιμότητας107. Μὲ διάφορες μορφὲς καὶ «κινήματα» δὲν ἔπαψε 
νὰ ἐπηρεάζει τὸν προτεσταντισμό, ἀλλὰ καὶ τὸν πνευματικὸ βίο 



τῶν ἄλλων ἐκκλησιῶν, ὣς σήμερα108. Σὲ συνδυασμὸ μὲ τὸν 
Οὑμανισμὸ καὶ τὸν Διαφωτισμὸ καὶ μὲ τὸ «πρακτικὸ» πνεῦμα τῶν 
νεότερων χρόνων —τὸ πνεῦμα τῆς «ἀποδοτικότητας» καὶ 
«ἀποτελεσματικότητας»— καλλιέργησε ὁ πιετισμὸς σὲ ὁλόκληρη 
τὴν Εὐρώπη μιὰν ἀντίληψη τῆς Ἐκκλησίας περισσότερο 
«κοινωνική», μὲ πρακτικὲς κοινωφελεῖς δραστηριότητες, καὶ 
παρουσίασε τὸ κήρυγμα τῆς σωτηρίας προπάντων σὰν 
ἀναγκαιότητα ἀτομικῆς καὶ συλλογικῆς ἠθικῆς.

2. Οἱ θεολογικὲς συντεταγμένες
Ὁ πιετισμὸς ὑπονομεύει, ἂν δὲν ἀρνεῖται ὁλοκληρωτικά, τὴν 
ὀντολογικὴ ἀλήθεια τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἑνότητας καὶ προσωπικῆς 
κοινωνίας: Θεωρεῖ καὶ ἀντιμετωπίζει τὴν ἐν Χριστῷ σωτηρία τοῦ 
ἀνθρώπου σὰν ἀτομικὸ γεγονός, ἀτομικὴ δυνατότητα ζωῆς. Εἶναι 
ἡ ἀπολυτοποίηση καὶ αὐτονόμηση τῆς ἀτομικῆς εὐσέβειας, τῆς 
ὑποκειμενικῆς «οἰκειώσεως τῆς σωτηρίας» — μετάθεση τῶν 
δυνατοτήτων σωτηρίας τοῦ ἀνθρώπου στὴν ἀτομικὴ ἠθικὴ 
προσπάθεια109.

Γιὰ τὸν πιετισμὸ ἡ σωτηρία δὲν εἶναι τὸ γεγονὸς τῆς Ἐκκλησίας,
ἡ θεανθρώπινη «καινὴ κτίση» τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ — ὁ 
τρόπος ὑπάρξεως τοῦ Τριαδικοῦ Πρωτοτύπου, ἡ ἑνότητα τῆς 
κοινωνίας τῶν προσώπων. Δὲν εἶναι ἡ δυναμικὴ-προσωπικὴ 
μετοχὴ στὸ σῶμα τῆς ἐκκλησιαστικῆς κοινωνίας ποὺ σώζει τὸν 
ἄνθρωπο παρὰ τὴν ἀτομική του ἀναξιότητα (τὸν ἀποκαθιστᾶ 
σῶον-ὁλόκληρον στὴν ὑπαρκτικὴ δυνατότητα τῆς προσωπικῆς 
καθολικότητας, μεταποιεῖ καὶ τὴν ἁμαρτία του μὲ τὴ μετάνοια σὲ 
δυνατότητα ἀποδοχῆς τῆς Χάρης καὶ ἀγάπης τοῦ Θεοῦ). Ἀλλὰ 
εἶναι τὰ ἀτομικὰ κατ' ἀρχὴν ἐπιτεύγματα τοῦ ἀνθρώπου, ἡ 
ἀτομική του συνέπεια σὲ θρησκευτικὲς ὑποχρεώσεις καὶ ἠθικὲς 
ἐντολές, ἡ ἀτομικὴ μίμηση τῶν «ἀρετῶν» τοῦ Χριστοῦ, ποὺ τοῦ 
ἐξασφαλίζουν ἀντικειμενικὰ διαπιστωμένη δικαίωση. Ἡ Ἐκκλησία 
γιὰ τὸν πιετισμὸ εἶναι ἕνα ἐπιφαινόμενο τῆς ἀτομικῆς δικαίωσης: 
εἶναι ἡ συνάθροιση τῶν ἠθικὰ «ἀναγεννημένων» ἀτόμων, μιὰ 
σύναξη τῶν «καθαρῶν», ἕνα συμπλήρωμα καὶ βοήθημα τῆς 
ἀτομικῆς θρησκευτικότητας110.



Ἀπὸ αὐτὴ τὴν ὁδὸ ὁ πιετισμὸς ἔφτασε σὲ ἀποτέλεσμα ἀντίθετο 
ἀπὸ αὐτὸ ποὺ ἀρχικὰ ἐπεδίωκε: Ζητώντας νὰ ἀρνηθεῖ τὴ μία 
ἀκρότητα, ποὺ εἶναι ἡ διανοητικὴ θρησκευτικότητα, κατέληξε στὴν 
ἄλλη ἀκρότητα, στὸν χωρισμὸ τῆς πρακτικῆς εὐσέβειας ἀπὸ τὴν 
ἀλήθεια καὶ τὴν ἀποκάλυψη τῆς Ἐκκλησίας. Ἔτσι, ἡ εὐσέβεια 
χάνει τὸ ὀντολογικό της περιεχόμενο, παύει νὰ εἶναι ὑπαρκτικὸ 
γεγονός — πραγμάτωση καὶ φανέρωση τῆς ὑπαρκτικῆς ἀλήθειας 
τοῦ ἀνθρώπου, τῆς «εἰκόνας» τοῦ Θεοῦ στὸν ἄνθρωπο. 
Μεταβάλλεται σὲ ἀτομικὸ ἐπίτευγμα, ποὺ «βελτιώνει» 
ὁπωσδήποτε τὸν χαρακτήρα καὶ τὴ συμπεριφορά, ἴσως καὶ τὰ 
κοινωνικὰ ἤθη, ἀλλὰ εἶναι ἀδύνατο νὰ μεταμορφώσει τὸν τρόπο 
τῆς ὑπάρξεως, νὰ μεταποιήσει τὴ φθορὰ σὲ ἀφθαρσία, τὸν θάνατο 
σὲ ζωὴ καὶ ἀνάσταση.

Ἡ εὐσέβεια χάνει τὸ ὀντολογικό της περιεχόμενο, ἀλλὰ καὶ ἡ 
ἀλήθεια καὶ πίστη τῆς Ἐκκλησίας χωρίζεται ἀπὸ τὴ ζωὴ καὶ τὴν 
πράξη, ἀπομένει ἕνα σύνολο «ἀρχῶν» καὶ «ἀξιωμάτων», ποὺ τὶς 
ἀποδέχεται κανεὶς ὅπως μιὰν ὁποιαδήποτε ἰδεολογία. Ἡ διάκριση
θεωρίας καὶ πράξης, ἀλήθειας καὶ ζωῆς, δόγματος καὶ ἤθους 
μεταβάλλεται σὲ σχιζοφρενικὴ διάσταση. Ἡ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας 
περιορίζεται στὴν ἠθικὴ πειθαρχία, στὴ θρησκευτικὴ 
καθηκοντολογία, στὶς κοινωνικὲς σκοπιμότητες. Θὰ τολμοῦσε νὰ 
διατυπώσει κανεὶς τὸ παράδοξο φραστικὸ σχῆμα ὅτι στὴν 
περίπτωση τοῦ πιετισμοῦ ἡ Ἠθικὴ διαφθείρει τὴν Ἐκκλησία, 
μεταβάλλει τὰ κριτήρια τῆς Ἐκκλησίας σὲ κριτήρια ἐγκόσμια καὶ 
συμβατικά, ἀλλοιώνει τὸ «μέγα τῆς εὐσεβείας μυστήριο» σὲ 
ὀρθολογικὴ κοινωνικὴ ἀναγκαιότητα. Ἀλλοιώνει ἡ πιετιστικὴ 
Ἠθικὴ τὴ λειτουργικὴ-εὐχαριστιακὴ πραγματικότητα τῆς 
Ἐκκλησίας, τὴν ἑνότητα ζωῆς καὶ κοινωνίας μετανοούντων καὶ 
τετελειωμένων, ἁμαρτωλῶν καὶ ἁγίων, πρώτων καὶ ἐσχάτων, 
μεταβάλλει τὴν Ἐκκλησία σὲ θεσμικὴ ἐκπροσώπηση, 
ἀναπόφευκτα συμβατική, τῶν ἀτομικὰ θρησκευομένων.

Ἕνα πλῆθος ἀνθρώπων σήμερα, ἴσως ἡ πλειοψηφία στὴν 
περίπτωση τῶν δυτικῶν κοινωνιῶν, ἀξιολογεῖ τὸ ἔργο τῆς 
Ἐκκλησίας μὲ μέτρο τὴν κοινωνική του χρησιμότητα σὲ σύγκριση 
μὲ τὸ κοινωνικὸ ἔργο τῆς σχολικῆς ἐκπαίδευσης, τῶν 



σωφρονιστικῶν συστημάτων ἢ καὶ τῆς ἀστυνομίας. Φυσικὸ 
ἀποτέλεσμα εἶναι νὰ συντηρεῖται ἡ Ἐκκλησία σὰν ἀναγκαῖος γιὰ 
τὰ ἤθη θεσμὸς καὶ νὰ ὀργανώνεται σὰν κοσμικὸ ἵδρυμα ὅλο καὶ 
πιὸ γραφειοκρατικά. Ἡ πιὸ ἔκδηλη μορφὴ «ἐκκοσμίκευσης» τῆς 
Ἐκκλησίας εἶναι ἡ πιετιστικὴ παραποίηση τοῦ φρονήματος καὶ 
τοῦ βιώματός της, ἡ νόθευση τῶν κριτηρίων της μὲ ἠθικιστικὲς 
σκοπιμότητες.

Ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ ἡ Ἐκκλησία θὰ ἀρνηθεῖ τὴν ὀντολογική της 
ταυτότητα, αὐτὸ ποὺ πραγματικὰ καὶ οὐσιαστικὰ εἶναι ὡς 
ὑπαρκτικὸ γεγονὸς μεταβολῆς τῆς ἀτομικῆς ἐπιβίωσης σὲ 
προσωπικὴ ζωὴ ἀγάπης καὶ κοινωνίας ἀπὸ τὴν ἴδια στιγμὴ 
ξεπέφτει σὲ συμβατικὸ σχῆμα θεσμικῆς ὁμαδοποίησης ἀτόμων, σὲ 
μιὰ ἐκδήλωση τῆς πτώσης τοῦ ἀνθρώπου — ἔστω θρησκευτικὴ 
ἐκδήλωση. Ἀρχίζει νὰ ὑπηρετεῖ τὶς «θρησκευτικὲς ἀνάγκες» τοῦ 
λαοῦ, τὶς ἀτομοκεντρικὲς συναισθηματικὲς καὶ ψυχολογικὲς 
ἀνάγκες τοῦ ἀνθρώπου τῆς πτώσης.

Ἡ χρησιμοθηρικὴ ἱδρυματικὴ νοοτροπία —τυπικὸ προϊὸν τοῦ 
πιετισμοῦ— ἔχει ὁδηγήσει πολλὲς ἐκκλησίες καὶ χριστιανικὲς 
ὁμολογίες σὲ ἕναν πυρετὸ ἀνησυχίας μήπως καὶ ἀποδειχθοῦν 
ξεπερασμένες καὶ ἄχρηστες μέσα στὴ σύγχρονη τεχνοκρατούμενη 
καὶ ὀρθολογιστικὰ ὀργανωμένη κοινωνία, μήπως καὶ φανοῦν 
καθυστερημένες σὲ «ἐκσυγχρονισμὸ» ἀπέναντι στὸν κόσμο. 
Προσπαθοῦν συχνὰ νὰ προσφέρουν στὸν σύγχρονο ἄνθρωπο ἕνα 
κήρυγμα ὅσο γίνεται πιὸ βολικὸ καὶ προσαρμοσμένο στὶς 
χρησιμοθηρικές του ἀπαιτήσεις εὐζωίας. Ἡ «ἀνθρωπιστικὴ» 
Ἠθική, ἡ ἀρχὴ τῶν ἄψογων ἐπιφάσεων, παίρνει τὴν 
προτεραιότητα σὲ σχέση μὲ τὴν ἀλήθεια, μὲ τὴ σωτηρία τῆς 
ὕπαρξης ἀπὸ τὴν ἀνωνυμία τοῦ θανάτου. Τὸ θαῦμα τῆς 
μετάνοιας, ἡ μεταμόρφωση τῆς ἁμαρτίας σὲ ἔρωτα προσωπικῆς 
κοινωνίας μὲ τὸν Θεό, ἡ κατάποση τοῦ θνητοῦ ὑπὸ τῆς ζωῆς εἶναι 
ἀλήθειες ἀκατανόητες γιὰ τὸ πιετιστικὸ πνεῦμα τῆς ἐποχῆς μας. 
Τὸ εὐαγγελικὸ κήρυγμα «κενώνεται», ἀδειάζει ἀπὸ τὸ ὀντολογικό
του περιεχόμενο, ἐμφανίζεται «κενὴ» ἡ πίστη τῆς Ἐκκλησίας στὴν 
ἀνάσταση τοῦ ἀνθρώπου.

3. Ἡ ἠθικὴ ἀλλοτρίωση τῆς σωτηρίας



Ἡ μετάθεση τῆς ἐκκλησιαστικῆς εὐσέβειας στὸ ἐπίπεδο τῆς 
ἀτομικῆς ἠθικῆς καὶ ὁ χωρισμός της ἀπὸ τὴν ἀλήθεια τῆς 
Ἐκκλησίας ἔχει ὡς ἀναπόφευκτη συνέπεια καὶ τὴν ἄμβλυνση τῆς 
διαφορᾶς ἀνάμεσα στὴν ἀλήθεια τῆς σωτηρίας καὶ στὴν 
ψευδαίσθηση τῆς σωτηρίας: στὴν Ἐκκλησία καὶ στὴν αἵρεση. Ἡ 
ἔννοια τῆς αἵρεσης ἢ τοῦ σχίσματος χάνει κάθε πραγματικὸ 
περιεχόμενο, περιορίζεται σὲ ἀφηρημένες θεωρητικὲς διαφορές, 
ποὺ μόνο οἱ «εἰδικοὶ» τὶς κατέχουν καὶ τὶς συζητοῦν σὲ συνέδρια 
καὶ διασκέψεις, ἀνταλλάσσοντας διαξιφισμοὺς ὁμολογιακῶν 
ἄρθρων καὶ διατυπώσεων χωρὶς κανένα ἀντίκρισμα στὴ ζωὴ τῶν 
ἀνθρώπων.

Ὅλο καὶ περισσότερο ὁ πιετισμὸς ἐξομοιώνει στὸ ἐπίπεδο τῆς 
ἀτομικῆς —κοινωνικὰ χρήσιμης καὶ ἀποτελεσματικῆς— ἠθικῆς τὴν 
πνευματικότητα καὶ τὴν εὐσέβεια τῶν διαφοροποιημένων 
ἐκκλησιῶν καὶ ὁμολογιῶν, ἀνεξάρτητα καὶ ἀπὸ θεμελιώδεις 
ἀκόμα δογματικὲς διαφορές. Ἡ εὐσέβεια ἑνὸς Ρωμαιοκαθολικοῦ, 
ἑνὸς Διαμαρτυρόμενου, συχνὰ καὶ ἑνὸς «ἐκσυγχρονισμένου» 
Ὀρθοδόξου, δὲν παρουσιάζουν μεταξύ τους οὐσιαστικὲς διαφορές, 
δὲν φανερώνει πιὰ ἡ πρακτικὴ εὐσέβεια τὴ βίωση τῆς σωστῆς ἢ 
τῆς ἀλλοτριωμένης ἀλήθειας. Τὸ δόγμα δὲν φαίνεται νὰ εἶναι 
«ὅρος»-ὅριο γιὰ τὴν ἔκφραση καὶ περιφρούρηση τῆς ἐμπειρίας 
τῆς Ἐκκλησίας· ἡ χριστιανικὴ εὐσέβεια ἐμφανίζεται ἄσχετη μὲ τὴ 
βίωση τῆς ἀλήθειας τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ, τῆς Σάρκωσης τοῦ 
Λόγου, τῶν Ἐνεργειῶν τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, ποὺ δίνουν 
ὑπόσταση στὴ ζωὴ τῶν μελῶν τῆς Ἐκκλησίας.

Ὁ τύπος τῆς χριστιανικῆς εὐσέβειας ἐξομοιώνεται ὅλο καὶ 
περισσότερο στὶς διαφοροποιημένες ἐκκλησίες καὶ ὁμολογίες μὲ 
τὸν τύπο μιᾶς «τελειότερης» ἀπὸ κάθε ἄλλη χρησιμοθηρικῆς 
Ἠθικῆς, μὲ ἕνα ἦθος ἀτομικὸ ποὺ προηγεῖται τοῦ γεγονότος τῆς 
Ἐκκλησίας. Διαφοροποιεῖται ἡ εὐσέβεια μόνο ἀπὸ τὶς 
παραλλαγὲς τῶν θρησκευτικῶν συνηθειῶν, τῶν θρησκευτικῶν 
«ὑποχρεώσεων». Ἀκόμα καὶ ἡ λειτουργικὴ πράξη εἶναι 
ἐπιφαινόμενο —συμπλήρωμα, βοήθημα ἢ καρπός— τῆς ἀτομικῆς 
εὐσέβειας, κατανοεῖται σὰν εὐκαιρία «οἰκοδομῆς» ἢ σὰν 
θρησκευτικὴ ὑποχρέωση. Ἡ Εὐχαριστία, ἡ θεμελιώδης ἐνσάρκωση 



τοῦ γεγονότος τῆς σωτηρίας, ἀλλοιώνεται ἀπὸ τὸ πιετιστικὸ 
πνεῦμα: ἐκλαμβάνεται σὰν στενὰ «θρησκευτικὸ» καθῆκον, 
ὑποχρέωση συμπροσευχῆς, ἴσως καὶ ἀκρόασης ἑνὸς κηρύγματος 
ποὺ συνήθως ἐξαντλεῖται στὸν καθορισμὸ τῆς ἀτομικῆς 
συμπεριφορᾶς. Δὲν εἶναι ἡ Εὐχαριστία τὸ γεγονὸς ποὺ συνιστᾶ 
καὶ φανερώνει τὴν Ἐκκλησία, τὴν ἀλλαγὴ τοῦ τρόπου τῆς 
ὑπάρξεως, τὴν πραγμάτωση τοῦ ἤθους τοῦ «καινοῦ ἀνθρώπου».

Τελικά, καὶ αὐτὴ ἡ μετοχὴ στὰ μυστήρια παίρνει συμβατικὸ 
ἠθικὸ χαρακτήρα: Ἡ ἐξομολόγηση μεταβάλλεται σὲ ψυχολογικὴ 
«τακτοποίηση» τῶν ἀτομικῶν αἰσθημάτων ἐνοχῆς, ἡ μετοχὴ στὴ 
Θεία Κοινωνία σὲ ἠθικὴ ἐπιβράβευση τῆς καλῆς συμπεριφορᾶς — 
ὅταν δὲν εἶναι μιὰ ἐλάχιστα συνειδητὴ ἀτομικὴ ἢ οἰκογενειακὴ 
συνήθεια ποὺ ἐγγίζει τὰ ὅρια τῆς μαγείας. Τὸ βάπτισμα γίνεται 
αὐτονόητη κοινωνικὴ ὑποχρέωση καὶ ὁ γάμος μιὰ νομιμοποίηση 
τῆς σεξουαλικῆς σχέσης, ἀνεξάρτητα ἀπὸ κάθε ἀσκητικὴ 
μεταμόρφωση τῆς συζυγίας σὲ ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς 
προσωπικῆς κοινωνίας.

4. Ἡ ἠθικὴ ἐξομοίωση τῶν αἱρέσεων
Τυπικὴ ἀλλὰ καὶ συνεπέστατη προέκταση ὅλης αὐτῆς τῆς 
ἄμβλυνσης καὶ ἀλλοτρίωσης τοῦ ὀντολογικοῦ χαρακτήρα τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἀλήθειας εἶναι ἡ σύγχρονη κίνηση γιὰ τὴ λεγόμενη 
«ἕνωση» τῶν ἐκκλησιῶν, τὸ διαφημιζόμενο πρωτεῖο τῆς 
«ἀγάπης» ποὺ ἑνώνει τὶς ἐκκλησίες, σὲ ἀντίθεση μὲ τὸ δόγμα ποὺ 
τὶς χωρίζει. Θὰ ἔλεγε κανεὶς ὅτι ἡ κίνηση αὐτὴ εἶναι ἱστορικὰ 
δικαιολογημένη, ἀφοῦ ἡ ἕνωση τῶν ἐκκλησιῶν μοιάζει συχνὰ νὰ 
ἔχει συντελεστεῖ στὸ ἐπίπεδο τῆς κοινῆς ἀδογματικῆς εὐσέβειας, 
στὸ ἐπίπεδο τοῦ πιετισμοῦ. Ὅ,τι χώριζε ἄλλοτε τὴν Ἐκκλησία ἀπὸ 
τὴν αἵρεση δὲν ἦταν ἀφηρημένες διαφορὲς ἀκαδημαϊκῶν 
διατυπώσεων, ἀλλὰ ἡ ριζικὴ τομὴ καὶ διάσταση ἀνάμεσα στὴν 
καθολικότητα τῆς ζωῆς καὶ στὶς ψευδαισθήσεις τῆς ζωῆς, στὴν 
πραγμάτωση τῆς «ὄντως ζωῆς» τοῦ Τριαδικοῦ Πρωτοτύπου ἢ 
στὴν ὑποταγὴ αὐτῆς τῆς ἀλήθειας στὸν χασματώδη τρόπο 
ὑπάρξεως τοῦ ἀνθρώπου τῆς πτώσης. Τὸ δόγμα «ὅριζε» (ἔδειχνε 
τὰ ὅρια) καὶ ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἄσκηση ἐξασφάλιζε τὴ μετοχὴ σὲ 



αὐτὴ τὴν ἀλήθεια τῆς ζωῆς ποὺ νικάει τὴ φθορὰ καὶ τὸν θάνατο 
καὶ πραγματώνει τὴν εἰκόνα τοῦ Θεοῦ στὴν ἀνθρώπινη ὕπαρξη.

Ὅταν ἡ εὐσέβεια πάψει νὰ εἶναι ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς καὶ 
μεταβληθεῖ σὲ ἀτομικὸ ἠθικὸ κατόρθωμα, τότε καὶ ἕνας αἱρετικὸς 
ἢ καὶ ἕνας ἀλλόθρησκος μπορεῖ νὰ εἶναι τὸ ἴδιο ἐνάρετος μὲ ἕναν 
«Χριστιανό». Ἀποσυνδέεται ἡ εὐσέβεια ἀπὸ τὴν ἀλήθεια καὶ τὸ 
ὀντολογικό της περιεχόμενο, παύει νὰ ἔχει σχέση μὲ τὴν ὁλόκληρη,
σωματικὴ μετοχὴ τοῦ ἀνθρώπου στὴ ζωὴ τοῦ Θεοῦ — μὲ τὴν 
ἀνάσταση τοῦ κορμιοῦ, τὴ λογοποίηση τῆς ὕλης, τὴ μεταμόρφωση 
τοῦ χρόνου καὶ τοῦ χώρου σὲ ἀμεσότητα κοινωνίας. 
Μεταβάλλεται ἡ εὐσέβεια σὲ πανομοιότυπο σύμπτωμα 
θρησκευτικότητας ποὺ σχετικοποιεῖ ἀναπόφευκτα ἢ καὶ 
ἐξομοιώνει τὶς διαφορὲς τῶν «ὁμολογιῶν» καὶ παραδόσεων, ἀφοῦ 
ὅλες καταλήγουν στὸ ἴδιο ἀποτέλεσμα ἠθικῆς «βελτίωσης» τοῦ 
ἐφήμερου ἀνθρώπινου βίου.

Ἔτσι, οἱ διαφορὲς ποὺ χωρίζουν τὴν αἵρεση ἀπὸ τὴν ἀλήθεια 
ἀπομένουν κενὲς λεκτικὲς διατυπώσεις ἄσχετες μὲ τὴν 
πραγματικότητα τῆς ζωῆς καὶ τοῦ θανάτου, ἄσχετες καὶ μὲ τὴν 
εὐσέβεια. Διατηροῦνται οἱ διαφορὲς μόνο σὰν παραλλαγὲς 
θρησκευτικῶν συνηθειῶν καὶ παραδοσιακῶν ἀντιλήψεων, μὲ 
ἱστορικὸ μονάχα ἐνδιαφέρον. Εἶναι φυσικὸ λοιπὸν νὰ ζητᾶνε οἱ 
διαφοροποιημένες χριστιανικὲς ὁμολογίες καὶ τὴν τυπικὴ ἕνωσή 
τους, ἀφοῦ προηγεῖται ἡ οὐσιαστικὴ ἐξομοίωσή τους στὸ ἐπίπεδο 
τῆς «πρακτικῆς ζωῆς» — σεβόμενες ὁπωσδήποτε τὴν πολυμορφία 
(pluralismus) τῶν θρησκευτικῶν συνηθειῶν καὶ θεωρητικῶν 
διατυπώσεων. Αὐτὴ εἶναι ἡ αὐτονόητη βάση τοῦ ἑνωτικοῦ 
κινήματος στὶς μέρες μας, ὅταν βέβαια δὲν κατευθύνεται τὸ 
κίνημα αὐτὸ ἀπὸ πολὺ ὠμότερες κοινωνικοπολιτικὲς 
σκοπιμότητες.

Ἀλλὰ οἱ κοινωνικοπολιτικὲς σκοπιμότητες ἐπηρέαζαν τὸν 
ἐκκλησιαστικὸ βίο σὲ κάθε ἐποχή· εἶναι οἱ ἁμαρτίες τῆς 
ἀνθρώπινης φύσης μας, ποὺ ἔχει προσληφθεῖ μέσα στὴν Ἐκκλησία.
Καὶ δὲν εἶναι οὐσιαστικὰ ἐπικίνδυνες ὅσο ἔχουμε ἐπίγνωση ὅτι 
πρόκειται γιὰ ἁμαρτίες — δὲν καταφέρνουν νὰ ἀλλοιώσουν τὴν 
ἀλήθεια καὶ τὸ γεγονὸς τῆς Ἐκκλησίας. Ὁ κίνδυνος τῆς 



οὐσιαστικῆς ἀλλοίωσης εἶναι ἡ αἵρεση: νὰ θεωρήσουμε σὰν 
ἀλήθεια καὶ σωτηρία κάποια «βελτιωμένη» ἐκδοχὴ τοῦ 
τεμαχισμένου τρόπου ὑπάρξεως τοῦ ἀνθρώπου τῆς πτώσης. Καὶ ἡ 
μεγάλη αἵρεση τῆς ἐποχῆς μας εἶναι ὁ πιετισμός. Ὁ πιετισμὸς 
εἶναι μιὰ αἵρεση στὸν χῶρο τῆς ἐκκλησιολογίας: Ὑπονομεύει —ἂν 
δὲν ἀρνεῖται ἔμπρακτα— τὴν ἴδια τὴν ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας, 
μεταθέτει τὸ γεγονὸς τῆς σωτηρίας ἀπὸ τὸ ἐκκλησιαστικὸ στὸ 
ἀτομικὸ ἦθος, στὴν εὐσέβεια τὴ χωρισμένη ἀπὸ τὸν τριαδικὸ 
τρόπο τῆς ὑπάρξεως, τὸν τρόπο τῆς ὑπακοῆς τοῦ Χριστοῦ. 
Ἀρνεῖται ὁ πιετισμὸς τὸ ὀντολογικὸ γεγονὸς τῆς σωτηρίας ποὺ 
εἶναι ἡ Ἐκκλησία: ἡ ζωὴ ὡς προσωπικὴ ἀλληλοπεριχώρηση καὶ 
κοινωνία ἀγάπης, ἡ μεταμόρφωση τῆς θνητῆς ἀτομικότητας σὲ 
ὑπόσταση «ζωῆς αἰωνίου».

Ὁ πιετισμὸς ὑπονομεύει —ἂν δὲν ἀρνεῖται ὁλοκληρωτικά— τὴν 
ὀντολογικὴ ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας, ἀλλὰ χωρὶς νὰ ἀμφισβητεῖ τὶς 
διατυπώσεις αὐτῆς τῆς ἀλήθειας. Ἁπλῶς τὶς παραθεωρεῖ, τὶς 
ἐκλαμβάνει σὰν νοητικὰ σχήματα ἄσχετα μὲ τὴ σωτηρία τοῦ 
ἀνθρώπου — τὶς ἐγκαταλείπει στὴ δικαιοδοσία τοῦ 
αὐτονομημένου ἀπὸ τὴ ζωὴ θεολογικοῦ ἀκαδημαϊσμοῦ. Διατηρεῖ ὁ 
πιετισμὸς μιὰ τυπικὴ πιστότητα στὸ γράμμα τῆς δογματικῆς 
διατύπωσης, ἀλλὰ πρόκειται γιὰ γράμμα νεκρό, ἄσχετο μὲ τὴ ζωὴ 
καὶ τὴν ὑπαρκτικὴ ἐμπειρία.

Κατὰ τοῦτο αὐτὴ ἡ πραγματικὴ ἀναίρεση τῆς ἀλήθειας τῆς 
σωτηρίας διαφοροποιεῖται ἀπὸ τὶς παλαιότερες αἱρέσεις. Γιατὶ 
δὲν ἀρνεῖται τοὺς «ὅρους»-ὅρια τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἀλήθειας· 
μόνο ἀποσυνδέει αὐτὴ τὴν ἀλήθεια ἀπὸ τὴ ζωὴ καὶ τὴ σωτηρία 
τοῦ ἀνθρώπου. Καὶ ἡ ἀποσύνδεση πραγματοποιεῖται σὲ μιὰ 
εὐρύτατη κλίμακα διαφοροποιήσεων καὶ ἀποχρώσεων, ἔτσι ὥστε 
νὰ εἶναι ἐξαιρετικὰ δύσκολος ὁ «ἀφορισμὸς» τοῦ πιετισμοῦ, 
δηλαδὴ ὁ διαχωρισμός του ἀπὸ τὰ ὅρια ἐμπειρίας τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἀλήθειας καὶ ἑνότητας. Ἀλλὰ καὶ γι' αὐτὸ ἀκριβῶς
ἀποτελεῖ τὴν πιὸ ἐπικίνδυνη ἴσως ἐπιβουλὴ αὐτῆς τῆς ἀλήθειας 
καὶ ἑνότητας.

5. Ὁ ἀτομοκεντρικὸς «πολιτισμὸς» τοῦ πιετισμοῦ



Ὁπωσδήποτε ὁ πιετισμὸς δὲν εἶναι φαινόμενο αὐτόνομο καὶ 
ἀνεξάρτητο ἀπὸ τὶς ἱστορικὲς καὶ κοινωνικὲς συνθῆκες ποὺ 
διαμορφώνουν τὸν λεγόμενο δυτικὸ πολιτισμὸ στοὺς τρεῖς 
τελευταίους αἰῶνες. Τὸ πνεῦμα τοῦ ἀτομικισμοῦ, τῆς νοησιαρχίας, 
τῆς ἀποτελεσματικότητας, ἡ προτεραιότητα τῆς ὀρθολογιστικῆς 
ὀργάνωσης, ὁ μύθος τῆς «ἀντικειμενικότητας» καὶ τῶν «ἀξιῶν» 
ποὺ ἐπιβάλλει, ἡ σύνδεση τῆς ἀλήθειας μὲ τὴ χρησιμότητα καὶ τῆς 
γνώσης μὲ τὴν «πρακτικὴ» ἀξιοποίηση, αὐτὰ ὅλα εἶναι 
παράγοντες ποὺ ἐπηρεάζουν καὶ διαμορφώνουν τὸ φαινόμενο τοῦ 
πιετισμοῦ, ἀλλὰ καὶ ἐπηρεάζονται καὶ διαμορφώνονται ἀπὸ αὐτό. 
Ἀντίστοιχα ρεύματα καὶ τάσεις, ὅπως ὁ Διαφωτισμός, ὁ 
Οὑμανισμός, ὁ Ρομαντισμὸς ἢ ὁ Θετικισμός, βρίσκονται στὸ 
πλέγμα ἀλληλεξάρτησης τῶν ἴδιων αὐτῶν παραγόντων ποὺ 
συνθέτουν τελικὰ τὴ νοοτροπία καὶ τὰ κριτήρια τοῦ πολιτισμοῦ —
τοῦ τρόπου τῆς ζωῆς μας— σήμερα, σφραγίζοντας ἀνεπαίσθητα 
ἀλλὰ καὶ ἀποφασιστικὰ τὸν χαρακτήρα καὶ τὴν ἰδιοσυγκρασία 
τῶν ἀνθρώπων.

Μέσα ἀπὸ αὐτὴ τὴ διαπίστωση ἕνα ἐξαιρετικὰ δύσκολο 
πρόβλημα τίθεται γιὰ τὴ χριστιανικὴ θεολογία: Ἂν ὁ τρόπος ζωῆς 
στὰ πλαίσια τοῦ δυτικοῦ πολιτισμοῦ —τοῦ μόνου πολιτισμοῦ ποὺ 
μπορεῖ πραγματικὰ νὰ διεκδικήσει τὸν τίτλο τῆς παγκοσμιότητας
— προϋποθέτει καὶ ἐπιβάλλει τὴν ἀτομοκρατία, τότε ποιά 
περιθώρια ἀπομένουν γιὰ τὴ βίωση καὶ πραγμάτωση τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἀλήθειας καὶ ζωῆς; Ἂν ἡ τεχνοκρατικὴ καὶ 
καταναλωτικὴ κοινωνία, στὶς παγκόσμιες πιὰ διαστάσεις της, 
προϋποθέτει καὶ διαμορφώνει τὴν προτεραιότητα τῆς νοητικῆς καὶ 
ὄχι τῆς ἀγαπητικῆς ἱκανότητας τοῦ ὑποκειμένου, τὴν αὐτονόμηση 
καὶ αὐτοτέλεια τῆς βούλησής του, τὴν ὀρθολογιστικὴ θωράκιση 
ἀτομικῶν δικαιωμάτων καὶ ὑποχρεώσεων, τὴν «ἀντικειμενικὴ» 
κατοχύρωση τῶν ἀτομικῶν ἐπιλογῶν, τῶν οἰκονομικῶν καὶ 
συνδικαλιστικῶν ἐξασφαλίσεων τοῦ ἀτόμου, τὴ λογικοκρατικὴ 
σύνδεση ἀτόμου καὶ ὁμάδας, τότε ὁ θρησκευτικὸς 
ἀτομοκεντρισμὸς τοῦ πιετισμοῦ εἶναι ἡ ἀναπόφευκτη συνέπεια 
ἀλλὰ καὶ ἡ ἀποκλειστικὴ δυνατότητα θρησκευτικῆς ἔκφρασης τοῦ 
δυτικοῦ πολιτισμοῦ, ἡ αὐτονόητη —ἀναγκαία καὶ ἱκανή— συνθήκη



θρησκευτικοῦ βίου. Μοιάζουν τότε ἐλάχιστα ἢ ἀνύπαρκτα τὰ 
περιθώρια νὰ βιωθεῖ καὶ νὰ πραγματωθεῖ ἱστορικὰ ἡ 
ἐκκλησιαστικὴ ἀλήθεια, ὁ τριαδικὸς τρόπος τῆς ὑπάρξεως: νὰ 
βιωθεῖ ἡ σωτηρία μέσα ἀπὸ τὴν ἔμπρακτη ὑποταγὴ τοῦ ἀτόμου 
στὴν ἐμπειρία τῆς κοινωνίας τῶν προσώπων τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
σώματος, νὰ πραγματωθεῖ τὸ εὐαγγελικὸ ἦθος μέσα ἀπὸ τὴν 
αὐθυπέρβαση τοῦ ἀτόμου, τὴν ἐλευθερία καὶ ἑτερότητα τῶν 
προσώπων στὸν χῶρο τῆς κοινωνίας τῶν ἁγίων111.

Δὲν εἶναι τυχαῖο τὸ γεγονὸς ὅτι οἱ πρῶτοι σκαπανεῖς τῶν ἰδεῶν 
τοῦ πιετισμοῦ ἀπέβλεπαν συνειδητὰ σὲ ἕνα οἰκουμενικὸ κίνημα 
ποὺ θὰ ἀποκαθιστοῦσε τὸν «γνήσιο Χριστιανισμὸ» σὲ ὁλόκληρη 
τὴ γῆ112. Ἡ διάδοσή του ἦταν ταχύτατη καὶ ἐκπληκτικὴ σὲ ἔκταση. 
Ἀπὸ τὴ Γερμανία πέρασε ἀμέσως στὸ ἑτοιμασμένο ἀπὸ τὸν 
πουριτανισμὸ κλίμα τῆς Ἀγγλίας, στὶς Κάτω Χῶρες, στὴ 
Σκανδιναβία, ἁπλώθηκε στὴν Ἀνατολὴ ὣς τὴ Ρωσία, κυριάρχησε 
στὴν Ἀμερικὴ μὲ τὶς πρῶτες κιόλας γενιὲς τῶν μεταναστῶν, ὅπως 
καὶ στὶς ἱεραποστολικὲς ἐκκλησίες τῆς Ἀφρικῆς καὶ τῆς Ἀσίας. 
Ἀλλὰ μόνα τὰ φαινόμενα τῆς ταχύτατης ἐξάπλωσης τοῦ πιετισμοῦ 
καὶ οἱ οἰκουμενικὲς φιλοδοξίες τῶν ἱδρυτῶν του δὲν ἐξαντλοῦν τὴν 
πολὺ γενικότερη καὶ ὀργανικὴ ταύτισή του μὲ τὴν ἐγγενὴ στὸν 
δυτικὸ πολιτισμὸ τάση ἐπεκτατισμοῦ καὶ παγκοσμιότητας.

Ὁπωσδήποτε, μέσα στὸ πλέγμα ἀλληλεπίδρασης τῶν 
παραγόντων ποὺ διαμορφώνουν καὶ συνιστοῦν τὴν ἰδιομορφία τοῦ 
δυτικοῦ πολιτισμοῦ, ὁ πιετισμὸς ἔχει μιὰ θέση κεντρική. Ὅσο καὶ 
ἂν μοιάζει γενικευμένη καὶ παράδοξη ἡ διαπίστωση, θὰ μποροῦσε 
νὰ ἰσχυριστεῖ κανεὶς ὅτι ὁ ρόλος του εἶναι ἀπὸ τοὺς 
σημαντικότερους στὴν ἱστορικὴ πορεία καὶ διαμόρφωση τῶν 
κοινωνιῶν «δυτικοῦ τύπου». Ἡ διαπίστωση γίνεται προφανέστερη 
ἂν δεχτοῦμε τὴ γνώμη τῶν μελετητῶν ποὺ ἀποδίδουν στὸν 
πιετισμὸ τὴ γένεση καὶ ἀνάπτυξη τοῦ συστήματος τῆς 
αὐτονομημένης οἰκονομίας, δηλαδὴ τοῦ καπιταλισμοῦ113 — 
συστήματος ποὺ καθορίζει σήμερα ἀποφασιστικὰ τὸν οἰκονομικό, 
πολιτικὸ καὶ κοινωνικὸ βίο τῶν ἀνθρώπων σὲ παγκόσμια κλίμακα.

Εἶναι γνωστὴ ἡ ἀφετηριακὴ ἱστορικὴ σύνδεση πιετισμοῦ καὶ 
καπιταλισμοῦ: Ὁ θεωρητικὸς ἄξονας τῆς καπιταλιστικῆς 



ἰδεολογίας ταυτίζεται μὲ τὴν πιετιστικὴ ἀπαίτηση γιὰ ἄμεση, 
ποσοτικὰ μετρητὴ καὶ δικανικὰ ἀμειβόμενη ἀποτελεσματικότητα 
τῆς ἀτομικῆς εὐσέβειας καὶ ἠθικῆς (στὴν προκειμένη περίπτωση: 
τῆς ἐργατικότητας, τιμιότητας, μὴ σπατάλης, ὀρθολογικῆς 
ἀξιοποίησης τῶν «ταλάντων», κ.λπ.). Ἡ ἐργασία αὐτονομεῖται, 
διαστέλλεται ἀπὸ τὶς συγκεκριμένες ἀνάγκες, γίνεται θρησκευτικὴ 
ὑποχρέωση καὶ βρίσκει τὴν ὁρατή της δικαίωση καὶ «ἀξιομισθία» 
στὴ συσσώρευση τοῦ πλούτου. Τὸ ἴδιο αὐτονομεῖται καὶ ἡ 
διαχείριση τοῦ πλούτου, διαστέλλεται ἀπὸ τὴν κοινωνικὴ ἀνάγκη, 
ἐντάσσεται στὴν ἀτομικὴ σχέση μὲ τὸν Θεό, σχέση ποσοτικῆς 
ἀξιομισθίας114.

Ἡ ἐπιβεβαίωση τῶν συμπερασματικῶν αὐτῶν διατυπώσεων θὰ 
μποροῦσε νὰ στηριχτεῖ ὄχι μόνο στὴ σχετικὴ ὁπωσδήποτε 
ὁμοφωνία τῶν δυτικῶν μελετητῶν τοῦ καπιταλιστικοῦ φαινομένου, 
ἀλλὰ καὶ μὲ ἀναφορὰ σὲ ἄμεσα ἱστορικὰ παραδείγματα. Καὶ 
ἴσως τὸ πιὸ ἀντιπροσωπευτικὸ εἶναι τὸ ἱστορικὸ παράδειγμα τῆς 
γένεσης και ἀνάπτυξης τῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν τῆς Ἀμερικῆς: 
Αὐτὴ ἡ «ὑπερδύναμη» τῶν ἡμερῶν μας, ποὺ εἶναι καὶ ὁ 
ἰσχυρότερος καὶ σημαντικότερος συντελεστὴς λειτουργίας τοῦ 
καπιταλιστικοῦ συστήματος στὸν κόσμο, ἔχει τὶς ρίζες τῆς 
ἱστορικῆς της διαμόρφωσης στὶς ἀρχὲς καὶ στὸ πνεῦμα τοῦ 
πιετισμοῦ. Τὰ ἀλλεπάλληλα κύματα τῶν ἀγγλοσαξόνων 
Πουριτανῶν καὶ Πιετιστῶν ποὺ πρῶτοι μετανάστευσαν στὴν 
Ἀμερικὴ μὲ τὸ χιλιαστικὸ ὅραμα115 μιᾶς πουριτανικῆς «γῆς τῆς 
ἐπαγγελίας»116 ταύτισαν τὴν ἐμπιστοσύνη στὸν Θεὸ μὲ τὴν ἰσχὺ 
τοῦ χρήματος (In God we trust)117, τὴ θρησκευτικότητα μὲ τὴν 
οἰκονομικὴ ἀποδοτικότητα τῆς ἐργασίας (Work Ethics), 
καθιερώνοντας τελικὰ σὰν Ἠθικὴ ὅ,τι ἐξασφαλίζει τὴν ἀτομικὴ 
κατοχύρωση καὶ τὴν κοινωνικὴ εὐημερία118. Οἱ διακόσιες πενήντα 
(250) περίπου διαφορετικὲς χριστιανικὲς ὁμολογίες αὐτῆς τῆς 
χώρας θέτουν καὶ μόνο μὲ τὴν ὕπαρξή τους σὲ δευτερεύουσα 
μοίρα τὴν ἀλήθεια τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ σώματος, δίνοντας τὴν 
προτεραιότητα γιὰ τὸν προσδιορισμὸ τῆς «χριστιανικῆς» 
ἰδιότητας στὴν ἰδιότυπη ἀμερικανικὴ ἀντίληψη Ἠθικῆς τῶν 
ἀτόμων (Civil Religion).



Μὲ ἀφορμὴ τὸ παράδειγμα τῆς Ἀμερικῆς καὶ τὸ πιετιστικὸ 
ὑπόβαθρο τοῦ «Εὐαγγελίου τοῦ πλούτου» (The Gospel of Wealth) 
ποὺ ἐκεῖ διαμορφώθηκε119, θὰ τολμοῦσε κανεὶς μιὰ παραπέρα 
διαπίστωση: Ἡ ἀνθρωπότητα ὁλόκληρη ζεῖ σήμερα παγιδευμένη 
στὴ θανατερὴ ἀπειλὴ ποὺ δημιουργεῖ ἡ πόλωση καὶ ἡ ἀδιάκοπα 
ἐνδεχόμενη πολεμικὴ (πυρηνικὴ ἴσως) ἀναμέτρηση δύο 
ἀποδεδειγμένα ἀνήθικων ἠθικιστικῶν συστημάτων — ἀπὸ τὴ μιὰ 
μεριὰ ὁ πιετιστικὸς ἀτομισμὸς τοῦ καπιταλιστικοῦ στρατοπέδου 
καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλη ὁ μοραλιστικὸς κολεκτιβισμὸς τῶν μαρξιστικῶν 
ὁραμάτων «γενικῆς εὐτυχίας». Τουλάχιστον ὁ δεύτερος ἀρνεῖται 
νὰ ἐπενδύσει τὶς ἐπιδιώξεις του στὴν πλαστογράφηση τῆς 
χριστιανικῆς ἐπωνυμίας. Ἐνῶ τὸ χριστιανικὸ ὄνομα ἐξακολουθεῖ 
νὰ διασύρεται στὴ συνθηματολογία ἀκόμα καὶ τῶν πιὸ βάναυσων 
δικτατορικῶν καθεστώτων ποὺ στηρίζουν τὴ λειτουργία τοῦ 
καπιταλιστικοῦ συστήματος προστατεύοντας τὸ πιετιστικὸ 
ἰδεῶδες τῆς ἀτομικῆς «ἀξιομισθίας».

Ἂν θὰ εἶχε νόημα στὴν ἐποχή μας ἡ μαρτυρία μιᾶς οἰκουμενικῆς
συνόδου τῆς Ἐκκλησίας, θὰ ἦταν κυρίως γιὰ νὰ καταγγείλει αὐτὸν 
τὸν βασανιστικὸ τῶν ἀνθρώπων ἐγκλωβισμὸ σὲ μιὰ παραποιημένη 
καὶ πλαστογραφημένη ἀντίληψη τῆς χριστιανικῆς εὐσέβειας, τὴ 
διάβρωση καὶ ἀναίρεση τῆς ἀλήθειας τῆς σωτηρίας καὶ τοῦ 
γεγονότος τῆς Ἐκκλησίας ἀπὸ τὸν γενικευμένο πιετισμό.

 



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΝΑΤΟ
Ο ΗΘΙΚΟΣ ΧΑΡΑΚΤΗΡΑΣ ΤΩΝ ΜΥΣΤΗΡΙΩΝ

1. Ἡ μυστηριακὴ πληρότητα ζωῆς
Μετὰ τὴν ἐπώδυνη παρένθεση γιὰ τὸν πιετισμὸ ξαναγυρίζουμε 
στὴν ἐκκλησιαστικὴ διδαχὴ γιὰ τὴν ἠθικὴ τελείωση τοῦ ἀνθρώπου. 
Λέγαμε στὸ προηγούμενο ἀπὸ τὸν πιετισμὸ κεφάλαιο ὅτι ἡ 
χριστιανικὴ ἄσκηση διαφοροποιεῖται ἀπὸ τὴν ἐπιδίωξη ἀτομικῆς 
ἀρετῆς γιατὶ δὲν εἶναι ἰδιωτικὸ κατόρθωμα, ἀλλὰ ἐκκλησιαστικὸ 
γεγονός, ἔργο κοινωνίας προσώπων, προσωπικῆς μετοχῆς στὴν 
ἑνότητα ζωῆς τῆς Ἐκκλησίας. Θὰ προσθέσουμε ἐδῶ ὅτι ἡ ἄσκηση 
βρίσκει τὴν ὁλοκλήρωση τοῦ σκοποῦ της μόνο στὰ μυστήρια τῆς 
Ἐκκλησίας.

Ὀνομάζουμε μυστήρια στὴ γλώσσα τῆς Ἐκκλησίας ἑπτὰ 
συγκεκριμένες δυνατότητες ὀργανικῆς ἔνταξης ἢ δυναμικῆς 
ἐπανένταξης τοῦ ἀτομικοῦ βίου στὴν ἑνοείδεια τῆς ἐκκλησιαστικῆς
ζωῆς, προσωπικῆς μετοχῆς τοῦ ἀνθρώπου στὸν τρόπο ὑπάρξεως 
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ σώματος. Καὶ αὐτὲς οἱ δυνατότητες μετοχῆς 
εἶναι ταυτόχρονα καὶ γεγονότα φανέρωσης καὶ πραγμάτωσης τῆς 
ἀλήθειας τῆς Ἐκκλησίας. Ἂν χρησιμοποιοῦμε γιὰ τὰ γεγονότα 
αὐτὰ τὴν ἑλληνικὴ λέξη μυστήριο, δὲν εἶναι γιὰ νὰ τοὺς 
ἀποδώσουμε ἀποκρυφιστικὸ χαρακτήρα, ἀλλὰ γιὰ νὰ 
ἐπισημάνουμε τὴν ἀλήθεια ὅτι ἡ ἔνταξη καὶ ἡ ἀδιάκοπη δυναμικὴ 
πρόσβαση καὶ μετοχὴ στὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας δὲν ἐξαντλεῖται στὴ 
φαινομενικότητα τῶν αἰσθητῶν συμβόλων. Ἡ συμβατικὴ γλώσσα 
τῆς καθημερινῆς μας συνεννόησης καὶ τῆς ἐπιστημονικῆς μας 
σχετικότητας δὲν ἐπαρκεῖ γιὰ τὸν προσδιορισμό της. 
Προϋποτίθεται ἡ καθολικὴ ἐμπειρικὴ μετοχὴ τοῦ ἀνθρώπου γιὰ νὰ
κατορθώσει τὴ γνώση τῶν δυνατοτήτων τῆς ζωῆς ποὺ 
τελεσιουργεῖται μέσα στὴν Ἐκκλησία.

Στὸ γεγονὸς τῶν μυστηρίων ἡ προσωπικὴ ἐλευθερία τοῦ 
ἀνθρώπου συναντιέται μὲ τὴν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ· ἡ προσωπικὴ 
ἄσκηση ἢ ἡ προσωπικὴ ἀποτυχία καὶ ἁμαρτία ἀναπληρώνονται 
ἀπὸ τὴ Χάρη τοῦ Θεοῦ — τὸ χάρισμα τῆς ὄντως ζωῆς. Ὁ 
ἄνθρωπος προσκομίζει στὴν Ἐκκλησία τὴν ἐλεύθερη θέλησή του, 



δηλαδὴ τὴν καθημερινή, ἔστω καὶ ἀποτυχημένη, προσπάθειά του 
νὰ ἀπαλλαγεῖ ἀπὸ τὴ δουλεία στὴν αὐτονομημένη ἀτομικότητα, 
νὰ ὑπάρξει «κατὰ φύσιν» καὶ «κατ' ἀλήθειαν» — σὲ κοινωνία 
καὶ σχέση μὲ τὸν Θεὸ καὶ τοὺς συνανθρώπους του. Καὶ βρίσκει 
στὰ μυστήρια τῆς Ἐκκλησίας τὴ χαρισματικὴ ἀναπλήρωση τῆς 
δικῆς του ἀτελέσφορης προσπάθειας, τὴν καθολικὴ ὁλοκλήρωση 
τῆς προσωπικῆς του θέλησης.

Μέσα ἀπὸ τὴ δυναμικὴ αὐτὴ πορεία καὶ «μυστηριακὴ» 
ἀλληλοπεριχώρηση τῆς ἀνθρώπινης ἐλευθερίας καὶ τῆς Χάρης τοῦ 
Θεοῦ φανερώνεται προοδευτικὰ στὸ πρόσωπο τοῦ πιστοῦ ἡ 
εἰκόνα τοῦ «καινοῦ ἀνθρώπου», τοῦ πολίτη τῆς Βασιλείας, 
ἀποκαλύπτεται τὸ ἦθος τῆς ἐλευθερωμένης ἀπὸ τὸν θάνατο 
ἀνθρώπινης ὕπαρξης. Ὁ ἄνθρωπος προσκομίζει στὴν Ἐκκλησία 
ὄχι μιὰ διανοητικὴ πρόθεση ἀθανασίας, ἀλλὰ κάθε φάση τῆς 
φυσικῆς του ζωῆς, τῆς πτώσης καὶ τῆς ἀποτυχίας του, ποὺ 
ἀντανακλᾶ τὴ βαθύτερη δίψα του γιὰ ζωή. Καὶ κάθε τέτοια 
προσαγωγὴ βρίσκει στὴν Ἐκκλησία τὴν ἀντίστοιχη ὑποδοχή, τὸ 
ἀντίστοιχο μυστήριο συνάντησης τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς μὲ τὴ 
Χάρη-χάρισμα τῆς ζωῆς τοῦ Θεοῦ. Κάθε μυστήριο τῆς Ἐκκλησίας 
εἶναι μιὰ δυνατότητα δυναμικῆς προσαγωγῆς καὶ ἐνσωμάτωσης 
τοῦ ἀνθρώπου στὸ ζωηφόρο σῶμα της, στὴ θεανθρώπινη φύση της, 
στὸ αὐθεντικὸ ἦθος της. Εἶναι γεγονὸς μεταμόρφωσης τῆς «παρὰ 
φύσιν» ζωῆς σὲ ζωὴ «κατὰ φύσιν», τοῦ φθαρτοῦ χρόνου τῆς 
ἀτομικῆς ὕπαρξης σὲ ἀφθαρτοποιημένο χρόνο προσωπικῆς 
σχέσης.

Νά γιατί τὰ μυστήρια τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ἡ συγκεφαλαίωση 
καὶ ἡ τελείωση τῆς Ἠθικῆς της, τὸ γεγονὸς στὸ ὁποῖο ἀποβλέπει 
καὶ ἐντάσσεται ἡ προσωπικὴ ἄσκηση: γιατὶ ἐκεῖ πραγματώνεται 
καὶ φανερώνεται ἡ ταύτιση τοῦ ἤθους μὲ τὸ εἶναι· ἡ ἠθικὴ 
τελείωση ἀποκαλύπτεται ὡς «θαυμαστὴ ἀλλοίωσις» τῆς ὕπαρξης 
τοῦ ἀνθρώπου· ἐκεῖ ὁ παιδαγωγὸς Νόμος καὶ οἱ κανόνες τῆς 
ἄσκησης βρίσκουν τὸ οὐσιῶδες «τέλος» τους, ποὺ εἶναι ἡ ζωὴ στὴ 
μυστηριακή της ἀμεσότητα, ἀφθαρσία καὶ καθολικότητα. Ἂν ἡ 
φυσικὴ ζωὴ εἶναι μυστήριο ἀπρόσιτο στὴν «ἀντικειμενικότητα» 
τῆς λογικῆς καὶ στὴ συμβατικότητα τῆς καθημερινῆς γλώσσας 



(μυστήριο, λ.χ., ἡ δημιουργικὴ ἑτερότητα ἢ ἡ ἐμπειρία τοῦ 
κάλλους ἢ ὁ ἀνθρώπινος λόγος), πολὺ περισσότερο, θὰ ἔλεγε 
κανείς, εἶναι μυστήριο ἡ ἠθικὴ ζωή, δηλαδὴ ἡ ἀποκατάσταση τῆς 
φυσικῆς ζωῆς στὴν ὑπαρκτική της πληρότητα καὶ ἀφθαρσία. Ἂν 
προσδιορίσουμε τὰ ὅρια τῆς χριστιανικῆς Ἠθικῆς ἔξω ἀπὸ τὸ 
γεγονὸς τῶν ἐκκλησιαστικῶν μυστηρίων, θὰ καταλήξουμε 
ἀναπόφευκτα στὶς σκιὲς τῶν συμβατικῶν κοινωνικῶν ἀπαιτήσεων, 
στὸ ἄσαρκο καὶ ἀσπόνδυλο ἦθος τῶν νομικῶν «βελτιώσεων», 
χωρὶς γεύση πραγματικῆς ζωῆς, χωρὶς ἀντίκρισμα πραγματικῆς 
μεταμόρφωσης τοῦ ἀνθρώπου.

2. Ἡ βαπτισματικὴ γέννηση
Ὁπωσδήποτε ἡ Εὐχαριστία εἶναι τὸ πρῶτο, τὸ ἀφετηριακὸ καὶ 
ἱδρυτικὸ τῆς Ἐκκλησίας μυστήριο, ἡ πράξη ποὺ συγκροτεῖ καὶ 
φανερώνει τὴν Ἐκκλησία. Στὸν προσωπικὸ ὡστόσο βίο τοῦ κάθε 
πιστοῦ πρῶτο μυστήριο προσαγωγῆς καὶ ἐνσωμάτωσής του στὴν 
Ἐκκλησία εἶναι τὸ Βάπτισμα. Μὲ τὸ Βάπτισμα ἡ Ἐκκλησία 
ἐγκεντρίζει στὸ σῶμα της, στὴν καινὴ θεανθρώπινη φύση της, ἕνα 
καινούργιο ἀνθρώπινο πρόσωπο· τὸ ἐντάσσει στὴν ἑνοείδεια τῆς 
ζωῆς καὶ προσωπικῆς κοινωνίας τῶν ἁγίων. Ὅπως μὲ κάθε 
φυσικὴ γέννηση πραγματώνεται καὶ φανερώνεται ἡ δυνατότητα 
τῆς ἀνθρώπινης φύσης νὰ διαιωνίζεται ὡς διαδοχὴ ἀτομικοτήτων 
—νὰ διαιωνίζεται ἡ φύση μὲ τὴ διαδοχὴ ἀτομικῶν ὑπάρξεων 
ὑποταγμένων στὴ φθορὰ καὶ στὸν θάνατο—, ἔτσι καὶ μὲ τὸ 
Βάπτισμα πραγματώνεται καὶ φανερώνεται ἡ δυνατότητα τῆς 
θεανθρώπινης φύσης τοῦ Χριστοῦ, ποὺ εἶναι ἡ Ἐκκλησία, νὰ 
ἀφθαρτίζει καὶ διαιωνίζει ὄχι τὴ φύση, ἀλλὰ τὴν προσωπικὴ 
ἑτερότητα, ὑποστασιάζοντας τὴν προσωπικὴ φυσικὴ ὕπαρξη στὴν 
ὄντως ζωὴ τῆς ἀγαπητικῆς κοινωνίας.

Μέσα ἀπὸ τὸ νερὸ ξεπήδησε ἡ πρώτη ζωή, ἡ πρώτη, ἀσύλληπτη 
γιὰ τὴ σκέψη, διαφοροποίηση τῆς ἔμβιας φύσης ἀπὸ τὴν ἄζωη 
ὕλη. Καὶ μέσα ἀπὸ τὸ νερὸ τοῦ Βαπτίσματος ἀναδύεται ἡ 
καινούργια ζωή, ἡ ριζικὴ διαφοροποίηση τῆς ζωῆς ὡς κοινωνίας 
ἀπὸ τὴ συνεχόμενη στὰ ὅρια τοῦ θανάτου ἀτομικὴ ἐπιβίωση. Ὁ 
ἐπίσκοπος ἢ ὁ πρεσβύτερος τῆς ἐκκλησιαστικῆς σύναξης 



ἐπικαλεῖται τὴν προσωπικὴ Ἐνέργεια τοῦ Ἁγίου Πνεύματος (ποὺ 
κάνει ἔργο καὶ πράξη τὴν κοινὴ θέληση τῆς Τριάδος, ὅπως στὴ 
σάρκωση τοῦ Λόγου καὶ στὴ σύσταση τῆς Ἐκκλησίας) γιὰ νὰ 
ἐλευθερώσει τὴν κτίση ἀπὸ τὴ δουλεία στὴ φθορὰ καὶ στὸν 
θάνατο: Ἡ κτίση ἐδῶ συγκεφαλαιώνεται στὸ νερό —τὴ συστατικὴ 
ἀπαρχὴ τῆς φυσικῆς δημιουργίας—, ποὺ ἀναδεικνύεται ὕλη 
ζωηφόρος, συστατικὴ ἀπαρχὴ τῆς καινῆς κτίσης. Στὸ Βάπτισμα, 
ὅπως καὶ σὲ κάθε μυστήριο, πραγματώνεται καὶ φανερώνεται ἡ 
καινὴ φύση τῆς Ἐκκλησίας — ἡ παρουσία τοῦ εὐχαριστιακοῦ 
σώματος, τῆς ἐνορίας ἢ τῆς ἐπισκοπῆς, ἡ κοινωνία τῶν ἁγίων στὴν 
ὁποία ἐντάσσεται ὁ καινούργιος πιστός. Καὶ ταυτόχρονα 
πραγματώνεται καὶ φανερώνεται στὸ Βάπτισμα ἡ καινὴ κτίση τοῦ 
κόσμου, ὁ λόγος τῆς κτίσης, τὸ φυσικό της «τέλος», ποὺ εἶναι ἡ 
«δόξα»-φανέρωση τοῦ Θεοῦ, φανέρωση τοῦ ἔργου τοῦ Ἁγίου 
Πνεύματος, τῆς ἀνάπλασης καὶ τοῦ ἀνακαινισμοῦ τῆς ζωῆς.

Στὸ Βάπτισμα, ὅπως καὶ σὲ κάθε μυστήριο, ἡ Ἐκκλησία βιώνει 
δυναμικὰ τὸ ὑπαρκτικό της Πρωτότυπο, τὸ «μέγα τῆς εὐσεβείας 
μυστήριον», τὸ γεγονὸς τῆς ἕνωσης τοῦ Θεοῦ μὲ τὸν ἄνθρωπο. Ἡ 
σάρκωση τοῦ Θεοῦ Λόγου, ἡ δυνατότητα τῆς θεανθρώπινης ζωῆς, 
ξεκίνησε μὲ τὴν ἐλεύθερη, προσωπικὴ συγκατάθεση τοῦ ἀνθρώπου 
—στὸ πρόσωπο τῆς Παναγίας Παρθένου—, μὲ τὴ δυναμικὴ κίνηση 
τῆς ὑπακοῆς καὶ αὐτοπροσφορᾶς. Καὶ τὸ Βάπτισμα εἶναι μιὰ 
γέννηση καὶ προσωπικὴ ἐνσάρκωση τοῦ θεανθρώπινου τρόπου τῆς 
ὑπάρξεως, ποὺ ξεκινάει μὲ τὴν ἴδια ἐλεύθερη προσωπικὴ 
συγκατάθεση —ὑπακοὴ καὶ αὐτοπροσφορὰ τοῦ ἀνθρώπου— στὸ 
πρόσωπο τοῦ ἴδιου τοῦ νεοφώτιστου ἢ τοῦ ἀναδόχου του120: 
Μπροστὰ στὴ σύναξη τῆς Ἐκκλησίας ὁ ἄνθρωπος ἀρνεῖται τὴ 
δουλεία καὶ ὑποταγὴ στὴν ἀνταρσία τῆς ἁμαρτίας, «ἀποτάσσεται 
τῷ σατανᾷ» καὶ «συντάσσεται τῷ Χριστῷ».

Καὶ δὲν εἶναι μόνο μιὰ λεκτικὴ ὁμολογία αὐτὴ ἡ ἀποταγὴ καὶ ἡ 
σύνταξη, ἀλλὰ καὶ μιὰ ἄμεση αἰσθητὴ πράξη: Ὁ προσερχόμενος 
στὴν Ἐκκλησία βυθίζεται μέσα στὸ νερὸ τοῦ Βαπτίσματος, γίνεται 
σωματικὰ «σύμμορφος» τοῦ θανάτου καὶ τῆς Ἀνάστασης τοῦ 
Χριστοῦ — τοῦ τρόπου ὑπάρξεώς Του. Θάβεται ὡς «παλαιὸς 
ἄνθρωπος» καὶ ἀνασταίνεται, μὲ τριπλὴ ἀνάδυση, στὴ ζωὴ τοῦ 



Τριαδικοῦ Πρωτοτύπου. Βυθίζει «ἐν τοῖς ζωαρχικοῖς ὕδασι τὸν 
τῆς παρακοῆς θάνατον καὶ τὸ τῆς πλάνης κέντρον» καὶ βγαίνει 
ἀπὸ τὴν κολυμβήθρα «καταυγαζόμενος τῷ φωτὶ τῆς 
Θεογνωσίας». Τὸ Βάπτισμα εἶναι τὸ κατεξοχὴν μυστήριο τῆς 
«γνώσεως», τοῦ φωτισμοῦ τοῦ ἀνθρώπου.

Ἡ τριπλὴ κατάδυση καὶ ἀνάδυση στὸ νερὸ τοῦ Βαπτίσματος δὲν 
ἀντιπροσωπεύει τύπο ἢ ἀλληγορία διδακτική, ἀλλὰ αἰσθητὴ 
ἐμπειρία ἑνὸς πραγματικοῦ γεγονότος. Μὲ τὸ Βάπτισμα ἡ 
ἀνθρώπινη ὕπαρξη παύει νὰ εἶναι ἀποτέλεσμα βιολογικῆς 
ἀναγκαιότητας. Σὲ ἀντίθεση μὲ τὴ φυσικὴ γέννηση, ποὺ συνιστᾶ 
μιὰ βιολογικὴ μονάδα ὑποταγμένη στὰ δεδομένα τῆς φύσης, τὸ 
Βάπτισμα ἀνιστᾶ τὴν ὕπαρξη στὴν ἐλευθερία ἀπὸ τὴ φυσικὴ 
ἀναγκαιότητα, στὴν προσωπικὴ ἑτερότητα, ποὺ ὑφίσταται μόνο 
ὡς ἐκκλησιολογικὴ ὑπόσταση121 κοινωνίας καὶ ἀγαπητικῆς σχέσης. 
Παύει ὁ ἄνθρωπος νὰ εἶναι ἕνα ἀτομικὸ εἶδος, κρίκος βιολογικῆς 
μόνο διαδοχῆς, μιὰ φυσικὴ ἁπλῶς μονάδα. Ἐντάσσεται στὴν 
κοινωνία τῶν ἁγίων, ποὺ εἶναι φανέρωση τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ. 
Παίρνει ὁ ἴδιος τὸ ὄνομα ἑνὸς ἁγίου, πραγματοποιεῖ ἀπὸ τὴν 
πρώτη αὐτὴ στιγμὴ τοῦ Βαπτίσματος δυναμικὰ στὸ πρόσωπό του 
τὴν ἀποκάλυψη καὶ «δόξα» τοῦ Θεοῦ. «Οἰκοδόμησον αὐτὸν ἐν τῷ 
θεμελίῳ τῶν Ἀποστόλων καὶ Προφητῶν σου», εὔχεται ὁ 
λειτουργός, «καὶ μὴ καθέλῃς, ἀλλὰ φύτευσον αὐτὸν φύτευμα 
ἀληθείας, ἐν τῇ Ἁγίᾳ σου Καθολικῇ καὶ Ἀποστολικῇ Ἐκκλησίᾳ». 
Αὐτὴ ἡ ἄμεση ὑποστατικὴ ἔνταξη στὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας εἶναι 
ἡ «γνώση» καὶ ὁ φωτισμός.

Ἔτσι, τὸ Βάπτισμα ὁρίζει τὴν ἀπαρχὴ ἀλλὰ καὶ τὴ 
συγκεφαλαίωση τοῦ καινούργιου ἀνθρώπινου ἤθους ποὺ 
ἐγκαινιάζει ἡ Ἐκκλησία, τὴ μεταβολὴ τῆς φύσης τοῦ ἀνθρώπου122, 
τοῦ τρόπου ὑπάρξεώς του — τὴν ὀντολογική του μεταμόρφωση. 
«Ἀπόδυσον αὐτοῦ τὴν παλαιότητα, καὶ ἀνακαίνισον αὐτὸν εἰς τὴν 
ζωὴν τὴν αἰώνιον, καὶ πλήρωσον αὐτὸν τῆς τοῦ Ἁγίου σου 
Πνεύματος δυνάμεως, εἰς ἕνωσιν τοῦ Χριστοῦ σου, ἵνα μηκέτι 
τέκνον σώματος ᾖ ἀλλὰ τέκνον τῆς σῆς βασιλείας». Διαδηλώνει ἡ 
Ἐκκλησία μὲ τὸ Βάπτισμα τὴ βασική της ἀλήθεια, ποὺ συχνὰ 
ἐπαναλάβαμε ὣς τώρα: ὅτι ἡ ἀνακαίνιση τοῦ ἀνθρώπινου ἤθους 



δὲν εἶναι ἀποτέλεσμα ἀτομικῆς συμμόρφωσης σὲ κώδικες 
συμπεριφορᾶς οὔτε θέμα βελτίωσης τοῦ χαρακτήρα, ἀλλὰ 
πραγματικότητα μεταβολῆς τῆς φύσης, νέκρωσης τοῦ «παλαιοῦ 
ἀνθρώπου» —τῆς αὐτονομημένης ἀτομικότητας— καὶ ἀνάστασης 
τοῦ προσώπου στὴν κοινωνία τῶν ἁγίων.

3. Τὸ χρίσμα τῆς βασιλικῆς υἱοθεσίας
Τὸ Χρίσμα εἶναι ἕνα ξεχωριστὸ μυστήριο καὶ συνοδεύει τὸ 
Βάπτισμα: Ἐπισφραγίζει καὶ βεβαιώνει τὸν προσωπικὸ τρόπο 
ὑπάρξεως, ποὺ ἐγκαινιάζεται μὲ τὴ βαπτισματικὴ ἀνακαίνιση τῆς 
φύσης — μὲ τὴν ἀνάδειξη τῆς φυσικῆς ἀτομικῆς ἑτερότητας σὲ 
ὑποστατικὴ ταυτότητα ἐλευθερίας καὶ ἀγάπης. Ὁ προσερχόμενος 
στὴν Ἐκκλησία μετέχει στὶς ὑπαρκτικὲς δυνατότητες τῆς κοινῆς 
ἀναγεννημένης φύσης τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ, ἀλλὰ 
σφραγίζεται καὶ μὲ τὴ σφραγίδα τῆς προσωπικῆς υἱοθεσίας, μὲ 
μιὰ σφραγίδα σχέσης προσωπικῆς καὶ μοναδικῆς μὲ τὴν Ἁγία 
Τριάδα, μέσῳ τῆς προσωπικῆς Παρουσίας τοῦ Ἁγίου Πνεύματος 
στὰ μυστικὰ βάθη τῆς ὕπαρξής του. (Γι' αὐτὸ καὶ ἐπιμένει ἡ 
Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία νὰ δίνει τὸ Χρίσμα ἀμέσως μετὰ τὸ 
Βάπτισμα, μένοντας πιστὴ στὴν ἀλήθεια τῆς ἀναγέννησης τόσο τῆς 
φύσης ὅσο καὶ τῆς ἀτομικῆς ἑτερότητας.)

Ἡ χρίση γίνεται μὲ μύρο, μὲ τὸν τρόπο ποὺ ἔχριζαν τοὺς 
βασιλεῖς τοῦ Ἰσραὴλ στὴν Παλαιὰ Διαθήκη123, δηλαδὴ μὲ τρόπο 
ποὺ φανερώνει αἰσθητὰ τὴν ἀποκατάσταση τοῦ ἀνθρώπου στὸ 
βασιλικό του ἀξίωμα καὶ ἦθος, στὴν ἡγεμονική του θέση μέσα στὴ 
Δημιουργία. Ἡ χρίση τῶν βασιλέων δὲν εἶχε ὡς ἀποτέλεσμα μιὰν 
ἀλλαγὴ στὴ φύση, ἀλλὰ στὴ σχέση τοῦ χριόμενου προσώπου μὲ τὸ
σύνολο σῶμα τοῦ λαοῦ: Στὴν ἑτερότητα τοῦ βασιλικοῦ προσώπου 
ἔβλεπε ὁ λαὸς τὸ κέντρο ἢ τὸν ἄξονα τῆς ζωῆς ὡς κοινωνίας καὶ 
ἑνότητας καὶ ταυτόχρονα τὴν προτύπωση τοῦ ἀναμενόμενου 
Μεσσία, ποὺ ἐλευθερώνει καὶ ἀποκαθιστᾶ τὴ ζωὴ στὴν πληρότητα 
τῶν ἐπαγγελιῶν τοῦ Θεοῦ. Ἀντίστοιχα, στὴν προσωπικὴ ἑτερότητα 
τοῦ κάθε χριόμενου πιστοῦ ἡ Ἐκκλησία βλέπει μιὰ καινούργια 
δυνατότητα νὰ πραγματωθεῖ καὶ φανερωθεῖ ἡ ὄντως ζωὴ τῆς 
ἀγαπητικῆς κοινωνίας καὶ ταυτόχρονα τὴν εἰκόνα τοῦ Χριστοῦ, 



ποὺ ἐλευθερώνει καὶ ἀποκαθιστᾶ τὴ ζωὴ στὴν πληρότητα τοῦ 
τρόπου τῆς θείας ὑπάρξεως.

Καὶ ἀποτίθεται ἡ σφραγίδα τοῦ Χρίσματος σὲ ὅλα τὰ μέλη τοῦ 
ἀνθρώπινου σώματος γιὰ νὰ καταδειχθεῖ ἡ καθολικότητα τοῦ 
ἀνθρώπινου προσώπου, ἡ καθολικὴ μετοχὴ τοῦ σώματος στὴ 
«βασιλικὴ» ἑτερότητα τοῦ ἐλευθερωμένου ἀπὸ τὴν ἀναγκαιότητα 
τῆς φύσης προσώπου. Ἀπὸ τὴ στιγμὴ τοῦ Χρίσματος τὸ ἀνθρώπινο 
σῶμα εἶναι ἡ ἀποτύπωση τῆς δωρεᾶς τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, ἡ 
ἔκτυπη φανέρωση ἐκείνης τῆς ἑτερότητας ποὺ δὲν ἐξαντλεῖται 
στὴν ἀτομικὴ ἀνομοιότητα, ἀλλὰ εἶναι Χάρη-χάρισμα φυσικῆς 
αὐθυπέρβασης, κλήση ἀγάπης καὶ ἀπόκριση ἀγάπης.

4. Προσωπικὴ πραγμάτωση τῆς φυσικῆς μεταβολῆς
Στὴν ἴδια ἠθικὴ διάσταση ἀποκατάστασης τῆς ζωῆς στὴν 
πληρότητα τῆς ἐλευθερίας καὶ τῆς ἀγάπης ἀναφέρονται ὅλα τὰ 
μυστήρια τῆς Ἐκκλησίας. Κάθε μυστήριο ποὺ ἀκολουθεῖ στὴ ζωὴ 
τοῦ πιστοῦ μετὰ τὸ Βάπτισμα καὶ τὸ Χρίσμα εἶναι ἕνας 
ἐπανεγκεντρισμὸς στὴ βαπτισματικὴ ἀφετηρία τῆς δυναμικῆς 
ὁλοκλήρωσης τοῦ ἀνθρώπινου ἤθους. Εἶναι δυναμικὴ ἡ 
ὁλοκλήρωση τοῦ ἤθους καὶ οὐδέποτε τετελεσμένη124, γιατὶ εἶναι ἡ 
πληρότητα τῆς ζωῆς ποὺ δὲν ἔχει τέλος ἢ ὅριο, ἀφοῦ ταυτίζεται 
μὲ τὴν ἀγάπη καὶ τὴν ἐλευθερία. Καὶ τὰ μυστήρια τῆς Ἐκκλησίας 
δὲν εἶναι γεγονότα μαγικῆς ἢ αὐτοματικῆς μεταμόρφωσης τῆς 
ἀτομικῆς φύσης τοῦ ἀνθρώπου, ἄσχετα καὶ ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὴ 
δυναμικὴ πραγμάτωση τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας.

Καμία φυσικὴ μεταβολὴ δὲν εἶναι δυνατὴ ἔξω ἀπὸ τὴν 
προσωπική της πραγμάτωση, ἀφοῦ ἡ φύση ὑπάρχει μόνο «ἐν 
προσώποις» καὶ ὅταν αὐτονομεῖται ὑπαρκτικὰ ἀπὸ τὴ ζωὴ τῆς 
προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας ὁδηγεῖται ἀναπότρεπτα 
στὴ φθορὰ καὶ στὸν θάνατο. Τὰ μυστήρια τῆς Ἐκκλησίας 
ἐντάσσουν στὴ ζωὴ τῆς προσωπικῆς ἀλληλοπεριχώρησης καὶ 
ἀγαπητικῆς κοινωνίας (ποὺ εἶναι ὀντολογικὴ προϋπόθεση τῆς 
ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας) τὴν κατ' ἀρχὴν κίνηση ἢ πρόθεση τοῦ 
προσώπου νὰ ἀπαλλαγεῖ ἀπὸ τὴν ὑπαρκτικὴ αὐτονόμηση τῆς 
φύσης του. Αὐτὴ ἡ ἔνταξη ζωοποιεῖ προοδευτικὰ καὶ δυναμικὰ τὴ 



φύση, τὴν ἐγκεντρίζει στὴν προσωπικὴ ἐλευθερία, ποὺ ἐνισχύεται 
ἀπὸ τὴ Χάρη τοῦ Θεοῦ: Μεταβάλλει τὴ φύση σὲ ὑπόσταση ζωῆς, 
δηλαδὴ σὲ προσωπικὴ ὕπαρξη.

Ἡ σάρκωση τοῦ Χριστοῦ ἔδωσε τὴ δυνατότητα στὴν ἀνθρώπινη 
φύση νὰ πραγματώσει τὸν τρόπο ὑπάρξεως τοῦ Θεοῦ: τὴ σχέση 
τοῦ Υἱοῦ πρὸς τὸν Πατέρα. Ἀλλὰ αὐτὴ ἡ πραγμάτωση εἶναι ἔργο 
τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας — γιὰ τὸν ἄνθρωπο μίμηση τῆς 
ὑπακοῆς τοῦ Χριστοῦ. Καὶ εἶναι ταυτόχρονα Χάρη-χάρισμα ζωῆς, 
«ἀνα-γέννηση» τῆς ὕπαρξης μὲ τὴν Ἐνέργεια τοῦ Ἁγίου 
Πνεύματος, ποὺ ἐντάσσει τὴν ἀφετηριακὴ κίνηση τῆς προσωπικῆς 
ἐλευθερίας στὸν τρόπο τῆς ζωῆς τοῦ Θεοῦ καὶ τῶν ἁγίων. Ἡ 
ἀντίσταση τῆς ἐπαναστατημένης φύσης δὲν καταργεῖται 
αὐτοματικά· αὐτὴ βεβαιώνει τὴν ἐλευθερία καὶ τὴ Χάρη ὡς 
ὑπαρκτικὸ γεγονὸς ὑπακοῆς καὶ ἀγάπης — γεγονὸς ποὺ 
προοδευτικὰ καὶ ἀνεπαίσθητα ὑποστασιάζει τὴ φύση, ζωοποιεῖ 
τὴν κτιστὴ ὕπαρξη, ἕως ὅτου τελικὰ «καταποθῇ τὸ θνητὸν ὑπὸ τῆς 
ζωῆς» (Β΄ Κορ. 5, 4).

Στὴν προσπάθειά του νὰ ἐνεργοποιήσει προσωπικὰ τὴ δυναμικὴ 
βαπτισματικὴ ἀπαρχὴ τῆς ὀντολογικῆς ἠθικῆς του ἀλλοίωσης, νὰ 
συνεργήσει ἐλεύθερα στὸ ἔργο τῆς ἠθικῆς του μεταμόρφωσης —
στὸ ἔργο τῆς «οἰκοδομῆς» τοῦ προσώπου, στὴ φιλοτέχνηση τῆς 
εἰκόνας τοῦ Θεοῦ στὴν ὕπαρξή του—, σπουδάζει ὁ ἄνθρωπος τὴν 
ἀντίσταση τῆς ἐπαναστατημένης του φύσης, τὴν ἀνεπάρκεια καὶ 
τοὺς περιορισμοὺς τῆς ἐλευθερίας του, τὴν τραγικὴ διάσταση 
προσώπου καὶ φύσεως. Ἀλλὰ σπουδάζει ταυτόχρονα καὶ τὴ 
δύναμη τῆς ζωῆς ποὺ εἶναι ἡ ἀγάπη τοῦ Θεοῦ, τὴ μετάγγιση τῆς 
ζωῆς ποὺ εἶναι ἡ Χάρη-Ἐνέργεια τοῦ Ἁγίου Πνεύματος. Τὸ 
γεγονὸς ὅτι ἡ τραγικότητα αὐτῆς τῆς διπλῆς ἀντιθετικῆς φορᾶς —
τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας καὶ τῆς αὐτονομίας τῆς φύσης— 
παραμένει καὶ μετὰ τὸ Βάπτισμα καὶ τὸ Χρίσμα δὲν ἀναιρεῖ τὴν 
πραγματικότητα τῆς βαπτισματικῆς ἀναγέννησης τοῦ ἀνθρώπου, 
τὴ δυναμικὴ ὁλοκλήρωση τοῦ βαπτισματικοῦ θανάτου καὶ τῆς 
ἀνάστασης. Μόνο βεβαιώνει τὴν ἀλήθεια ὅτι ἡ ἀναγέννηση καὶ ἡ 
ἀνάσταση εἶναι Χάρη-χάρισμα ζωῆς ποὺ δὲν ἀναιρεῖ τὴν 
ἐλευθερία καὶ τὶς συνέπειες τῆς ἐλευθερίας στὴ φύση, δὲν 



ἀλλοιώνει τὴν ὀντολογικὴ ἑνότητα προσώπου καὶ φύσης. Καμία 
φυσικὴ μεταβολὴ δὲν εἶναι δεδομένη καὶ ἀνεξάρτητη ἀπὸ τὴν 
ὑπαρκτική της πραγμάτωση στὸ γεγονὸς τῆς προσωπικῆς 
ἐλευθερίας καὶ ἑτερότητας. Ἡ ἐπαναστατημένη ἐλευθερία 
αὐτονομίας τοῦ ἀνθρώπου «ἠγρίωσε» τὴ φύση· καὶ ἡ ὑποταγμένη 
στὸ θέλημα τοῦ Θεοῦ ἐλευθερία, ἐνισχυμένη ἀπὸ τὴ χαρισματικὴ 
Ἐνέργεια τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, «ἡμεροῖ» τὴ φύση, τὴ συντονίζει 
προοδευτικὰ καὶ δυναμικὰ μὲ τὴν ὑπαρκτικὴ ἀναγέννηση ποὺ 
συντελέστηκε στὸ Βάπτισμα — μὲ τὴν ὀργανικὴ ἔνταξη τοῦ 
προσώπου στὸν τριαδικὸ τρόπο ὑπάρξεως τῆς κοινωνίας τῶν 
ἁγίων.

Εἶναι φυσικὸ λοιπὸν νὰ ἀποτυγχάνει ὁ ἄνθρωπος καὶ μετὰ τὸ 
Βάπτισμα στὴν προσπάθεια γιὰ τὴν ὑπέρβαση τῆς αὐτονομημένης 
του ἀτομικότητας. Δὲν κατορθώνει πάντοτε νὰ κυριαρχήσει στὶς 
ἀπολυτοποιημένες ἐπιθυμίες καὶ ἀπαιτήσεις τῆς ἀτομικῆς του 
φύσης — ἀποτυγχάνει στὴν ἄσκησή του, στὴν ἄσκηση τῆς 
ἐλευθερίας του. Μὰ ἡ Ἐκκλησία τὸν δέχεται καὶ πάλι, αὐτὴ 
ἀναλαμβάνει τὴν ἀποτυχία του, ἀναγνωρίζει στὴν πτώση του τὰ 
σημάδια τοῦ προσωπικοῦ του ἀγώνα, ἀποδέχεται τὴν πτώση του 
ὡς μέτρο τραγικότητας τῆς ἐλευθερίας του, ὡς βεβαίωση τῆς 
ἀλήθειας τοῦ προσώπου του. Αὐτὴ ἡ ἀποδοχὴ καὶ ἀποκατάσταση 
τοῦ ἀνθρώπου στὴ ζωή, ποὺ εἶναι ἡ ἀγάπη καὶ κοινωνία τῆς 
Ἐκκλησίας, ὕστερα ἀπὸ ὁποιαδήποτε πτώση του, συνιστᾶ ἐπίσης 
ἕνα μυστήριο, ἕνα γεγονὸς ἐπαναπρόσληψης τῆς ἀνθρώπινης 
ἐλευθερίας ἀπὸ τὴ Χάρη τοῦ Θεοῦ: τὸ μυστήριο τῆς Μετάνοιας 
καὶ Ἐξομολόγησης.

5. Ἡ μετάνοια, μεταποίηση τοῦ θανάτου σὲ ἀνάσταση
Ὅπως τὸ Βάπτισμα, ἔτσι καὶ ἡ Μετάνοια εἶναι πραγμάτωση καὶ 
φανέρωση τῆς ἀλήθειας τῆς Ἐκκλησίας, τῆς θεανθρώπινης ζωῆς 
της: εἶναι μετοχὴ στὸν θάνατο καὶ στὴν Ἀνάσταση τοῦ Χριστοῦ, 
ἀνα-γέννηση τοῦ προσώπου στὴν ἐλευθερία ἀπὸ τὴ φυσικὴ 
ἀναγκαιότητα — στὴν ἐλευθερία ποὺ βυθομετράει τὸν θάνατο μὲ 
τὸ μέτρο τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ. Οἱ κατηγορίες ποὺ 
χρησιμοποιοῦνται γιὰ νὰ ἐκφράσουν αὐτὸ τὸ γεγονὸς εἶναι 



κυριολεκτικές, ὄχι μεταφορικὲς ἢ ἀναγωγικὲς σὲ ψυχολογικὲς 
ἀντιστοιχίες. Πρόκειται γιὰ θάνατο —γιὰ ἁμαρτία-ἀποτυχία τοῦ 
ἀνθρώπου νὰ ὑπάρξει ὡς προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία—, 
πρόκειται γιὰ τὴν τραγικὴ πραγματικότητα τῆς ἐπαναστατημένης 
καὶ τεμαχισμένης φύσης. Ἀλλὰ ἡ ἐπίγνωση καὶ προσαγωγὴ στὴν 
Ἐκκλησία αὐτῆς τῆς ἀποτυχίας εἶναι γεγονὸς ταπείνωσης, 
κοινωνίας καὶ ἀγάπης, δηλαδὴ ἀποκατάσταση στὴ ζωή: 
Προσκομίζω στὴν Ἐκκλησία τὴν ἀποτυχία καὶ ἁμαρτία μου, καὶ 
μὲ τὴν πράξη μου αὐτὴ ἀντιστρατεύομαι ἔμπρακτα τὴ φυσική μου 
τάση αὐτοϊκανοποίησης καὶ αὐτάρκειας· καλῶ τὴν Ἐκκλησία 
κοινωνὸ στὴν ἀνεπάρκειά μου, ζητῶ καὶ δέχομαι τὴν ἀγάπη τῆς 
Ἐκκλησίας, τὴν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ, ποὺ δὲν εἶναι «αἴσθημα» οἴκτου 
ἢ νομικὴ συγχώρεση, ἀλλὰ ζωή, Χάρη-χάρισμα μεταποίησης τοῦ 
ἀλλοτριωμένου προσώπου μου σὲ εἰκόνα τοῦ Υἱοῦ τοῦ Θεοῦ, τοῦ 
Υἱοῦ τῆς ἀγάπης τοῦ Πατρός.

Πάνω στὸν Σταυρὸ ὁ Χριστὸς μεταμόρφωσε τὸν θάνατο, τὴν 
ἔσχατη συνέπεια αὐτονομίας τῆς φύσης μας, σὲ ὑπακοὴ στὸ 
θέλημα τῆς ἀγάπης τοῦ Πατρός, σὲ κοινωνία ζωῆς μὲ τὸν Πατέρα, 
τὴν πηγὴ τῆς ζωῆς. Καὶ τὸ μυστήριο τῆς Μετάνοιας εἶναι ἡ μίμηση 
αὐτῆς τῆς προσαγωγῆς τοῦ θανάτου στὴν ἀγάπη τοῦ Πατρὸς «ἐν 
προσώπῳ Ἰησοῦ Χριστοῦ» (Ἐφεσ. 2, 18 – Α΄ Πέτρ. 3, 18). Μὲ τὴν 
ἐξομολόγηση τῶν ἁμαρτιῶν μας βεβαιώνουμε τὴν υἱοθεσία μας 
ἀπὸ τὸν Θεό, τὸ γεγονὸς ὅτι «νεκροὺς ὄντας τοῖς παραπτώμασιν 
καὶ ταῖς ἁμαρτίαις ἡμῶν συνεζωοποίησεν ἡμᾶς τῷ Χριστῷ»: 
εἴμαστε οἱ «ἠγαπημένοι τοῦ Πατρός», ὅπως εἶναι ὁ Υἱὸς 
«ἠγαπημένος τοῦ Πατρός», μὲ τὴν ἴδια ζωοποιὸ καὶ ὑποστατικὴ 
τῆς ὕπαρξης ἀγάπη125 — «ὡς ἐκ νεκρῶν ζῶντες». Καὶ μὲ τὴν 
εἰκόνα τῆς υἱοθεσίας στὸ πρόσωπό μας «ἔχομεν παρρησίαν εἰς 
τὴν εἴσοδον τῶν ἁγίων», ἄμεση πρόσληψη ἀπὸ τὴν ἀγάπη τῶν 
ἁγίων καὶ τῆς Θεοτόκου, ὀργανικὴ ἔνταξη στὸ ζωηφόρο σῶμα τῆς 
Ἐκκλησίας126.

Εἶναι φανερὸ λοιπὸν ὅτι ἡ Μετάνοια καὶ Ἐξομολόγηση 
συνιστοῦν γεγονὸς ριζικὰ διαφορετικὸ ἀπὸ τὴν ψυχολογικὴ 
ἐκτόνωση ἢ «τακτοποίηση» τῶν αἰσθημάτων ἐνοχῆς, ὅπως συχνὰ 
πιστεύεται στὶς μέρες μας. Τὸ βίωμα τῆς μετάνοιας ποὺ ὁδηγεῖ 



στὴν Ἐξομολόγηση εἶναι οὐσιαστικὰ διαφορετικὸ ἀπὸ τὴ 
συνείδηση ἢ τὸ σύμπλεγμα ἐνοχῆς. Εἶναι ἄλλη ἡ ἐπίγνωση τῆς 
ἀποτυχίας, τῆς ἀνεπάρκειας τοῦ ἀνθρώπου νὰ πραγματώσει τὴ 
ζωὴ τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἀγάπης, καὶ ἄλλη ἡ 
συνείδηση τῆς παράβασης κάποιου νόμου, ἡ συναίσθηση τῆς 
ἐνοχῆς γιὰ πλημμελήματα ποὺ μειώνουν τὸν ἄνθρωπο στὴν ἴδια 
του τὴν ἀτομικὴ συνείδηση. Μόνο ὅταν ὑπερβεῖ ὁ ἄνθρωπος τὸ 
ἐπίπεδο τῶν ἀτομικῶν ψυχολογικῶν του ἀπαιτήσεων, τὶς ἀνάγκες 
τοῦ ψυχολογικοῦ ἐγὼ γιὰ ἀτομικὴ δικαίωση καὶ ἠθικὴ αὐτάρκεια, 
μόνο τότε μπορεῖ νὰ ἀναχθεῖ στὴ ζωὴ τῶν μυστηρίων, στὴν 
ἀλήθεια καὶ στὴν πραγματικότητα τῆς ζωῆς ποὺ σαρκώνει ἡ 
Ἐκκλησία.

Τέλος καὶ σκοπὸς τῆς Μετάνοιας, ὅπως καὶ κάθε μυστηρίου, 
εἶναι ἡ πραγμάτωση τῆς ἀλήθειας τοῦ ἀνθρώπου, ποὺ εἶναι καὶ 
φανέρωση τῆς ἀλήθειας τοῦ Θεοῦ — ὄχι ἡ ἀποκατάσταση τοῦ 
ἀτόμου στὴν «ἀρετὴ» καὶ στὴν ψυχολογικὴ αὐτάρκεια. Ὁλόκληρη 
ἡ Ἠθικὴ τῆς Ἐκκλησίας σκοπεύει στὴν ἀλήθεια, ὄχι στὴν ἀρετή. Ἡ 
ἀρετὴ μπορεῖ νὰ ὑπηρετεῖ τὴν ἀλήθεια, ἡ ἀλήθεια ὅμως δὲν 
ὑποτάσσεται ποτὲ στὴ σκοπιμότητα τῆς ἀρετῆς.

Γράφει ὁ ἅγιος Μάξιμος ὁ Ὁμολογητής:
«Διὰ τὴν ἀλήθειάν ἐστιν ἡ ἀρετή, ἀλλ' οὐ διὰ τὴν ἀρετὴν ἡ 
ἀλήθεια. Ὅθεν ὁ διὰ τὴν ἀλήθειαν πράττων τὴν ἀρετήν, 
κενοδοξίας οὐ τιτρώσκεται βέλεσιν· ὁ δὲ τὴν ἀλήθειαν ἀρετῆς 
ἕνεκεν ἐπιτηδεύων, σύνοικον ἔχει τῆς κενοδοξίας τὴν οἴησιν»127.

Στὴ φράση αὐτὴ συγκεφαλαιώνεται ὁλόκληρη ἡ χριστιανικὴ 
Ἠθικὴ καὶ διαστέλλεται ριζικὰ ἀπὸ κάθε ἄλλη θρησκευτική, 
φιλοσοφική, νομικὴ ἐκδοχὴ τοῦ ἤθους. Καὶ στὴν ἴδια αὐτὴ φράση 
συνοψίζεται ὁ σκοπὸς καὶ τὸ τέλος τοῦ μυστηρίου τῆς Μετάνοιας.

Ἡ μετάνοια τοῦ ἀνθρώπου δὲν ἔχει σχέση μὲ τὴν ὑπερήφανη 
θλίψη τοῦ τραυματισμένου ἐγώ. Ἡ ἀτομικὴ συνείδηση τῆς 
ἁμαρτωλότητας δὲν εἶναι τὸ γεγονὸς τῆς μετάνοιας. Μετάνοια 
εἶναι ἡ ἐπίγνωση τῆς ὑπαρκτικῆς ἀποτυχίας ποὺ ἀναφέρεται στὸ 
ἔλεος τοῦ Θεοῦ καὶ συνιστᾶ μιὰ σχέση μαζί Του. Αὐτὴ ἡ σχέση 
εἶναι κιόλας τὸ μέτρο τῆς ἀλήθειας τοῦ «καινοῦ ἀνθρώπου», εἶναι 
ἡ ἐπαναβίωση τῆς βαπτισματικῆς ἀναγέννησης, ἡ ἔμπρακτη 



ἀποταγὴ τοῦ θανάτου καὶ ἡ σύνταξη μὲ τὴ ζωή. «Σοὶ μόνῳ 
ἁμαρτάνομεν καὶ σοὶ μόνῳ λατρεύομεν», λέει μιὰ προσευχὴ τῆς 
Ἐκκλησίας ποὺ διαβάζεται στὸν ἑσπερινὸ τῆς Πεντηκοστῆς. Αὐτὴ 
τὴ δυνατότητα μᾶς ἔδωσε ἡ σάρκωση τοῦ Χριστοῦ καὶ αὐτὴ τὴ 
δυνατότητα σαρκώνει ἡ μετάνοια: ἡ ἁμαρτία μας νὰ 
μεταμορφώνεται σὲ γεγονὸς σχέσης καὶ κοινωνίας μὲ τὸν Θεό, μὲ 
τὸν ἴδιο τρόπο ποὺ εἶναι σχέση καὶ κοινωνία μαζί Του ἡ λατρεία 
τοῦ Προσώπου Του. Κάθε ἁμαρτία μας ἔχει ἄμεση ὑπαρκτικὴ 
ἀναφορὰ μόνο σὲ Αὐτόν· εἶναι παραβίαση καὶ ἄρνηση τῆς ζωῆς 
ποὺ Αὐτὸς συνιστᾶ. Δὲν ἁμαρτάνουμε ἀπέναντι στὸν ἑαυτό μας ἢ 
ἀπέναντι στοὺς ἄλλους, ἡ ἁμαρτία δὲν εἶναι παράβαση 
καθηκόντων, παραβίαση ἀπρόσωπων κωδίκων συμπεριφορᾶς. 
Ἁμαρτάνουμε μόνο «ἐνώπιον» τοῦ Θεοῦ, ἡ ἁμαρτία μας εἶναι σὲ 
κάθε περίπτωση μιὰ σχέση μαζί Του — σχέση κοινωνίας καὶ ζωῆς 
μέσῳ τῆς μετάνοιας ἢ σχέση ἀπορριπτικὴ τῆς ζωῆς ποὺ Αὐτὸς 
χορηγεῖ.

Ὁ Σταυρὸς τοῦ Χριστοῦ, ὁ φαινομενικὸς αὐτὸς θρίαμβος τῆς 
ἀνθρώπινης ἁμαρτίας, εἶναι ἡ σωτηρία τοῦ ἀνθρώπου, ἡ 
μεταποίηση τοῦ θανάτου σὲ μέτρο αὐτοπαράδοσης στὴν ἀγάπη 
τοῦ Θεοῦ, δηλαδὴ σὲ ζωὴ καὶ Ἀνάσταση. Τὸ ἴδιο καὶ κάθε 
ἁμαρτία, ἀκόμα καὶ ἡ πιὸ ἀπογοητευτικὴ πτώση, μεταμορφώνεται
μὲ τὴ Μετάνοια σὲ πραγμάτωση καὶ φανέρωση τῆς υἱοθεσίας τοῦ 
ἀνθρώπου ἀπὸ τὸν Θεό. Ἡ σχέση τοῦ ἁμαρτωλοῦ μὲ τὸν Θεό, 
μέσα ἀπὸ τὸ μυστήριο τῆς Μετάνοιας, εἶναι ἡ ἴδια μὲ τὴ σχέση 
τοῦ σταυρωμένου Χριστοῦ μὲ τὸν Πατέρα: Ὁ ἄνθρωπος 
πραγματώνει στὴ Μετάνοια τὴν ἴδια σχέση μὲ τὸν Θεό μὲ ἐκείνη 
ποὺ ἐλεύθερα καὶ ἀπὸ ἀγάπη ἔχει ὁ Χριστός, ὡς Υἱὸς τοῦ Θεοῦ, 
μὲ τὸν Πατέρα. Ἔτσι, μέσα ἀπὸ τὶς διαδοχικὲς φάσεις καὶ τὴ 
δυναμικὴ τῆς Μετάνοιας, οἰκοδομεῖ ὁ ἄνθρωπος τὸν ἴδιο τρόπο 
ὑπάρξεως ποὺ συνιστᾶ τὴν ἑνότητα τῆς τριαδικῆς κοινωνίας.

Ὁ ὁποιοσδήποτε ἀπύθμενος ἅδης τῶν ἀνθρώπινων ἁμαρτιῶν 
ὅταν προσάγεται στὴν Ἐκκλησία μεταμορφώνεται σὲ υἱοθεσία, σὲ 
φανέρωση τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ, τῆς ἀλήθειας τοῦ προσωπικοῦ 
Θεοῦ, ποὺ κατέβηκε ὣς τὸν ἔσχατο ἅδη τῆς ἀνθρώπινης 
ἀποστασίας γιὰ νὰ ἀνασύρει τὸ ἀνθρώπινο πρόσωπο καὶ νὰ τὸ 



ἀποκαταστήσει στὴ ζωὴ τῆς ἐλευθερίας καὶ τῆς ἀγάπης. Ὅσο πιὸ 
τραγικὴ καὶ πιὸ ἀδιέξοδη εἶναι ἡ ἁμαρτία ποὺ προσκομίζεται στὸ 
μυστήριο τῆς Μετάνοιας, τόσο μεγαλύτερος ὁ θρίαμβος τῆς 
Ἐκκλησίας, ἡ βεβαίωση τῆς Ἐκκλησίας καὶ τῆς ἀλήθειας της.

Ὁ ἄνθρωπος θὰ ἀστοχήσει καὶ πάλι μετὰ τὴν ἐξομολόγηση τῶν 
ἁμαρτιῶν του· περισσότερο ἢ λιγότερο ἡ δύναμη τῆς ἀνταρσίας 
τῆς φύσης θὰ ὑποτάξει τὴν ἐλευθερία του, θὰ κυλήσει τὴ θεία 
εἰκόνα τοῦ προσώπου του στὴ φθορὰ καὶ στὴν ἀσχήμια τῶν 
ἀπολυτοποιημένων ἐπιθυμιῶν καὶ ἀναγκῶν τῆς ἀτομικῆς του 
φύσης. Ἀλλὰ ὁ πιστὸς θὰ προσκομίσει καὶ πάλι τὸν ἑαυτό του 
στὴν Ἐκκλησία γιὰ νὰ ἐπαναλάβει τὴν πράξη τοῦ θριάμβου καὶ 
τῆς χαρᾶς, τὴ δυναμικὴ «ἔμπροσθεν ἐπέκταση» (Φιλιπ. 3, 14) τῆς 
υἱοθεσίας του ἀπὸ τὸν Θεό.

Ἄρα «ἐπιμενοῦμεν τῇ ἁμαρτίᾳ ἵνα ἡ χάρις πλεονάση;» (Ρωμ. 6, 
1). Εἶναι ἡ συνηθισμένη ἀντίρρηση τῶν ἠθικολόγων σὲ κάθε ἐποχή, 
ἔτσι ὅπως τὴ συνοψίζει ὁ Ἀπόστολος Παῦλος γιὰ νὰ τὴν ἀρνηθεῖ 
ριζικά: «μὴ γένοιτο». Ἂν ἡ προσέλευση στὸ μυστήριο τῆς 
Μετάνοιας, λένε οἱ ἠθικολόγοι, δὲν δεσμεύεται καὶ ἀπὸ τὴν 
ὑποχρέωση νὰ ὑπάρξει ἀντικειμενικὴ «διόρθωση» τοῦ ἀνθρώπου, 
δέσμευση νὰ μὴν ἐπαναληφθοῦν τὰ ἴδια παραπτώματα, τότε ὁ 
καθένας μπορεῖ νὰ ἁμαρτάνει ἀδίστακτα καὶ νὰ ζητάει μετὰ τὴ 
συγχώρεση τοῦ Θεοῦ. Ἀλλὰ ἕνας τέτοιος συλλογισμός, ὅσο καὶ ἂν 
μοιάζει «ποιμαντικὰ» καὶ παιδαγωγικὰ χρήσιμος, δὲν παύει νὰ 
εἶναι νομικίστικος, ὁλότελα ἄσχετος μὲ τὸ γεγονὸς τῆς ζωῆς ποὺ 
ἀντιπροσωπεύει τὸ μυστήριο.

Τόσο ἡ ἀπαίτηση ἀντικειμενικῆς «διόρθωσης» ὅσο καὶ ὁ φόβος 
γιὰ τὴν πιθανὴ ἡδονοθηρικὴ ἐκμετάλλευση τῆς ἄφεσης τῶν 
ἁμαρτιῶν προϋποθέτουν τὴ νομικὴ-δικανικὴ ἀντίληψη καὶ τῆς 
ἁμαρτίας καὶ τῆς σωτηρίας: τὴν ἁμαρτία σὰν παράβαση κωδίκων 
συμπεριφορᾶς καὶ τὴν ἐπαναπρόσληψη καὶ υἱοθεσία σὰν ἀτομικὴ 
δικαίωση καὶ λογιστικὴ διαγραφὴ χρεῶν. Πῶς εἶναι δυνατὸν ὁ 
ἄνθρωπος ποὺ συνειδητοποιεῖ καὶ προσάγει στὴν Ἐκκλησία τὴν 
ἁμαρτία του, τὴ νέκρωση τῆς ζωῆς καὶ τὸν βασανισμό του ἀπὸ 
αὐτὸν τὸν βιούμενο θάνατο, ταυτόχρονα νὰ ἀρέσκεται στὴ 
νέκρωση καὶ στὸν βασανισμό, νὰ ἐμπαίζει τὴ δυνατότητα τῆς 



ζωῆς, ἀλλὰ καὶ νὰ τὴ συντηρεῖ σὰν ἐνδεχόμενο ἀφηρημένης 
δικαίωσης σὲ ἕνα ἀπροσδιόριστο μέλλον;

Ἔστω ὅμως νὰ συμβαίνει ἀκόμα καὶ αὐτό, ἡ ἴαση μιᾶς τέτοιας 
διαστροφῆς τῶν αἰσθητηρίων τῆς ζωῆς δὲν μπορεῖ νὰ προκύψει 
ἀπὸ δεσμεύσεις καὶ ὑποχρεώσεις ἀντικειμενικῆς «διόρθωσης» —
ποὺ ἐγκλωβίζουν ἀναπόφευκτα στὸ ἀδιέξοδο τῆς ἀτομοκεντρικῆς 
προσπάθειας καὶ τῆς ἀτομοκεντρικῆς ἠθικότητας—, ἀλλὰ μόνο μὲ 
τὴ βαθμιαία ἐπίγνωση καὶ δυναμικὴ βίωση τῆς ἀλήθειας τοῦ 
μυστηρίου, τὴ συνεχὴ ἐπαναπροσαγωγὴ τῶν ἁμαρτιῶν στὴν 
Ἐκκλησία, ὥσπου νὰ κερδηθεῖ προοδευτικὰ ἡ οὐσιαστικὴ 
ταπείνωση καὶ ἡ συνάντησή της μὲ τὴν ἀγάπη τῆς Ἐκκλησίας, 
δηλαδὴ νὰ λειτουργήσει ἡ ζωὴ καὶ νὰ ἀναστηθεῖ ἡ νεκρωμένη 
φύση.

Δὲν εἶναι ἡ μετάνοια μιὰ εὐκολότερη ἢ δυσκολότερη ἀπόφαση 
τῆς θέλησης μόνο, συνοδευμένη ἔστω ἀπὸ ψυχολογικὴ συντριβὴ 
καὶ ὑποσχέσεις «διόρθωσης». Ἀλλὰ εἶναι καθολικό, προσωπικὸ 
ἐπίτευγμα ἐμπειρίας τῆς ἀλήθειας, ἐπίγνωσης τῆς πτώσης τοῦ 
ἀνθρώπου καὶ τῆς ἀλήθειας ἀπὸ τὴν ὁποία ἐξέπεσε — τελικὰ μιὰ 
ἐμπειρία τῆς ζωῆς ποὺ εἶναι ἡ κοινωνία μὲ τὸν Θεό. Γι' αὐτὸ καὶ 
«τοῦτο τὸ αἰσθηθῆναί τινα τῶν ἁμαρτημάτων αὐτοῦ ἐκ Θεοῦ ἐστι 
γινόμενον χάρισμα», γράφει ὁ ἅγιος Ἰσαὰκ ὁ Σύρος. «Μετάνοια 
γάρ ἐστιν ἀναγέννησις δευτέρα ἐκ Θεοῦ»128. Καὶ δὲν εἶναι τυχαῖο 
τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ δυναμικὴ πρωτοπορία τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ βίου, 
ὁ βίος τῶν μοναχῶν, βίος ἀσκήσεων καὶ μόχθων, ὀδυνῶν και 
ἀκατάπαυστης πάλης, δὲν ἀποβλέπει παρὰ μόνο στὸ «τέλος» τῆς 
μετάνοιας, σὲ αὐτὴ τὴν «ἐκ Θεοῦ» μετάνοια, στὴ βυθομέτρηση 
τῶν ἀβύσσων τῆς ἀνθρώπινης πτώσης μὲ τὸ μέτρο τῆς ἀγάπης τοῦ 
Θεοῦ: στὴν ἀποκάλυψη τοῦ φωτὸς τοῦ Προσώπου Του.

6. Ἡ δικανικὴ ἀλλοτρίωση τῆς μετάνοιας
Ὁ ὑποβιβασμὸς ἢ ἡ ἄγνοια τῆς ἀλήθειας τοῦ προσώπου ἔχει ὡς 
ἀναπόφευκτη συνέπεια τὴ δημιουργία μιᾶς νομικῆς, ἐξωτερικῆς 
Ἠθικῆς. Τὸ ἦθος παύει νὰ ἀναφέρεται στὴν ἀλήθεια τῆς ὕπαρξης, 
στὸ δυναμικὸ γεγονὸς καὶ στὴν ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση τῆς 
«ὄντως ζωῆς». Τὸ ἠθικὸ πρόβλημα τοῦ ἀνθρώπου δὲν εἶναι πιὰ 



πρόβλημα ὑπαρκτικό, πρόβλημα σωτηρίας ἀπὸ τὴ φυσικὴ 
ἀναγκαιότητα τῆς φθορᾶς καὶ τοῦ θανάτου, ἀλλὰ ψευδοπρόβλημα 
νομικῶν ὑποχρεώσεων ποὺ μένουν ὑπαρκτικὰ ἀδικαίωτες. Τότε 
καὶ ἡ μετάνοια ἀλλοιώνεται ἀπὸ στοιχεῖα ξένα καὶ ἀλλότρια, 
ἄσχετα μὲ τὴν ἀλήθεια καὶ τὴν πραγματικότητα τοῦ μυστηρίου.

Ἡ ἀφετηρία τῆς παραφθορᾶς βρίσκεται στὴν ἀντίληψη τοῦ 
μυστηρίου ὡς μέσου γιὰ τὴν ἀτομικὴ ἐξιλέωση, τὴ δικαίωση καὶ 
τὸν ἐφησυχασμὸ τοῦ ψυχολογικοῦ ναρκισσισμοῦ. Στὸ πλαίσιο 
αὐτῆς τῆς ἀντίληψης ἡ ἁμαρτία δὲν εἶναι παρὰ ἀτομικὴ ἐνοχὴ 
ποὺ ὑπάγεται σὲ ἀντικειμενικὲς διαβαθμίσεις, γίνεται 
«περίπτωση» νομικὰ προκαθορισμένη καὶ ἀπαιτεῖ ἐξιλέωση-
ἐξαγορὰ μὲ τὴν ἐπιβολὴ ποινῆς ποὺ προβλέπεται ἀπὸ ἀντίστοιχο 
«κανόνα». Ἡ ἐξάντληση τῆς ἀλήθειας τοῦ μυστηρίου στὴν 
παραδοχὴ τῆς ἐνοχῆς καὶ στὴν ἐπιβολὴ τοῦ προβλεπόμενου 
κανόνα ἀρκεῖ γιὰ νὰ μεταβάλει τὴν ἐξομολόγηση σὲ ἕνα εἶδος 
ὀρθολογιστικῆς νομικῆς συναλλαγῆς, σὲ πράξη ψυχολογικὰ 
ταπεινωτικὴ ἀλλὰ ἀναγκαία γιὰ νὰ ἐξαγοραστεῖ ἡ ἠθικὴ 
αὐτάρκεια τῆς ἐγωκεντρικῆς συνείδησης. Στὰ πλαίσια αὐτῆς τῆς 
συναλλαγῆς ἡ «ἄφεση τῶν ἁμαρτιῶν» (ἔκφραση ποὺ ἀναφέρεται 
στὴν ἀπελευθέρωση ἀπὸ τὶς συνέπειες τοῦ νεκροφόρου 
ἐγωκεντρισμοῦ μὲ τὴ Μετάνοια) ταυτίζεται μὲ τὴ νομικὴ 
«δικαίωση» καὶ τὴν ἀπαλλαγὴ ἀπὸ τὶς τύψεις ἐνοχῆς. Καὶ τὰ 
παιδαγωγικὰ ἐπιτίμια (καθοδηγητικὰ πάντοτε τῆς σωματικῆς 
συμμετοχῆς στὴν πραγμάτωση τῆς ἐλευθερίας) ἑρμηνεύονται σὰν 
τίμημα γιὰ τὴν ἐξαγορὰ τῶν ἁμαρτιῶν.

Μιὰ ὁλόκληρη «θεολογία» δημιουργήθηκε τὴν ἐποχὴ τοῦ 
Μεσαίωνα στὴ ρωμαιοκαθολικὴ Δύση γιὰ νὰ στηρίξει αὐτὴ τὴν 
ἀτομοκεντρικὴ «θρησκευτικὴ» ἀνάγκη ἀντικειμενικῆς 
«δικαίωσης» καὶ συναλλαγῆς μὲ τὴ Θεότητα129, προκειμένου νὰ 
κατοχυρώνεται, ὅσο γίνεται πληρέστερα, ἡ ἀτομικὴ ἠθικὴ 
αὐτάρκεια καὶ κατὰ προέκταση ἡ κοινωνικὴ εὐταξία. Ἔτσι, 
διατυπώθηκε ἡ θεωρία «περὶ ἱκανοποιήσεως τῆς θείας 
δικαιοσύνης διὰ τοῦ σταυρικοῦ θανάτου τοῦ Χριστοῦ»130 (θεωρία 
ποὺ πέρασε τόσο στὸν προτεσταντισμὸ131 ὅσο καὶ σὲ ἀνατολικοὺς 
ὀρθόδοξους συγγραφεῖς μέσα στὸ κλίμα τῶν τάσεων 



«ἐξευρωπαϊσμοῦ» καὶ τῶν πιετιστικῶν ἐπιδράσεων στὴν Ἀνατολὴ 
τοὺς τελευταίους αἰῶνες132): Ἡ εἰκόνα τοῦ Θεοῦ ταυτίστηκε μὲ τὸ 
ἀρχέτυπο τοῦ «σαδιστῆ Πατέρα» ποὺ διψάει ἀκόρεστα τὴν 
ἱκανοποίηση τῆς «τρωθείσης δικαιοσύνης» Του καὶ —κατὰ λογικὴ 
ἀναγκαιότητα— εὐφραίνεται ἀπὸ τὸν βασανισμὸ τῶν ἁμαρτωλῶν 
στὴν κόλαση133. Ἡ ἀκραία κατάληξη τῆς νομικίστικης αὐτῆς 
ἐκδοχῆς τοῦ γεγονότος τῆς σωτηρίας εἶναι ἡ ὁλοκληρωτικὴ 
ἀντικειμενοποίηση τῆς ἐξαγορᾶς τῶν ἁμαρτιῶν, ἀκόμα καὶ μὲ 
καταβολὴ χρηματικοῦ τιμήματος — ὅπως στὴν περίπτωση τῆς 
Ρωμαιοκαθολικῆς Ἐκκλησίας στὸν Μεσαίωνα μὲ τὰ περίφημα 
«συχωροχάρτια» (indulgentiae), ποὺ ἔγιναν ἀφορμὴ νὰ ἀπορρίψει 
ἐντελῶς τὸ μυστήριο τῆς Μετάνοιας ἡ διαμαρτυρόμενη 
χριστιανοσύνη134.

Ὁπωσδήποτε ἡ Ἐξομολόγηση ἀποβλέπει σὲ μιὰ ἀλλαγὴ τῆς 
ζωῆς τοῦ ἀνθρώπου: Εἶναι μετάνοια, μεταβολὴ τοῦ νοῦ — τὸ 
κορύφωμα καὶ ἡ κατάληξη τῆς ἄσκησης, τῆς συγκεκριμένης 
προσπάθειας τοῦ ἀνθρώπου νὰ ὑποτάξει τὴν ἐπαναστατημένη 
ἀτομική του θέληση στὸ θέλημα τῆς κοινωνίας τῶν ἁγίων, στὴν 
προτεραιότητα τῆς ἀγάπης. Ἀλλὰ μιὰ τέτοια ἀλλαγὴ καὶ 
ὑπαρκτικὴ ἀλλοίωση δὲν εἶναι ἀτομικὸ κατόρθωμα ποὺ ἀναιρεῖ ἢ 
ἐξαγοράζει τὴν ἀτομικὴ παρεκτροπή135· ἀντίθετα, πραγματώνεται 
μόνο μὲ τὸ πέρασμα ἀπὸ τὸν ἀτομικὸ τρόπο ἐπιβίωσης στὴν 
ὄντως ὕπαρξη τῆς ἀγαπητικῆς κοινωνίας καὶ σχέσης.

Ἡ ἀλλαγὴ τῆς ζωῆς τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴ μετάνοια εἶναι γεγονὸς 
ποὺ προϋποθέτει τὴ συνάντηση τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας μὲ τὴ 
Χάρη τοῦ Θεοῦ — προϋποθέτει τὸν δυναμισμὸ τῆς ἄσκησης, τὴν 
ἀδιάκοπη δοκιμασία τῆς ἀνθρώπινης ἐλευθερίας, ἀλλὰ εἶναι ἡ 
συνάντηση μὲ τὴ Χάρη ποὺ συνιστᾶ τὴν ἀλλαγὴ τοῦ ἀνθρώπου ὡς 
γεγονὸς ζωῆς, πέρα ἀπὸ κάθε ὀρθολογικὸ καθορισμό. Καὶ 
πραγματώνεται, ὅπως πάντοτε ἡ ζωή: «ὡς ἂν ἄνθρωπος βάλῃ τὸν 
σπόρον ἐπὶ τῆς γῆς, καὶ καθεύδῃ καὶ ἐγείρηται νύκτα καὶ ἡμέραν, 
καὶ ὁ σπόρος βλαστάνῃ καὶ μηκύνηται ὡς οὐκ οἶδεν αὐτός· 
αὐτομάτη γὰρ ἡ γῆ καρποφορεῖ» (Μάρκ. 4, 26-28).

Νὰ ἐπιμένουμε νὰ προσδιορίσουμε μὲ ἀντικειμενικὰ 
ἐπιτεύγματα τὸ μυστήριο τῆς «καινῆς ζωῆς» καὶ μεταμόρφωσης 



τοῦ ἀνθρώπου ποὺ εἶναι ἡ Μετάνοια, νά ἡ τραγικότερη μορφὴ 
ἐμμονῆς στὴν πτώση, δηλαδὴ στὸν ἀτομικὸ τρόπο ἐπιβίωσης. Ἡ 
θέληση καὶ προσπάθεια γιὰ τὴν ἀπαλλαγὴ ἀπὸ τὴν ἁμαρτία 
ἐγκλωβίζεται στὰ ὅρια τῆς ἀτομικῆς αὐτοπεποίθησης, στὶς 
προϋποθέσεις τῆς πτώσης-ὑπαρκτικῆς ἀλλοτρίωσης τοῦ 
ἀνθρώπου. Ἔτσι, ἡ ἐξομολόγηση μεταβάλλεται σὲ μιὰ φάση ζωῆς 
τοῦ ὑπαρκτικὰ ἀλύτρωτου ἀνθρώπου, τῆς συμβατικῆς ζωῆς τοῦ 
κόσμου τούτου136.

7. Ὁ θεσμὸς τῆς πνευματικῆς πατρότητας
Στὸ πλαίσιο τῆς Ἐξομολόγησης, ἡ παράδοση τῆς Ἐκκλησίας 
γνωρίζει τὸν θεσμὸ τῆς «πνευματικῆς καθοδήγησης», 
ἐνσαρκωμένον σὲ σεβάσμιες ἱερατικὲς μορφὲς ἢ καὶ σὲ μορφὲς 
ἁπλῶν μοναχῶν μὲ μακρόχρονη πνευματικὴ πείρα, πείρα 
προσωπικῆς ἄσκησης καὶ βαθύτατης ἀνθρωπογνωσίας. Εἶναι οἱ 
πνευματικοὶ «γέροντες», οἱ «διακριτικοί» — αὐτοὶ ποὺ ἔχουν τὸ 
χάρισμα νὰ «διακρίνουν» τὰ βάθη τῆς ἀνθρώπινης ψυχῆς, τὶς 
μυστικὲς πτυχὲς τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης, οἱ γνῶστες τῶν πιὸ 
κρυμμένων καὶ δυσδιάκριτων φάσεων τῆς ἀντίστασης ποὺ 
προβάλλει ἡ ἀνθρώπινη φύση στὴ Χάρη τοῦ Θεοῦ. Ἡ ἱκανότητά 
τους νὰ εἰσδύουν στὰ βάθη τῆς ἀνθρώπινης ψυχῆς καὶ νὰ 
ἀνασύρουν ἀπὸ ἐκεῖ τὶς μυστικὲς ρίζες τῶν παθῶν, τὶς 
σκληρυμένες ὀχυρώσεις τῆς ἀτομικῆς αὐταρέσκειας, ἀλλὰ καὶ 
τοὺς κρυμμένους στεναγμοὺς τῆς δίψας τοῦ ἀνθρώπου γιὰ ζωὴ 
καὶ ἀλήθεια, ἡ ἱκανότητά τους αὐτὴ δὲν εἶναι μόνο ἀποτέλεσμα 
μακρότατης πείρας ἀνθρωπογνωσίας, ἀλλὰ καὶ ξεχωριστὸ 
χάρισμα δοσμένο ἀπὸ τὸν Θεό, χάρισμα διορατικὸ καὶ χάρισμα 
παρακλήσεως137.

Ἡ σχέση καὶ ὁ δεσμὸς μὲ ἕναν τέτοιο πνευματικὸ ὁδηγὸ μπορεῖ 
νὰ συνιστᾶ γεγονὸς πνευματικῆς πατρότητας, μιὰ ἐλεύθερη, συχνὰ 
ἰσόβια παράδοση τῆς θέλησης, τῶν λογισμῶν, τῶν ἐπιθυμιῶν καὶ 
τῶν πειρασμῶν στὴ διακριτικὴ γνώση καὶ καθοδήγηση τοῦ 
πνευματικοῦ γέροντα. Τελικά, εἶναι σχέση καὶ δεσμὸς ποὺ 
«ὑποστασιάζει» τὸ πρόσωπο στὴν ἑνότητα ζωῆς τῆς Ἐκκλησίας 
— εἶναι γέννηση στὴ ζωὴ καὶ ὄχι ἁπλὴ παιδαγωγία: «ἐὰν γὰρ 



μυρίους παιδαγωγοὺς ἔχητε ἐν Χριστῷ, ἀλλ' οὐ πολλοὺς πατέρας· 
ἐν γὰρ Χριστῷ Ἰησοῦ διὰ τοῦ εὐαγγελίου ἐγὼ ὑμᾶς ἐγέννησα» 
(Α΄ Κορ. 4, 15).

Ὁ πνευματικὸς πατέρας μεταδίδει τὴ ζωὴ μεταδίδοντας τὴν 
πείρα του, τὴν πείρα τῆς Ἐκκλησίας. Ὁ πιστὸς γνωρίζει τὴ ζωὴ 
τῆς Ἐκκλησίας ἔνσαρκη στὸ πρόσωπο τοῦ πνευματικοῦ του 
πατέρα, συντονίζεται μὲ τὴ δική του ἄσκηση, μὲ τὴ δική του 
προσευχή. Ἔτσι, ὁ ἐγκεντρισμὸς τοῦ πιστοῦ στὸ σῶμα τῆς 
Ἐκκλησίας, ἐνῶ παραμένει γεγονὸς ἐλευθερίας, ἀπογυμνώνεται 
ταυτόχρονα ἀπὸ κάθε στοιχεῖο ἀτομικοῦ κατορθώματος, εἶναι 
ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο πράξη κοινωνίας καὶ σχέσης. Μὲ ἄλλα 
λόγια, ἡ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας γίνεται προσιτὴ μέσα ἀπὸ ἕνα 
γεγονὸς ζωῆς καὶ ὄχι μὲ ἀτομικὴ πρόσβαση, ὅπως ἡ προσχώρηση 
σὲ κάποια ἰδεολογία ἢ «σύστημα». Ὁ πιστὸς «χειραγωγεῖται» 
στὴ γνώση, στὴν προσευχή, στὴν ἄσκηση —στὴν ἀλήθεια καὶ ζωὴ 
τῆς Ἐκκλησίας—, συντονίζεται μὲ τὴν πείρα τοῦ γέροντα 
(ἰδιαίτερα στὸν μοναχισμὸ μὲ τὴν πείρα τῆς νοερᾶς προσευχῆς, 
ποὺ εἶναι ἡ ἀναπνοὴ τοῦ σώματος τῆς Ἐκκλησίας), τὴν πείρα του 
στὸν χῶρο τῆς «διακρίσεως τῶν λογισμῶν καὶ τῶν πνευμάτων», 
στὴν ὁδὸ τοῦ «θείου ἔρωτα». Ἡ μετάδοση τῆς πείρας καὶ τῆς 
γνώσης πραγματώνεται ὡς ἀγάπη καὶ ἡ ὑποδοχὴ καὶ ἀποδοχή 
της ὡς ταπείνωση· εἶναι, δηλαδή, μιὰ διπλὴ δυναμικὴ φορὰ ποὺ 
ἀντανακλᾶ τὴν ἑνοείδεια τοῦ συνολικοῦ τρόπου ὑπάρξεως τῆς 
Ἐκκλησίας, τὴν «τελεταρχία τῶν γνωστικῶν ἀντιμεταδόσεων», τὴ 
θεοείδεια τῆς τριαδικῆς ἀγαπητικῆς κοινωνίας.

Παράλληλα μὲ τὴν «ἀποστολικὴ διαδοχὴ» τοῦ κλήρου, ποὺ 
διατηρεῖ τὴν ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας στὴν ὀργανικὴ ἱστορική της 
συνέχεια, ὑπάρχει ἡ διαδοχὴ τῆς πνευματικῆς πατρότητας, ποὺ 
διατηρεῖ τὴν ἑνότητα τῆς πνευματικῆς ἐμπειρίας τῆς Ἐκκλησίας, 
τὴν ὀρθοδοξία τοῦ φρονήματος καὶ τοῦ βιώματος τῆς Ἐκκλησίας. 
Ἀλλά, φυσικά, ὁ θεσμὸς αὐτὸς τῆς πνευματικῆς πατρότητας καὶ 
τῆς διακριτικῆς καθοδήγησης δὲν ἔχει καμία οὐσιαστικὴ σχέση καὶ 
ὁμοιότητα μὲ τὸ ἠθικιστικὸ καὶ ψυχολογικὸ «πατρονάρισμα» τῶν 
συνειδήσεων ποὺ συνδέθηκε τοὺς τελευταίους αἰῶνες μὲ τὸ 
μυστήριο τῆς Μετάνοιας.



8. Ὁ γάμος καὶ ἡ «ἀγαπητικὴ δύναμη» τῆς φύσης
Ζητώντας νὰ προσδιορίσουμε τὸν ἠθικὸ —δηλαδὴ τὸν δυναμικὸ 
καὶ μεταμορφωτικὸ τῆς ζωῆς— χαρακτήρα τῶν μυστηρίων, πρέπει 
παραδειγματικὰ νὰ σταματήσουμε καὶ στὸν Γάμο, ποὺ εἶναι καὶ 
αὐτὸς μυστήριο τῆς Ἐκκλησίας: γεγονὸς φανέρωσης καὶ 
πραγμάτωσης τῆς ἀλήθειας καὶ ζωῆς της.

Ὅπως κάθε μυστήριο, ἔτσι καὶ ὁ Γάμος δὲν εἶναι μιὰ 
θρησκευτικὴ «προσθήκη» στὴ φυσικὴ ζωὴ τοῦ ἀτόμου, ἀλλὰ 
γεγονὸς ἀπελευθέρωσης τῆς ζωῆς ἀπὸ τὴ φυσικὴ νομοτέλεια: 
μεταμορφώνει τὴ φυσικὴ ὕπαρξη σὲ ὑπόσταση προσωπικῆς 
ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας. Γι' αὐτὸ καὶ τὸ μυστήριο τοῦ Γάμου 
μὲ κανένα τρόπο δὲν πρέπει νὰ θεωρηθεῖ μιὰ τελετουργικὴ 
ἐπευλογία καὶ νομιμοποίηση τῆς φυσικῆς ἐρωτικῆς σχέσης, μιὰ 
θρησκευτικὴ καταξίωση τοῦ φυσικοῦ θεσμοῦ τῆς οἰκογένειας.

Ἡ φυσικὴ ἐρωτικὴ σχέση καὶ ὁ φυσικὸς θεσμὸς τῆς οἰκογένειας 
ἔχουν ὁπωσδήποτε τὴν ἀξία καὶ σπουδαιότητά τους μέσα στὰ 
ὅρια ζωῆς τοῦ ἀνθρώπου τῆς πτώσης: Ἡ ἐρωτικὴ ἕλξη καὶ ὁ 
δεσμὸς τοῦ ἄνδρα καὶ τῆς γυναίκας εἶναι δυνατὸ νὰ διασώζει τὴ 
φυσικὴ καταβολὴ καὶ προϋπόθεση τῆς «ἀγαπητικῆς δυνάμεως» 
μὲ τὴν ὁποία προικίστηκε ἀπὸ τὸν Θεὸ ἡ φύση τοῦ ἀνθρώπου γιὰ 
νὰ πραγματώσει τὸ ὑπαρκτικὸ «τέλος» της, νὰ ἀποτελέσει 
ὑπόσταση ζωῆς138.

Στὸν ἀντικειμενοποιημένο κόσμο τῆς πτώσης, στὸν κόσμο τῆς 
ὑποκειμενικῆς κατοχύρωσης, τῆς σκληρυμένης ἐγωκεντρικῆς 
ἀτομικότητας, παραμένει ὁ ἔρωτας ἔσχατη δυνατότητα τῆς ζωῆς 
ποὺ πραγματώνεται ὡς σχέση καὶ γνώση. Εἶναι ἡ ξαφνικὴ 
ἀνάδυση στὸν ὁρίζοντα τοῦ συνειδητοῦ τῆς μοναδικότητας καὶ 
ἀνομοιότητας τοῦ ἀγαπημένου, εἶναι ἡ ἔκπληξη καὶ ἀνακάλυψη 
μιᾶς ἐμπειρίας ποὺ ὑπερβαίνει τόσο τὴ νόηση ὅσο καὶ τὸ 
συναίσθημα, εἶναι ἡ ἔξοδος ἀπὸ τὸν χῶρο τῶν χρησιμοθηρικῶν 
ἀξιολογήσεων139.

Στὴ βιβλικὴ γλώσσα ἡ λέξη γνώση ταυτίζεται μὲ τὴν ἐρωτικὴ 
σχέση, καὶ στὴν Παλαιὰ Διαθήκη ἡ σχέση τοῦ Θεοῦ μὲ τὸν 
περιούσιο λαό Του ἐκφράζεται μὲ τὴν εἰκόνα τοῦ συζυγικοῦ 
δεσμοῦ. Ἀλλὰ καὶ σὲ κάθε θρησκευτικὴ καὶ ἀρχέγονη πολιτιστικὴ 



παράδοση ἡ ἐρωτικὴ ἕλξη παίζει πάντοτε τὸν ρόλο ἀρχετυπικοῦ 
συμβόλου, ἄρρητης «μυστικῆς» ἀναφορᾶς στὸ μυστήριο τῆς 
ὕπαρξης πέρα ἀπὸ τὸν θάνατο καὶ τὴ φθορά, στὸ μέγα θαῦμα τῶν
κοσμικῶν διαστάσεων τῆς ζωῆς: Ἡ ζωὴ πραγματώνεται στὴν 
ἀγαπητικὴ σύζευξη τοῦ ἀρσενικοῦ «λόγου» μὲ τὴ «θηλυκὴ» 
ὑπόσταση τῶν αἰσθητῶν, στὴ σύζευξη τοῦ νοῦ μὲ τὴν αἴσθηση, τῆς 
σοφίας μὲ τὴ φύση. Ὁ λόγος —σοφία, ἐλευθερία καὶ ἑτερότητα— 
γονιμοποιεῖ τὴ φύση, μεταμορφώνει τὴ διάλυση καὶ τὴ φθορὰ τῶν 
αἰσθητῶν σὲ κυοφορία καὶ πραγμάτωση ζωῆς. Καὶ ἀντίστροφα: 
Εἶναι ἡ φύση τῶν αἰσθητῶν ποὺ δίνει στὸν λόγο συγκεκριμένη 
ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση, τὸν μορφοποιεῖ σὲ δημιουργικὴ ἐνέργεια 
καὶ γονιμοποιὸ δυνατότητα σύστοιχη μὲ τὴν αἰσθητὴ σάρκα τοῦ 
κόσμου, ποὺ μόνο αὐτὴ μπορεῖ νὰ διασώσει τὴ ζωὴ ὡς φυσικὴ 
πραγματικότητα.

Στὴ γλώσσα ὡστόσο τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης ἡ ἐρωτικὴ σχέση τοῦ 
Θεοῦ μὲ τὸν λαό Του εἶναι κάτι περισσότερο ἀπὸ ἀρχετυπικὸ 
σύμβολο ἀναφορᾶς στὴν κοσμικὴ λειτουργία τῆς ζωῆς. Διασώζει 
τὴν ἐναργέστερη ἀνταύγεια τοῦ προσωπικοῦ τρόπου ὑπάρξεως 
μετὰ τὴν πτώση τοῦ ἀνθρώπου (τὴν ὑποταγή του στὴν 
αὐτονομημένη φυσικὴ ἀναγκαιότητα) — διασώζει τὴν κλήση τοῦ 
προσωπικοῦ Θεοῦ στὸν προσωπικὸ ἄνθρωπο γιὰ κοινωνία καὶ 
σχέση. Τὸ ἴδιο καὶ ὁ φυσικὸς θεσμὸς τῆς οἰκογένειας, ἡ πιστότητα 
στὴ συζυγικὴ σχέση καὶ οἱ φροντίδες ποὺ συνεπάγεται ἡ 
τεκνογονία φανερώνουν καὶ διασώζουν μετὰ τὴν πτώση τὴν 
ἀμεσότερη δυνατότητα ὑπέρβασης τοῦ ἐγώ, ἀπάρνησης τῶν 
ἀπολυτοποιημένων ἀτομικῶν ἀπαιτήσεων — μιὰ κάποια γεύση 
ἀπὸ τὴ ζωὴ τῆς ἀγάπης, τὴ ζωὴ ὡς αὐτοπροσφορά140.

Ἀλλὰ ἡ φυσικὴ ἐρωτικὴ ἕλξη καὶ σχέση ὅπως καὶ ὁ φυσικὸς 
θεσμὸς τῆς οἰκογένειας δὲν παύουν νὰ συνιστοῦν καὶ νὰ 
ἐκφράζουν καὶ τὴν τελικὴ ὑποταγὴ τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας 
καὶ ἑτερότητας στὴν ἀπρόσωπη φυσικὴ ἀναγκαιότητα: στὴν 
ἀδυσώπητη φορὰ τῆς φύσης νὰ διαιωνιστεῖ μὲ τὴ διαδοχὴ τῶν 
θνητῶν ἀτομικοτήτων. Ἡ ἐρωτικὴ «ἔκπληξη» εἶναι ὁπωσδήποτε 
μιὰ γεύση ὑπέρβασης τῶν νόμων τῆς φθορᾶς καὶ τοῦ θανάτου. 
Ὅμως αὐτὴ ἡ ὑπέρβαση δὲν διαρκεῖ, δὲν διαιωνίζει τὴν 



προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ ἐλευθερία· διαιωνίζει τὴ φύση, τὴν 
αὐτονομημένη βιολογικὴ ἀναγκαιότητα ἀναπαραγωγῆς θνητῶν 
ἀτομικοτήτων, ποὺ μόνο τὴν ψυχολογικὴ ψευδαίσθηση ὑπαρκτικῆς 
«προέκτασης» μποροῦν νὰ δώσουν στοὺς γεννήτορες.

Ἡ λειτουργία τῆς διαιώνισης (ἡ «σεξουαλικότητα», ὅπως λέμε 
σήμερα) εἶναι ἀναπότρεπτα δεμένη μὲ τὸν θάνατο, καὶ καμία 
«Ἠθικὴ τῆς σεξουαλικότητας» δὲν μπορεῖ νὰ ἀναιρέσει τὴν 
ὑποταγὴ τῆς ἐρωτικῆς ὁρμῆς στὴ φυσικὴ ἀναγκαιότητα διαιώνισης 
τοῦ θανάτου. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ Γραφὴ βεβαιώνει ὅτι στὴ Βασιλεία 
τοῦ Θεοῦ —στὴν πραγματικότητα τῆς «ὄντως ζωῆς»— ἡ 
σεξουαλικότητα καταργεῖται, καταργεῖται καὶ ἡ διάκριση τῶν 
φύλων (Λουκ. 20, 34-36 – Γαλ. 3, 28):
«οἱ υἱοὶ τοῦ αἰῶνος τούτου γαμοῦσι καὶ ἐκγαμίζονται· οἱ δὲ καταξιωθέντες τοῦ αἰῶνος 
ἐκείνου τυχεῖν καὶ τῆς ἀναστάσεως τῆς ἐκ νεκρῶν οὔτε γαμοῦσιν οὔτε γαμίζονται· οὔτε 
γὰρ ἀποθανεῖν ἔτι δύνανται· ἰσάγγελοι γάρ εἰσι καὶ υἱοὶ εἰσὶ τοῦ Θεοῦ, τῆς ἀναστάσεως 
υἱοὶ ὄντες» – «οὐκ ἔνι ἄρσεν καὶ θῆλυ».

9. Τὸ μυστήριο τοῦ «ὄντως ἔρωτος»
Μὲ τὸ μυστήριο τοῦ Γάμου ἡ Ἐκκλησία ἔρχεται νὰ δώσει στὸν 
ἔρωτα τὴν πληρωματική του διάσταση: νὰ ἀπελευθερώσει τὴν 
ἀγαπητικὴ δύναμη τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴν ὑποταγή της στὴ 
φυσικὴ ἀναγκαιότητα, νὰ φανερώσει στὴν ἀνδρόγυνη ἑνότητα μιὰ 
εἰκόνα καὶ πραγμάτωση τῆς Ἐκκλησίας, τοῦ χαρίσματος τῆς 
«ὄντως ζωῆς».

Καὶ στὸ μυστήριο αὐτὸ —ὅπως σὲ κάθε μυστήριο— ὁ ἄνθρωπος 
προσάγει στὴν Ἐκκλησία τὴ φυσική του ζωή, γιὰ νὰ τὴν 
ἐγκεντρίσει στὸν τρόπο ὑπάρξεως τῆς Ἐκκλησίας, τρόπο ποὺ 
ἀθανατίζει τὴν ὕπαρξη. Στὴν προοπτικὴ τοῦ μυστηρίου ὁ γάμος 
δὲν εἶναι ἁπλῶς γεγονὸς ἀμοιβαίας σχέσης καὶ γνώσης ποὺ 
ἐξαντλεῖται στὴν «ἀγαπητικὴ δύναμη» τῆς φύσης. Ἡ σχέση καὶ 
γνώση τῶν συζύγων γίνεται ἐκκλησιαστικὸ γεγονός, 
πραγματώνεται ὄχι μόνο μέσῳ τῆς φύσης, ἀλλὰ καὶ μέσῳ τῆς 
Ἐκκλησίας, συνιστᾶ ἐμπειρία μετοχῆς στὴν κοινωνία τῶν ἁγίων: Ὁ 
ἄνδρας συναντᾶ καὶ γνωρίζει τὴ γυναίκα καὶ ἡ γυναίκα τὸν ἄνδρα 
στὸ πλαίσιο τῶν φυσικῶν σχέσεων τοῦ ἔρωτα καὶ τῆς οἰκογένειας, 
ἀλλὰ καὶ στὴ δυναμικὴ τῶν σχέσεων ποὺ συγκροτοῦν τὴν 



Ἐκκλησία ὡς εἰκόνα τοῦ Τριαδικοῦ Πρωτοτύπου141. Αὐτὸ δὲν 
σημαίνει «ἀποπνευμάτωση» τοῦ γάμου καὶ ὑποτίμηση τῆς 
φυσικῆς σχέσης, ἀλλὰ δυναμικὴ μεταποίηση τῆς φυσικῆς ἐρωτικῆς 
ὁρμῆς σὲ γεγονὸς προσωπικῆς κοινωνίας, ὅπως ἡ Ἐκκλησία 
πραγματώνει τὴν κοινωνία: ὡς Χάρη-χάρισμα ἀνάδειξης τῆς 
προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας.

Ἔτσι, ὁ γάμος παύει νὰ διαιωνίζει ἀποκλειστικὰ τὴ φύση καὶ 
μεταμορφώνεται σὲ προσωπικὴ σχέση ἐρωτικῆς 
ἀλληλοπεριχώρησης τῆς ζωῆς — σχέση προσώπων ποὺ ἀντλοῦν 
τὴν ὑπαρκτική τους ὑπόσταση ἀπὸ τὴ μετοχή τους στὴν 
εὐχαριστιακὴ ἑνότητα καὶ κοινωνία τῆς Ἐκκλησίας. Ἡ ἀτομικὴ 
μοναδικότητα καὶ ἀνομοιότητα, ποὺ ἀναδύεται καὶ 
πραγματώνεται στὴ φυσικὴ ἐρωτικὴ προσέγγιση, παραχωρεῖ 
προοδευτικὰ τὴ θέση της στὴν προσωπικὴ ἑτερότητα τοῦ μέλους 
τῆς κοινωνίας τῶν ἁγίων, στὴν ταυτότητα τοῦ ὀνόματος ποὺ δίνει 
στὸν πιστὸ ἡ μετοχή του στὸ Βάπτισμα καὶ στὴν Εὐχαριστία. Αὐτὴ 
ἡ προοδευτικὴ μεταμόρφωση τοῦ φυσικοῦ ἔρωτα σὲ «ὄντως 
ἔρωτα»142 συνιστᾶ τὸν ἠθικὸ-δυναμικὸ χαρακτήρα τοῦ μυστηρίου, 
τὴν ἀσκητικὴ τοῦ Γάμου — στὴν ὁποία θὰ ἐπανέλθουμε. 
Βαθμιαῖα, μὲ τὴν ἀμοιβαία παραίτηση ἀπὸ τὸ ἀτομικὸ θέλημα καὶ
τὴν ἀποδοχὴ τοῦ θελήματος τοῦ ἄλλου, ἡ ἀνδρόγυνη ἑνότητα 
οἰκοδομεῖται καὶ στὴ φυσικὴ προϋπόθεση τῆς ἀτομικῆς ἐρωτικῆς 
ὁρμῆς ἀλλὰ καὶ στὸ χάρισμα τῆς ἐκκλησιαστικῆς κοινωνίας, ποὺ 
εἶναι αὐθυπέρβαση καὶ αὐτοπροσφορά. Ὁ Γάμος ἀντλεῖ τὴ 
δυναμική του ὄχι ἀπὸ τὴ φυσικὴ σχέση, ἀλλὰ ἀπὸ τὴ σχέση στὸν 
«χῶρο» τῆς Βασιλείας.

Μέσα ἀπὸ αὐτὸ τὸ δυναμικὸ «γίγνεσθαι» ἐγγίζει ὁ Γάμος τὸ 
πλήρωμα τοῦ ἔρωτα, «τὸ ὅλον τοῦ ἔρωτος»143: Τὸ ἀνθρώπινο 
σῶμα γίνεται γεγονὸς κοινωνίας ποὺ ὑπερβαίνει ὑπαρκτικὰ τόσο 
τὴν ἀτομικότητα ὅσο καὶ τὴ δυαδικότητα καὶ περιχωρεῖ τὴν 
ἑνότητα τῆς ζωῆς ὡς ἀγάπης. Ἀξιώνεται τὸ ἀνθρώπινο σῶμα νὰ 
πραγματώσει τὴν εἰκόνα τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ, ποὺ εἶναι 
γεγονὸς κοινωνίας τῆς ζωῆς στὴν Εὐχαριστία — «εἰρηναία 
μετάδοσις ἐνθέου ὁμοτροπίας»144.

Ὁ Γάμος ὁρίζεται ἀπὸ τὸν Ἀπόστολο Παῦλο ὡς «μυστήριον 



μέγα [...] εἰς Χριστὸν καὶ εἰς τὴν ἐκκλησίαν» (Ἐφεσ. 5, 32). 
Μυστήριο ἀπρόσιτο στὶς ἀντικειμενικὲς —ψυχολογικὲς ἢ 
κοινωνιολογικές— προσεγγίσεις εἶναι ἡ πραγμάτωση ὑπαρκτικῆς 
ἑνότητας ἀτόμων τῆς ἀνθρώπινης φύσης στὸ γεγονὸς τοῦ γάμου. 
Γιατὶ ἡ φύση ἀπὸ μόνη της δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ ἑνοποιηθεῖ 
ὑπαρκτικά, ἀφοῦ οἱ ἀτομικότητες εἶναι καταδικασμένες στὸν 
χωρισμὸ τοῦ θανάτου. Ἀλλὰ ἡ ἀνδρόγυνη ἑνότητα στὸν 
ἐκκλησιαστικὸ Γάμο ἔχει τὴν ἀπαρχή της στὸ σῶμα τοῦ Χριστοῦ, 
στὴ σχέση τοῦ σώματος μὲ τὴν κεφαλή (Ἐφεσ. 5, 23): Ἡ 
συγκρότηση τοῦ σώματος, δηλαδὴ ἡ ἑνότητα ζωῆς τῶν μελῶν, 
εἶναι ἀποτέλεσμα τῆς σχέσης τους μὲ τὴν κεφαλὴ τῆς Ἐκκλησίας, 
τὸν Χριστό. Αὐτὸ σημαίνει ὅτι ἡ ἑνότητα εἶναι κατ' ἀρχὴν Χάρη-
χάρισμα προσωπικῆς ἐλευθερίας καὶ ἀγάπης ποὺ μόνο «ἐν τῷ 
Χριστῷ» μπορεῖ νὰ συντελεσθεῖ — ἀφοῦ ἡ ἁμαρτία δὲν 
ἀναιρεῖται αὐτοματικὰ ἢ μαγικά, ἀλλὰ μόνο μὲ τὴ μετάνοια 
μεταμορφώνεται σὲ σχέση ἐλευθερίας καὶ ἀγάπης. Καὶ τὸ 
χάρισμα τῆς ἑνότητας δὲν εἶναι ἁπλῶς μιὰ ψυχολογικὴ ἐμπειρία 
καὶ ὑποκειμενικὴ βίωση, ἀλλὰ πραγματώνεται φυσικά, εἶναι 
πραγματικότητα ζωῆς ἐνυπόστατης στὴ θεανθρώπινη φύση τῆς 
Ἐκκλησίας, στὸ σῶμα τοῦ Χριστοῦ.

Ἡ ἀνδρόγυνη σχέση στὸν ἐκκλησιαστικὸ Γάμο δὲν ἀρνεῖται οὔτε 
περιφρονεῖ τὴ βιολογική της ἀφετηρία καὶ πραγμάτωση. Ἀρνεῖται 
μόνο νὰ ἐξαντληθεῖ ὡς ὑπαρκτικὸ γεγονὸς ἑνότητας στὴ 
συγκλήρωση βίου τῶν διαιρεμένων βιολογικῶν ὑποστάσεων ποὺ 
εἶναι καταδικασμένες στὸν χωρισμὸ τοῦ θανάτου. Σκοπεύει σὲ 
ἐκείνη τὴν ἑνότητα ποὺ ὑποστασιάζει τὴν ὕπαρξη καὶ τὴ σχέση 
στὴν ἐσχατολογικὴ πληρότητα τῆς φύσης: Ὑποστασιάζει ὁ Γάμος 
ἐκκλησιολογικὰ τὸν ἔρωτα καὶ τὸ σῶμα, μεταμορφώνει τὴ 
σωματικὴ σχέση σὲ ἑνότητα ἐλευθερίας καὶ ἀγάπης τῶν 
προσώπων μέσῳ τῆς σχέσης τους μὲ τὸν Χριστὸ στὴν Εὐχαριστία. 
Ὁ θάνατος, ὅσο καὶ ἂν παραμένει ἐμπειρία πικρότατη χωρισμοῦ, 
δὲν μπορεῖ νὰ ἀναιρέσει αὐτὴ τὴν ἑνότητα, ποὺ πραγματώνεται 
κάθε φορὰ στὸ Ποτήριο τῆς Εὐχαριστίας, γιὰ νὰ ὁλοκληρωθεῖ 
ὁριστικὰ στὸν ἔσχατο χρόνο τῆς Βασιλείας. Ἡ ἐκκλησιολογικὴ 
ὑπόσταση τῆς φυσικῆς ἑνότητας τῶν συζύγων, ποὺ πραγματώνεται



στὸ μυστήριο τοῦ Γάμου, νικάει τὸν θάνατο, γιατὶ ὑπερβαίνει τὴ 
διαίρεση τῶν βιολογικῶν ἀτομικοτήτων — εἶναι ἡ κοινωνία τῆς 
σαρκὸς καὶ τοῦ αἵματος τοῦ Χριστοῦ ποὺ ἑνοποιεῖ τὴ ζωή τους. 
Μέσα ἀπὸ τὴ φυσικὴ σχέση τοῦ γάμου ἑνώνονται οἱ δύο «εἰς 
σάρκα μίαν», καὶ μέσα ἀπὸ τὴν εὐχαριστιακὴ σχέση τοῦ 
μυστηρίου τοῦ Γάμου αὐτὴ ἡ μία σάρκα, ἡ κοινὴ ζωὴ τῶν δύο 
προσώπων, ἀφθαρτοποιεῖται καὶ ἀθανατίζεται145.

Μιλώντας γιὰ τὴν ἐσχατολογικὴ πλήρωση τῆς προσωπικῆς ἀλλὰ 
καὶ φυσικῆς ἑνότητας τῶν συζύγων στὸ γεγονὸς τοῦ μυστηρίου τοῦ
Γάμου, ἀναφερόμαστε σὲ ἕνα δυναμικὸ ἐνδεχόμενο 
(«ἐλπιζομένων ὑπόστασιν» καὶ ταυτόχρονη ἀμεσότητα τῆς 
ἐμπειρίας τῶν ἁγίων), ἀντίστοιχο μὲ τὴν ἀνάληψη τῆς 
ἀνθρωπότητας ἀπὸ τὸν Χριστό: Ἀναλαμβάνεται ἡ φύση, παρὰ 
τοὺς «σπίλους» καὶ τὶς ῤυτίδες» της (Ἐφεσ. 5, 27), καὶ 
ἐνσωματώνεται στὸν τριαδικὸ τρόπο τῆς ὑπάρξεως, στὴ ζωὴ τῆς 
Θεότητας. «Οἱ ἄνδρες ἀγαπᾶτε τὰς γυναῖκας ἑαυτῶν, καθὼς καὶ 
ὁ Χριστὸς ἠγάπησε τὴν ἐκκλησίαν καὶ ἑαυτὸν παρέδωκεν ὑπὲρ 
αὐτῆς» (5, 25). Ἡ ἀνάληψη καὶ ἀποδοχὴ γίνεται μὲ τὴν 
αὐτοπαράδοση καὶ τὴν κένωση, μὲ μιὰν ἀγάπη ποὺ δὲν εἶναι 
κοινωνικῆς «ἀλτρουιστικῆς» τάξεως, ἀλλὰ ὑπαρκτικὴ ἀλλοίωση, 
«ἄδειασμα» τῆς ἀτομικότητας ἀπὸ τὴ βιωματική της αὐτοτέλεια, 
παραίτηση ἀπὸ τὶς αὐτονομημένες ἀντιστάσεις της. Ἔτσι, ἡ 
φυσικὴ ἐρωτικὴ αὐτοπροσφορὰ γίνεται στὸν ἐκκλησιαστικὸ Γάμο 
δυναμική, προοδευτικὴ ἀνάληψη τοῦ ἄλλου: ἀμοιβαία προσωπικὴ 
ἀνάληψη τῆς ἀτομικῆς φύσης τοῦ ἄλλου, ἀποδοχὴ τῶν 
αὐτονομημένων ἀντιστάσεών της καὶ τῶν θανατερῶν συνεπειῶν 
τῆς «ἐκθηριωμένης» ὑπαρκτικῆς της αὐτάρκειας. Μὲ ἄλλα λόγια, 
ἡ φυσικὴ ἐρωτικὴ αὐτοπροσφορὰ μεταμορφώνεται μέσα στὸν 
ἐκκλησιαστικὸ Γάμο σὲ δυναμικὴ μίμηση τοῦ Σταυροῦ τοῦ 
Χριστοῦ, συμμόρφωση μὲ τὴν ἑκούσια ἀνάληψη τοῦ θανάτου τῆς 
φύσης μας — συμμόρφωση ποὺ καρποφορεῖ τὴν ἀνάσταση καὶ τὴν
ἀφθαρσία.

10. Ὁ ἀσκητικὸς χαρακτήρας τοῦ γάμου
Ὁ ἔρωτας, ἡ φυσικὴ «ἀγαπητικὴ δύναμις» τοῦ ἀνθρώπου, εἶναι 



ὁπωσδήποτε μορφοποιὸς τῆς ζωῆς, εἶναι ὁ κεντρικὸς ἄξονας γιὰ 
τὴ διαμόρφωση τῆς προσωπικότητας, τὴ διαμόρφωση τῶν 
συνειδητῶν, ὑποσυνείδητων καὶ ἀσυνείδητων πτυχῶν της. Ἀπὸ τὴ 
στάση ποὺ θὰ διαμορφώσει ὁ ἄνθρωπος σὲ σχέση μὲ τὶς 
βιολογικὲς ἀπαιτήσεις τῆς ἐρωτικῆς ὁρμῆς, ἀπὸ τὴν ἑτοιμότητα 
αὐθυπέρβασης καὶ αὐτοπροσφορᾶς, ἀπὸ τὸ ποσοστὸ τῆς ἐρωτικῆς 
του εὐαισθησίας, ἀπὸ τὴν καλλιέργεια τῆς δυνατότητας νὰ 
ἀγαπήσει καὶ νὰ ἀγαπηθεῖ ἐξαρτᾶται ἡ ἴδια ἡ ὑπαρκτική του 
ταυτότητα, τὰ «ἰδιάζοντα» τῆς προσωπικότητάς του γνωρίσματα. 
Αἰῶνες πολλοὺς πρὶν ἀπὸ τὴ φροϋδικὴ ἀνακάλυψη τῆς σημασίας 
τῆς libido, αἰῶνες προτοῦ ἡ ψυχανάλυση «ἐλευθερώσει» τὴν 
ἐρωτικὴ ζωὴ ἀπὸ τὶς «κοινωνικὲς ἀναστολές» της καὶ τὴν 
ἀποδείξει τραγικὸ καὶ ἀνεκπλήρωτο αὐτοσκοπό, οἱ ἕλληνες 
ἐκκλησιαστικοὶ Πατέρες συνέδεσαν τὸ ὑπαρκτικὸ πρόβλημα τοῦ 
ἀνθρώπου μὲ τὸν προσανατολισμὸ ποὺ παίρνει ἡ φυσικὴ ἐρωτικὴ 
ὁρμή: ἂν θὰ στραφεῖ πρὸς μόνη τὴν ἡδονὴ τῶν αἰσθήσεων ἢ πρὸς 
τὴν ἔφεση γιὰ τὴν ὑποστατικὴ πραγμάτωση τῆς ζωῆς ὡς 
κοινωνίας καὶ σχέσης146.

Μέσα ἀπὸ τὴν πατερικὴ σκέψη γίνεται φανερὸ ὅτι ἡ Ἐκκλησία 
ἀναγνωρίζει στὸν ἔρωτα τὴν ὑπαρκτικὴ ἰδιαιτερότητα τοῦ 
ἀνθρώπου, ἀλλὰ δὲν ταυτίζει τὸν ἔρωτα μὲ τὴ γενετήσια 
ἀποκλειστικὰ λειτουργία. Ἢ τουλάχιστον δὲν ἐξαντλεῖ τὸν ἔρωτα 
στὴ φυσικὴ ἀφετηρία τῆς διάκρισης καὶ ἕλξης τῶν φύλων. Ἡ 
«μείζων» δυνατότητα γιὰ τὴν πραγμάτωση τοῦ «ὄντως ἔρωτος» 
δὲν εἶναι ἡ γενετήσια —ψυχολογικὴ καὶ σωματική— λειτουργία, 
οὔτε καὶ ὁ θεσμοποιημένος γάμος, ἀλλὰ ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἄσκηση. 
Τὸ μυστήριο τοῦ Γάμου σώζει τὸν φυσικὸ ἔρωτα, δηλαδὴ τὸν 
ἀναδεικνύει «σῶον», ὁλόκληρον στὴν πληρότητα ζωῆς τῆς 
Ἐκκλησίας, ἀκριβῶς ἐπειδὴ τὸν ἐγκεντρίζει στὴν ἄσκηση ποὺ εἶναι
ὁ εὐχαριστιακὸς τρόπος τῆς ὑπάρξεως: ὁδηγεῖ τὴ φυσικὴ ἀγάπη 
νὰ γίνει ὅμοια μὲ τὴ σταυρικὴ ἀγάπη τοῦ Χριστοῦ, νὰ 
πραγματώσει τὸ θαῦμα τοῦ Σταυροῦ τοῦ Χριστοῦ.

Γι' αὐτὸ καὶ ὁ ἐκκλησιαστικὸς Γάμος ἐλάχιστη σχέση ἔχει μὲ τὴν
κοινωνικὴ θεσμοποίηση τῆς γενετήσιας λειτουργίας. Ὁπωσδήποτε 
δὲν φιλοδοξεῖ νὰ τῆς προσδώσει νομιμότητα ἢ μεταφυσικὸ κύρος 



οὔτε νὰ «βελτιώσει» καὶ διευκολύνει τὴ φυσικὴ σχέση μὲ ἠθικὲς 
δεσμεύσεις ποὺ σκοπεύουν στὴν «ἐναρμόνιση» τῶν χαρακτήρων. 
Μιὰ ὁλόκληρη μυθολογία ποὺ ἔχει δημιουργηθεῖ γύρω ἀπὸ τὸ 
μικροαστικὸ ἰδεῶδες τῆς «χριστιανικῆς οἰκογένειας» μπορεῖ νὰ 
ἐξυπηρετεῖ ποικίλες καὶ ἀξιοσέβαστες σκοπιμότητες, ἀλλὰ δὲν 
ἔχει σχέση μὲ τὸ ἐκκλησιαστικὸ μυστήριο τοῦ Γάμου. Ἐξάλλου, 
γιὰ τὸν φυσικὸ θεσμὸ τῆς οἰκογένειας —παρὰ τὴν ἀναντίρρητη 
χρησιμότητά του— τὸ Εὐαγγέλιο χρησιμοποίησε λόγια μὲ 
ξεχωριστὴ σκληρότητα, ὅπως ἐκεῖνα ποὺ ἀπαιτοῦν ἐγκατάλειψη, 
ἀκόμα καὶ «μίσος» τῶν οἰκείων ἀπὸ τοὺς Χριστιανούς: «εἴ τις 
ἔρχεται πρός με καὶ οὐ μισεῖ τὸν πατέρα αὐτοῦ καὶ τὴν μητέρα 
καὶ τὴν γυναῖκα καὶ τὰ τέκνα καὶ τοὺς ἀδελφοὺς καὶ τὰς 
ἀδελφάς, ἔτι δὲ καὶ τὴν ἑαυτοῦ ψυχήν147, οὐ δύναταί μου μαθητὴς 
εἶναι» (Λουκ. 14, 26).

Ὁ εὐαγγελικὸς αὐτὸς λόγος μένει ἀκατανόητος ἂν ἀγνοήσουμε 
τὸν στόχο στὸν ὁποῖο σκοπεύει. Καὶ ὁ στόχος εἶναι ἡ ἐλευθερία 
ἀπὸ τὴ φυσικὴ ἀναγκαιότητα — τὴν ἀποκλειστικότητα τοῦ 
βιολογικοῦ δεσμοῦ ποὺ δημιουργεῖ ἡ σαρκικὴ σχέση καὶ ἡ φυσικὴ 
συγγένεια. Μέσα στὰ ὅρια τοῦ εὐχαριστιακοῦ σώματος, ποὺ εἶναι 
καὶ ὅρια τοῦ μυστηρίου τοῦ Γάμου, ἡ σαρκικὴ σχέση καὶ ἡ φυσικὴ 
συγγένεια δὲν αἴρονται, μόνο παύουν νὰ δεσμεύονται στὴ 
βιολογικὰ καθορισμένη ἀποκλειστικότητα ποὺ κατοχυρώνει τὶς 
ἀτομικότητες. Καθολικεύεται ἡ δυναμικὴ τῆς φυσικῆς σχέσης, δὲν 
εἶναι πιὰ ἀμεσότητα ἀτομικῆς ἐξάρτησης οὔτε ἀποκλειστικότητα 
ὑποταγμένη στὴ νομοτέλεια τῆς βιολογικῆς ἕλξης. Τὸ ἴδιο τὸ 
χάρισμα τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας, ποὺ εἶναι ἡ ἀγάπη, 
συγκροτεῖ μέσα στὴν Ἐκκλησία σχέσεις φυσικῆς ἀμεσότητας: Μὲ 
αὐτὸ τὸ νόημα ἡ ἐκκλησιαστικὴ κοινωνία τῶν προσώπων εἶναι μιὰ 
διευρυμένη «οἰκογένεια» — οἱ σχέσεις τῶν μελῶν τοῦ 
εὐχαριστιακοῦ σώματος, δηλαδὴ ὁ τρόπος ὑπάρξεως τῆς 
Ἐκκλησίας, ἐκφράζονται πάντοτε (καὶ ἀπὸ τὴν πρώτη στιγμὴ τοῦ 
ἱστορικοῦ βίου τῆς Ἐκκλησίας) μὲ τοὺς προσδιορισμοὺς τῶν 
σχέσεων ποὺ δημιουργεῖ ὁ γάμος καὶ ἡ φυσικὴ συγγένεια148. Ἡ 
φυσικὴ καταβολὴ καὶ δυνατότητα τῶν ἐλεύθερων προσωπικῶν 
σχέσεων ποὺ δημιουργεῖ ἡ Ἐκκλησία εἶναι αὐτὴ τῆς σαρκικῆς 



ἕνωσης καὶ τῆς βιολογικῆς συγγένειας. Ἀλλὰ γιὰ νὰ μεταποιηθεῖ ἡ 
φυσικὴ αὐτὴ δυνατότητα σὲ γεγονὸς προσωπικῆς ζωῆς καὶ 
κοινωνίας, πέρα ἀπὸ κάθε περιορισμὸ φθορᾶς καὶ θανάτου, 
πρέπει ὁ ἄνθρωπος νὰ ἀρνηθεῖ ἐνεργητικὰ μὲ τὴν ἄσκηση —
κυριολεκτικὰ νὰ «μισήσει»— τὴν ὑποταγὴ τῶν φυσικῶν 
δυνατοτήτων τῆς σχέσης στὴν ὑπαρκτικὴ ἀπολυτοποίηση τῆς 
βιολογικῆς ἀτομικότητας.

Τὸ μυστήριο λοιπὸν τοῦ Γάμου σκοπεύει στὸν «ὄντως ἔρωτα», 
γι' αὐτὸ καὶ ἔχει περισσότερη σχέση μὲ τὴν ἄσκηση τῶν μοναχῶν 
παρὰ μὲ τὴν κοινωνικὴ θεσμοποίηση τῆς γενετήσιας λειτουργίας. 
Δὲν ἠθικοποιεῖται οὔτε ἀποπνευματώνεται μὲ τὸ μυστήριο ἡ 
φυσικὴ σχέση, ἀλλὰ μεταμορφώνεται σὲ ἐλεύθερη ἀπὸ τοὺς 
φυσικοὺς νόμους δυνατότητα προσωπικῆς σχέσης μὲ τὸ καθολικὸ 
σῶμα τῆς Ἐκκλησίας. Στέφοντας τοὺς νεόνυμφους ὡς μάρτυρες 
τῆς ἀλήθειας της βεβαιώνει ἡ Ἐκκλησία τὴν ταύτιση τοῦ ἔσχατου 
«τέλους» τοῦ γάμου μὲ τὸ ἔσχατο πλήρωμα τῆς ζωῆς της, ποὺ 
εἶναι οἱ σχέσεις τῆς Βασιλείας, ἡ ἐλευθερία τοῦ προσωπικοῦ 
ἔρωτα ἀπὸ τὴν ὑποταγὴ στὴ φυσικὴ ἀναγκαιότητα. Ἀλλὰ αὐτὴ ἡ 
ταύτιση, ἐνῶ καταξιώνει τὸν γάμο ὡς μυστήριο, ταυτόχρονα 
ὑποδηλώνει τὴν ἀνάγκη γιὰ τὴν ὑπέρβαση τοῦ φυσικοῦ θεσμοῦ, 
γιὰ τὸ δυναμικὸ πέρασμα ἀπὸ τὴ φυσικὴ σχέση στὴν 
εὐχαριστιακὴ σχέση, στὴν ἀσκητικὴ πραγμάτωση τοῦ «ὄντως 
ἔρωτος».

Στὸν ἐκκλησιαστικὸ βίο ὁ γάμος ἦταν πάντοτε εἰκόνα καὶ 
προτύπωση τῆς πληρωματικῆς τῶν προσώπων σχέσης καὶ 
ἐρωτικῆς κοινωνίας ποὺ συνιστᾶ τὴ Βασιλεία τοῦ Θεοῦ, τὴν 
ἐσχατολογικὴ πραγμάτωση τῆς σωτηρίας. Καὶ ἡ εἰκονιζόμενη καὶ 
προτυπούμενη στὸν γάμο ἀλήθεια τῆς Βασιλείας προϋποθέτει τὴν 
ὑπέρβαση τῆς διάκρισης τῶν φύλων (Ματθ. 22, 30 – Μάρκ. 12, 25 
– Λουκ. 20, 35), τὴν ὑπέρβαση τῆς ἀποκλειστικότητας ποὺ 
ὑπαγορεύει ἡ φύση (ἀποκλειστικότητας στὴν κατοχὴ τοῦ ἄλλου, 
γιατὶ αὐτὸ εἶναι τελικὰ ἡ φυσικὴ συγγένεια). Ὁ «ὄντως ἔρως» 
(μέσα ἀπὸ τὴν κένωση καὶ αὐτοπροσφορά) γιὰ τὸ ἕνα πρόσωπο 
τῆς κοινωνίας τοῦ γάμου συνιστᾶ ὑποστατικὴ δυνατότητα γιὰ τὴν 
ἴδια σχέση μὲ ὅλα τὰ μέλη τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ149. Ἡ 



συμβολικὴ τοῦ Ἄσματος Ἀσμάτων, ποὺ τόσο ἀπασχόλησε τὴν 
πατερικὴ ἑρμηνευτική, δὲν ἐξαντλεῖται στὴν ἁπλὴ ἀλληγορία: Στὸ 
πρόσωπο τῆς ἀγαπημένης ἢ τοῦ ἀγαπημένου παίρνει ὑπόσταση 
γιὰ τὸν ἀγαπῶντα ἡ ὅλη Ἐκκλησία· τὸ κορμὶ καὶ τὸ φυσικὸ 
κάλλος τοῦ ἄλλου εἶναι ἡ συγκεφαλαίωση τῆς ὀμορφιᾶς καὶ τῆς 
ἀλήθειας τοῦ κόσμου — τῆς σύνολης κτίσης. Τὴν ἐμπειρία αὐτῆς 
τῆς ὑποστατικῆς ἀμεσότητας τὴν ἐξασφαλίζει μόνο ὁ «ὄντως 
ἔρως»: ἡ σταυρικὴ αὐταπάρνηση καὶ ἀσκητικὴ αὐτοπροσφορά.

Μέσα ἀπὸ αὐτὴ τὴ θεώρηση μποροῦμε νὰ καταλάβουμε ὅτι ἡ 
ἀσκητικὴ παρθενία τῶν μοναχῶν δὲν εἶναι κάτι ἀντίθετο ἢ καὶ 
οὐσιαστικὰ διαφορετικὸ ἀπὸ τὸν Γάμο. Παρθενία εἶναι ὁ ἔρωτας 
ἐλεύθερος ἀπὸ τὴ φυσικὴ ἀνάγκη τοῦ πόθου καὶ τῆς ἡδονῆς, ὁ 
ἴδιος αὐτὸς ἔρωτας ποὺ ἐγκεντρίζει τὸν Γάμο στὴ ζωὴ τῆς 
Βασιλείας. Ὁ δρόμος ποὺ ὁδηγεῖ στὴν ἀληθινὴ παρθενία καὶ στὸν 
ἀληθινὸ Γάμο (καὶ «ἀλήθεια» σημαίνει πάντα τὴν πληρότητα τῆς 
ζωῆς) εἶναι κοινός: ἡ σταυρικὴ αὐταπάρνηση καὶ ἀσκητικὴ 
αὐτοπροσφορά. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ Ἐκκλησία ἀναγνωρίζει τοὺς ἁγίους 
της (τοὺς ὁδηγοὺς καὶ χειραγωγοὺς στὴν κοινὴ ὁδὸ τῆς «κατ' 
ἀλήθειαν» ζωῆς, τὶς ἔνσαρκες πραγματώσεις τοῦ ἔσχατου 
«τέλους» της) στὰ πρόσωπα κυρίως τῶν ἀσκητῶν καὶ τῶν ὁσίων. 
Καί, ἂν ἀνάμεσα στοὺς ἁγίους τῆς Ἐκκλησίας ὑπάρχουν καὶ 
κάποιοι ἔγγαμοι, δὲν εἶναι ἡ πληρότητα τοῦ φυσικοῦ ἔρωτα ἢ ὁ 
«τέλειος γάμος» τους ποὺ τοὺς κατέταξε στὶς ἀπαρχὲς τῶν 
καρπῶν τῆς Βασιλείας (ὅπως δὲν εἶναι ἀπὸ μόνη της ἡ ἀγαμία 
τῶν ἀσκητῶν ποὺ ἐξασφαλίζει τὴν ἁγιότητα), ἀλλὰ ἡ ἄσκησή τους 
καὶ ἡ μίμηση τοῦ Σταυροῦ τοῦ Χριστοῦ.

Γιὰ τὸν ἴδιο λόγο ὁλόκληρος ὁ βίος τῆς Ἐκκλησίας, ἡ λατρεία 
καὶ ἡ ἠθική της, ἀκολουθεῖ τὴν ἀσκητικὴ τῶν μοναχῶν, δίχως νὰ 
θεσπίζει ξεχωριστοὺς κανόνες ζωῆς —ἄσκησης καὶ λατρείας— γιὰ 
τοὺς ἐγγάμους. Καὶ δὲν πρόκειται γιὰ συμπτωματικὲς ἱστορικὲς 
αἰτίες ποὺ καθιέρωσαν στὸν ἐκκλησιαστικὸ βίο αὐτὴ τὴν καθολικὴ 
καὶ ἑνιαία ἀσκητική· πρόκειται γιὰ τὴν πιστότητα τῆς Ἐκκλησίας 
στὴν ἀλήθεια της καὶ στὴν ὑπαρκτική της ταυτότητα — στὴν ἴδια 
ἀλήθεια ποὺ ἀναδεικνύει καὶ τὸν γάμο «μυστήριον μέγα [...] εἰς 
Χριστὸν καὶ εἰς τὴν ἐκκλησίαν».



Ὅμως αὐτὴ ἡ ἀσκητικὴ καὶ ἐσχατολογικὴ ταύτιση τῆς 
παρθενίας μὲ τὸν Γάμο παραμένει δυσπρόσιτη καὶ ἀκατανόητη —
ἴσως καὶ σκανδαλώδης— ὅσο οἱ ὑπαρκτικὲς ἀπαιτήσεις τοῦ 
ἀνθρώπου δὲν ὑπερβαίνουν τὴν ἀναψυχὴ καὶ παράκληση ποὺ 
προσφέρουν τὰ θεσμοποιημένα σχήματα κατοχύρωσης τοῦ 
ἀτομικοῦ βίου. Τὸ μυστήριο τοῦ Γάμου, ὅπως καὶ ἡ ἀλήθεια τοῦ 
μοναχικοῦ-παρθενικοῦ βίου, προϋποθέτει τὴν ἀκραία ὑπαρκτικὴ 
ἀπαίτηση γιὰ ζωὴ καὶ προσωπικὴ ταυτότητα πέρα ἀπὸ τὴ φθορὰ 
καὶ τὸν θάνατο — ἕνα ἐπίπεδο ὑπαρκτικῆς δίψας ἀσυμβίβαστο μὲ 
ἐφήμερες ἱκανοποιήσεις ἢ μὲ ψευδαισθήσεις ζωῆς στὰ ὅρια τῆς 
ὑποταγμένης στὸν θάνατο βιολογικῆς ἀτομικότητας.

11. Ἡ κρίση τοῦ θεσμοῦ τοῦ γάμου
Μέσα στὶς θεμελιακὲς ἀνακατατάξεις τῶν τελευταίων τριάντα 
χρόνων, καὶ ἰδιαίτερα στὸν χῶρο τῶν δυτικῶν κοινωνιῶν, ὁ θεσμὸς 
τῆς οἰκογένειας —θεσμὸς ποὺ οἱ ἀρχές του χάνονται στὰ βάθη τῆς 
προϊστορίας— ἀμφισβητεῖται γιὰ πρώτη φορά, θεωρητικὰ καὶ 
ἔμπρακτα, μὲ τρόπο ριζικὸ καὶ ἀπόλυτο. Ἡ συχνότητα καὶ 
εὐκολία τῆς διάλυσης τοῦ γάμου —ὁ ραγδαῖα αὐξανόμενος 
ἀριθμὸς τῶν διαζυγίων, κυρίως στὶς «ἀνεπτυγμένες» κοινωνίες— 
θὰ μποροῦσε ἴσως νὰ εἶναι ἕνα ἐνδεικτικὸ σύμπτωμα τῆς 
εὐρύτητας ποὺ ἐμφανίζει ἡ ἔμπρακτη ἀμφισβήτηση τοῦ θεσμοῦ. 
Ἀνεξάρτητα ὡστόσο καὶ ἀπὸ τὴ στατιστικὴ τεκμηρίωση, εἶναι 
φανερὸ ὅτι ὁ τρόπος ζωῆς ποὺ μᾶς ἐπιβάλλεται στὸ πλαίσιο τοῦ 
πολιτισμοῦ τῆς αὐτονομημένης τεχνολογίας καὶ κατανάλωσης 
ὑπονομεύει, ἂν δὲν ἀποκλείει ριζικά, τὸν θεσμὸ τοῦ γάμου: γιατὶ 
εἶναι τρόπος ζωῆς ὁπωσδήποτε ἀτομοκεντρικός, μοιάζει νὰ 
ἀποκλείει τὶς δυνατότητες ἀτομικῆς αὐθυπέρβασης καὶ 
προσωπικῆς σχέσης. Ἡ σχέση θεωρεῖται μορφὴ ὑποταγῆς: 
ὑποτάσσεις ἢ ὑποτάσσεσαι. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἄρνηση πιστότητας στὴ 
συζυγία προπαγανδίζεται σὰν αὐτονόητη ἀναγκαιότητα 
ἀπελευθέρωσης: λυτρωτικὴ ἀποδέσμευση ἀπὸ τὴν ὑποταγὴ στὴ 
συμβατικότητα καὶ στὴ ρουτίνα, ἄνοιγμα πρὸς τὴ ζωὴ σὰν 
ἀδιάκοπη περιπέτεια ὑπέρβασης τῶν σχημάτων.

Ὄχι ἄσχετα ἴσως μὲ τὴν ἀγροτικὴ μορφὴ ζωῆς, αἰῶνες 



ὁλόκληρους ὁ θεσμὸς τοῦ γάμου λειτουργοῦσε ὡς ὀργανικὴ 
ἀναγκαιότητα συντονισμοῦ τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν σύνολο ρυθμὸ 
τῆς ζωῆς τοῦ κόσμου, ὡς αὐτονόητη καὶ ἔμπρακτη πιστότητα στὴν 
κοσμικὴ ὑπόσταση τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ συνάντηση τοῦ ἄνδρα καὶ 
τῆς γυναίκας, ἡ δημιουργία οἰκογένειας, ἦταν μιὰ ὁλόκληρη, 
ὑπαρκτικὴ προσαρμογὴ στὸν καθολικὸ ρυθμὸ τῆς ζωῆς: στὴ 
σπορά, στὴ βλάστηση, στὴν καρποφορία — ὄχι μιὰ ἀτομικὴ μόνο 
ἐπιλογὴ διανοητικῆς καὶ αἰσθηματικῆς αὐτοβουλίας. Ὁ γάμος καὶ 
ἡ οἰκογένεια ἦταν τὸ αὐτονόητο χρέος τοῦ ἀνθρώπου, τὸ κύριο 
περιεχόμενο τῆς ζωῆς του.

Ἀλλὰ στὸ πλαίσιο τοῦ δυτικοῦ πολιτισμοῦ ὁ λῶρος ποὺ συνδέει 
τὸν ἄνθρωπο μὲ τὶς κοσμικὲς διαστάσεις τῆς ζωῆς μοιάζει νὰ 
κόβεται ὁριστικά. Ἡ ζωὴ λογαριάζεται στὸ ἐπίπεδο τῆς ἀτομικῆς 
ὕπαρξης καὶ ἡ ἀλήθεια τοῦ κόσμου στὰ ὅρια τῆς διάνοιας. Ἡ 
μόνη δυνατὴ σχέση μὲ τὸν κόσμο εἶναι ἡ ὑποταγὴ τοῦ κόσμου 
στὴν ἀτομικὴ ἀνάγκη καὶ ἐπιθυμία — ὑποταγὴ ποὺ κατορθώνεται 
μὲ τὴ δύναμη τῆς διάνοιας τὴν ὑλοποιημένη στὴ μηχανή. Ἔτσι καὶ 
ὁ ἔρωτας —κατεξοχὴν δυνατότητα πρόσβασης στὴν κοσμικὴ 
καθολικότητα τῆς ζωῆς— ὑποτάσσεται στὴν ἀτομικὴ ἀνάγκη καὶ 
ἐπιθυμία. Ὁ ἀτομοκεντρικὸς τρόπος ἐπιβίωσης τοῦ σύγχρονου 
δυτικοῦ ἀνθρώπου δὲν ἀφήνει περιθώρια ζωῆς ἄλλα ἀπὸ τὴν 
ἀτομικὴ προτίμηση, κρίση, ἀπόφαση, ἐκλογή, ἡδονή.

Ὁ ἐγκλωβισμὸς στὴν τέλεια ὑποκειμενικότητα καὶ ἡ ταυτόχρονη 
προσπάθεια γιὰ ἀπόλυτη ἀντικειμενικότητα —μὲ κέντρο καὶ στὶς 
δυὸ περιπτώσεις τὸ ἄτομο— μετέβαλαν τὸν ἄνθρωπο στὴ Δύση σὲ 
μιὰ ἔννοια δίχως περιεχόμενο, σὲ μονάδα αὐτοερωτικῆς 
ἱκανοποίησης. Ζοῦμε ἕναν πολιτισμὸ αὐτοερωτισμοῦ, μιὰν ὑστερία 
ἐρωτικῆς δίψας ποὺ ἀρχίζει καὶ τελειώνει στὸ ἐγώ, στὸ ἄτομο, 
στὸν μηδενισμὸ τῆς σχέσης, στὴν ἄγνοια τῆς προσωπικῆς ἀλήθειας 
τοῦ ἀνθρώπου. Ἀναπόφευκτα καὶ ὁ γάμος ἀλλοτριώνεται σὲ 
ὀρθολογικὴ σύμβαση χρησιμοθηρικῶν σκοπιμοτήτων ἢ διατηρεῖται 
σὰν νόμιμη κοινωνικὰ ὁδὸς φυσικοῦ ἐρωτισμοῦ γιὰ τὴν ἐφήμερη 
ἀτομικὴ ἱκανοποίηση.

Ἡ κρίση τοῦ θεσμοῦ τοῦ γάμου στὸν χῶρο τῶν δυτικῶν 
κοινωνιῶν δὲν πρέπει νὰ εἶναι ἄσχετη μὲ τὴν ἀλλοτρίωση τῆς 



ἀλήθειας τοῦ μυστηρίου τοῦ Γάμου στὸν πνευματικὸ βίο τῶν 
χριστιανικῶν ἐκκλησιῶν. Στὸ πλαίσιο τῆς λεγόμενης 
ἐκκοσμίκευσης, οἱ συμβατικὲς σκοπιμότητες τῆς κοινωνικῆς 
χρησιμοθηρίας ἀπογυμνώνουν συχνὰ τὸν ἐκκλησιαστικὸ Γάμο ἀπὸ 
τὸ μυστηριακό του περιεχόμενο: τὸν μεταβάλλουν σὲ τυπικὴ 
ἐπικύρωση ἢ τελετουργικὴ ἐπευλογία τῆς φυσικῆς καὶ κοινωνικῆς 
ἕνωσης δύο ἑτερόφυλων προσώπων. Παύει τὸ μυστήριο νὰ εἶναι 
χάρισμα ἐλευθερίας ἀπὸ τὴ φυσικὴ ἀναγκαιότητα, ὑποστατικὴ 
δυνατότητα προσωπικῆς σχέσης καὶ μετοχῆς στὴν ἐκκλησιαστικὴ 
ὁλοκληρία τῆς ζωῆς, ἀσκητικὴ βεβαίωση τῆς ἀλήθειας καὶ 
ἑτερότητας τοῦ προσώπου.

Ἂν ἡ ἀλλοτρίωση τοῦ Γάμου εἶχε ὡς ἀποκλειστικὴ αἰτία τὴν 
ἀδυναμία ἢ νηπιότητα τῶν προσερχομένων στὸ μυστήριο, ἂν ἡ 
δική τους ἀνυποψίαστη προσέλευση ὑποτιμοῦσε καὶ ἀποδυνάμωνε 
τὶς δυνατότητες ζωῆς τοῦ μυστηρίου, τότε τὸ σύμπτωμα θὰ 
ἐξαντλοῦσε τὴ σημασία του στὴ δεδομένη καὶ κοινὴ ἀνθρώπινη 
ἀποτυχία καὶ πτώση. Δὲν εἶναι ὅμως μόνο ἡ ἀνθρώπινη 
ἀνεπάρκεια, εἶναι καὶ ἡ τακτικὴ τῶν θεσμοποιημένων 
ἐκκλησιαστικῶν ὀργανισμῶν ποὺ καθιερώνει, μὲ τὴ δύναμη τῆς 
κρατικῆς ἐξουσίας, τὸ ἐκκλησιαστικὸ μυστήριο σὰν τυπικὴ καὶ 
ὑποχρεωτικὴ προϋπόθεση γιὰ τὴν κοινωνικὴ καὶ πολιτικὴ 
ἀναγνώριση τοῦ γάμου. Πρόκειται δηλαδὴ γιὰ «ἐπίσημη» ἄγνοια 
ἢ ἄρνηση τῆς ἀλήθειας τοῦ μυστηρίου τοῦ Γάμου — ποὺ δὲν 
παύει νὰ ἐκφράζει τὴν ἴδια δεδομένη καὶ κοινὴ ἀνθρώπινη 
ἀποτυχία καὶ πτώση, ἀλλὰ μὲ ἀμεσότερες ἴσως συνέπειες στὴν 
ἀλλοτρίωση τοῦ γεγονότος τῆς σωτηρίας, στὴ μετατροπὴ τῆς 
Ἐκκλησίας σὲ συμβατικὸ κοινωνικὸ θεσμὸ καὶ κρατικὴ 
σκοπιμότητα. Θὰ μποροῦσε νὰ θυμηθεῖ κανεὶς καὶ τὴ βιβλικὴ 
σημασία τῆς «βλασφημίας» —τοῦ ἐμπαιγμοῦ τῆς ἀγάπης καὶ 
μεγαλειότητας τοῦ Θεοῦ— ὅταν ἄνθρωποι ἄθεοι ἢ θρησκευτικὰ 
ἀδιάφοροι, ποὺ διατηροῦν τυπικὰ τὴν ἰδιότητα τοῦ Χριστιανοῦ 
στὴν πολιτική τους ταυτότητα, ὑποχρεώνονται νὰ παίξουν μέσα 
στὸ ἅγιο σῶμα τῆς Ἐκκλησίας τὸν φαιδρὸ ρόλο μιᾶς 
τυποποιημένης μετοχῆς σὲ ἕνα μυστήριο χορηγείας τοῦ Ἁγίου 
Πνεύματος.



Ἡ ἀποσύνδεση τοῦ γάμου ἀπὸ τὴν ἀλήθεια τοῦ μυστηρίου 
ἐκφράζεται χαρακτηριστικὰ καὶ μὲ τὴν ἀποξένωσή του ἀπὸ τὸ 
γεγονὸς τῆς Εὐχαριστίας. Δὲν εἶναι πιὰ ἡ εὐχαριστιακὴ σύναξη, τὸ 
καθολικὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας, ποὺ δέχεται καὶ ἐγκεντρίζει στὴ 
ζωὴ τοὺς προσερχομένους στὰ μυστήρια. Ἀλλὰ εἶναι ὁ ἱερέας ποὺ 
παρέχει ἀτομικὰ τὴ Χάρη, σὲ διαδοχικὲς ἱεροπραξίες, τὴν ἴδια 
μέρα καὶ στὸν ἴδιο ναό. Εἶναι τόσο ριζικὴ καὶ πηγαίνει σὲ τέτοιο 
βάθος αὐτὴ ἡ ἀλλοίωση τῆς ἀλήθειας τῶν μυστηρίων, ὥστε νὰ 
διερωτᾶται κανεὶς μὲ ποιά ἔννοια αὐτὲς οἱ ἀποκομμένες ἀπὸ τὸ 
σῶμα τῆς Ἐκκλησίας ἱεροπραξίες ἀναφέρονται στὴ σωτηρία τοῦ 
ἀνθρώπου ἀπὸ τὴ φθορὰ καὶ τὸν θάνατο ποὺ εἶναι ὁ 
ἀτομοκεντρισμός, ποιά σχέση ἔχουν μὲ τὸν τρόπο ὑπάρξεως τῆς 
Ἐκκλησίας, τὴ μετοχὴ στὴν κοινωνία τῶν ἁγίων.

Ἂν δεχόμαστε τὴν ἀλήθεια τοῦ μυστηρίου τοῦ Γάμου, πρέπει νὰ 
δεχτοῦμε καὶ τὶς συνέπειές της, ὁσοδήποτε ὀδυνηρὲς γιὰ τὴν 
κρατούσα ἠθικιστικὴ καὶ κοινωνικὴ ἀντίληψη τοῦ θεσμοῦ. Καὶ 
βασικὴ συνέπεια αὐτῆς τῆς ἀλήθειας εἶναι ὅτι τὸ ἐκκλησιαστικὸ 
μυστήριο τοῦ Γάμου δὲν μπορεῖ νὰ τίθεται ὡς ἀναγκαστικὴ 
προϋπόθεση σὲ κάθε συζυγικὴ συμβίωση — ἔστω καὶ στὶς 
λεγόμενες (καὶ ἀνύπαρκτες πιά) χριστιανικὲς κοινωνίες. Τὸ 
μυστήριο τοῦ Γάμου εἶναι φανέρωση καὶ πραγμάτωση τῆς 
ἀλήθειας τῆς Ἐκκλησίας, δὲν εἶναι μέσο γιὰ τὴν «ἱκανοποίηση τῶν 
θρησκευτικῶν ἀναγκῶν τοῦ λαοῦ» οὔτε γιὰ τὴν ἐξυπηρέτηση 
συμβατικῶν σκοπιμοτήτων τῆς κοινωνικῆς χρησιμοθηρίας. Γιὰ νὰ 
ὑπηρετηθοῦν αὐτὲς οἱ σκοπιμότητες, ὑπάρχει στὰ σύγχρονα κράτη 
ὁ θεσμὸς τοῦ πολιτικοῦ γάμου, ποὺ δεσμεύει κοινωνικὰ καὶ ἠθικὰ 
τὴν ἐρωτικὴ σχέση στὸ πλαίσιο μιᾶς τίμιας συζυγικῆς συμβίωσης. 
Ὁ πολιτικὸς γάμος μπορεῖ νὰ τίθεται ὡς ἀναγκαστικὴ 
προϋπόθεση —κοινωνικὴ ἢ ἠθική— σὲ κάθε συζυγικὴ συμβίωση, 
ὄχι ὅμως καὶ τὸ μυστήριο τοῦ Γάμου. Τὸ μυστήριο προσφέρεται 
ἀπὸ τὴν Ἐκκλησία μόνο σὲ ὅσους θέλουν νὰ ζήσουν τὴ 
μεταμόρφωση τῆς φυσικῆς ἐρωτικῆς σχέσης σὲ σταυρικὴ ἄσκηση 
ἐλευθερίας καὶ ἀγαπητικῆς αὐταπάρνησης, σὲ γεγονὸς μετοχῆς 
στὴν ἔσχατη ἀλήθεια τῆς «ὄντως ζωῆς».

Στὸν ἀτομοκεντρικὸ πολιτισμὸ καὶ στὴν ἐποχὴ τῆς 



μεταφροϋδικῆς «ἀπελευθέρωσης» τοῦ ἐνστίκτου, στὴν ἄρνηση τῶν 
τυποποιημένων θεσμῶν καὶ τῶν συμβατικῶν σχημάτων ἡ 
Ἐκκλησία ἔχει νὰ ἀντιτάξει τὸ μυστήριο τοῦ Γάμου ὡς κατεξοχὴν 
δυνατότητα ἐλευθερίας καὶ ἔρωτα: τῆς ἀληθινῆς ἐλευθερίας ποὺ 
κερδίζεται μὲ τὴν ἀσκητικὴ αὐθυπέρβαση καὶ τοῦ ἀληθινοῦ ἔρωτα 
ποὺ βιώνεται μέσα ἀπὸ τὸν ἑκούσιο θάνατο τοῦ ἐγώ.

 



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΔΕΚΑΤΟ
ΟΙ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΟΙ ΚΑΝΟΝΕΣ ΚΑΙ Η ΟΡΙΟΘΕΤΗΣΗ ΤΗΣ 
ΖΩΗΣ

1. Ἡ Ἐκκλησία καὶ ὁ Νόμος
Τὸ ἦθος τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ζωὴ προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ 
ἐλευθερίας, εἶναι ἡ ἀγάπη ποὺ δίνει στὴν ὕπαρξη ὑπόσταση 
ἐλεύθερη ἀπὸ κάθε φυσικὸ προκαθορισμὸ καὶ ἀτομικὸ 
περιορισμό. Ὅταν ὁ ἄνθρωπος ἐγκεντρισθεῖ στὸν εὐχαριστιακὸ 
τρόπο ὑπάρξεως τοῦ σώματος τῆς Ἐκκλησίας, τότε κανένας ἐκ 
προτέρου προσδιορισμὸς δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ ἀνταποκριθεῖ στὸν 
δυναμισμὸ τῶν μεταμορφώσεων τῆς ζωῆς «ἀπὸ δόξης εἰς 
δόξαν»150, καμιὰ ὑπαγωγὴ τοῦ ἀνθρώπου σὲ ἀντικειμενικὲς 
διατάξεις νόμων καὶ κανόνων τοῦ βίου δὲν μπορεῖ νὰ 
ὑποκαταστήσει τὴν ἑτερότητα τῆς προσωπικῆς περιπέτειας ποὺ 
εἶναι ἡ μετοχὴ στὸ γεγονὸς τῆς ἀγαπητικῆς κοινωνίας καὶ σχέσης.

Καὶ ὄχι μόνο ἡ προσωπικὴ μετοχὴ στὴν εὐχαριστιακὴ ἑνότητα 
καὶ κοινωνία, ἀλλὰ καὶ ἡ ἀποτυχία τοῦ ἀνθρώπου νὰ ὑπερβεῖ τὴν 
ἐπαναστατημένη ὑπαρκτικὴ αὐτονόμηση τῆς φυσικῆς του 
ἀτομικότητας —ἡ ἁμαρτία στὶς ποικίλες μορφές της— εἶναι 
γεγονὸς ἀντικειμενικὰ ἀπροσδιόριστο: διασώζει τὴ μοναδικότητα 
καὶ ἀνομοιότητα τῆς τραγικῆς ἀντίθεσης προσώπου καὶ φύσης, τὴν 
προσωπικὴ περιπέτεια τῆς ἐλευθερίας.

Ὅμως ἡ ἴδια ἡ Ἐκκλησία, μὲ συνόδους οἰκουμενικὲς καὶ 
τοπικές, μὲ τὴ σοφία τῶν Πατέρων καὶ τῶν ἁγίων της, ὅρισε ἕνα 
πλῆθος κανόνων καὶ διατάξεων ποὺ ρυθμίζουν τὸν βίο της. Καὶ 
ὄχι μόνο ρυθμίζουν σχέσεις ἐξωτερικὲς ποὺ ἀναφέρονται στὴ 
διοικητική της διάρθρωση, στὴν εὐταξία τοῦ ἀνθρώπινου 
ὀργανισμοῦ της, ἀλλὰ καὶ καθορίζουν τὰ ὅρια τῆς προσωπικῆς 
μετοχῆς κάθε μέλους στὸ σῶμα της, ὅπως καὶ τὰ ὅρια τῆς 
προσωπικῆς ἀποκοπῆς ἀπὸ τὸ σῶμα της.

Ἡ ὕπαρξη κανόνων καὶ νομικῶν διατάξεων στὴ ζωὴ τῆς 
Ἐκκλησίας πρέπει σωστὰ νὰ ἑρμηνευθεῖ, γιατὶ διαφορετικὰ 
ὑπονομεύει τὴν ἴδια τὴν ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας, τὴν ἀλήθεια τῆς 
προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας ποὺ συνιστᾶ τὴν «ὄντως 



ζωὴ» τῆς ἀγαπητικῆς κοινωνίας τῶν μελῶν της.
Ἤδη ἀπὸ τὴν Καινὴ Διαθήκη τὸ πρόβλημα τῆς ἐλευθερίας τῆς 

Ἐκκλησίας ἀπὸ κάθε νόμο, ἀκόμα καὶ ἀπὸ τὸν Νόμο ποὺ ὅρισε ὁ 
Θεὸς γιὰ τὴν ἱστορικὴ παιδαγωγία τοῦ Ἰσραήλ, τίθεται μὲ 
ξεχωριστὴ ὀξύτητα. Θὰ ἀρκοῦσε νὰ θυμηθοῦμε τὴν πάλη τοῦ 
Ἀποστόλου Παύλου μὲ τοὺς «ἰουδαΐζοντες» ποὺ ζητοῦσαν τὴ 
διατήρηση τοῦ Νόμου καὶ μέσα στὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας, τὴ 
θεολογία καὶ ἐπιμονὴ τῶν Ἐπιστολῶν του στὴ σωτηρία «διὰ 
πίστεως» καὶ ὄχι «διὰ νόμου». Χωρὶς νὰ παραβλέψουμε ὅτι ἡ 
ἀντίδραση τοῦ Παύλου δὲν εἶναι ἀπορριπτικὴ τοῦ Νόμου καὶ τοῦ 
παιδαγωγικοῦ χαρακτήρα του151, ἀλλὰ εἶναι ἀντίθετη στὴν 
προτεραιότητα τοῦ Νόμου σὲ σχέση μὲ τὴν πίστη, ἀντίθετη στὴ 
νομικὴ ἐκδοχὴ τῆς πίστης — τῆς καινούργιας σχέσης Θεοῦ καὶ 
ἀνθρώπου «ἐν Χριστῷ».

Εἶναι φανερὸ ὅτι γιὰ τὸν Ἀπόστολο Παῦλο ὁ νόμος συνοδεύει 
τὴν πτώση τοῦ ἀνθρώπου, ὁριοθετεῖ τὴν πτώση ἀπὸ τὴ μὴ πτώση, 
τὸ κακὸ ἀπὸ τὸ καλό· ὁρίζει καὶ φανερώνει τὴν πραγματικότητα 
τῆς ἁμαρτίας152, τὴν ἀποτυχία τοῦ ἀνθρώπου νὰ ζήσει σὲ κοινωνία 
καὶ σχέση μὲ τὸν Θεό. Ἡ ὕπαρξη τοῦ νόμου εἶναι ἡ φανέρωση τῆς 
ἀπόστασης ἀπὸ τὸν Θεό, ἡ ἀπόδειξη ὅτι ἀνάμεσα στὸν Θεὸ καὶ 
στὸν ἄνθρωπο ὑπάρχει «μεσότοιχον φραγμοῦ». Ἔστω καὶ ἂν ὁ 
ἄνθρωπος τηρήσει ὅλο τὸν νόμο, τὸ «μεσότοιχον τοῦ φραγμοῦ» 
δὲν αἵρεται, γιατὶ ὁ φραγμός, δηλαδὴ ἡ ἁμαρτία, δὲν ἔγκειται 
στὴν ἀθέτηση τοῦ νόμου, ἀλλὰ στὴν ἀπομάκρυνση ἀπὸ τὸν Θεὸ 
τὴν ὁποία ἐπισημαίνει καὶ βεβαιώνει ὁ νόμος. Καί, ἀφοῦ ἡ 
ἀθέτηση τοῦ νόμου δὲν ἐξαντλεῖ τὴν πραγματικότητα τῆς 
ἁμαρτίας, οὔτε ἡ τήρηση τοῦ νόμου θὰ μποροῦσε νὰ τὴν 
καταργήσει. Ἡ ἴδια ἡ ὕπαρξη τοῦ νόμου ἀποκλείει τὴ δικαίωση 
«ἐξ ἔργων νόμου», ἀφοῦ ὁ νόμος εἶναι ἡ «δύναμις τῆς ἁμαρτίας»:
αὐτὸς κάνει δυνατὴ τὴ συγκεκριμένη πραγμάτωση τῆς ἁμαρτίας 
μὲ τὴ μορφὴ τῆς παράβασης, γι' αὐτὸ καὶ μόνο «ὀργὴν 
κατεργάζεται»153. Μὲ αὐτὸ τὸ νόημα βεβαιώνει ὁ Παῦλος ὅτι «οὐ 
δικαιοῦται ἄνθρωπος ἐξ ἔργων νόμου», «οὐ δικαιωθήσεται ἐξ 
ἔργων νόμου πᾶσα σάρξ»154.

Μόνο ὁ Χριστὸς εἶναι τὸ τέλος τοῦ νόμου155 καὶ ἡ ἐλευθερία ἀπὸ



τὸ νόμο156, ἀκριβῶς γιατὶ κατάργησε τὴν προϋπόθεση τῆς ὕπαρξης 
τοῦ νόμου, καταλύοντας στὴ θεανθρώπινη σάρκα Του «τὸ 
μεσότοιχον τοῦ φραγμοῦ»157, τὴν ὑπαρκτικὴ ἀπόσταση ἀνθρώπου 
καὶ Θεοῦ. Ἔτσι ὁ νόμος δὲν ἀκυρώνεται, ἀλλὰ «πληροῦται» —
ποὺ δὲν θὰ πεῖ «συμπληρώνεται», ἀλλὰ «βρίσκει τὸ πλήρωμά 
του»— στὴν ἀγάπη158. Ἐξακολουθεῖ ὁ νόμος νὰ φανερώνει καὶ νὰ 
βεβαιώνει τὴν ἁμαρτία, τώρα ὅμως ἡ ἐπίγνωση τῆς ἁμαρτίας δὲν 
εἶναι ἀπόδειξη καταδίκης καὶ θανάτου, δὲν εἶναι «κατάρα», ἀλλὰ 
μέτρο ἀποδοχῆς τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ: Ὁ νόμος ἀποκαλύπτει τὸν 
«μανικὸν ἔρωτα» τοῦ Θεοῦ γιὰ τὸν ἄνθρωπο.

Ὁ Χριστὸς κατάργησε τὸν νόμο ἀποδεικνύοντας τὴν ἀγάπη 
ὑπέρτερη τοῦ νόμου. Ἂν ὁ νόμος ὑποτάσσει τὸν ἄνθρωπο στὴν 
παράβαση καὶ ἑπομένως στὸν θάνατο, ἡ ἀγάπη τοῦ Θεοῦ «ἐν 
προσώπῳ Ἰησοῦ Χριστοῦ» ἐλευθερώνει τὴν παράβαση ἀπὸ τὴ 
συνέπεια τοῦ θανάτου, μεταμορφώνει τὴν παράβαση τοῦ νόμου σὲ 
δυνατότητα μετάνοιας-ἀγαπητικῆς σχέσης μὲ τὸν Θεό, δηλαδὴ σὲ 
δυνατότητα ζωῆς αἰωνίου. Ἡ σωτηρία τοῦ ἀνθρώπου, ἡ μετοχή 
του στὴν αἰώνια ζωή, δὲν εἶναι νομικὸ γεγονός, ἀλλὰ μετοχὴ στὴν 
ἀγάπη τοῦ Θεοῦ ποὺ ὑποστασιάζει τὴ ζωή. Τὸ δίλημμα ποὺ θέτει 
ὁ Ἀπόστολος Παῦλος στοὺς ἰουδαΐζοντες εἶναι ἀνάμεσα στὸ 
ὀντολογικὸ περιεχόμενο τῆς σωτηρίας καὶ στὴ νομικὴ ἐκδοχή της: 
Ὁ νόμος ἢ ἡ ἀγάπη τοῦ Θεοῦ «ζωοποιεῖ τοὺς νεκρούς», 
μεταμορφώνει τὴ θνητή μας ὕπαρξη σὲ ὑπόσταση ζωῆς αἰωνίου159; 
Ἂν εἶναι ὁ νόμος, τότε «Χριστὸς δωρεὰν ἀπέθανε»160. Ἂν εἶναι ἡ 
ἀγάπη, τότε ἡ ζωὴ καὶ ἡ σωτηρία συνιστᾶ Χάρη-χάρισμα 
ἐλευθερίας ἀπὸ τὴν τήρηση τοῦ νόμου161.

Ὁ Χριστὸς ἀπέδειξε τὴν ἀγάπη ὑπέρτερη τοῦ νόμου 
ὑποτασσόμενος στὸν νόμο καὶ στὸν θάνατο καὶ φανερώνοντας τὴν 
ἀδυναμία τοῦ νόμου νὰ νεκρώσει τὴ ζωὴ ποὺ εἶναι ἡ ἀγάπη καὶ 
ἀποδοχὴ τοῦ θανάτου. «Ἡμεῖς νόμον ἔχομεν καὶ κατὰ τὸν νόμον 
ἡμῶν ὀφείλει ἀποθανεῖν»162, εἶπαν οἱ Ἰουδαῖοι στὸν Πιλάτο 
παραδίδοντας τὸν Χριστό. Μὲ τὰ λόγια αὐτὰ καὶ δίχως ἐπίγνωση 
τῆς πραγματικῆς σημασίας τους διατύπωσαν τὸ βαθύτερο νόημα 
τῆς θυσίας τοῦ Χριστοῦ: Σύμφωνα μὲ τὸν νόμο, ὁ ἄνθρωπος εἶναι 
ὑποταγμένος στὸν θάνατο, στὸν χωρισμὸ ἀπὸ τὴ ζωή — «ὀφείλει 



ἀποθανεῖν». Αὐτὴ ἡ ὀφειλὴ τοῦ θανάτου συνιστᾶ τὸν νόμο καὶ τὸν 
ἀποδεικνύει «κατάρα»: «ὅσοι γὰρ ὑπὸ νόμον εἰσίν, ὑπὸ κατάραν 
εἰσί»163. Ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ ὑπάρχει νόμος, ὑπάρχει χωρισμὸς 
ἀπὸ τὴ ζωή, ὀφειλὴ θανάτου. Ἀλλὰ ὁ Χριστὸς ὑποτάσσεται στὸν 
νόμο, στὴν ὀφειλὴ τοῦ θανάτου, καὶ μεταμορφώνει αὐτὴ τὴν 
ὀφειλὴ σὲ ὑπακοὴ στὸ θέλημα τῆς ἀγάπης τοῦ Πατρός, σὲ σχέση 
καὶ κοινωνία τῆς θνητῆς σάρκας μὲ τὴ ζωοποιὸ ἀγάπη τοῦ Θεοῦ. 
Ἔτσι, ἡ ὑποταγὴ τοῦ Χριστοῦ στὸν νόμο καὶ στὸν θάνατο ἐντάσσει 
τὸν νόμο καὶ τὸν θάνατο σὲ ἕναν ἄλλο τρόπο ὑπάρξεως: στὴν 
ἀγάπη ποὺ ὑποστασιάζει τὴ ζωή. Ὁ Σταυρὸς τοῦ Χριστοῦ, αὐτὴ ἡ 
ἔσχατη συνέπεια τοῦ νόμου, ἡ ὁλοκλήρωση τῆς κατάρας καὶ τοῦ 
θανάτου, εἶναι καὶ τὸ τέλος τοῦ νόμου, ἡ ὑπέρβαση τοῦ νόμου.

Ὁ Χριστὸς «ἠγέρθη ἀπὸ τῶν νεκρῶν» θανατώνοντας τὸν θάνατο 
καὶ καταργώντας τὸν νόμο «ἐν τῇ σαρκὶ αὐτοῦ»164 — ἡ 
πραγματικότητα τοῦ νόμου, ἡ ἁμαρτία καὶ ὁ θάνατος 
«κατεπόθησαν ὑπὸ τῆς ζωῆς»165. Γράφει ὁ Παῦλος:
«Ὥστε, ἀδελφοί μου, καὶ ὑμεῖς ἐθανατώθητε τῷ νόμῳ διὰ τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ, εἰς 
τὸ γενέσθαι ὑμᾶς ἑτέρῳ, τῷ ἐκ νεκρῶν ἐγερθέντι, ἵνα καρποφορήσωμεν τῷ Θεῷ»166.

Ἡ συμμόρφωση στὸ Βάπτισμα μὲ τὸν θάνατο καὶ τὴν Ἀνάσταση 
τοῦ Χριστοῦ, ἡ συσσωμάτωση στὴν Ἐκκλησία, εἶναι ἡ «καινότης 
τῆς ζωῆς», ἡ ἐλευθερία ἀπὸ τὸν νόμο167. Τὰ τέκνα τῆς Ἐκκλησίας 
δὲν εἶναι τέκνα τῆς Ἄγαρ, τῆς δουλείας στὸν νόμο, ἀλλὰ τέκνα τῆς 
Σάρρας, τέκνα τῆς ἐλευθερίας τῶν ἐπαγγελιῶν τοῦ Θεοῦ, τῆς 
ἀγαπητικῆς σχέσης καὶ κοινωνίας μὲ τὸν Θεό168. Ἡ σωτηρία εἶναι 
ὀργανικὴ ἔνταξη στὴν κοινωνία τῶν ἁγίων, στὸ σῶμα τῆς 
Ἐκκλησίας:
«[...] ἐποικοδομὴ ἐπὶ τῷ θεμελίῳ τῶν ἀποστόλων καὶ προφητῶν, ὄντος ἀκρογωνιαίου 
αὐτοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ, ἐν ᾧ πᾶσα ἡ οἰκοδομὴ συναρμολογουμένη αὔξει εἰς ναὸν ἅγιον ἐν 
Κυρίῳ»169.

2. Ὁ κανόνας τοῦ μαρτυρίου καὶ ἡ μαρτυρία τῶν κανόνων
Ἡ Ἐκκλησία στὴν πρώτη, τὴν ἀποστολική της, σύνοδο170 δικαίωσε 
τὴ θεολογία τοῦ Παύλου, ἀρνήθηκε τὴν τήρηση τοῦ Μωσαϊκοῦ 
Νόμου, ἀπέκρουσε τὰ νομικὰ ὑποκατάστατα τῆς σωτηρίας, τὸν 
κίνδυνο μετατροπῆς της σὲ «θρησκεία» καὶ «Ἠθικὴ» τοῦ 



παρόντος αἰῶνος τοῦ καταργουμένου. Ὡστόσο, εἶναι 
χαρακτηριστικὸ ὅτι ἡ ἀποστολικὴ σύνοδος διατήρησε τὸ 
«ἐπάναγκες» κάποιων δεσμεύσεων: παράγγειλε στοὺς «ἐξ 
ἐθνικῶν» Χριστιανοὺς νὰ ἀπέχουν «εἰδωλοθύτων καὶ αἵματος καὶ 
πνικτοῦ καὶ πορνείας»171. Μὲ τὴ διατήρηση τῶν τεσσάρων αὐτῶν 
διατάξεων τοῦ Νόμου προσδιόρισε ἡ Ἐκκλησία μιὰ πρώτη 
ἀντικειμενικὴ-κοινωνικὴ διάκριση τῶν Χριστιανῶν ἀπὸ τοὺς 
εἰδωλολάτρες, ἔβαλε τὴν πρώτη ἀρχὴ τῶν κανόνων τοῦ ἱστορικοῦ 
της βίου.

Στοὺς τρεῖς πρώτους αἰῶνες δὲν ὑπάρχει ἀνάγκη σαφέστερου 
καθορισμοῦ τῶν ὁρίων τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ βίου — ἀντικειμενικῶν 
ὁρίων ποὺ νὰ ἐξασφαλίζουν τὴν ὁρατὴ ἑνότητα καὶ ὁμοείδεια τῆς 
ζωῆς τοῦ σώματος τῆς Ἐκκλησίας: Ὑπάρχει γιὰ τοὺς πιστοὺς τὸ 
κοινὸ καὶ ἀδιάκοπο ἐνδεχόμενο τοῦ μαρτυρίου ποὺ συντονίζει τὴ 
ζωή τους στὴν ἔσχατη δυνατὴ βεβαίωση τῆς ἀλήθειας τῆς 
σωτηρίας. Τὸ μαρτύριο εἶναι ὁ κατεξοχὴν κανόνας ζωῆς τῆς 
Ἐκκλησίας —ἔμπρακτη μαρτυρία καὶ φανέρωση τοῦ τρόπου 
ὑπάρξεως ποὺ διαφοροποιεῖ τὴν «καινὴ κτίση» τῶν Χριστιανῶν 
ἀπὸ τὸν βίο τοῦ «κόσμου»—, μέτρο γιὰ τὴν κατανόηση τῆς 
ἀλήθειας ὅλων τῶν μεταγενέστερων κανόνων ποὺ θέσπισε ἡ 
Ἐκκλησία. Γι' αὐτὸ καὶ πρέπει νὰ ἐπιμείνουμε στὴ θεμελιώδη 
αὐτὴ προϋπόθεση κατανόησης τῶν κανόνων.

Ἡ μαρτυρία τῶν χριστιανῶν μαρτύρων δὲν ἐξαντλεῖται στὸν 
ἡρωισμὸ μιᾶς αὐταπάρνησης γιὰ χάρη κάποιων ἰδεῶν ποὺ ὁ 
ἄνθρωπος τὶς πιστεύει ἀνώτερες καὶ ἀπὸ τὴν ἀξία τῆς ἀτομικῆς 
του ἐπιβίωσης. Τέτοιες μορφὲς ἰδεαλιστικοῦ ἡρωισμοῦ καὶ 
ἀκραίας αὐταπάρνησης γνώρισε πολλὲς ἡ Ἱστορία καὶ εἶναι ὅλες 
ἀπόλυτα σεβαστές, δὲν ἔχουν ὅμως ἄμεση σχέση μὲ αὐτὸ ποὺ ἡ 
Ἐκκλησία ἀναγνώρισε ὡς μαρτυρία τῶν χριστιανῶν μαρτύρων. Οἱ 
μάρτυρες τῆς Ἐκκλησίας μαρτυροῦν καὶ πραγματώνουν τὴν 
ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας, τὴν ἀλήθεια τῆς «ὄντως ζωῆς», ποὺ εἶναι 
ἡ κοινωνία καὶ σχέση μὲ τὸν Θεό, ἡ ἔσχατη αὐθυπέρβαση τῆς 
φυσικῆς ἀτομικότητας, ὁ ἔρωτας γιὰ τὸν Χριστό, ποὺ μόνος Αὐτὸς 
δίνει ὑπόσταση αἰώνιας ζωῆς στὴν προσωπικὴ ἑτερότητα τοῦ 
ἀνθρώπου. Δὲν πρόκειται γιὰ ἰδεολογικὸ φανατισμὸ οὔτε γιὰ 



πίστη σὲ ἰδέες ποὺ σκοπεύουν στὴ βελτίωση τοῦ κοινοῦ βίου, ἀλλὰ 
πρόκειται γιὰ τὴ συγκεκριμένη πραγμάτωση ἑνὸς τρόπου 
ὑπάρξεως ποὺ βρίσκεται στοὺς ἀντίποδες τῆς ἀτομικῆς ἐπιβίωσης 
καὶ ἔχει τὸ ἱστορικό του Πρωτότυπο στὸν Σταυρὸ τοῦ Χριστοῦ.

Ἀπὸ κεῖ καὶ πέρα, κάθε κανόνας τῆς Ἐκκλησίας σκοπεύει στὴν 
ἴδια «μαρτυρικὴ» αὐθυπέρβαση τῆς φυσικῆς ἀτομικότητας καὶ 
τῆς αὐτονομημένης ἐπιβίωσης, στὴν ἴδια πραγμάτωση τῆς ζωῆς ὡς 
κοινωνίας καὶ σχέσης, ὑπακοῆς στὴν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ κατὰ τὸ 
πρότυπο τοῦ ζωοποιοῦ θανάτου τῆς σταυρικῆς αὐταπάρνησης. 
Κάθε κανόνας εἶναι μαρτυρία καὶ ὁριοθέτηση προσωπικῆς σχέσης 
μὲ τὸ σύνολο ἐκκλησιαστικὸ σῶμα, ὑποταγῆς τῆς ἀτομικότητας 
στοὺς ὅρους-δρομοδεῖκτες συμμετοχῆς τῶν πιστῶν στὴν ἑνοείδεια 
ζωῆς τῆς Ἐκκλησίας. Καὶ δὲν ὑπάρχουν περιθώρια γιὰ 
διαφορετικὴ ἐκδοχὴ καὶ ἑρμηνεία τῶν κανόνων: Ἂν δὲν εἶναι αὐτὴ 
ἡ ἀλήθεια τους, ἂν ἡ διαφορὰ τῶν ἐκκλησιαστικῶν κανόνων ἀπὸ 
ὁποιαδήποτε ἄλλη θρησκευτική, ἠθικὴ ἢ κοινωνικὴ νομοθεσία δὲν 
εἶναι στὴν ὁριοθέτηση τοῦ ὀντολογικοῦ γεγονότος —τῆς 
προσωπικῆς ἐλευθερίας ἀπὸ τὸν θάνατο— ποὺ σαρκώνει ἡ 
Ἐκκλησία, τότε ἡ ὕπαρξή τους γίνεται σκάνδαλο, ἀντιφάσκει στὸ 
Εὐαγγέλιο τῆς σωτηρίας.

3. Ὁ κανόνας τῆς ἄσκησης καὶ ἡ ἀσκητικὴ τῶν κανόνων
Στὴ συνέχεια τοῦ ἱστορικοῦ βίου τῆς Ἐκκλησίας, μετὰ τὴν περίοδο 
τῶν διωγμῶν καὶ τοῦ μαρτυρίου, οἱ κανόνες ἀρχίζουν νὰ 
πληθύνονται τόσο περισσότερο ὅσο ἡ μετοχὴ στὴ ζωή της γίνεται 
προοδευτικὰ μιὰ περίπου αὐτονόητη κοινωνικὴ ἰδιότητα. Τὸ 
«ἐπάναγκες» τῶν δεσμεύσεων ποὺ εἶχε ὁρίσει ἡ σύνοδος τῶν 
Ἀποστόλων αὐξάνεται βαθμιαῖα, γίνονται ὅλο καὶ πιὸ 
συγκεκριμένες οἱ προϋποθέσεις μετοχῆς στὸ καθολικὸ ἦθος τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ σώματος ἢ τῆς ἀποκοπῆς ἀπὸ τὴν εὐχαριστιακὴ 
ἑνότητα.

Ὁπωσδήποτε, ὣς τὸν 7ο ἀκόμα αἰώνα, οἱ κανόνες τῶν 
οἰκουμενικῶν συνόδων, ποὺ ἔχουν κύρος καθολικὸ γιὰ τὴ ζωὴ τῆς 
Ἐκκλησίας, ἀποφεύγουν νὰ ὁριοθετήσουν τὸ ἀτομικὸ ἦθος τῶν 
πιστῶν, νὰ προσδιορίσουν περιπτώσεις ἀτομικῶν ἁμαρτημάτων 



ποὺ συνεπάγονται «ἀφορισμό» — ἀποκλεισμὸ ἀπὸ τὰ ὅρια τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ σώματος. Τὸ σύνολο σχεδὸν τῶν κανόνων τῶν 
τεσσάρων πρώτων οἰκουμενικῶν συνόδων ἀναφέρεται σὲ 
ζητήματα ἐκκλησιαστικῆς εὐταξίας, δικαιοδοσιῶν τοῦ κλήρου, 
κύρους τῶν χειροτονιῶν, συμπεριφορᾶς πρὸς τοὺς αἱρετικούς, 
κ.τ.ὅ. Καὶ οἱ ἐλάχιστες περιπτώσεις ἀτομικῶν παρεκτροπῶν ποὺ 
ἐπισημαίνονται ἔχουν ἄμεση ἀναφορὰ στὴν εὐχαριστιακὴ δομὴ 
καὶ λειτουργία τῆς Ἐκκλησίας (: πρβλ. τὸν ιζ΄ κανόνα τῆς Α΄ 
Οἰκουμενικῆς, περὶ τῶν τοκιζόντων κληρικῶν, τὸν β΄ τῆς Δ΄ 
Οἰκουμενικῆς, περὶ τοῦ μὴ χειροτονεῖν διὰ χρημάτων, τὸν ιστ΄ τῆς 
ἴδιας συνόδου, περὶ παρθένων καὶ μοναζόντων, μὴ ἐξεῖναι γάμῳ 
προσομιλεῖν, ὅπου εἶναι πολὺ χαρακτηριστικὴ ἡ προσθήκη: «εἰ δέ 
γε εὑρεθεῖεν τοῦτο ποιοῦντες, ἔστωσαν ἀκοινώνητοι. Ὡρίσαμεν δὲ 
ἔχειν τὴν αὐθεντίαν τῆς ἐπ' αὐτοῖς φιλανθρωπίας τὸν κατὰ τόπους 
ἐπίσκοπον», κ.λπ.).

Μόνο απὸ τὰ τέλη τοῦ 7ου αἰώνα, καὶ συγκεκριμένα μὲ τὴν ἐν 
Τρούλλῳ Πενθέκτη Οἰκουμενικὴ Σύνοδο (692), ἀρχίζει μιὰ 
ἐντυπωσιακὴ αὔξηση τοῦ ἀριθμοῦ τῶν κανόνων ποὺ ἀναφέρονται 
σὲ γενικὲς περιπτώσεις ἀτομικῶν ἁμαρτημάτων, σὲ διαβλητὲς 
ἐκδηλώσεις κοινωνικῆς συμπεριφορᾶς τῶν κληρικῶν ἀλλὰ καὶ τῶν 
λαϊκῶν, ὅπως καὶ στὴ σχέση τῆς φυσικῆς ζωῆς (καὶ ἰδιαίτερα τῆς 
σεξουαλικῆς) μὲ τὴ μετοχὴ στὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας, στὸν 
προσδιορισμὸ ἐπιτιμίων γιὰ κοινωνικὰ ἐγκλήματα, κ.λπ. Ἔτσι, 
ἐνῶ τὸ σύνολο τῶν κανόνων ποὺ καθιέρωσαν οἱ τέσσερις πρῶτες 
οἰκουμενικὲς σύνοδοι φτάνει μόλις τοὺς 68, μόνη ἡ Πενθέκτη ἐν 
Τρούλλῳ διατυπώνει 102 κανόνες κι ἐπιπλέον ἐπικυρώνει καὶ 
καθιερώνει, ὡς κανόνες καθολικοῦ γιὰ τὴν Ἐκκλησία κύρους, ἕναν 
ἐξαιρετικὰ μεγάλο ἀριθμὸ διατάξεων προγενέστερων τοπικῶν 
συνόδων καὶ ἀποφάνσεων μεμονωμένων Πατέρων σὲ θέματα καὶ 
περιπτώσεις ἠθικῆς κυρίως συμπεριφορᾶς. Πρόκειται γιὰ 
λεπτομερέστερη ὁπωσδήποτε καταγραφὴ ἁμαρτημάτων, μὲ 
συγκεκριμένους προσδιορισμοὺς τῶν ἀντίστοιχων κυρώσεων ποὺ 
πρέπει νὰ ἐπιβάλλει ἡ Ἐκκλησία. Μεταγενέστεροι μελετητὲς 
βλέπουν στὸ ἔργο τῆς Πενθέκτης ἐν Τρούλλῳ Οἰκουμενικῆς 
Συνόδου τὴν πρώτη διαμόρφωση συστήματος Κανονικοῦ Δικαίου, 



τὴν πρώτη δημιουργία κώδικος ἐκκλησιαστικῆς νομοθεσίας (Codex 
Canonum), ἀνάλογου μὲ τοὺς νομοθετικοὺς κώδικες τῆς 
πολιτείας172.

Δημιουργεῖ πολλὰ ἐρωτήματα τὸ γεγονὸς ὅτι περιβάλλονται μὲ 
κύρος οἰκουμενικῆς συνόδου κανόνες ποὺ δημιουργήθηκαν γιὰ νὰ 
ἀντιμετωπίσουν ἴσως τοπικὲς περιστατικὲς καὶ περιστασιακὲς 
ἀνάγκες ἢ ποὺ ἐξέφραζαν ἰδιαιτερότητες νοοτροπίας ἐπιμέρους 
ἀσκητῶν. Δημιουργοῦνται κανόνες ἄσχετοι μὲ τὰ κριτήρια καὶ 
τοὺς στόχους τῆς Ἐκκλησίας, κανόνες προσαρμοσμένοι στὰ μέτρα 
τῶν ἀπαιτήσεων κοινωνικῆς εὐυποληψίας, στὴ νοοτροπία τοῦ 
ναρκισσικοῦ καθωσπρεπισμοῦ. Δὲν διστάζουν νὰ ἀποκόψουν ἀπὸ 
τὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας, δηλαδὴ νὰ ἀποκλείσουν ἀπὸ τὴ μετοχὴ 
στὴν Εὐχαριστία, ὅσους ὑπέπεσαν σὲ ἁπλὰ ἀστοχήματα 
κοινωνικῆς συμπεριφορᾶς (τόσο σχετικὰ καὶ αὐτὰ καὶ σὲ 
συνάρτηση πάντοτε μὲ ἐπικαιρικὲς ἀντιλήψεις):

Κανόνες τῆς Πενθέκτης Συνόδου ἐπιβάλλουν καθαίρεση στοὺς 
κληρικοὺς καὶ ἀφορισμὸ στοὺς λαϊκοὺς ὅταν παρακολουθοῦν 
«μίμους καὶ θέατρα» (να΄ κανών), ὅταν «κυβεύουν» (δηλαδὴ 
παίζουν ζάρια, ν΄ κανών) καὶ ὅταν «εὐθετίζουν τὴν κόμην» ( στ΄ 
κανών). Δὲν ξέρει κανεὶς ποιά ἑρμηνεία νὰ δώσει σὲ αὐτὴ τὴν 
πουριτανικὴ αὐστηρότητα, ποὺ καταλήγει νὰ εἶναι καὶ 
ἐξωπραγματική, ἀφοῦ, σύμφωνα μὲ τοὺς παραπάνω κανόνες, ποὺ 
ἰσχύουν καὶ σήμερα, σχεδὸν τὸ σύνολο τῶν Χριστιανῶν μέσα στὸν 
κόσμο ὑπόκειται σὲ ἀφορισμό. Καὶ τὸ ἀκόμα δυσκολότερο 
πρόβλημα ποὺ δημιουργεῖται εἶναι ἡ σύγχυση σχετικὰ μὲ τὴν 
πραγματικότητα τῆς ἁμαρτίας: Ἡ ἁμαρτία, ὅπως τὴν 
προϋποθέτουν παρόμοιοι κανόνες, δὲν ἔχει σχέση μὲ τὸν θάνατο, 
τὴν ὑπαρκτικὴ ἀποτυχία τοῦ ἀνθρώπου, τὴν παγίδευσή του στὸν 
ἐγωκεντρισμό, δηλαδὴ στὴ θνητότητα. Ἡ ἁμαρτία γίνεται 
ἀντικειμενικὸ κοινωνικὸ πλημμέλημα, παράβαση νομικοῦ κώδικα, 
καὶ τιμωρεῖται μὲ προκαθορισμένο ἐπιτίμιο.

Σίγουρα, τὸ φαινόμενο ὁρισμένων κανόνων καὶ τῆς νοοτροπίας 
ποὺ ἐκφράζουν δὲν εἶναι τυχαῖο οὔτε ἀνεξάρτητο ἀπὸ τὶς 
ἱστορικὲς-κοινωνικὲς συνθῆκες τῆς ἐποχῆς ποὺ τοὺς δημιούργησε. 
Θὰ μποροῦσε νὰ τολμήσει κανεὶς νὰ συμπεράνει ἀφαιρετικὰ δύο 



ἱστορικὲς διαπιστώσεις, ὁπωσδήποτε ἀντιφατικές, ποὺ μοιάζει 
ὅμως νὰ ἀληθεύουν καὶ οἱ δυὸ μέσα στὸν ἱστορικὸ βίο τῆς 
Ἐκκλησίας:

Ἡ πρώτη γενικὴ-ἀφαιρετικὴ διαπίστωση εἶναι ὅτι ἡ νομικὴ 
ἀντίληψη τῆς ἁμαρτίας καὶ ἡ συνακόλουθη δικανικὴ νοοτροπία 
ποὺ ἐκφράζουν πολλοὶ ἀπὸ τοὺς κανόνες δὲν κυριάρχησε ποτὲ 
καθολικὰ στὴν Ὀρθόδοξη, τουλάχιστον, Ἐκκλησία. Θὰ ἔλεγε 
κανεὶς ὅτι οἱ κανόνες περνοῦσαν συνήθως στὸ περιθώριο τῆς ζωῆς 
τῆς Ἐκκλησίας, δὲν λειτούργησαν ὡς ἀπαίτηση «ἐξαναγκαστὴ 
κατὰ πάντων», διατήρησαν τὸν χαρακτήρα ὁριοθέτησης τῶν 
πρακτικῶν ἐκφάνσεων τοῦ ἤθους τῆς Ἐκκλησίας. Εἶναι μιὰ 
ἀρκετὰ αἰσιόδοξη ἀλλὰ ὄχι χωρὶς ἱστορικὰ ἐρείσματα 
διαπίστωση.

Ἀπὸ τὴν ἄλλη μεριά, πρέπει νὰ ἀναγνωριστεῖ ὅτι ἀπὸ τὴν 
Πενθέκτη Σύνοδο ἔχουν προηγηθεῖ τρεῖς αἰῶνες ἐπιβολῆς τῆς 
Ἐκκλησίας ὡς ἐπίσημης «θρησκείας» (Religio Imperii) στὴ 
Ρωμαϊκὴ Αὐτοκρατορία. Αὐτὴ ἡ ἐπιβολὴ ἔχει ἐπηρεάσει 
ἀναπόφευκτα τοὺς Χριστιανούς, ἴσως σὲ κάποιο ποσοστὸ νὰ ἔχει 
θρησκειοποιήσει πτυχὲς τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ βίου. Ἂν 
περιοριστοῦμε ἔστω καὶ μόνο στὸ σύμπτωμα τοῦ ξαφνικοῦ 
πληθωρισμοῦ τῶν κανόνων, δικαιολογεῖται νὰ διερωτηθοῦμε 
μήπως τὸ σύμπτωμα μαρτυρεῖ ἄμβλυνση τῆς συνείδησης ὅτι ἡ 
ὑπόσταση τῆς Ἐκκλησίας εἶναι εὐχαριστιακή: ὅτι ἡ Ἐκκλησία 
εἶναι μιὰ «καινὴ κτίση» καὶ ὄχι μιὰ καινούργια θρησκεία, ἄλλος 
τρόπος ὑπάρξεως καὶ ὄχι ἁπλῶς ἄλλος (ἠθικότερος) τρόπος 
συμπεριφορᾶς.

Δικαιολογεῖται νὰ διερωτηθοῦμε μήπως, παρὰ τὴν ἔνσαρκη καὶ 
ἔμπρακτη μαρτυρία τῶν μοναχῶν γιὰ τὸν ἐσχατολογικὸ καὶ ὄχι 
ἠθικοκοινωνικὸ χαρακτήρα τῆς Ἐκκλησίας, ἡ Ἐκκλησία 
θρησκειοποιεῖται σὲ κάποιο ποσοστὸ καὶ κατανοεῖται σὰν 
κοινωφελὴς ἁπλῶς θεσμός, φορέας προστασίας τῆς 
χρησιμοθηρικῆς Ἠθικῆς. Μόνο ἔτσι θὰ μποροῦσε ἴσως νὰ 
ἑρμηνευτεῖ ἡ ἀνάγκη γιὰ ἕνα αὐστηρὸ καὶ περιπτωσιολογικὸ 
σύστημα κανόνων ποὺ νὰ προβλέπει ταξινομημένα παραπτώματα 
καὶ νὰ τὰ τιμωρεῖ παραδειγματικά.



Οἱ περιπτώσεις ἁμαρτημάτων ποὺ ἀρχίζουν νὰ προβλέπονται 
στοὺς ἐκκλησιαστικοὺς κανόνες, ἀπὸ τὴν Πενθέκτη Οἰκουμενικὴ 
Σύνοδο καὶ μετά, εἶναι πραγματικὴ ἔκπληξη: Τὰ ὅρια ποὺ 
διαστέλλουν τὴ γνησιότητα ἀπὸ τὴν ἀλλοτρίωση τοῦ ἤθους τῆς 
Ἐκκλησίας στενεύουν, μεταπίπτουν σὲ σχολαστικὴ 
περιπτωσιολογία, σὲ ἐξονυχιστικὴ διερεύνηση τῆς ποικιλίας τῶν 
τρόπων καὶ τῶν εἰδῶν τῶν πιὸ ἀπίθανων διαστροφῶν. Οἱ 
ἐκκλησιαστικοὶ κανόνες βρίθουν εἰδικῶν περιπτώσεων καὶ 
ἐπινοήσεων ἀσελγημάτων —ὁμοφυλοφιλίας, αἱμομιξίας, 
αὐνανισμοῦ, κτηνοβασίας— ἀλλὰ καὶ κοινωνικῶν ἐγκλημάτων — 
ἐπιορκίας, τοκογλυφίας, κλοπῆς, τυμβωρυχίας, μέθης. 
Καταγράφουν κωδικὲς ἀπαιτήσεις εὐυποληψίας κυρίως τῶν 
κληρικῶν, ἀλλὰ καὶ τῶν λαϊκῶν, ἀντικειμενοποιοῦν καὶ 
ἐκνομικίζουν τὶς προϋποθέσεις ἐγκυρότητας τῶν μυστηρίων, 
ἰδιαίτερα τοῦ Γάμου, καὶ δὲν παραλείπουν τὸν λεπτομερὴ 
προγραμματισμὸ τῶν σεξουαλικῶν σχέσεων τῶν συζύγων.

Καὶ μὲ τὴν ἀγαθότερη διάθεση ἂν ἀντιμετωπίσει κανεὶς 
τέτοιους κανόνες, δὲν μπορεῖ νὰ μὴ διακρίνει τὴ σκιὰ ἑνὸς 
καινούργιου Νόμου, σὲ πολλὰ ἀνάλογου μὲ τὸν Μωσαϊκό, νὰ 
ἀπειλεῖ τὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας. Ὡσὰν νὰ μὴν προηγήθηκε ὁ 
ἀγώνας τῆς γενιᾶς τῶν Ἀποστόλων γιὰ τὴν ἄρνηση τῆς δουλείας 
στὸν Νόμο, ὡσὰν νὰ μὴν εἶναι ἡ Ἐκκλησία τὸ τέλος καὶ ἡ 
ὑπέρβαση καὶ ἡ κατάργηση τῆς φαρισαϊκῆς ἐκδοχῆς τοῦ νόμου, 
ἐπαναφέρουν οἱ κανόνες διακρίσεις «καθαρῶν» καὶ 
«ἀκάθαρτων» ἀντικειμένων, «καθαρῶν» καὶ «ἀκάθαρτων» 
ἀνθρώπων — καὶ καθόλου παράδοξο ποὺ ὑπάρχει τελικὰ καὶ 
κανόνας «περὶ τοῦ μὴ ὁδοιπορεῖν ἄνευ ἀνάγκης ἐν Κυριακῇ» 
(κανὼν α΄ ἐκ τῶν ζ΄ Νικηφόρου Πατριάρχου 
Κωνσταντινουπόλεως), κατὰ πιστὴ ἀντιγραφὴ τοῦ Νόμου τῶν 
Ἑβραίων.

Πρέπει ἄραγε νὰ ἀναγνωρίσουμε στὸ ἔργο τῆς Πενθέκτης 
Συνόδου ἕναν συμβιβασμὸ τῆς Ἐκκλησίας μὲ σκοπιμότητες 
κοινωνικῆς ὠφελιμότητας, μιὰν ἀλλοίωση καὶ μετάθεση τοῦ 
γεγονότος τῆς σωτηρίας στὴν ἀτομικὴ πειθαρχία σὲ νομικὰ 
σχήματα καὶ ἐντολές;



Τὰ κριτήρια ἀλήθειας καὶ ζωῆς τῆς Ἐκκλησίας δὲν εὐκολύνουν 
παρόμοια συμπεράσματα. Στὰ ἴδια τὰ κείμενα τῆς ἐν Τρούλλῳ 
Συνόδου διατυπώνεται ἀπερίφραστα ὁ ἕνας καὶ μοναδικὸς 
σκοπὸς καὶ στόχος στὸν ὁποῖο ἀποβλέπουν οἱ κανόνες: πρὸς 
ψυχῶν θεραπείαν καὶ ἰατρείαν παθῶν173. Ἡ καθιέρωση τῶν 
κανόνων ἔχει χαρακτήρα ἰαματικὸ καὶ θεραπευτικό, ὄχι νομικὸ 
καὶ δικανικό. Δὲν ἀποβλέπει ἡ ὕπαρξη τῶν κανόνων στὸ νὰ κριθεῖ 
καὶ κατακριθεῖ ὁ βασανισμένος ἀπὸ τὴν ἁμαρτία ἄνθρωπος μὲ τὴν
ὑπαγωγὴ τῆς ἀποτυχίας του στὴν ἀπρόσωπη περιπτωσιολογία 
ἑνὸς ἀμείλικτου νόμου. Οἱ κανόνες προσδιορίζουν καὶ ὁριοθετοῦν 
τὴν ἰαματικὴ καὶ θεραπευτικὴ πράξη τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
παιδαγωγίας, τῆς χειραγώγησης τοῦ ἀνθρώπου στὸ πλήρωμα τῶν 
δυνατοτήτων τῆς ζωῆς.

Ἴαση καὶ θεραπεία στὴ γλώσσα τῆς Ἐκκλησίας σημαίνει τὴν 
ἀπαγκίστρωση τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴ φυσικὴ φορὰ τῆς ἀτομικῆς 
του ὕπαρξης ποὺ ἀπολυτοποιεῖ τὶς ἀνάγκες καὶ ἐπιθυμίες της, 
ἀποτελεῖ αὐτοσκοπὸ καὶ ἐξαντλεῖ αὐτὴ καὶ μόνη τὶς δυνατότητες 
τῆς ζωῆς. Τὸ πρῶτο βῆμα γι' αὐτὴ τὴν ἀπαγκίστρωση εἶναι νὰ 
συνειδητοποιήσει ὁ ἄνθρωπος τὴν ὑπαρκτικὴ ἀποτυχία ποὺ 
ἀντιπροσωπεύει ἡ αὐτονόμηση τῆς ἀτομικότητάς του, νὰ 
βυθομετρήσει μέσα του τὴ στέρηση τῆς ζωῆς στὴν ὁποία ὁδηγεῖ ἡ 
ἐγωκεντρικὴ αὐτάρκεια. Καὶ γιὰ νὰ φτάσει σὲ μιὰ τέτοια 
ὡριμότητα αὐτογνωσίας ἔχει ἀνάγκη νὰ βοηθηθεῖ ἀπὸ κάποια 
ἀντικειμενικὰ μέτρα προσδιορισμοῦ τῆς βαρύτητας τῶν 
ἁμαρτημάτων του, δηλαδὴ τοῦ μεγέθους τῆς ἀποτυχίας του νὰ 
προσεγγίσει τὴν ἀλήθεια τῆς ζωῆς. Τὰ ἀντικειμενικὰ αὐτὰ μέτρα 
καὶ βοηθήματα αὐτογνωσίας ἴσως θέλει νὰ προσφέρει ἡ 
ἀποτίμηση τῶν παραπτωμάτων ἀπὸ τοὺς ἐκκλησιαστικοὺς 
κανόνες.

Ἀλλὰ οἱ κανόνες δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι μόνο ἕνα βοήθημα 
αὐτογνωσίας. Ἡ «θεραπεία ψυχῶν καὶ παθῶν ἰατρεία» 
πραγματώνεται μέσα στὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας μὲ τὸν 
ἐγκεντρισμὸ τῆς ἀτομικῆς ὕπαρξης στὸ καθολικὸ γεγονὸς ζωῆς 
καὶ ἑνότητας τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ σώματος. Ὁρίζοντας οἱ κανόνες 
ἑνιαῖα ἐπιτίμια γιὰ συγκεκριμένες περιπτώσεις ἁμαρτημάτων 



ἐντάσσουν τὶς ποικίλες μορφὲς τῆς ἀνθρώπινης ἀποτυχίας στὴν 
κοινὴ πάλη τῆς Ἐκκλησίας γιὰ τὸν προσδιορισμὸ καὶ τὴν ἀποφυγὴ 
τοῦ θανάτου, στὴν κοινὴ ἄσκηση καὶ ἄθληση τῆς Ἐκκλησίας.

Τὰ ἐπιτίμια ποὺ ἐπιβάλλουν οἱ κανόνες δὲν ἀντιπροσωπεύουν 
ποινὲς ἐξαγορᾶς τῶν ἀφέσεων, ἀλλὰ ἴσως κάποιο μέτρο 
ἀσκητικῆς συνείδησης — τὸ μῆκος τῆς πορείας ποὺ ἔχει νὰ 
πραγματώσει ἡ προσωπικὴ ἐλευθερία γιὰ νὰ συντονιστεῖ μὲ τὸν 
τριαδικὸ τρόπο ὑπάρξεως τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ σώματος. Ἡ 
ἐπίγνωση καὶ μόνο τῆς ἀπόστασης ἀπὸ τὴν ἀλήθεια τῆς ζωῆς (ἡ 
ὑποταγὴ στὸ μέτρο τῆς ἀσκητικῆς συνείδησης τῆς Ἐκκλησίας) 
εἶναι γεγονὸς μετοχῆς στὴν Ἐκκλησία, πρῶτο καὶ μέγιστο βῆμα 
κοινωνίας μὲ αὐτὸ τὸ ζωηφόρο σῶμα. Καὶ ἀκριβῶς γιὰ τὸν 
ἐνδεικτικὸ καὶ καθοδηγητικὸ χαρακτήρα τους τὰ ἐπιτίμια ποὺ 
ὁρίζουν οἱ κανόνες εἶχαν πάντοτε στὴν πράξη τῆς Ἐκκλησίας 
σχετικὸ καὶ οἰκονομικὸ χαρακτήρα: Ἡ ἐφαρμογὴ τῶν κανόνων 
ἦταν καὶ εἶναι πάντοτε γεγονὸς οἰκονομίας, ποὺ δὲν σημαίνει 
ὁπωσδήποτε μείωση τῶν κανονικῶν ἐπιτιμίων174, ἀλλὰ τὴν ὅση 
δυνατὴ προσαρμογή τους στὴν ἑτερότητα τῆς κάθε προσωπικῆς 
ἀποτυχίας.

Εἶναι ἀδύνατο νὰ κατανοήσουμε τὴν ὕπαρξη καὶ λειτουργία 
κανόνων μέσα στὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας ἀγνοώντας ἢ 
παραθεωρώντας τὸν ἀσκητικὸ χαρακτήρα τους. Οἱ κανόνες εἶναι 
οἱ ὅροι τῆς ἄσκησης, οἱ δρομοδεῖκτες τῆς ἀσκητικῆς-δυναμικῆς 
(καὶ ὄχι συμβατικῆς καὶ τυπικῆς) μετοχῆς στὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας. 
Στὸ σημεῖο αὐτὸ πρέπει νὰ τονιστεῖ ὅτι οἱ ἱστορικὰ δεδομένοι 
ἐκκλησιαστικοὶ κανόνες εἶναι ἀδύνατο νὰ κατανοηθοῦν ξέχωρα 
ἀπὸ τὸ πνευματικὸ καὶ πολιτιστικὸ κλίμα ποὺ τοὺς γέννησε. Ἡ 
ἐποχὴ ποὺ γέννησε τοὺς κανόνες ἀντιπροσωπεύει ἕνα ἐπίπεδο 
ἐπιτευγμάτων ποὺ παραμένουν ὄχι μόνο ἀνέφικτα ἀλλὰ καὶ 
ἀκατανόητα δίχως τὸ μέτρο τῆς ἄσκησης ποὺ ἐκφράζουν. 
Χρειάζεται ἴσως ἡ ἄμεση ἐμπειρία ἀπὸ τὸν χῶρο τῆς τέχνης γιὰ 
νὰ καταλάβει κανεὶς σὲ πόσους κανόνες ἔπρεπε νὰ ὑποταχθεῖ ὁ 
βυζαντινὸς ζωγράφος ἢ ποιητὴς γιὰ νὰ πλάσει μέσα σὲ αὐστηρὰ 
δεδομένα πλαίσια τὰ κορυφώματα τῆς τέχνης ποὺ μᾶς 
κληροδότησε τὸ Βυζάντιο. Ὅσο μεγαλύτερη ἡ ἀκμὴ τῆς τέχνης, 



τόσο πολυπληθέστεροι καὶ ἀμείλικτα αὐστηρότεροι οἱ κανόνες 
της. Ἔχει κανεὶς τὴν ἐντύπωση ὅτι οἱ βυζαντινοὶ καλλιτέχνες 
δημιουργοῦν ἑκούσια πρόσθετους περιορισμοὺς τῆς ἀτομικῆς 
ἐκφραστικῆς ἔμπνευσης καὶ πρωτοβουλίας, γιὰ νὰ πετύχουν τὸ 
μέγιστο τῆς ἀτομικῆς αὐθυπέρβασης καὶ τὴ φανέρωση τῆς 
προσωπικῆς —καὶ γι' αὐτὸ καθολικῆς— ἐμπειρίας τῆς ἀλήθειας.

Σήμερα ζοῦμε σὲ ἕναν πολιτισμὸ στοὺς ἀντίποδες τοῦ 
βυζαντινοῦ, πολιτισμὸ ἀτομοκρατίας, θεσμοποίησης τῶν ἀτομικῶν 
κατοχυρώσεων. Καὶ εἶναι ἐξαιρετικὰ δύσκολο νὰ κατανοήσουμε 
πὼς ὅ,τι ἔγινε μὲ τὴν τέχνη στὸ Βυζάντιο ἔγινε καὶ μὲ τὴ σύνολη 
ζωή: Ὅσο μεγαλύτερη ἡ ἀκμὴ τῆς πνευματικότητας καὶ τοῦ 
πολιτισμοῦ, τόσο πολυπληθέστεροι καὶ ἀμείλικτα αὐστηρότεροι οἱ 
κανόνες τῆς ἄσκησης. Ἐμεῖς σὲ αὐτοὺς τοὺς κανόνες βλέπουμε 
ἴσως σύστημα Δικαίου· οἱ Βυζαντινοὶ ὅμως ἔβλεπαν τὸν καμβὰ 
καὶ τὸ βοήθημα γιὰ τὴν ἀσκητικὴ πραγμάτωση τῆς προσωπικῆς 
ἐλευθερίας καὶ ἑτερότητας, γιὰ τὴν πραγματικὴ φανέρωση τοῦ 
κάλλους τῆς ζωῆς. Τὸ μέτρο γιὰ τὴν κατανόηση τῶν κανόνων εἶναι 
μέτρο πνευματικῆς ἐνηλικίωσης.

4. Ἡ διαστολὴ τῆς φυσικῆς διαιώνισης ἀπὸ τὴν προσωπικὴ 
ἀναγέννηση
Μέσα στὴν ἴδια αὐτὴ προοπτικὴ πρέπει ἴσως νὰ δοῦμε καὶ τὴ 
στάση ποὺ ἀντιπροσωπεύουν οἱ κανόνες σὲ προβλήματα καὶ 
περιοχὲς ζωῆς ὅπως ἡ φυσικὴ λειτουργία τῆς μητρότητας καὶ ἡ 
σεξουαλικότητα γενικότερα. Εἰδικὰ σὲ αὐτὰ τὰ θέματα ἡ 
συνείδηση τοῦ νεωτερικοῦ ἀνθρώπου ἐμφανίζεται ἰδιαίτερα 
εὐαίσθητη. Μὲ τὰ κριτήρια ποὺ διαμόρφωσε στὸ πλαίσιο τοῦ 
δυτικοῦ πολιτισμοῦ —τοῦ τρόπου τῆς ζωῆς σήμερα— ὁ νεώτερος 
«φιλελευθερισμὸς» καὶ «ἀνθρωπισμός», ἡ σεξουαλικὴ ζωὴ εἶναι ὁ 
κατεξοχὴν ἰδιωτικὸς καὶ ἀνεπίδεκτος νομικῶν παρεμβάσεων 
χῶρος τοῦ ἀτομικοῦ βίου, ὅπου κληρονομικὲς καταβολές, 
κοινωνικὲς ἐπιδράσεις καὶ βαθύτατες ὑπαρκτικὲς ἀπαιτήσεις 
διαμορφώνουν τὴν ψυχολογικὴ ταυτότητα τοῦ ὑποκειμένου. Καὶ 
εἰδικότερα ἡ φυσιολογικὴ λειτουργία τῆς μητρότητας εἶναι ἕνας 
«ἱερὸς» χῶρος ζωῆς, ἀντικείμενο σεβασμοῦ καὶ φροντίδας ἐκ 



μέρους τῶν κοινωνικῶν θεσμῶν.
Τὴ σημερινὴ αὐτὴ στάση ἀπέναντι στὴ μητρότητα καὶ στὸν 

ἔρωτα —ἔστω ἰδεατὴ καὶ ἀνεφάρμοστη, ἀλλὰ ὁπωσδήποτε κοινὰ 
ἀποδεκτὴ θεωρητικὴ στάση— δὲν μπορεῖ εὔκολα νὰ τὴν 
ἀμφισβητήσει ἢ νὰ τὴν ἀπορρίψει κανεὶς ὅταν λογαριάσει πόσοι 
ἀγῶνες αἰώνων προηγήθηκαν στὴν Εὐρώπη γιὰ νὰ πάψει ἡ 
σεξουαλικὴ ζωὴ νὰ θεωρεῖται καὶ νὰ εἶναι ἀφορμὴ τραυματικῆς 
ἐνοχῆς τοῦ ἀτόμου καὶ ἡ μητρότητα νὰ συνδέεται στὶς συνειδήσεις 
μὲ ἀδιαφώτιστα καὶ ἀπωθημένα συμπλέγματα175.

Μὲ τὰ σημερινὰ λοιπὸν κριτήρια τοῦ ἀνθρωπισμοῦ καὶ 
φιλελευθερισμοῦ, τὰ διαμορφωμένα στὴ μακραίωνη πάλη ἐνάντια 
στὶς μεσαιωνικὲς ἐπιβιώσεις τοῦ μανιχαϊσμοῦ, στὸν 
ρωμαιοκαθολικὸ νομικισμὸ καὶ στὸν προτεσταντικὸ πουριτανισμό, 
οἱ κανόνες Πατέρων καὶ ἁγίων τοῦ Βυζαντίου οἱ σχετικοὶ μὲ τὸν 
ἔρωτα καὶ τὴ λειτουργία τῆς μητρότητας, ἀκριβῶς ἐπειδὴ 
ἐκφράζουν μιὰ στάση διαφορετικὴ ἀπὸ τὴ σημερινὴ 
ἐπαναστατημένη κατάφαση αὐτοῦ τοῦ χώρου τῆς ζωῆς, 
ἀνακαλοῦν στὸν νεωτερικὸ ἄνθρωπο παραστάσεις καὶ 
προϋποθέσεις ἀπὸ τὸ σκοτεινὸ ἱστορικὸ ὑποσυνείδητο τοῦ 
Εὐρωπαίου. Ἀλλὰ οἱ κανόνες αὐτοὶ τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας 
ἐνδέχεται νὰ ἀντιπροσωπεύουν ἕνα ἐπίπεδο προβληματισμοῦ 
δυσπρόσιτου στὰ σημερινὰ πολιτιστικὰ κριτήρια καὶ μιὰ ἱστορικὴ 
παράδοση ἄσχετη μὲ τὸν σκοταδισμὸ καὶ τὶς συμπλεγματικὲς 
ἀπωθήσεις ποὺ γέννησαν τὶς ἀντιδράσεις τοῦ νεότερου 
φιλελευθερισμοῦ καὶ ἀνθρωπισμοῦ.

Εἶναι γεγονὸς ὅτι ὑπάρχουν κανόνες ποὺ χαρακτηρίζουν τὴ νέα 
μητέρα, τὴ λεχώ, «ἀκάθαρτη»176. Ἀπαγορεύουν τὴ Θεία Κοινωνία 
στὴν περίοδο τῆς φυσιολογικῆς λειτουργίας ποὺ προετοιμάζει τὴ 
μητρότητα, στὴν περίοδο τῆς ἐμμήνου ροῆς177. Ζητοῦν τὴν ἀποχὴ 
ἀπὸ τὴ συζυγικὴ σχέση πρὶν καὶ μετὰ τὴ Θεία Κοινωνία178. 
Ἀρνοῦνται τὴν ἱεροσύνη ὅταν ἔχει προηγηθεῖ στὴν παιδικὴ ἡλικία 
ἔστω καὶ ἀποδεδειγμένα ἀκούσιος βιασμός179. Θεωροῦν τὶς 
ἐρωτικὲς σχέσεις ἐκτὸς γάμου ὡς κώλυμα ἱεροσύνης, ἀκόμα καὶ 
ὕστερα ἀπὸ μετάνοια ποὺ μπορεῖ νὰ ὁδήγησε σὲ χάρισμα 
θαυμάτων, χάρισμα ἀνάστασης νεκρῶν180.



Ἴσως κάποτε πρέπει νὰ τολμηθεῖ ἐξειδικευμένη μελέτη ποὺ νὰ 
προετοιμάσει μιὰν ἐνδεχόμενη στὸ μέλλον συνοδικὴ ἀντιμετώπιση 
ἀπὸ τὴν Ἐκκλησία τῶν ἐρωτημάτων καὶ τοῦ σκανδαλισμοῦ ἀπὸ 
τοὺς σχετικοὺς μὲ τὰ ἐρωτικὰ κανόνες: Γιατί ἡ ἐπιφύλαξη, ἡ 
ὑποτίμηση, συχνὰ ἡ ἀπερίφραστη περιφρόνηση ποὺ πολλοὶ ἀπὸ 
τοὺς κανόνες ἐκφράζουν γιὰ τὸν ἀνθρώπινο ἔρωτα καὶ γιὰ τὸ 
γυναικεῖο φύλο; Ποῦ μπορεῖ ὁ Χριστιανὸς νὰ ἐντοπίσει τὴ 
διαφορὰ τῆς ἐκκλησιαστικῆς στάσης στὰ θέματα αὐτὰ ἀπὸ τὴ 
στάση θρησκειῶν ποὺ δαιμονοποιοῦν τὴ γενετήσια ὁρμή, 
περιθωριοποιοῦν καὶ εὐτελίζουν κοινωνικὰ τὴ γυναίκα;

Αἰῶνες ὁλόκληρους οἱ παρερμηνεῖες καὶ διαστρεβλώσεις τῆς 
ἐμπειρίας καὶ τῶν κριτηρίων τῆς Ἐκκλησίας ὁδήγησαν πλῆθος 
ψευδώνυμων «χριστιανικῶν» παραφυάδων νὰ ἐμφανίζουν ὡς 
δῆθεν «εὐαγγελικὸ» κανόνα βίου ἕναν στυγνὸ καὶ ἀπάνθρωπο 
νομικισμὸ καὶ ἠθικισμό, μιὰ τυπικὰ ψυχοπαθολογικὴ ἀποστροφὴ 
καὶ φοβία γιὰ τὸν ἔρωτα. Ταύτισαν τὸ ὄνομα τοῦ Χριστιανισμοῦ 
μὲ τὴν ἐνοχὴ καὶ τὸν τρόμο, μὲ νομικὲς ὁριοθετήσεις τῆς ζωῆς. 
Ἀνέπτυξαν κώδικες Δικαίου, περίπλοκη, δαιδαλώδη 
περιπτωσιολογία: σκοτεινὸ χῶρο ναρκισσικῆς αὐτοάμυνας, 
νηπιωδῶν ἀντιστάσεων στὴν ἐνηλικίωση.

Ποικίλες οἱ παραλλαγές: στὸ Δίκαιο τῶν Ρωμαιοκαθολικῶν, στὴν 
ἀστυνομικὴ ἠθικὴ τῶν Καλβινιστῶν, στὸν πιετισμὸ τῶν 
Λουθηρανῶν, στὸν πουριτανισμὸ τῶν Μεθοδιστῶν, τῶν Βαπτιστῶν, 
τῶν Κουάκερων, στὸν εἰδωλοποιημένο ἠθικισμὸ τῶν 
Ἀναβαπτιστῶν, τῶν Παλαιοαποστολικῶν, τοῦ «Στρατοῦ 
Σωτηρίας», τῶν Ζβιγκλιανῶν, τῶν Κονγκρεκασιοναλιστῶν. Ὁ ἴδιος 
νευρωτικὸς μανιχαϊσμὸς καὶ στοὺς «Γνησίους Ὀρθοδόξους» τόσο 
τοῦ ἑλληνικοῦ ὅσο καὶ τοῦ σλαβικοῦ χώρου.

Καθένα ἀπὸ αὐτὰ τὰ ὀνόματα, μαζὶ μὲ πολλὰ ἄλλα, 
ἀντιπροσωπεύουν κάποιες γενιὲς ἀνθρώπων, χιλιάδες ἢ 
ἑκατομμύρια ἀνθρώπων, ποὺ ἔζησαν τὴ μία καὶ μοναδικὴ ζωή 
τους πάνω στὴ γῆ σὲ κόλαση ἀπωθημένων ἐπιθυμιῶν, 
ἀδυσώπητου ἄγχους, φαντασιώδους ἐνοχῆς, ναρκισσικοῦ 
αὐτοβασανισμοῦ. Γενιὲς ὁλόκληρες μὲ τὴν ἀθέλητη ἀναπηρία τοῦ 
ἀνέραστου βίου. Ταύτισαν τὸν ἔρωτα μὲ τὸν τρόμο τῆς ἁμαρτίας· 



τὴν ἀρετὴ μὲ τὴν ἀπέχθεια γιὰ τὸ ἴδιο τους τὸ σῶμα· τὴν αἰσθητὴ 
ἔκφραση τῆς στοργῆς μὲ τὴ σιχασιὰ τῆς ταπεινωτικῆς 
παραχώρησης στὸ κτῆνος.

Σὲ τί ποσοστὸ ἡ γνησιότητα τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἤθους, ἡ 
ὀρθόδοξη παράδοσή του, ἐπηρεάστηκε σὲ κάποιες ἱστορικὲς 
περιόδους ἀπὸ τὴ νοοτροπία καὶ τὰ κριτήρια τοῦ νομικισμοῦ καὶ 
ἠθικισμοῦ; Μποροῦμε ἄραγε νὰ μιλᾶμε γιὰ «βαβυλώνεια 
αἰχμαλωσία» καὶ τῆς ὀρθόδοξης Ἠθικῆς, ὅπως ἀναγνωρίζουμε 
τέτοια αἰχμαλωσία τῆς ὀρθόδοξης θεολογίας τοὺς τελευταίους 
αἰῶνες; Πάντως εἰδικὰ οἱ σχετικοὶ μὲ τὰ ἐρωτικὰ κανόνες ἔχουν 
διαμορφώσει καὶ στὶς ὀρθόδοξες ἐκκλησίες μιὰ κοινὴ συνείδηση ἢ 
νοοτροπία καθόλου διαφορετικὴ ἀπὸ αὐτὴ τῶν κοινωνιῶν τῆς 
ρωμαιοκαθολικῆς καὶ προτεσταντικῆς παράδοσης.

Σὲ Ἀνατολὴ καὶ Δύση σήμερα, σὲ ὁλόκληρη τὴ χριστιανοσύνη, 
μοιάζει ξεχασμένη ἢ ἀκατανόητη ἡ ἐπιμονὴ τῶν ἄλλοτε Πατέρων 
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ σώματος, ἰδιαίτερα τῶν ἀσκητῶν τῶν ἐρήμων, 
στὴν καταξίωση τῆς «ἀγαπητικῆς δυνάμεως» τοῦ ἀνθρώπου, 
καταξίωση τοῦ σωματικοῦ ἔρωτα στὸν ὁποῖο ἔβλεπαν τὸν «τύπον 
τοῦ πρὸς τὸν Θεὸν πόθου»181, γι' αὐτὸ καὶ μιλοῦσαν γιὰ τὸν Θεὸ 
ὡς νυμφίο καὶ ἐραστὴ τοῦ ἀνθρώπου. Σὲ Ἀνατολὴ καὶ Δύση 
σήμερα ἡ χριστιανικὴ συνείδηση θεωρεῖ αὐτονόητο νὰ διαστέλλει 
τὸν ἔρωτα ἀπὸ τὴν ἀγάπη. Θεωρεῖται βλασφημία νὰ ἑρμηνευθεῖ ὁ 
ἔρωτας τοῦ ἄνδρα γιὰ τὴ γυναίκα καὶ τῆς γυναίκας γιὰ τὸν ἄνδρα
ὡς εἰκόνα καὶ φανέρωση τοῦ μανικοῦ ἔρωτα ποὺ ἔχει ὁ Θεὸς γιὰ 
τὸν ἄνθρωπο182. Ἡ ἀγάπη εἶναι συναίσθημα, ἀλτρουισμός, 
φιλαλληλία· ὁ ἔρωτας εἶναι κτηνώδης ὁρμή, ποὺ νομιμοποιεῖται μὲ 
τὸν γάμο προκειμένου νὰ ὑπηρετήσει (ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο) τὴν
ὀρθολογιστικὴ καὶ βιολογικὴ σκοπιμότητα τῆς τεκνογονίας.

Ὅλες οἱ χριστιανικὲς παραδόσεις σήμερα μοιάζει νὰ 
συναντῶνται στὴν κοινὴ ἐπιφύλαξη, δυσπιστία, περιφρόνηση τοῦ 
ἔρωτα. Μόνη ἡ τεκνογονία ἀναγνωρίζεται σὰν «νόμιμη» διέξοδος 
γιὰ τὴν ἐκτόνωση τῆς ἐπιθυμίας. Ἔτσι, ἡ ἐρωτικὴ ζωὴ 
ὑποβιβάζεται σὲ ταπεινωτικὴ λειτουργία ζωώδους διαιωνίσεως, 
ποὺ συγκαταβατικὰ καὶ «κατὰ παραχώρησιν» τὴν ἀνέχονται οἱ 
κανόνες τοῦ χριστιανικοῦ βίου, παρὰ τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ Ἐκκλησία 



τὴν ἔχει ἀναγάγει σὲ μυστήριο Θεοφάνειας καὶ Θεογνωσίας.
Ὁ Χριστιανισμὸς ἐμφανίζεται ἔτσι νὰ ὑπηρετεῖ τὸν θάνατο, ὄχι 

τὴ ζωή: τὴν ὑποταγὴ στὴν ἀναγκαιότητα τῆς φύσης (στὸ τυφλὸ 
καὶ ἀπρόσωπο ἔνστικτο τῆς ἀναπαραγωγῆς), ὄχι τὴν ἐλευθερία 
ἀπὸ τὴ φύση, ὄχι τὸν ἐκ-στατικὸ ἀπὸ τὴν ἀναγκαιότητα ἔρωτα, 
τὴν αὐθυπέρβαση καὶ αὐτοπροσφορὰ τῆς κοινωνίας τῶν 
προσώπων, τὸ κορύφωμα τῆς ἀμοιβαίας «γνώσης» τοῦ ἄνδρα καὶ 
τῆς γυναίκας. Οἱ Χριστιανοὶ κατατρύχονται ἀπὸ ἕνα εἶδος «ἠθικῆς 
σχιζοφρένειας»: καλοῦνται νὰ βιώσουν τὸν γάμο τους ὡς μυστήριο
πραγμάτωσης τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐλευθερίας ἀπὸ τὸν θάνατο καὶ 
ταυτόχρονα βρίσκουν μπροστά τους, σὲ κάθε βῆμα, τὴν 
ἀντιμετώπιση τοῦ γάμου ἀπὸ τοὺς κανόνες ὡς «νόμιμης» 
διεξόδου τῆς κτηνώδους ὁρμῆς, δηλαδὴ ὡς ἕνα εἶδος ἀνεκτῆς 
κατὰ ἐξαίρεση πορνείας.

Θεωρημένοι «ἔξωθεν» ὅλοι αὐτοὶ οἱ κανόνες —ἔξω ἀπὸ τὶς 
προϋποθέσεις τῆς εὐχαριστιακῆς ζωῆς— μένουν ἀκατανόητοι, 
εἶναι ἕνα «σκάνδαλο» γιὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴ συνείδηση. Ἀλλὰ 
αὐτὴ ἡ «ἔξωθεν» θεώρηση, ὅσο καὶ ἂν εἶναι σὲ κάποιο ποσοστὸ 
ἀναπόφευκτη, ὀφείλει νὰ ἀναζητήσει τὸ πνεῦμα καὶ τὸ ἦθος τῶν 
Πατέρων ποὺ ὅρισαν ἢ ἀνέχθηκαν αὐτοὺς τοὺς κανόνες. Δὲν εἶναι 
δυνατὸ νὰ συνυπάρχει ὑποτίμηση ἢ καὶ περιφρόνηση τοῦ 
ἀνθρώπινου σώματος καὶ τῆς ἐρωτικῆς ζωῆς μὲ τὴν ταυτόχρονη 
ἐπιμονὴ τῶν Πατέρων, ἰδιαίτερα τῶν ἀσκητῶν τῶν ἐρήμων, στὴν 
καταξίωση τῆς «ἀγαπητικῆς δυνάμεως» τοῦ ἀνθρώπου, στὴν 
ἀποκάλυψη τοῦ σωματικοῦ ἔρωτα ὡς «τύπου τοῦ πρὸς τὸν Θεὸν 
πόθου»183, στὴ φανέρωση τοῦ Θεοῦ ὡς νυμφίου καὶ ἐραστῆ τῶν 
ψυχῶν μας. Ὅπως δὲν μπορεῖ νὰ συνυπάρξει καὶ μὲ τὸν δοξασμὸ 
τοῦ σώματος στὴν ἐκκλησιαστικὴ εἰκονογραφία ἢ μὲ τὴ θέση τῆς 
Παναγίας Μητέρας τοῦ Θεοῦ στὴ θεολογία καὶ λειτουργικὴ ζωὴ 
καὶ εὐσέβεια τῆς Ἐκκλησίας.

Γιὰ νὰ κατανοήσουμε τοὺς ἐκκλησιαστικοὺς κανόνες πρέπει 
μᾶλλον νὰ ἐπανέλθουμε καὶ νὰ ἐπιμείνουμε στὶς προϋποθέσεις 
καὶ στὸ πνευματικὸ ἐπίπεδο τῆς ἐποχῆς ποὺ τοὺς διαμόρφωσε. 
Στὰ κείμενα τῶν Πατέρων καὶ στὶς ἀποφάσεις τῶν συνόδων ποὺ 
ὅρισαν τοὺς σχετικοὺς μὲ τὰ ἐρωτικὰ κανόνες, καθὼς καὶ στὴ 



λειτουργικὴ ζωὴ καὶ τέχνη τῆς ἐποχῆς, κυριαρχεῖ ἕνα καὶ μόνο 
πρόβλημα: ἡ φανέρωση καὶ διασφάλιση τοῦ γεγονότος τῆς 
σωτηρίας, τῆς σωτηρίας τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὸν θάνατο, ἡ 
δυνατότητα μετοχῆς τοῦ ὁλόκληρου ἀνθρώπου, τῆς σάρκας του 
καὶ τῆς σάρκας τοῦ κόσμου, στὴν «ὄντως ζωὴ» τῆς ἀφθαρσίας καὶ 
ἀθανασίας.

Αὐτὴ ἡ ἀπόλυτη καὶ ριζοσπαστικὴ προτεραιότητα τῆς μετοχῆς 
στὴν «κατ' ἀλήθειαν» ὕπαρξη, στὴν πραγμάτωση τῆς προσωπικῆς 
ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας ποὺ συνιστᾶ τὴ ζωή, δὲν ἀφήνει 
περιθώρια γιὰ συμβατικὲς ἀξιολογήσεις καὶ ρομαντικοὺς 
ἐξωραϊσμοὺς τῆς θνητῆς βιολογικῆς ὑπόστασης τοῦ ἀνθρώπου καὶ 
τοῦ τρόπου συστάσεώς της. Ἡ σύσταση τῆς βιολογικῆς 
ἀνθρώπινης ὑπόστασης εἶναι ὁπωσδήποτε ὑποταγμένη σὲ δύο 
ἀδυσώπητα πάθη τῆς φύσης: στὴν ὑπαρκτικὴ φορὰ 
ἀναγκαιότητας τῆς φύσης νὰ ἀπολυτοποιηθεῖ σὰν ἀτομικὴ 
αὐτοτέλεια καὶ στὴν ταύτιση αὐτῆς τῆς φορᾶς μὲ τὴ φθορὰ καὶ 
τὸν θάνατο. Μὲ κάθε φυσικὴ γέννηση πραγματοποιεῖται ὁ 
ἀναπόφευκτος τεμαχισμὸς τῆς φύσης σὲ ἀτομικότητες, ἡ 
«καταδίκη» τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης νὰ ἐξαντλεῖ τὴ ζωὴ στὴν 
ἀτομικὴ ἐπιβίωση, δηλαδὴ νὰ εἶναι ὑποταγμένη στὴ φθορὰ καὶ 
στὸν θάνατο184.

Αἰτία αὐτῆς τῆς ὑποταγῆς δὲν εἶναι οὔτε ἡ ὑλικότητα τοῦ 
σώματος οὔτε ὁ ἔρωτας οὔτε ἡ φυσιολογικὴ λειτουργία τῆς 
μητρότητας. Ἀντίθετα, ὁ ἔρωτας εἶναι ἡ ἐκ-στατικὴ δυνατότητα 
τῆς ὕπαρξης, δυνατότητα αὐθυπέρβασης καὶ ἀγαπητικῆς 
κοινωνίας185. Τὸ ἴδιο καὶ ἡ μητρότητα εἶναι ὀντολογικὸ γεγονὸς 
σχέσης, πραγματικὴ ὑπέρβαση τοῦ ἐγὼ τὸ ὁποῖο μοιράζεται τὴν 
ὕπαρξη καὶ ἀναιρεῖ τὴν κλειστὴ αὐτάρκεια τῆς βιολογικῆς 
ὑπόστασης. Ἀλλὰ τόσο ὁ ἔρωτας ὅσο καὶ ἡ μητρότητα εἶναι 
ὑπαρκτικὲς δυνατότητες ὑποταγμένες τελικὰ στὴν 
ἐπαναστατημένη αὐτονομία τῆς φύσης: ἐκφράζουν, πραγματώνουν 
καὶ ὑπηρετοῦν τὴν ὑποταγὴ τῆς ὑποστατικῆς ἑτερότητας στὴ 
φθαρτὴ καὶ θνητὴ σωματικὴ ἀτομικότητα, στὴν ἀναγκαιότητα τῆς 
φύσης νὰ διαιωνίζεται μὲ τὴ διαδοχὴ θνητῶν ἀτομικοτήτων186. 
Ἔτσι, ὁ ἔρωτας καὶ ἡ φυσιολογικὴ λειτουργία τῆς μητρότητας 



ἀστοχοῦν τραγικὰ ὡς πρὸς τὸ ὑπαρκτικὸ τέλος στὸ ὁποῖο 
κατατείνουν. Δὲν διαιωνίζουν τὴν προσωπικὴ ἑτερότητα καὶ 
ἐλευθερία· διαιωνίζουν τὴ φύση μὲ τὴ διαδοχὴ θνητῶν 
ἀτομικοτήτων, διαιωνίζουν τὴν ὑποταγὴ τῆς φύσης στὴ φθορὰ καὶ 
στὸν θάνατο. Εἶναι λειτουργίες ὑπαρκτικῆς ἀστοχίας, δηλαδὴ 
ἁμαρτίας, λειτουργίες θανάτου187. Καὶ ὡς τέτοιες, ἴσως, 
ὁριοθετοῦνται ἀπὸ τοὺς κανόνες τῆς Ἐκκλησίας.

Ὁ ρόλος τῶν κανόνων εἶναι νὰ διαστείλουν καὶ νὰ ξεχωρίσουν 
τὴ ζωὴ ἀπὸ τὸν θάνατο, τὶς δυνατότητες τῆς «ὄντως ζωῆς» (τῆς 
ἐλευθερίας ἀπὸ τὸν χῶρο, τὸν χρόνο, τὴ φθορὰ καὶ τὸν θάνατο), 
ἀπὸ τὶς ψευδαισθήσεις τῆς ζωῆς. Καὶ ἡ πραγμάτωση τῆς «κατ' 
ἀληθειαν» ζωῆς εἶναι ὁ τριαδικὸς τρόπος ὑπάρξεως τοῦ σώματος 
τῆς Εὐχαριστίας, ἡ ἱερουργία τῆς Εὐχαριστίας καὶ ἡ μετοχὴ στὴν 
Εὐχαριστία. Γι' αὐτὸ καὶ πρέπει νὰ διαστείλουν οἱ κανόνες μὲ 
σαφήνεια τὴ λειτουργία τῆς ὑποταγμένης στὸν θάνατο φυσικῆς 
διαιώνισης ἀπὸ τὴ λειτουργία τῆς εὐχαριστιακῆς ζωῆς. Οἱ δύο 
λειτουργίες δὲν εἶναι ἀντίθετες, δὲν ἀναιρεῖ ἡ μία τὴν ἄλλη. Μόνο 
ποὺ πρέπει νὰ ὑπερβαθεῖ ἡ πρώτη γιὰ νὰ πραγματωθεῖ ἡ 
δεύτερη188. Γιὰ νὰ ἱερουργήσεις τὴν Εὐχαριστία ἢ νὰ μετάσχεις 
στὴν Εὐχαριστία πρέπει νὰ «συσχηματισθεῖς» μὲ τὸν τρόπο 
συστάσεως τῆς ἐκκλησιολογικῆς-ἐσχατολογικῆς ὑπόστασης τοῦ 
μέλους τῆς κοινωνίας τῶν ἁγίων. Καὶ αὐτὸν τὸν συσχηματισμὸ 
ὀφείλουν νὰ ὁριοθετοῦν οἱ κανόνες. Στόχος τους, ἡ μόνη 
δυνατότητα νὰ ἐλευθερωθεῖ ὁ ἔρωτας ἀπὸ τὴν ὑποταγὴ στὴ 
φυσικὴ ἀναγκαιότητα: δυνατότητα μετατροπῆς τοῦ γάμου σὲ 
μυστήριο, σὲ γεγονὸς κενωτικῆς αὐτοπροσφορᾶς καὶ ἀγαπητικῆς 
κοινωνίας, κατὰ τὸ πρότυπο τῆς ὑπακοῆς τοῦ Χριστοῦ στὸν 
Πατέρα.

Μὲ ἄλλα λόγια: Οἱ κανόνες δὲν μπορεῖ νὰ ἐκφράζουν ἕνα 
σύστημα Ἠθικῆς, οὔτε βέβαια ἕνα σύστημα Δικαίου. Ἔχουν νόημα 
ἂν ἐκφράζουν ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο τὴν ὀντολογία τῆς 
Ἐκκλησίας, τὸν τρόπο ὑπάρξεως στὰ πλαίσια τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
σώματος. Καὶ νὰ τὸ κάνουν ὄχι μὲ θεωρητικὲς διατυπώσεις, ἀλλὰ 
ὁριοθετώντας τὴν πράξη καὶ πραγμάτωση τῆς ζωῆς ὡς πρὸς τὴν 
ὑποταγμένη στὸν θάνατο ἀτομοκεντρικὴ ἐπιβίωση. Μὲ τὸ 



ὀντολογικὸ αὐτὸ κριτήριο παίρνουν νόημα καὶ μποροῦν νὰ 
ἑρμηνευθοῦν, ἀλλὰ καὶ νὰ ἑρμηνεύσουν τὸ εὐαγγελικὸ μήνυμα τῆς 
σωτηρίας, οἱ κανόνες. Μόνο πού, γιὰ νὰ γίνει ἀποδεκτὴ καὶ νὰ 
βιωθεῖ ἡ ὀντολογικὴ αὐτὴ ἑρμηνεία τῶν κανόνων, ἀπαιτεῖται ἡ 
ριζοσπαστικὴ ἐσωτερικὴ ἀπαίτηση διαστολῆς τοῦ θανάτου ἀπὸ τὴ 
ζωή, ἡ ἀσυμβίβαστη δίψα ὑπαρκτικῆς πληρότητας καὶ ζωῆς.

5. Ὁ ἐκνομικισμὸς τῶν κανόνων
Θὰ ἦταν λάθος καὶ μονομέρεια νὰ ἀποδώσουμε ἀποκλειστικὰ στὴ 
νοοτροπία τοῦ «ἀνθρωποκεντρισμοῦ» τῶν τελευταίων αἰώνων τὴν 
ἀδυναμία τῆς νεωτερικότητας νὰ κατανοήσει τοὺς 
ἐκκλησιαστικοὺς κανόνες, καὶ ἰδιαίτερα τοὺς σχετικοὺς μὲ τὰ 
ἐρωτικὰ κανόνες. Πρέπει νὰ ἐπισημάνουμε ἕναν δεύτερο, 
οὐσιωδέστατο, παράγοντα: Εἶναι ὁ ὑποβιβασμός, ἡ παραθεώρηση 
ἢ καὶ ὁλοκληρωτικὴ ἄγνοια τῆς ὀντολογικῆς προοπτικῆς τῶν 
κανόνων, τοῦ ὀντολογικοῦ περιεχομένου τῆς σωτηρίας, στὰ ἴδια τὰ 
χριστιανικὰ περιβάλλοντα. Ὁ εὐρύτατος ἐκνομικισμὸς τῆς πίστης 
καὶ τῆς εὐσέβειας στὸν ἐκκλησιαστικὸ βίο τῆς Δύσης ἀρχικά, καὶ ἡ 
μεταφύτευση αὐτοῦ τοῦ ἐκνομικισμοῦ στὰ πιετιστικὰ καὶ 
ἀκαδημαϊκὰ περιβάλλοντα τῆς Ὀρθόδοξης Ἀνατολῆς ἀργότερα, 
ἀπογυμνώνει τοὺς κανόνες ἀπὸ τὸ σωτηριολογικό τους 
περιεχόμενο καὶ νόημα, τοὺς μεταβάλλει σὲ οὐδέτερες, τυπικὲς 
καὶ βασανιστικὲς τοῦ ἀνθρώπου διατάξεις — ὑποτάσσει τὴ ζωὴ 
σὲ ἕνα ὑπαρκτικὰ ἀδικαίωτο καὶ γι' αὐτὸ νεκρὸ «σύστημα» 
Δικαίου.

Μέσα σὲ νομικὸ καὶ ἠθικιστικὸ κλίμα οἱ κανόνες δὲν 
διαστέλλουν πιὰ τὴ ζωὴ ἀπὸ τὸν θάνατο, δὲν λειτουργοῦν 
ἀποκαλυπτικὰ καὶ ἀπελευθερωτικά, ἰαματικὰ καὶ θεραπευτικά. 
Λειτουργοῦν σὰν ἀμείλικτος κώδικας ἠθικῆς νομοθεσίας ποὺ 
ἀξιολογεῖ ἀτομικὰ παραπτώματα καὶ τὰ τιμωρεῖ 
παραδειγματικά.

Ἡ ἐκνομικευμένη καὶ ἠθικιστικὴ ἐκδοχὴ τῶν κανόνων εἰσάγει 
στὸν ἐκκλησιαστικὸ βίο τὰ κριτήρια τῆς ἀτομικῆς δικαίωσης, 
δηλαδὴ μιὰ νοοτροπία ποὺ βρίσκεται στοὺς ἀντίποδες τῆς 
ἀλήθειας τῆς σωτηρίας. Γι' αὐτὸ καὶ ἔχει διαμετρικὰ ἀντίθετο 



ἀποτέλεσμα ἀπὸ αὐτὸ στὸ ὁποῖο κατατείνει ἡ ζωὴ τῆς 
Ἐκκλησίας: ὄχι τὴν ἴαση καὶ θεραπεία τῶν ἁμαρτωλῶν, ὄχι τὴν 
παράκληση καὶ παρηγορία τοῦ τραυματισμένου καὶ 
ἐξουθενωμένου ἀπὸ τὴν ἁμαρτία ἀνθρώπου, ἀλλὰ τὸν τρόμο τῆς 
ἐνοχῆς, τὴν ἀπειλὴ τῆς καταδίκης, τὴ σκιὰ τοῦ θανάτου. Οἱ 
«πιστοὶ τηρητὲς τῶν κανόνων», οἱ «καθαροί», εἶναι συνήθως αὐτοὶ
ποὺ ἔχουν ἀνάγκη ἀπὸ νομικὰ πλαίσια γιὰ τὴν ἀτομική τους 
κατοχύρωση. Ἔτσι, γίνονται ἀμείλικτοι τιμητὲς ὅλων ἐκείνων τῶν 
«ἐλαχίστων» ποὺ μὲ τὴν παρουσία τους, τὴν τραγική τους πάλη 
ἀνάμεσα στὴν πτώση καὶ στὴ μετάνοια, ἀποτελοῦν πρόκληση γιὰ 
τὰ ἀντικειμενικὰ ἠθικολογικὰ κριτήρια. Ἡ παραβολὴ καὶ 
ἀντιπαραβολὴ τοῦ Φαρισαίου καὶ τοῦ Τελώνη ξαναβρίσκει τὴν 
ἱστορική της πραγμάτωση, πάντοτε μὲ βάση τὸν Νόμο, τὴν τήρηση 
τῶν διατάξεων189.

6. Ἡ κωδικοποίηση τῶν κανόνων
Τὰ τελευταῖα χρόνια γίνεται λόγος πολὺς γιὰ τὴν ἀνάγκη νὰ 
«κωδικοποιηθοῦν» οἱ κανόνες τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας190. Τὸ 
πρότυπο τῆς κωδικοποίησης εἶναι δυτικό: τὸ Corpus Juris Canonici 
τῆς Ρωμαιοκαθολικῆς Ἐκκλησίας191. Καὶ σκοπὸς ἡ 
«συστηματοποίηση» τῶν κανόνων σύμφωνα μὲ τὶς σύγχρονες 
«ἐπιστημονικὲς» ἀπαιτήσεις192, ὥστε νὰ ἀποκτήσουν οἱ ὀρθόδοξες 
ἐκκλησίες ἑνιαῖο Κανονικὸ Δίκαιο, ἀποτελεσματικὸ καὶ 
εὔχρηστο193, καθαρμένο ἀπὸ «περιστατικὲς» διατάξεις καὶ 
«ἀπρακτήσαντες» κανόνες. Νὰ συγχωνευθοῦν οἱ «ὁμοειδεῖς» 
κανονικὲς διατάξεις, νὰ ἀναθεωρηθοῦν οἱ κανόνες ποὺ 
«ἀντιφάσκουν» μεταξύ τους ἢ προβλέπουν ἐπιτίμια ποὺ κρίνονται 
ὑπερβολικὰ γιὰ τὴν ἐποχή μας. Νὰ δημιουργηθοῦν, τέλος, 
καινούργιοι κανόνες ποὺ θὰ θεωρηθοῦν ἀναγκαῖοι γιὰ τὴ 
«συστηματοποίηση» τοῦ κώδικα194.

Ἡ ἰδέα τῆς κωδικοποίησης ἐκπροσωπήθηκε ἀπὸ θεολόγους ποὺ 
ἀπέβλεπαν μὲ ἁγνὸ ζῆλο στὴ διακονία τῆς ἀλήθειας τῆς 
Ἐκκλησίας καὶ μόνο. Καὶ εἶχε εὐρύτατο καὶ θετικὸ ἀντίκτυπο στὶς 
ὀρθόδοξες ἐκκλησίες. Ἀλλὰ εἶναι καὶ ἰδέα ποὺ γεννήθηκε 
ὁπωσδήποτε μέσα στὸ θεολογικὸ κλίμα τῶν ἀρχῶν τοῦ αἰώνα μας,



ὅταν ἡ δυτικὴ νοοτροπία τῆς ἀναζήτησης «ἀντικειμενικῶν» 
κριτηρίων (τόσο γιὰ τὴν «ὁμολογιακὴ» διαφοροποίηση ὅσο καὶ 
γιὰ τὴν ὀργάνωση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ βίου) εἶχε γίνει αὐτονόητα 
ἀποδεκτὴ ἀπὸ τοὺς ὀρθόδοξους θεολόγους. Ἔτσι, μοιάζει νὰ 
παραθεωρήθηκαν μερικὰ οὐσιώδη ἐρωτήματα ποὺ γεννιοῦνται 
ἀπὸ τὴν ἰδέα τῆς κωδικοποίησης τῶν κανόνων:

Θὰ μποροῦσε κατ' ἀρχὴν νὰ διερωτηθεῖ κανείς: Εἶναι ἄραγε 
τυχαῖος καὶ δίχως νόημα ὁ περιστατικὸς καὶ ἑπομένως σχετικὸς 
χαρακτήρας πολλῶν κανόνων ἢ οἱ μεταξύ τους ἀντιφάσεις ἢ ἡ 
διατήρηση ὁμοειδῶν διατάξεων καὶ περιπτώσεων ἀχρησίας σὲ μιὰ 
διάρκεια αἰώνων ἐκκλησιαστικοῦ βίου; Μὲ ἄλλα λόγια: Εἶναι 
τυχαία καὶ συμπτωματικὴ ἡ ἔμπρακτη ἐπὶ αἰῶνες ἄρνηση τῆς 
Ἐκκλησίας νὰ φτιάξει ἀπὸ τοὺς κανόνες μιὰν εὔχρηστη καὶ 
ἀποτελεσματικὴ «νομοθεσία» τοῦ βίου της; Μήπως ὁ λόγος γιὰ 
τὸν ὁποῖο δημιουργήθηκαν οἱ κανόνες καὶ ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο 
λειτούργησαν μέσα στὴν Ἐκκλησία βρίσκονται πολὺ μακριά, ἂν 
ὄχι στοὺς ἀντίποδες τῆς σύγχρονης «ἐπιστήμης» τοῦ Δικαίου καὶ 
τῶν ἀναγκῶν κωδικοποίησης195; Μπορεῖ νὰ πραγματοποιηθεῖ μιὰ 
τέτοια κωδικοποίηση χωρὶς νὰ ἀλλοιωθεῖ ἢ καὶ ἀναιρεθεῖ τὸ 
ὀντολογικὸ περιεχόμενο τῆς «σημαντικῆς» τῶν κανόνων, ἡ 
διάκριση καὶ διαστολὴ τοῦ θανάτου ἀπὸ τὴ ζωή;

Ἂν ὁ σκοπὸς τῶν κανόνων εἶναι νὰ ὁριοθετήσουν τὴ ζωὴ καὶ ἂν 
ἡ ζωή, ὅπως ἡ Ἐκκλησία τὴν ἐπαγγέλλεται, εἶναι ἀγάπη, δηλαδὴ 
ἐλευθερία ἀπὸ κάθε προκαθορισμό, τότε πῶς εἶναι δυνατὸ νὰ 
ταυτιστοῦν οἱ κανόνες μὲ μιὰ κωδικοποιημένη νομοθεσία; Ἡ 
νομοθεσία ἐξαντλεῖται στὸν προσδιορισμὸ καὶ στὴν τιμωρία τῆς 
παράβασης, ἐνῶ οἱ κανόνες ἐπισημαίνουν τὴν παράβαση μόνο ὡς 
προσδιορισμὸ καὶ ἀφετηρία τῆς μετάνοιας καὶ τὸ ἐπιτίμιο 
ὁριοθετεῖ τὴν πρακτικὴ τῆς μετάνοιας. Ἀλλὰ ἡ μετάνοια εἶναι 
δώρημα ζωῆς ποὺ μόνο μὲ τὴν ἐλευθερία καὶ ἀμετρία τῆς ἀγάπης 
μπορεῖ νὰ προκληθεῖ, νὰ ὡριμάσει καὶ νὰ μετρηθεῖ. Ὁ 
περιστατικὸς χαρακτήρας πολλῶν κανόνων, οἱ μεταξύ τους 
ἀντιφάσεις, οἱ ἐπαναλήψεις, οἱ περιπτώσεις ἀχρησίας φανερώνουν 
τὴν προτεραιότητα καὶ ἀπροσδιοριστία τῆς ζωῆς ποὺ δὲν 
κωδικοποιεῖται. Ἕνας κώδικας φιλοδοξεῖ ἐξ ὁρισμοῦ νὰ 



συστηματοποιήσει, νὰ ἀποσαφηνίσει καὶ κυρίως νὰ 
ὁριστικοποιήσει τὴ νομοθεσία — νὰ ὑποτάξει τὴ ζωὴ σὲ 
«σύστημα» διατάξεων πλῆρες καὶ ἀποτελεσματικό. Ἐνῶ οἱ 
κανόνες ὑποτάσσονται στὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας, ποὺ εἶναι ἀγάπη, 
γιὰ νὰ φανερώσουν τὸν ἰαματικὸ καὶ θεραπευτικὸ χαρακτήρα της. 
Δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ ἐξαντληθοῦν στὴν ὁριοθέτηση τῆς παράβασης, 
ὅπως ἕνας νομοθετικὸς κώδικας, γιατὶ ἀποβλέπουν στὴ 
μεταμόρφωση τῆς παράβασης σὲ μετάνοια καὶ ζωή.

Θὰ μποροῦσε ἀκόμα νὰ διερωτηθεῖ κανεὶς μήπως αὐτὸ ποὺ 
ἀποκλείει τὴν ὑποταγὴ τῶν κανόνων στὶς σύγχρονες 
«ἐπιστημονικὲς» ἀπαιτήσεις κωδικοποίησης δὲν εἶναι τὸ γράμμα 
τῆς διατύπωσής τους, ἀλλὰ κυρίως τὸ θαῦμα τῆς ἀντινομίας τους: 
Εἶναι διατάξεις, κι ὅμως δὲν συνιστοῦν «Νόμο». Ὁριοθετοῦν τὸ 
ἦθος, χωρὶς νὰ τὸ ὑποτάσσουν στὴ λογιστικὴ τῶν ἀτομικῶν 
ἀξιολογήσεων. Ἐπιβάλλουν ἐπιτίμια, ποὺ ὅμως δὲν εἶναι ποινὲς 
ἐξαγορᾶς τῆς ἐνοχῆς, ἀλλὰ μέσα ἴασης καὶ θεραπείας. 
Προστατεύουν τὴν εὐταξία τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ὀργανισμοῦ, χωρὶς 
νὰ ὑποτάσσουν τὴ λειτουργία τοῦ εὐχαριστιακοῦ σώματος σὲ 
«ὁλοκληρωτικὴ» ὁμοιομορφία. Προβλέπουν καὶ ἐπισημαίνουν τὴν 
ἁμαρτία καὶ ἀποτυχία τῶν διοικητικῶν δομῶν ἢ τοῦ προσωπικοῦ 
βίου, ἐνῶ ταυτόχρονα σέβονται τὴν ἐλευθερία τοῦ ἀνθρώπου καὶ 
δημιουργοῦν δυνατότητες αὐτογνωσίας καὶ κλίμα μετάνοιας.

Ἡ σωτηριώδης αὐτὴ ἀντινομία ἐνσαρκώνεται καὶ ἐκφράζεται 
προπάντων μὲ τὴν ὑποταγὴ τῶν κανόνων στὸ χάρισμα τῆς 
πνευματικῆς πατρότητας τοῦ ἐπισκόπου. Ὁ ἐντεταλμένος γιὰ τὴν 
τήρηση τῶν κανόνων εἶναι καὶ ὁ ἐντεταλμένος γιὰ τὴν ἀναίρεσή 
τους. Ἔχει τὸ χάρισμα τοῦ «δεσμεῖν καὶ λύειν». Αὐτὸς ἑρμηνεύει, 
ἐφαρμόζει, ἀναπληρώνει ἢ ἀναιρεῖ τοὺς κανόνες, γιατὶ ἔχει στὴν 
πράξη καὶ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας τὴ θέση τοῦ Χριστοῦ196. Ἡ 
διατύπωση τοῦ ιστ΄ κανόνα τῆς Δ΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου ἐκφράζει 
τὴν πολὺ γενικότερη στάση καὶ πρακτικὴ τῆς ὀρθόδοξης 
παράδοσης: «Ὡρίσαμεν ἔχειν τὴν αὐθεντίαν τῆς φιλανθρωπίας τὸν 
κατὰ τόπον ἐπίσκοπον». Αὐτὴ ἡ αὐθεντία τῆς φιλανθρωπίας τοῦ 
ἐπισκόπου —καί, σὲ προέκταση, τοῦ ἐντολοδόχου του ἐξομολόγου
— μπορεῖ νὰ συμβιβαστεῖ μὲ τὴν ἔννοια τοῦ κώδικα ποὺ 



προϋποθέτει τὴν ὁριστικοποίηση τῶν διατάξεων, τὴν κοινὴ 
ἀποδοχή, τήρηση καὶ ἐπιβολή τους;

Ἡ μεγάλη παρηγοριὰ καὶ ἡ μεγάλη ἐλπίδα ποὺ μᾶς δίνουν οἱ 
κανόνες εἶναι ὅτι βεβαιώνουν τὴν ἀλήθεια καὶ πληρότητα τῆς ζωῆς
ὡς προσωπικὴ ἔνταξη στὸν ἐρωτικὸ τρόπο τῆς ὑπάρξεως. Στὸ 
πλαίσιο τῆς ἄθλησης γιὰ τὴν ἐπίτευξη αὐτοῦ τοῦ κατορθώματος, 
θὰ κρινόμαστε πάντοτε ἀπὸ τοὺς κανόνες. Καὶ ὅσο περισσότερο 
ἀμείλικτοι εἴμαστε ἀπέναντι στὶς συμβατικὲς διευκολύνσεις τοῦ 
ἀθλήματος, ὅσο βαθύτερα δύσπιστοι στὶς ψευδαισθήσεις —ποὺ 
ἀντικατοπτρίζουν σὰν ἀλήθεια τὶς ἐγωκεντρικὲς ἀπαιτήσεις μας—,
τόσο γλυκύτερος ὁ καρπὸς γνησιότητας τῆς ζωῆς στὶς ψυχές μας.

 



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΝΔΕΚΑΤΟ
Η ΙΣΤΟΡΙΚΗ-ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΑΣΤΑΣΗ ΤΟΥ ΗΘΟΥΣ ΤΗΣ 
ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

1. Τὸ πρόβλημα τῆς ἠθικῆς «ἀποτελεσματικότητας»
Ζητᾶμε νὰ καταδείξουμε τὸ ὀντολογικὸ περιεχόμενο τοῦ ἤθους 
τῆς Ἐκκλησίας: τὴν ἄμεση ἀναφορὰ τοῦ ἤθους στὴ σωτηρία τῆς 
ζωῆς ἀπὸ τὰ πάθη, τὴ φθορὰ καὶ τὸν θάνατο — ὄχι σὲ 
ψευδαισθήσεις καὶ συμβατικὲς σκοπιμότητες «βελτίωσης» τοῦ 
συλλογικοῦ βίου. Ἀλλὰ ἡ ὑπέρβαση κάθε συλλογικῆς 
σκοπιμότητας καὶ ὠφελιμότητας, ἡ ἄρνηση νὰ συνδέσουμε τὸ ἦθος 
μὲ τὴ βελτίωση τῶν ἀντικειμενικῶν συνθηκῶν τοῦ ἀνθρώπινου 
βίου, γεννάει τὸ εὔλογο ἐρώτημα: Μήπως τὸ περιεχόμενο τῆς 
ὀρθόδοξης ἐκκλησιαστικῆς Ἠθικῆς εἶναι μόνο ἕνας ἀφηρημένος 
ἰδεαλισμὸς ἢ μυστικισμός, ἕνα ὑποκειμενικὸ βίωμα ἄσχετο μὲ τὴν 
ἄμεση πραγματικότητα τῆς ζωῆς, τὴν ἱστορικὴ καὶ κοινωνικὴ 
πραγμάτωση τῆς ζωῆς; Ἡ ἀνάδειξη καὶ βεβαίωση τοῦ προσώπου 
στὸ πλαίσιο τῆς εὐχαριστιακῆς κοινωνίας, ἡ ὑπέρβαση τῆς 
χρηστικῆς ἀξιολογίας καὶ δεοντολογίας, δὲν κινδυνεύει ἄραγε νὰ 
καταλήξει σὲ μιὰν ἀπροσδιοριστία ἀναζήτησης ἰδεατῶν στόχων 
ποὺ ἀφήνει ἀναπάντητα τὰ συγκεκριμένα προβλήματα τῶν 
ἀνθρώπινων σχέσεων, τῶν σχέσεων ποὺ προσδιορίζουν καὶ 
διαμορφώνουν τὴν πραγματικότητα τῆς ζωῆς;

Τὸ ἐρώτημα τίθεται μὲ ξεχωριστὴ ὀξύτητα σήμερα ποὺ τὰ 
μεγάλα κινήματα γιὰ τὴν ἐξασφάλιση τῶν ἀνθρωπίνων 
δικαιωμάτων καὶ τὴ βελτίωση τῶν συνθηκῶν τοῦ βίου μοιάζει νὰ 
ἔχουν, σὲ ἐλάχιστες δεκαετίες, ἀντικειμενικοὺς καρποὺς 
ἀσύγκριτα περισσότερους ἀπὸ ὅσους ἡ χριστιανικὴ Ἠθικὴ σὲ 
διάστημα εἴκοσι αἰώνων. Τί μπορεῖ λοιπὸν νὰ σημαίνει ἡ Ἠθικὴ 
τῶν Χριστιανῶν ὅταν δὲν ἔχει τὴ δυνατότητα νὰ ἀλλοιώσει καὶ 
μεταμορφώσει τὴν ἱστορικὴ πραγματικότητα; Τί νόημα ἔχει τὸ 
ἦθος τῆς εὐχαριστιακῆς κοινωνίας, τὸ ἦθος τοῦ προσώπου, σὲ ἕναν 
κόσμο καταπιεσμένων καὶ ἀδικημένων ἀτόμων, κόσμο ποὺ 
ἐξακολουθεῖ νὰ κυριαρχεῖται ἀπὸ ἀπρόσωπες δομὲς ἐξουσίας, 
ποὺ συνθλίβεται στὸ ἀδυσώπητο κύκλωμα τῆς αὐτονομημένης 



οἰκονομίας καὶ τοῦ μιλιταρισμοῦ, χωρὶς νὰ μπορεῖ νὰ ἐπουλώσει 
οὔτε τὶς ἀνοιχτὲς πληγὲς τῆς ἀπροκάλυπτης βίας, τῆς πείνας καὶ 
τῆς ἀρρώστιας;

Ἕνα ὀξύτατο ἠθικὸ δίλημμα μοιάζει νὰ δημιουργεῖται ἀνάμεσα 
στὸ ἐσχατολογικὸ ὅραμα ἢ στοὺς ὑπαρκτικοὺς στόχους τῆς 
Ἐκκλησίας καὶ στὴν ἀμεσότητα τῆς κοινωνικῆς καὶ κυρίως τῆς 
πολιτικῆς πράξης: Δὲν εἶναι ἀσύγκριτα «ἠθικότερη» ἡ στράτευση 
στὰ πολιτικοκοινωνικὰ κινήματα ποὺ προσφέρουν —μὲ 
περισσότερο ἢ λιγότερο ρεαλισμό— ἄμεση τὴ δυνατότητα τῆς 
δράσης γιὰ τὴ βελτίωση τῶν ἀντικειμενικῶν συνθηκῶν τοῦ βίου 
καὶ τὴν ἀνακούφιση τῶν ἀνθρώπων; Δὲν εἶναι ὁ ἀγώνας ἐνάντια 
στὴν κοινωνικὴ ἀδικία, στὶς σκληρυμένες δομὲς τῶν κατεστημένων 
συμφερόντων τῆς ὀλιγαρχίας (μὲ τὴν αὐταπάρνηση καὶ τὶς θυσίες 
ποὺ προϋποθέτει αὐτὸς ὁ ἀγώνας), δὲν εἶναι ἀσύγκριτα 
«ἠθικότερος» ἀπὸ τὴ μετοχὴ σὲ μιὰ μυστικὴ ἐμπειρία «κοινωνίας 
ἁγίων»;

Τὰ ἐρωτήματα αὐτὰ ἀντιθέτουν ὁπωσδήποτε τὸ ἦθος ποὺ 
οἰκοδομεῖ ἡ Ἐκκλησία, στὴν ἀμεσότητα τῶν ἀναγκῶν τοῦ 
κοινωνικοῦ συνόλου — στὴν ἀπαίτηση γιὰ ἰσότιμη μετοχὴ τῶν 
ἀνθρώπων στὰ ἀγαθὰ τῆς ζωῆς. Πρέπει νὰ ἐξετάσουμε μὲ 
σοβαρότητα καὶ συνέπεια σὲ τί ποσοστὸ αὐτὴ ἡ ἀντίθεση εἶναι 
πραγματικὴ καὶ σὲ τί ποσοστὸ πλασματική. Τὸ πρόβλημα εἶναι 
συγκεκριμένο καὶ πρακτικό, πρόβλημα διάκρισης ἀνάμεσα στὴν 
ἀλήθεια καὶ στὴν οὐτοπία, στὴν πραγματικὴ δυνατότητα καὶ στὴ 
ρομαντικὴ ψευδαίσθηση. Ἔτσι ὅπως τίθενται, αὐτὰ τὰ ἐρωτήματα 
ἔχουν τὴ σαφήνεια τῆς «κοινῆς λογικῆς». Βασίζονται ὡστόσο σὲ 
δύο ἀφετηριακὲς προϋποθέσεις ποὺ τὶς ὑπονοοῦν σὰν αὐτονόητες, 
χωρὶς νὰ εἶναι ὁπωσδήποτε: Προϋποθέτουν ὅτι ἡ ὀργανωμένη 
προσπάθεια, ἡ στράτευση τῶν ἀτόμων σὲ ἀγῶνες ἐναντίον ἄλλων 
ἀτόμων ἢ δομῶν ποὺ συντηροῦν τὴν κοινωνικὴ ἀδικία, μπορεῖ νὰ 
τελεσφορήσει καὶ ἀποκαταστήσει τὴ σωστὴ λειτουργία τῆς ζωῆς 
τοῦ κοινωνικοῦ συνόλου. Καὶ προϋποθέτουν, ἀκόμα, τὴ 
βεβαιότητα πὼς ἡ σωστὴ λειτουργία τῆς ζωῆς τοῦ κοινωνικοῦ 
συνόλου μπορεῖ νὰ ἐξασφαλιστεῖ μὲ τὴν ἀντικειμενικὴ (τελικὰ 
ὀρθολογική) ρύθμιση δικαιωμάτων καὶ ὑποχρεώσεων τοῦ ἀτόμου 



καὶ τὴ δυναμικὴ-πολιτικὴ ἐπιβολὴ αὐτῆς τῆς ρύθμισης.
Ἕνας ὁλόκληρος πολιτισμός, ὁ δυτικοευρωπαϊκός, παγκόσμιος 

πιὰ στὶς διαστάσεις του, βασίζεται σχεδὸν ἀποκλειστικὰ στὶς δύο 
αὐτὲς αὐτονόητες προϋποθέσεις. Στὸ πλαίσιο ποὺ αὐτὲς 
καθορίζουν μοιάζει νὰ ἐξαντλεῖται ὁ ἠθικὸς προβληματισμὸς τοῦ 
δυτικοῦ ἀνθρώπου: σὲ μιὰ Ἠθικὴ ἀτομικῆς συμπεριφορᾶς καὶ 
κοινωνικῆς-πολιτικῆς ἀποτελεσματικότητας, Ἠθικὴ «βελτίωσης» 
τῶν χαρακτήρων ἀλλὰ καὶ τῶν δομῶν ὀργάνωσης τοῦ κοινωνικοῦ 
συνόλου197. Ποιά σχέση λοιπὸν μπορεῖ νὰ ἔχει αὐτὸς ὁ ἠθικὸς 
προβληματισμὸς μὲ τὴν ἀλήθεια καὶ τὸ ἦθος τῆς Ἐκκλησίας; Οἱ 
ἐκκλησίες τῆς ὀρθόδοξης ἀποστολικῆς καὶ πατερικῆς παράδοσης 
εἶναι ποτὲ δυνατὸ νὰ συντονιστοῦν μὲ αὐτὸ τὸ ἐπίπεδο ἠθικοῦ 
προβληματισμοῦ, ποὺ προϋποθέτει μιὰν ἀντίληψη γιὰ τὸν 
ἄνθρωπο, τὸν κόσμο καὶ τὴν Ἱστορία αἰσιόδοξα χρησιμοθηρική; 
Στὰ περιβάλλοντα τῆς οἰκουμενικῆς κίνησης γιὰ τὴν ἑνότητα τῶν 
Χριστιανῶν ἀκοῦμε συχνὰ νὰ καταλογίζεται στοὺς Ὀρθοδόξους τὸ 
μειονέκτημα ὅτι δὲν ἔχουν νὰ παρουσιάσουν μιὰ κοινωνικὴ Ἠθική. 
Μήπως ὅμως αὐτὸ τὸ μειονέκτημα σημαίνει, πολὺ ἁπλά, τὴν 
ἀδυναμία τῶν Ὀρθοδόξων νὰ ὑποταχθοῦν στὸ αὐτονόητο καὶ 
ὑποχρεωτικὸ ἐπίπεδο ἠθικοῦ προβληματισμοῦ ποὺ ἐπιβάλλει ὁ 
χρησιμοθηρικὸς τρόπος τοῦ βίου; Καί, ἂν αὐτὸς ὁ τρόπος εἶναι 
σήμερα πιὰ δεδομένο γεγονὸς μὲ δυναμικὴ παγκοσμιότητας, ἡ 
ἀδυναμία συντονισμοῦ τῶν Ὀρθοδόξων μήπως εἶναι μόνο μιὰ 
ἱστορικὴ ἀμηχανία ἢ ἀπουσία θεολογικῆς ἐγρήγορσης;

2. Ἡ ἠθικὴ ἀνικανότητα τῆς ἀτομικῆς ἀρετῆς
Ἀλλὰ γιατί ὁ ἠθικὸς προβληματισμὸς τοῦ σημερινοῦ ἀνθρώπου 
λέμε, μὲ τόση σιγουριά, πὼς εἶναι ἀσύμπτωτος μὲ τὴν ὀπτικὴ τῶν 
Ὀρθοδόξων γιὰ τὸν ἄνθρωπο, τὸν κόσμο καὶ τὴν Ἱστορία; Ἡ 
Ἠθικὴ τῆς κοινωνικοπολιτικῆς ἀποτελεσματικότητας καὶ τῆς 
βελτίωσης τῶν δομῶν τοῦ κοινωνικοῦ βίου μοιάζει στὶς μέρες μας 
ἡ κατεξοχὴν δυνατότητα γιὰ τὴν πραγματοποίηση τῆς 
«κοινωνικῆς» φύσης τοῦ ἀνθρώπου, γιὰ τὴ δικαίωση τῆς ὕπαρξης 
μὲ τὴ διεύρυνσή της στὰ ὅρια τῆς εὐθύνης γιὰ τὰ «κοινά». Τὰ 
πολιτικοκοινωνικὰ αἰτήματα δὲν ἐξαντλοῦνται ὁπωσδήποτε στὴ 



χρησιμοθηρικὴ ἀμεσότητα, δὲν τελειώνουν μὲ τὴν ἱκανοποίηση τῶν 
κλαδικῶν ἢ ταξικῶν ἀπαιτήσεων. Θὰ μποροῦσε νὰ πεῖ κανεὶς ὅτι 
τὰ ἐσωτερικὰ κίνητρα τοῦ στρατευμένου σὲ αὐτὰ τὰ αἰτήματα 
σημερινοῦ ἀνθρώπου εἶναι σχεδὸν μεταφυσικά, σκοπεύουν 
συνειδητὰ ἢ ἀνεπίγνωστα στὸ ὅραμα τοῦ Βασιλείου τῆς 
Δικαιοσύνης, καθρεφτίζοντας ἴσως ἕνα κάποιο συλλογικὸ 
ἀρχέτυπο τοῦ χαμένου παραδείσου.

Ἀλλά, καὶ πέρα ἀπὸ τὴν ὑπαρξιακὴ αὐτὴ καταξίωση τῆς 
κοινωνικοπολιτικῆς Ἠθικῆς τοῦ νεωτερικοῦ ἀνθρώπου, δὲν μπορεῖ 
κανεὶς νὰ παραγνωρίσει τὰ συγκεκριμένα ἱστορικά της 
ἀποτελέσματα: Οἱ διακηρύξεις τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων καὶ 
οἱ λαϊκοὶ ἀγῶνες γιὰ νὰ κατορθωθεῖ ἡ ἐφαρμογή τους, ὅπως καὶ 
τὰ προοδευτικὰ πολιτικὰ κινήματα καὶ οἱ προσπάθειές τους νὰ 
ἀπαγκιστρώσουν τὴν ἐξουσία ἀπὸ τὴν ὑποταγή της στὰ 
συμφέροντα μιᾶς οἰκονομικῆς ὀλιγαρχίας, ἀλλὰ καὶ ὁ 
συνδικαλισμὸς καὶ ἡ ὀργανωμένη πάλη γιὰ τὰ δικαιώματα τοῦ 
ἀνυπεράσπιστου ἐργάτη, αὐτὲς ὅλες οἱ μορφὲς τῆς «ἠθικῆς» 
στράτευσης μπορεῖ νὰ μὴ μεταμόρφωσαν τὸν κόσμο σὲ 
παράδεισο, πέτυχαν ὅμως, μέσα στὰ ὅρια κυρίως τῶν δυτικῶν 
κοινωνιῶν, μιὰ σημαντικὴ βελτίωση τῶν ἀντικειμενικῶν συνθηκῶν 
τοῦ ἀνθρώπινου βίου, ἕναν σίγουρο μετριασμὸ τῆς αὐθαιρεσίας 
τῶν αὐτονομημένων δομῶν, μιὰ δικαιότερη κατανομὴ τῶν ἀγαθῶν 
τῆς ζωῆς.

Τὸ μέγεθος αὐτῶν τῶν ἐπιτευγμάτων δὲν θὰ μποροῦσε νὰ τὸ 
ὀνειρευτεῖ ὁ Εὐρωπαῖος τοῦ 19ου αἰώνα· πραγματικά, ξεπέρασε 
τὶς προσδοκίες καὶ τῶν πιὸ αἰσιόδοξων ὁραματιστῶν. Καὶ εἶναι 
ἐπιτεύγματα μιᾶς κοινωνικῆς καὶ πολιτικῆς Ἠθικῆς ποὺ σχεδὸν 
κατὰ κανόνα θέλει νὰ εἶναι ὄχι ἁπλῶς ἄσχετη ἀλλὰ καὶ ἀντίθετη 
στὴ χριστιανικὴ Ἠθικὴ — τουλάχιστον στὴν ἀντίληψη ποὺ ἔχει ὁ 
νεωτερικὸς ἄνθρωπος γιὰ τὴ χριστιανικὴ Ἠθική198. Νὰ εἶσαι 
Χριστιανός, γιὰ τὴν ἀντίληψη τοῦ μέσου σήμερα ἀνθρώπου, 
σημαίνει νὰ μεταθέτεις σὲ μιὰν ἀφηρημένη «ὑπέρβαση» τὰ ἄμεσα
προβλήματα τῆς κοινωνικῆς εὐημερίας καὶ τῆς ἱστορικῆς προόδου 
ἢ νὰ ἀντιτάσσεις στὰ προβλήματα τὴν παθητικότητα τῆς ἀτομικῆς 
ἀρετῆς, πού, ὅσο καὶ ἂν δικαιώνεται λογικά, δὲν φτάνει ποτὲ νὰ 



ἐπηρεάσει τὴ σύνολη ἱστορικὴ ἐξέλιξη199. Στὰ μάτια τοῦ 
σημερινοῦ ἀνθρώπου ἡ ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας δὲν εἶναι πιὰ μιὰ 
διδαχὴ ποὺ ἔχει τὴ δύναμη νὰ μεταμορφώσει (καὶ ὄχι ἁπλῶς νὰ 
ἑρμηνεύσει) τὸν κόσμο. Δὲν εἶναι μιὰ ἀλήθεια ποὺ μπορεῖ νὰ 
ἐπηρεάσει καίρια τὶς κοινωνικὲς ἐξελίξεις καὶ διαμορφώσεις, νὰ 
δώσει νόημα καὶ στόχο στὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία καὶ στὴ σχέση 
τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν ὑλικὴ πραγματικότητα τῆς ζωῆς. Ἡ 
ἀλλοτρίωση τοῦ Χριστιανισμοῦ ἔχει μεταβάλει τὴν ἀλήθεια τῆς 
Ἐκκλησίας σὲ «ἰδεολογία παρακμῆς», σὲ καταπραϋντικὴ 
ἠθικολογία ἀνίκανη νὰ ἐλευθερώσει τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ τὶς ποικίλες 
ἀλλοτριώσεις στὶς ὁποῖες τὸν ὁδηγοῦν τὰ σημερινὰ κοινωνικὰ 
μορφώματα, περιορισμένη στὴ θλιβερὴ καὶ μίζερη χρησιμοθηρία 
τῆς «βελτίωσης» τῶν ἀτομικῶν χαρακτήρων.

Ὁπωσδήποτε, ἡ δυτικὴ χριστιανοσύνη, σήμερα πιά, μοιάζει 
τουλάχιστον νὰ ἔχει ἐπίγνωση ἠθικῆς ἀνικανότητας: Μόνο ἔτσι 
μποροῦμε νὰ ἑρμηνεύσουμε τὴν ὁλοφάνερη κρίση ἱστορικῆς 
μειονεξίας ποὺ ἐκφράζεται μὲ τὶς ἀπεγνωσμένες προσπάθειες νὰ 
προσαρμοστοῦν οἱ Χριστιανοὶ στὰ κριτήρια καὶ στὶς ἀπαιτήσεις 
τῆς τόσο ἀποτελεσματικῆς Ἠθικῆς τοῦ θρησκευτικὰ 
ἀποχρωματισμένου Εὐρωπαίου200. Κυρίως ἡ λεγόμενη πολιτικὴ 
θεολογία —αὐτὸ τὸ ὑποκατάστατο ἑνὸς πλασματικοῦ 
νεοαριστερισμοῦ, ποὺ δὲν εἶναι οὔτε πολιτικὴ οὔτε θεολογία— 
μοιάζει νὰ ἀναλαμβάνει ἄμεσα τὸ βάρος τῆς ἱστορικῆς μειονεξίας 
τοῦ δυτικοῦ Χριστιανισμοῦ ἀλλὰ καὶ τὸν ρόλο τῆς ψυχολογικῆς 
της «ὑπεραναπλήρωσης»: ἀναζητάει τὶς ρίζες τῶν ἐπαναστατικῶν 
κοινωνικοπολιτικῶν κινημάτων μέσα στὴν ἴδια τὴ Βίβλο· ἡ Βίβλος 
εἶναι καὶ κείμενο πολιτικῆς Ἠθικῆς, μιὰ θεωρία τῆς ἐπανάστασης, 
μὲ στόχο τὴν παραδεισιακὴ ἀταξικὴ κοινωνία. Κατὰ συνέπεια, νὰ 
εἶσαι Χριστιανὸς σήμερα σημαίνει ὅτι στρατεύεσαι στὴ δυναμικὴ 
ἐξέγερση ἐνάντια στὴν κοινωνικὴ ἀδικία καὶ στὴν πολιτικὴ 
καταπίεση: Ἕνα συλλαλητήριο εἶναι πράξη «λατρείας», μιὰ 
ἐπαναστατικὴ ἀφίσα εἶναι σύμβολο πίστης, ἡ ἑνότητα στὴν 
πολιτικὴ δράση εἶναι ἡ νέα μορφὴ ἐκκλησιαστικῆς κοινωνίας201.

Βέβαια, γεννιέται πολὺ φυσικὰ τὸ ἐρώτημα: Γιατί δὲν θεωρεῖται 
ἀρκετὸ νὰ εἶναι κανείς, ἁπλῶς καὶ μόνο, πολιτικὰ στρατευμένος ἢ 



ἐπαναστάτης; Γιατί πρέπει νὰ εἶναι ἐπιπλέον καὶ Χριστιανός; Μὰ 
ἀκριβῶς αὐτὸ τὸ ἐρώτημα ἐπιτρέπει τὴν ἀναφορὰ στὰ 
ψυχολογικὰ κίνητρα τῆς «πολιτικῆς θεολογίας».

3. Ὁ ὁλοκληρωτισμὸς τῆς «ἀντικειμενικῆς» Ἠθικῆς
Ἡ «πολιτικὴ θεολογία» μοιάζει νὰ ἔχει ἀποδεχθεῖ τὶς δύο 
αὐτονόητες προϋποθέσεις τῶν κοινωνικοπολιτικῶν κινημάτων στὴ 
Δύση: τὴ δυνατότητα νὰ προσδιοριστοῦν ἀντικειμενικὰ οἱ λύσεις 
τῶν κοινωνικῶν προβλημάτων σὲ συγκεκριμένες προτάσεις, 
σχήματα καὶ αἰτήματα· καὶ τὴ δυνατότητα δυναμικῆς-πολιτικῆς 
ἐπιβολῆς αὐτῶν τῶν λύσεων. Ἡ στάση ἢ τακτικὴ ποὺ 
ἀντιπροσωπεύουν οἱ δυὸ αὐτὲς προϋποθέσεις συνοψίζονται στὴν 
ἀπαίτηση ἀντικειμενικότητας: ἀντικειμενικοῦ προσδιορισμοῦ τῶν 
λύσεων καὶ ἀντικειμενικῆς ἐπιβολῆς τῶν λύσεων. Καὶ 
ἀντικειμενικότητα σημαίνει τὴν ἀντίθεση στὸν ὑποκειμενικὸ 
παράγοντα, τὸν ἀποκλεισμὸ τῆς προσωπικῆς διαφοροποίησης: νὰ 
εἶναι ἀδέσμευτη ἡ θεωρία ποὺ εἰσηγεῖται τὶς λύσεις καὶ ἡ 
πολιτικὴ ποὺ τὶς ἐπιβάλλει ἀπὸ τὴ θέληση ἢ τὴ δυνατότητα κάθε 
συγκεκριμένου ἀνθρώπου νὰ πραγματώσει τὶς προτεινόμενες 
λύσεις.

Οἱ πολιτικὲς θεωρίες καὶ ἡ ἀντίστοιχη πολιτικὴ πράξη ποὺ τὶς 
συνοδεύει παίρνουν προτεραιότητα σὲ σχέση μὲ τὸν ἄνθρωπο ποὺ 
θέλουν νὰ βοηθήσουν καὶ νὰ τοῦ «βελτιώσουν» τὴ ζωή. Τὰ 
νοητικὰ σχήματα τῶν λύσεων, οἱ δομὲς τῆς ὀργάνωσης γιὰ τὴν 
ἐφαρμογή τους, ἡ «Ἠθικὴ» τῆς πειθαρχίας στὴν ἰδεολογικὴ 
«γραμμὴ» ὑποτάσσουν καὶ ἐξομοιώνουν τὰ ἄτομα, τὴν ἀτομικὴ 
σκέψη καὶ κρίση, τὴ δυναμικὴ διαφοροποίηση τῶν προσβάσεων 
στὶς λύσεις τῶν προβλημάτων τοῦ βίου. Θεωρητικὰ ἡ πλειοψηφία 
ἢ ὁ ἀπρόσωπος καὶ μυθοποιημένος «λαός», στὴν πράξη μιὰ 
ἐλάχιστη μειοψηφία, ἀποφασίζει καὶ ἐπιβάλλει τὶς λύσεις ποὺ θὰ 
«σώσουν» ἑκούσια ἢ ἀκούσια τὴν ὁλότητα.

Ὁ ὁλοκληρωτισμὸς εἶναι μιὰ ἄλλη λέξη γιὰ νὰ ἐκφράσουμε 
ἀπερίφραστα τὸ νόημα καὶ περιεχόμενο τῆς ἀντικειμενικότητας 
(ἢ τουλάχιστον τῶν ἀκραίων συνεπειῶν της), ποὺ προϋποτίθεται 
σὰν αὐτονόητη βάση τοῦ «ἠθικοῦ» προβληματισμοῦ τῶν 



κοινωνικοπολιτικῶν συστημάτων στὴ νεωτερικότητα. Δὲν εἶναι ὁ 
ὁλοκληρωτισμὸς ἀποκλειστικὸ γνώρισμα μερικῶν μόνο πολιτικῶν 
καθεστώτων, κομμάτων καὶ ὀργανώσεων, ποὺ συμβαίνει νὰ τὸν 
συντηροῦν περισσότερο ἢ λιγότερο ἀπροκάλυπτα· δὲν εἶναι 
ἀποσπασματικὸ φαινόμενο ἐξαίρεσης στὸ οἰκοδόμημα τοῦ 
νεωτερικοῦ πολιτισμοῦ· εἶναι ὀργανικὸ σύμπτωμα καὶ 
συνεπέστατος καρπὸς αὐτοῦ τοῦ πολιτισμοῦ. Ἡ βάση πάνω στὴν 
ὁποία οἰκοδομήθηκε ὁ ἱστορικὸς καὶ πνευματικὸς βίος τῆς Δύσης 
εἶναι ἡ ἀντικειμενοποίηση τῆς ἀλήθειας, ἡ ταύτιση τῆς ἀλήθειας 
μὲ μιὰ ὁρισμένη λειτουργία τῆς ἀνθρώπινης λογικῆς, λειτουργία 
ποὺ περιορίζει τὴ γνώση στὴ συμβατικὰ «συνεπὴ» καὶ γι' αὐτὸ 
κοινὰ ἀποδεκτὴ χρήση τῶν ἐννοιῶν ἤ, ἀκόμα θετικότερα, τῶν 
μαθηματικῶν σχέσεων202.

Ἡ «ἀντικειμενικὴ» ἀλήθεια προϋποθέτει τὸν «ὀρθὸ λόγο» ὡς 
ἀποκλειστικὴ δυνατότητα ἑρμηνείας καὶ ὀργάνωσης τῆς φυσικῆς 
καὶ ἱστορικῆς πραγματικότητας. Ἡ ἀλήθεια δὲν εἶναι πιὰ 
κατόρθωμα προσωπικῆς πρόσβασης καὶ ἐμπειρίας, ἀλλὰ 
ὁλοκληρωμένο, δηλαδὴ κλειστό, «σύστημα» ἐννοιῶν καὶ νοητικῶν 
σχέσεων ποὺ ἑρμηνεύει αὐθεντικὰ καὶ ὁριστικὰ τὴ φυσικὴ καὶ 
ἱστορικὴ πραγματικότητα μὲ «ἀξιώματα», «ἀρχὲς» καὶ «νόμους» 
«ἐπιστημονικῆς» θετικότητας. Ἔτσι, γίνεται ἡ ἀλήθεια μέσο καὶ 
ὄργανο χρήσιμο στὰ χέρια τοῦ ἀνθρώπου γιὰ τὴν ὑποταγὴ τοῦ 
κόσμου καὶ τῆς Ἱστορίας στὴν ἐξορθολογισμένη ἀνάγκη καὶ 
ἐπιθυμία: Ὅσοι κατέχουν τὴν «ἀντικειμενικὴ» ἀλήθεια, μὲ τὴ 
βοήθεια τῶν «νόμων», «ἀρχῶν» καὶ «ἀξιωμάτων» τῆς 
«ἐπιστημονικῆς» θετικότητας, τὴν ἐκπροσωποῦν καὶ τὴν 
ἑρμηνεύουν αὐθεντικά, αὐτοὶ καὶ προσδιορίζουν τὶς 
«ἀντικειμενικὲς» ἀνάγκες καὶ ἐπιθυμίες τοῦ συνόλου ποὺ πρέπει 
νὰ ὑπηρετήσει ἡ ἀλήθεια.

Καὶ ἡ ἀντικειμενοποίηση τῆς ἀλήθειας γεννάει τὸ «ἀλάθητο» 
τῶν ἐκπροσώπων καὶ ἑρμηνευτῶν της203, τῶν γραφειοκρατικῶν 
δομῶν ποὺ ἐξασφαλίζουν τὴν «ἀντικειμενικὴ» ἐφαρμογή της. 
Ἔτσι δικαιώνεται καὶ ἡ βίαιη ὑποταγὴ τῶν ἀντιφρονούντων στὴν 
ὁρατὴ αὐθεντία τοῦ δόγματος. Ὁ θεσμὸς τῆς Ἱερῆς Ἐξέτασης καὶ 
τὰ βασανιστήρια ὡς ἀνακριτικὴ μέθοδος στὶς δίκες τῶν αἱρετικῶν 



καὶ τὰ στρατόπεδα συγκεντρώσεως καὶ τα ψυχιατρεῖα γιὰ τὸν 
«σωφρονισμὸ» τῶν διαφωνούντων καὶ ὁ εὐνουχισμὸς τῶν 
συνειδήσεων ἀπὸ τὴν κομματικὴ «γραμμὴ» καὶ ὁ μονοδιάστατος 
συνδικαλισμὸς καὶ ἡ ὀργανωμένη «πλύση ἐγκεφάλου» τῶν μαζῶν 
εἶναι συνέπειες ποὺ συνοδεύουν ἀναπότρεπτα κάθε ὀρθολογισμὸ 
θρησκευτικῶν, πολιτικῶν ἢ ὅποιων ἄλλων «ἱερῶν» σκοπιμοτήτων 
— κάθε ἀπαίτηση γιὰ ἀντικειμενικότητα τῆς ἀλήθειας. Καὶ ὁ 
«πρῶτος διδάξας» τὴν «ἀντικειμενικότητα» τῆς ἀλήθειας εἶναι ἡ 
χριστιανικὴ θεολογία τῆς Δύσης204, γι' αὐτὸ καὶ δίχως ἀναφορὰ 
στὸν Θωμᾶ Ἀκινάτη ἢ στὸν Καλβίνο εἶναι ἀδύνατο νὰ 
ἑρμηνεύσουμε τὸν ὁλοκληρωτικὸ τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο λειτουργεῖ 
σήμερα ἔστω καὶ μόνο ἡ διαφήμιση, ἀγνοοῦμε τὸ θεμέλιο τοῦ 
πνευματικοῦ καὶ ἱστορικοῦ βίου τῆς Δύσης, ποὺ εἶναι ἡ 
ἀντικειμενικὴ ἀπόδειξη καὶ ἐπιβολὴ τῆς χρησιμότητας τοῦ Θεοῦ ἢ 
τοῦ Κεφαλαίου ἢ τοῦ Προλεταριάτου ἢ τῆς Ἐπανάστασης.

Ἡ ἀντικειμενικότητα καὶ ἀποτελεσματικότητα τῆς κοινωνικῆς 
Ἠθικῆς τοῦ δυτικοῦ κόσμου μοιάζει νὰ καταργεῖ ἀφετηριακὰ τὸν 
ἴδιο τὸν στόχο στὸν ὁποῖο σκοπεύει: τὴ δυνατότητα τῆς κοινωνίας, 
τὴ συλλογικὴ λειτουργία τῆς ζωῆς. Δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ ὑπάρχει 
κοινωνία (προσωπικὲς σχέσεις ποὺ συγκροτοῦν κοινότητα ζωῆς) 
ὅταν ἡ ἀλήθεια εἶναι δεδομένη καὶ ἀντικειμενική, ὅταν δὲν 
ὑπάρχουν διαφοροποιημένες προσωπικὲς προσβάσεις στὴν 
κοινωνούμενη ἀλήθεια ποὺ ἐπιτρέπουν νὰ φανερωθεῖ ἡ ἑτερότητα 
καὶ ἐλευθερία τῶν προσώπων. Στὴν ἐποχὴ τῆς ὀρθολογικῆς 
ρύθμισης δικαιωμάτων καὶ ὑποχρεώσεων τοῦ ἀτόμου κοινωνία δὲν 
ὑπάρχει, παρὰ τὴν πληθώρα τῶν «κοινωνικῶν» συστημάτων. Τὸ 
ἴδιο ἐξαφανίζεται προοδευτικὰ καὶ ἡ ἀλήθεια τῆς πόλης, παρὰ τὴ 
γενικευμένη «πολιτικοποίηση» τῶν ἀτόμων. Ἡ συμβίωση 
οὐδετεροποιεῖται σὲ παράλληλη καὶ ἀσύμπτωτη συνύπαρξη 
ἀνώνυμων ἀτόμων. Ἀτόμων ἐξανδραποδισμένων ἀπὸ τὴν 
ἀποθήκευσή τους στοὺς χώρους ποὺ δημιουργεῖ ἡ σύγχρονη 
«ἀποτελεσματικὴ» πολεοδομία, στρατευμένων μαζικὰ στὸ κόμμα 
ἢ σὲ ταξικὲς παρατάξεις γιὰ τὴ διεκδίκηση ἀτομικῶν 
δικαιωμάτων εὐημερίας (δηλαδὴ στεγανῆς μοναξιᾶς). 
Μονοδιάστατων ἀτόμων μὲ κρίση καὶ σκέψη σχηματοποιημένη 



ἀπὸ τὰ μέσα «ἐνημέρωσης» καὶ «ψυχαγωγίας» τοῦ κοινοῦ — τὴν 
καταναλωτικὴ ἢ τὴν κομματικὴ προπαγάνδα. Κάθε φάση ζωῆς 
τῶν ἀνώνυμων μαζῶν —τὰ περιθώρια κατανάλωσης, τὰ ὅρια 
διεκδικήσεων, οἱ δυνατότητες παιδείας, ἡ ἐμβέλεια τῶν 
ἰδεολογικῶν ἐπιρροῶν— ρυθμίζεται ὀρθολογιστικά, καὶ εἶναι οἱ 
«τεχνοκράτες», ἐνσαρκωτὲς τῶν διδαγμάτων τῆς «κυβερνητικῆς» 
ἢ ὅποιων ἄλλων εἰδικῶν «θετικῶν» γνώσεων, ποὺ πετυχαίνουν 
καλύτερα, δηλαδὴ ἀποτελεσματικότερα, αὐτὴ τὴ ρύθμιση.

Μόνο μιὰ μυωπικὴ ὅραση δὲν μπορεῖ νὰ διακρίνει ὅτι ἡ ἀνάγκη 
ὀρθολογικῶν καὶ «ἀποτελεσματικῶν» ρυθμίσεων (αὐτονόητη 
προϋπόθεση τῆς κοινωνικῆς Ἠθικῆς τοῦ νεωτερικοῦ ἀνθρώπου) 
μεταβιβάζει ἀναπότρεπτα τὴ διαχείριση τῶν κοινῶν, δηλαδὴ τὴν 
πολιτική, στὰ χέρια τῶν «τεχνοκρατῶν», ἀφοῦ αὐτοὶ ἔχουν τὶς 
εἰδικὲς γνώσεις ποὺ ἀπαιτοῦν οἱ ὀρθολογικὲς ρυθμίσεις, ἰδιαίτερα 
οἱ «ἀνεπτυγμένοι» καὶ περίπλοκοι μηχανισμοὶ τῆς οἰκονομίας, τῆς 
ἰσορροπίας τῶν ἐξοπλισμῶν καὶ τοῦ ἐλέγχου τῶν χειριστῶν τῆς 
δύναμης τῶν ὅπλων. Βέβαια, ἡ τεχνοκρατικὴ γραφειοκρατία, 
παράλληλα μὲ τὴ συντήρηση τῶν ἀπρόσωπων 
«ἀποτελεσματικῶν» δομῶν, δὲν παραλείπει νὰ συντηρεῖ καὶ τὴν 
ψυχολογικὴ ἀνάγκη τῶν «μαζῶν» γιὰ ἰδεαλισμό, μὲ μερικὰ 
ρομαντικὰ συνθήματα τῆς προ-τεχνολογικῆς ἐποχῆς, ὅπως 
«δημοκρατία», «κοινοβουλευτισμός», «ἐλευθερία γνώμης καὶ 
ἔκφρασης» — ἢ μὲ ἀνάλογα πιὸ σύγχρονα ἰδεαλιστικὰ 
ἐφευρήματα, ὅπως «ἀντι-ιμπεριαλισμός», «νέα οἰκονομικὴ τάξη», 
«παγκόσμια εἰρήνη», «λαϊκὴ κυριαρχία». Καὶ οἱ μάζες 
ἐκτονώνονται συγκινησιακὰ χειροκροτώντας καὶ μυθοποιώντας 
τοὺς ἐκφωνητὲς αὐτῶν τῶν συνθημάτων — ἢ διεκδικώντας 
περισσότερη ἐπίφαση «δημοκρατίας» καὶ «ἐλευθεριῶν», 
μεθυσμένες ἀπὸ τὴν οὐτοπία τῆς πολιτικῆς στράτευσης, «τῆς 
ἄμεσης δυνατότητας τοῦ ἀνθρώπου νὰ πλάσει μὲ τὰ ἴδια του τὰ 
χέρια τὴν ἱστορική του μοίρα καὶ τὸ μέλλον του», οὐτοπία ποὺ 
ἐπιτρέπεται ἐπίσης μὲ ὀρθολογιστικὴ ρύθμιση. Σέβεται κανείς, 
κάποτε καὶ θαυμάζει, τὸν ἁγνὸ ἡρωισμὸ καὶ τὴν αὐτοθυσία ποὺ 
μπορεῖ νὰ συνοδεύει αὐτὴ τὴ στράτευση, ἀλλὰ καὶ ὀδυνᾶται 
μπροστὰ στὴν παράλογη τραγικότητα: νὰ ἀλλοτριώνεται ὁ 



ἄνθρωπος καὶ νὰ ἀποξενώνεται ἀπὸ τὰ οὐσιώδη τῆς ὑπαρκτικῆς 
του ἀλήθειας, ἀνυποψίαστος γιὰ τὴν ἀλλοτρίωσή του καὶ γι' αὐτὸ 
ἀπερίφραστα «ἀντιμεταφυσικός», ὑποταγμένος ὅμως σὲ 
παιδαριώδεις μυθολογίες καὶ μεσσιανικὲς προσδοκίες. Σήμερα ἡ 
πολιτικὴ εἶναι ὁλοφάνερα τὸ ἀφιόνι γιὰ τὴ μεταφυσικὴ 
ἀποχαύνωση τῶν μαζῶν, καὶ ἰδιαίτερα τῶν διανοούμενων μαζῶν.

4. Τὸ τίμημα τῶν ὁραμάτων «γενικῆς εὐτυχίας»
Τὸ μέγεθος τῶν ἐπιτευγμάτων τῆς δυτικῆς κοινωνικοπολιτικῆς 
«ἀποτελεσματικότητας» δὲν θὰ μποροῦσε νὰ τὸ ὀνειρευτεῖ ὁ 
Εὐρωπαῖος τοῦ 19ου αἰώνα. Ἀλλὰ δὲν θὰ μποροῦσε νὰ διανοηθεῖ 
καὶ τὸ μέγεθος τοῦ τιμήματος ποὺ ἀπαιτήθηκε γιὰ νὰ 
πραγματοποιηθοῦν αὐτὰ τὰ ἐπιτεύγματα. Τὸ τίμημα αὐτὸ καὶ 
μόνο δικαιολογεῖ τὸ γεγονὸς ὅτι καὶ σὲ χῶρες ὅπου τὰ ἰδανικὰ 
τῆς κοινωνικῆς Ἠθικῆς τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου (καθολικὴ ὑλικὴ 
εὐζωία καὶ κατανομὴ τῶν ἀγαθῶν ὄχι προκλητικὰ ἄνιση) 
πραγματοποιήθηκαν μὲ ἱκανοποιητικὴ πληρότητα, δὲν ἔπαψε νὰ 
εἶναι αὐτονόητη ἡ στράτευση σὲ ὁλοένα καὶ πιὸ ριζοσπαστικὰ 
πολιτικοκοινωνικὰ κινήματα γιὰ τὴν ἐπίτευξη στοιχειωδῶν 
ἀπαιτήσεων ποιότητας τοῦ ἀνθρώπινου βίου, σωτηρίας τοῦ 
ἀνθρώπου ἀπὸ τὴ μηχανιστικὴ καὶ ἰσοπεδωτικὴ ὀργάνωση τῆς 
ὑπερκαταναλωτικῆς «εὐτυχίας» του.

Τὰ δύο ἀντίπαλα συστήματα ποὺ ἀνταγωνίστηκαν στὴν 
ἐφαρμογὴ τοῦ ὁράματος τῆς «γενικῆς εὐτυχίας», ὁ καπιταλισμὸς 
καὶ ὁ μαρξισμός, εἶναι σχεδὸν ἰσόπαλα στὸ ὕψος τοῦ τιμήματος 
ποὺ ἀπαίτησαν γιὰ τὴν ἐφαρμογὴ τῶν ἀρχῶν τους. Καὶ εἶναι 
ἀκριβῶς τὸ περίπου ὁμόλογο τίμημα ποὺ ἀποκάλυψε στὴν πράξη 
καὶ τὴν οὐσιαστικὴ ταυτότητα τῶν δύο συστημάτων, τὶς κοινὲς 
ἀφετηρίες καὶ προϋποθέσεις, τὴν κοινὴ καταγωγή τους ἀπὸ τὴ 
μήτρα τῆς δυτικῆς μεταφυσικῆς, τὶς κοινές τους ρίζες στὸ ἔδαφος 
τοῦ ὀρθολογισμοῦ ποὺ βλασταίνει ὑποχρεωτικὰ τὴν ἀλάθητη 
αὐθεντία καὶ τὸν ὁλοκληρωτισμό205.

Αὐτὴ ἡ ἀποκάλυψη στὴν ὁποία ὁδήγησε τὸ τίμημα εἶναι ἴσως 
ὀδυνηρότερη καὶ ἀπὸ τὸ ἴδιο τὸ μέγεθος τοῦ τιμήματος. 
Τουλάχιστον ὁ ἄνθρωπος τοῦ 19ου αἰώνα μποροῦσε νὰ 



ἀντιπαρατάξει στὸν ἐφιάλτη τῶν ὁλοκληρωτικῶν καὶ 
ἰμπεριαλιστικῶν δομῶν τοῦ καπιταλισμοῦ τὴ συγκεκριμένη ἐλπίδα 
καὶ δυναμικὴ τοῦ μαρξιστικοῦ κινήματος: Ὁ μαρξισμὸς 
ἐμφανίστηκε σὰν μήνυμα ριζοσπαστικῆς ἀλλαγῆς τῆς ἀνθρώπινης 
κοινωνίας. Ἦταν μιὰ φιλοσοφία ποὺ φιλοδοξοῦσε νὰ ὑπερβεῖ τὶς 
ἀφηρημένες θεωρήσεις, νὰ γίνει καθημερινὴ δυναμικὴ πράξη, 
δίνοντας στὸν ἄνθρωπο τὴ δυνατότητα νὰ πλάσει μὲ τὰ ἴδια του 
τὰ χέρια τὴν Ἱστορία: νὰ συντρίψει τὶς δομὲς τῆς καταπίεσης καὶ 
ἀλλοτρίωσής του, νὰ ἐλευθερώσει τὴν ἐργασία ἀπὸ τὴ δουλεία στὸ
συμφέρον μιᾶς ὀλιγαρχίας, νὰ δείξει τὴν ἀξία ποὺ ἔχει ἡ ὑλικὴ 
ὄψη τῆς ζωῆς, μεταμορφώνοντας τὸν κόσμο, τὶς 
πλουτοπαραγωγικὲς πηγὲς καὶ τὰ ἀγαθά του, σὲ δῶρο ποὺ 
προσφέρεται ἰσότιμα σὲ ὅλους.

Ὁ ἄνθρωπος τοῦ 20οῦ αἰώνα εἶδε τὸν μαρξισμὸ νὰ φτάνει στὴ 
μεγάλη στιγμὴ τῆς πραγματοποίησης τῶν ἀρχῶν καὶ φιλοδοξιῶν 
του — εἶδε τὴ λαϊκὴ ἐξέγερση τοῦ 1917 στὴ Ρωσία νὰ τὴ 
σφετερίζονται οἱ Μπολσεβίκοι σὰν δυνατότητα γιὰ τὸ μαρξιστικὸ 
ὅραμα τῆς κοινωνικῆς ἀλλαγῆς. Ἀλλὰ τὸ τίμημα ποὺ καταβλήθηκε 
«ἐν ὀνόματι» αὐτῆς τῆς ἀλλαγῆς φανέρωσε ὅτι ὁ μαρξισμός, ἀπὸ 
τὴν ἴδια τὴ θεωρητικὴ καταγωγή του, εἶναι ὑποταγμένος στὴ 
νομοτέλεια καὶ στὶς προϋποθέσεις τοῦ καπιταλιστικοῦ 
συστήματος. Γιὰ νὰ γίνει πολιτικὴ πράξη καὶ κοινωνικὸ καθεστὼς 
ὁ μαρξισμὸς ἀποδείχθηκε ὑποχρεωμένος νὰ ὑποταχθεῖ στὴν 
καπιταλιστικὴ μεθοδολογία τῆς «ἀποτελεσματικότητας», δηλαδὴ 
τῆς αὐτονόμησης τῶν συγκεντρωτικῶν καὶ γραφειοκρατικῶν 
δομῶν τοῦ συστήματος παραγωγῆς. Νὰ ὑποταχθεῖ στὴν 
αἰτιοκρατικὴ σχέση κεφαλαίου καὶ ἐργασίας, ποὺ ὑποβιβάζει τὸ 
ἀνθρώπινο «ὑλικὸ» σὲ οὐδέτερο καὶ δευτερεύοντα παράγοντα 
τῶν ἀναγκῶν ἀναπαραγωγῆς τοῦ κεφαλαίου — μὲ τὴν ἀσήμαντη 
διαφορὰ ὅτι στὴν περίπτωση τοῦ μαρξισμοῦ τὸ κεφάλαιο εἶναι 
κρατικὸ καὶ ὄχι ἰδιωτικό206.

Χρειάστηκε νὰ περάσει ἡ Ρωσία ἀπὸ τὴν πιὸ ὠμὴ φρικαλεότητα 
ποὺ γνώρισε ποτὲ ἡ Ἱστορία: ἀπὸ τὸ «Ἀρχιπέλαγος Γκουλὰγκ» 
μὲ τὶς δεκάδες ἑκατομμυρίων θυμάτων, τὴν ἐφιαλτικὴ 
ἀστυνόμευση τοῦ λαοῦ, τὴν ὑποχρεωτικὴ ὑποταγή του στὴ 



θρησκευτικὴ λατρεία τῶν φορέων τῆς ἐξουσίας, τὴν κατάλυση 
κάθε μορφῆς ἐλευθεριῶν καὶ δικαιωμάτων τοῦ ἀτόμου207 — 
χρειάστηκε ἡ ὠμὴ βία τῆς στρατιωτικῆς κατάκτησης γιὰ νὰ 
ὑποταχθοῦν στὸ μαρξιστικὸ ἰδεῶδες οἱ χῶρες τοῦ λεγόμενου 
κάποτε Ἀνατολικοῦ Μπλόκ, νὰ πνιγοῦν στὸ αἷμα οἱ ἐξεγέρσεις 
τῶν ἐργατῶν καὶ τοῦ λαοῦ στὴν τότε Ἀνατολικὴ Γερμανία, 
Οὐγγαρία, Τσεχοσλοβακία. Χρειάστηκε τὸ πελώριο αὐτὸ καὶ 
ὀδυνηρότατο τίμημα ὄχι γιὰ νὰ πραγματωθεῖ ἀλλὰ γιὰ νὰ 
καταλυθεῖ ὁριστικὰ τὸ μαρξιστικὸ ὅραμα τῆς κοινωνικῆς ἀλλαγῆς, 
νὰ μεταμορφωθεῖ ἡ «μεγάλη σοβιετικὴ πατρίδα» τοῦ 
προλεταριάτου σὲ τυπικὰ καπιταλιστικὴ ἰμπεριαλιστικὴ 
«ὑπερδύναμη».

Τὸ διεθνιστικὸ ἰδανικὸ τοῦ μαρξισμοῦ καταπόθηκε ἀπὸ τὴν 
ἀδηφαγία τῆς ρωσικῆς κομματικῆς ὀλιγαρχίας γιὰ πολεμικὴ καὶ 
οἰκονομικὴ ἰσχύ. Οἱ μεσσιανικὲς ἐπιδιώξεις ἀταξικῆς κοινωνίας 
ἀπεμπολήθηκαν, ἀφοῦ ἡ συγκεντρωτικὴ γραφειοκρατία γεννάει 
ἀναπόφευκτα τὴ δική της σκληρυμένη ἀριστοκρατία. Καὶ ἡ 
ἀντιγραφὴ τοῦ ρωσικοῦ προτύπου ὑπῆρξε καθολικὴ καὶ 
συνεπέστατη, ἔτσι ὥστε νὰ μὴν ὑπάρχει πιὰ σήμερα μαρξιστικὴ 
ὁμάδα ἢ κίνημα ποὺ νὰ ἐλέγχεται πραγματικὰ ἀπὸ τὴ λαϊκὴ 
βάση. Ἡ ἔννοια τῆς κομματικῆς πειθαρχίας καὶ τῆς ἀλάθητης 
ἀρχῆς, ἡ ὀρθολογιστικὴ ἀντίληψη τῆς ἑνότητας καὶ ἡ 
γραφειοκρατική της θεσμοποίηση εἶναι τὰ βασικὰ χαρακτηριστικὰ 
τοῦ μαρξισμοῦ στὸ δεύτερο μισὸ τοῦ 20οῦ αἰώνα — ὀργανικὲς 
συνέπειες τοῦ θετικισμοῦ καὶ τῆς ἀντικειμενικότητας, τῶν 
αὐτονόητων αὐτῶν προϋποθέσεων κάθε δυτικῆς κοινωνικῆς 
Ἠθικῆς208.

Ἡ σημαντικότερη σὲ θεωρητικὸ ἐνδιαφέρον σύγχρονη ἐπιβίωση 
αὐτῆς τῆς Ἠθικῆς εἶναι ἡ κριτικὴ «ἀπὸ τὰ ἀριστερὰ» τῆς 
μαρξιστικῆς θεωρίας καὶ πράξης, ἡ ἀναζήτηση δυναμικῶν μορφῶν 
ἀπελευθέρωσης τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴν τυραννία τῶν 
αὐτονομημένων δομῶν τόσο τῆς καπιταλιστικῆς ὅσο καὶ τῆς 
μαρξιστικῆς τεχνοκρατικῆς γραφειοκρατίας. Οἱ ἀναζητήσεις αὐτὲς 
βρῆκαν μιὰν ἐκπληκτικὴ καὶ ἀναπάντεχη ἐνσάρκωση στὶς 
αὐθόρμητες καὶ ἀπρογραμμάτιστες φοιτητικὲς ἐξεγέρσεις τοῦ 



1968, στὴν Ἀμερική, Γερμανία, Γαλλία, Ἰταλία, Ἰαπωνία — τὴν 
πρώτη σὲ τέτοιες διαστάσεις ἔκρηξη βίαιης καὶ ριζοσπαστικῆς 
ἀμφισβήτησης τῶν ἀντικειμενοποιημένων καταπιεστικῶν δομῶν 
τοῦ δυτικοῦ κοινωνικοῦ βίου.

Ἡ ἀντιπροσωπευτικότερη ἀπὸ αὐτὲς τὶς ἐξεγέρσεις ἦταν 
ὁπωσδήποτε ὁ «γαλλικὸς Μάης τοῦ '68», αὐτὸς κυρίως 
ἐνσάρκωσε τὴν ξεχωριστὴ φυσιογνωμία καὶ μοναδικότητα τοῦ 
φοιτητικοῦ ξεσηκωμοῦ. Ἦταν καὶ ἡ καθολικότερη ἀπὸ τὶς 
ἐξεγέρσεις, συνένωσε, μαζὶ μὲ τοὺς φοιτητές, τοὺς ἐργάτες καὶ 
τοὺς ἀγρότες, προκαλώντας τὴν πιὸ ἐντυπωσιακὴ στὴν ἱστορία τῆς 
Εὐρώπης λαϊκὴ κινητοποίηση καὶ γενικὴ ἀπεργία, νεκρώνοντας 
μέσα σὲ λίγες ὧρες τοὺς μηχανισμοὺς λειτουργίας καὶ 
παραλύοντας ὁλόκληρο τὸ «σύστημα» τῆς κοινωνικῆς ὀργάνωσης. 
Καὶ αὐτὰ μέσα σὲ ἕνα κλίμα αὐθορμητισμοῦ καὶ αὐτοσχεδιασμοῦ, 
δίχως προκαθορισμένη σκοπιμότητα καὶ ὀρθολογικὴ ὀργάνωση. Οἱ 
ἄνθρωποι διεκδικοῦσαν μὲ αὐτοσχέδιες «καταλήψεις» τοὺς 
χώρους καὶ τὰ ὑλικὰ μέσα ποὺ συγκροτοῦν τὴν καθημερινή τους 
ζωή, τὰ διεκδικοῦσαν ἀπὸ τὶς οὐδετεροποιημένες δομὲς καὶ τοὺς 
ἀπρόσωπους φορεῖς ποὺ τὰ διαχειρίζονται ἐρήμην τους209.

Εἶχε τέτοιον ἀνεδαφικὸ ρομαντισμὸ αὐτὴ ἡ διεκδίκηση καὶ 
ἐκφραζόταν μὲ συνθήματα τόσο ἀντιορθολογιστικά210, ποὺ ἔμοιαζε 
περισσότερο μὲ γιορτινὸ ξεσήκωμα καὶ λαϊκὸ πανηγύρι — χωρὶς 
αὐτὸ νὰ σημαίνει ὅτι δὲν πληρωνόταν κάθε μέρα μὲ αἷμα ἡ 
ἐξέγερση. Καὶ εἶναι χαρακτηριστικὸ πὼς οἱ θεσμοποιημένες 
γραφειοκρατικὲς ἐκπροσωπήσεις τοῦ «λαοῦ» —τόσο τὸ 
κομμουνιστικὸ κόμμα ὅσο καὶ οἱ ἐργατικὲς συνδικαλιστικὲς 
ὀργανώσεις— ἀποκήρυξαν καὶ τελικὰ πρόδωσαν τὴν ἐξέγερση: 
Πνίγηκε ἡ ἐξέγερση μὲ τὶς πρῶτες κιόλας ὀρθολογικὲς 
«μεθοδεύσεις» πολιτικῆς τακτικῆς, ἀλλὰ καὶ κάτω ἀπὸ τὴν ὠμὴ 
βία τῆς ἀναπότρεπτης κρατικῆς παρεμβολῆς γιὰ τὴν ἐξασφάλιση 
«τάξης» καὶ «ἀσφάλειας».

Τὸ δίδαγμα ἀπὸ τὸν Μάη τοῦ '68 ἦταν συγκλονιστικὸ καὶ 
κυριολεκτικὰ ξάφνιασε, ἀλλὰ καὶ σημάδεψε, τὴ ζωὴ τῶν δυτικῶν 
κοινωνιῶν. Γιὰ πρώτη φορὰ τὸ κύμα τῆς ἀμφισβήτησης ξεπέρασε 
τὰ χρησιμοθηρικὰ αἰτήματα καὶ τοὺς θεσμοποιημένους φορεῖς τῶν 



αἰτημάτων, ἀφήνοντας νὰ διαφανεῖ μιὰ «ἠθικὴ» ἀντίληψη τῆς 
ζωῆς ποὺ δὲν ἐξαντλεῖται στὴν καταναλωτικὴ εὐζωία ἢ στὴν 
οὐτοπία τῶν ὁλοκληρωτικῶν «παραδείσων». Καὶ αὐτὴ τὴ γεύση 
τῆς ἐλευθερωμένης ἀπὸ τὸν μηχανιστικὸ ὀρθολογισμὸ ζωῆς 
συνεχίζουν νὰ καλλιεργοῦν οἱ θεωρητικοὶ τῶν «μεταμαρξιστικῶν» 
ἀναζητήσεων211.

Ἀπὸ τοὺς ἐκπροσώπους αὐτῶν τῶν ἀναζητήσεων ἐκεῖνος ποὺ 
ὁδήγησε τὴν κριτικὴ ἀμφισβήτηση ὣς τὴ βάση τῆς ὀντολογίας ποὺ 
θεμελιώνει τὸν δυτικὸ τρόπο ζωῆς καὶ ὀργάνωσης εἶναι ὁ 
Ἕλληνας Κορνήλιος Καστοριάδης — στὸν ὁποῖο ἀποδόθηκε ἕνας 
σημαντικὸς ρόλος γιὰ τὴν προετοιμασία τοῦ θεωρητικοῦ κλίματος 
ποὺ γέννησε τὸν γαλλικὸ Μάη τοῦ '68212. Στὸ βιβλίο του 
L'institution imaginaire de la société ὁ Καστοριάδης συνοψίζει μιὰν 
ἑρμηνεία τῆς αὐτονόμησης τῶν δομῶν τοῦ καπιταλιστικοῦ 
συστήματος ὅσο καὶ τῆς χρεωκοπίας τοῦ μαρξιστικοῦ ὁράματος 
μὲ ἀναφορὰ στὴν κοινὴ «μεταφυσική» τους ἀφετηρία, στὴ βάση 
τῆς ὀντολογίας ποὺ θεμελιώνει τὸν «ἑλληνοδυτικό», ὅπως τὸν 
ὀνομάζει, πολιτισμό213. Αὐτὴ ἡ ὀντολογία ἀντικειμενοποιεῖ τὸ 
Εἶναι σὲ μιὰ δεδομένη νοητικὴ καὶ ἀναπόφευκτα ὀντικὴ σύλληψη, 
ποὺ παγιώνει ἀντίστοιχα τὴν ἱστορικὴ καὶ κοινωνικὴ πραγμάτωση 
τοῦ Εἶναι —τὴ λειτουργία τῆς γνώσης καὶ τὴν οἰκοδόμηση τῆς 
ἐπιστήμης, ὅπως καὶ τὴν ὀργάνωση τῆς ζωῆς— σὲ ὁριστικὲς 
μορφὲς μιᾶς ἁπλουστευτικῆς λογικῆς ταυτότητας, τελικὰ σὲ 
θεσμοποιημένα ἀντικειμενικὰ σχήματα καὶ σκληρυμένες δομές.

Μὲ ἐξαιρετικὰ μεθοδευμένη ἐπιχειρηματολογία, ποὺ ἀντλεῖται 
ἀπὸ ὅλους σχεδὸν τοὺς χώρους τοῦ σύγχρονου ἐπιστητοῦ, ὁ 
Καστοριάδης ἐπισημαίνει τὸν αὐθαίρετο καὶ συμβατικὸ 
χαρακτήρα αὐτῆς τῆς «καθοριστικῆς» ὀντολογίας καὶ τῆς 
συνακόλουθης ἀντικειμενοποίησης τοῦ Εἶναι, ἀντιτάσσοντας τὰ 
ὅσα δεδομένα προκύπτουν ἀδιάκοπα, τόσο ἀπὸ τὴν ἐπιστημονικὴ 
ἔρευνα ὅσο καὶ ἀπὸ τὴν ἱστορικὴ ἐμπειρία, γιὰ τὴν «οὐσιαστικὴ» 
δυναμικὴ ἀπροσδιοριστία τοῦ φυσικοῦ καὶ ἱστορικοῦ καὶ 
κοινωνικοῦ «γίγνεσθαι». Ἡ συμπερασματική του πρόταση εἶναι 
πὼς ἡ ἀντικειμενοποίηση τῆς ἔννοιας τοῦ être σὲ λογικὴ-νοητικὴ 
ταυτότητα, ἡ ταύτιση τοῦ ὑπαρκτοῦ μὲ τὴν ὁριστικὴ ἔννοια ἢ 



οὐσία του, πρέπει νὰ ὑποκατασταθεῖ ἀπὸ τὴν κατανόηση τοῦ être 
ὡς  à- être: Εἶναι ἡ τάση καὶ κίνηση δυναμικῆς πραγμάτωσης ποὺ 
συνιστᾶ τὸ Εἶναι καὶ ποὺ δὲν ἐξαντλεῖται ποτὲ σὲ μιὰ 
προσδιορισμένη ὀντικὴ ταυτότητα, γι' αὐτὸ καὶ δὲν μπορεῖ νὰ 
ὑποταχθεῖ σὲ a priori ἀρχὲς καὶ νόμους συμβατικῆς λογικῆς, ἀλλὰ 
ἑρμηνεύεται μόνο μὲ ἀναφορὰ στὸ «φαντασιακὸ στοιχεῖο» 
(l'élément imaginaire) ποὺ μορφώνεται ἀπροσδιόριστα μέσα ἀπὸ 
τὴν κοινωνικὴ συμβίωση καὶ ταυτόχρονα συνιστᾶ τὴ δυναμικὴ τῆς 
μορφοποίησης τοῦ κοινωνικοῦ βίου214.

Οἱ κοινωνικοπολιτικὲς καὶ ἑπομένως «ἠθικὲς» συνέπειες τῶν 
ὀντολογικῶν θεωρήσεων τοῦ Καστοριάδη ἀπαιτοῦν ὁπωσδήποτε 
ἐκτενὴ σπουδὴ καὶ ἀντιμετώπιση (ἂν καὶ οἱ ἀπόψεις του εἶναι 
πιθανὸ νὰ διαφωτιστοῦν ἢ «ἐνεργοποιηθοῦν» πληρέστερα ἀπὸ 
ἔργα του ποὺ ἔχουν ἐξαγγελθεῖ). Ἡ ἐντελῶς συντομογραφικὴ —
σχεδὸν μὲ τίτλους θεμάτων— ἐπισήμανση ἐδῶ τῶν θέσεών του 
εἶναι μόνο μιὰ ἀφετηριακὴ νύξη προεισαγωγικὴ στὸ ἐρώτημα: 
Μιὰ «ἐξ ἀντικειμένου» ἢ «ὁλιστικὴ» ἢ «καθόλου» θεώρηση τῆς 
δυναμικῆς ἀπροσδιοριστίας τοῦ Εἶναι συνιστᾶ πραγματικὴ 
ὑπέρβαση τῆς στατικῆς «ἀντικειμενικότητας» τῆς δυτικῆς 
μεταφυσικῆς; Μιὰ ὁλιστικὴ θεώρηση ὑποτάσσει ὁπωσδήποτε τὴ 
ζωὴ στὰ καθολικὰ καὶ ἑπομένως σχηματικά της ὅρια, ἔστω καὶ ἂν 
ἀναφέρεται στὴν ὁριστικὴ προϋπόθεση τῆς δυναμικῆς 
ἀπροσδιοριστίας τῆς ζωῆς, στὴν προϋπόθεση τῆς ἐλευθερίας καὶ 
ἑτερότητας ποὺ συνιστοῦν τὴ ζωὴ καὶ τὴ δυναμική της 
ἀπροσδιοριστία. Καὶ εἶναι ὁλιστικὴ ἡ θεώρηση τῆς δυναμικῆς 
ἀπροσδιοριστίας τῆς ζωῆς ὅταν δὲν ὑπάρχει ὑποστατικὸς φορέας 
τῆς ἐλευθερίας καὶ ἑτερότητας, ὅταν δηλαδὴ ἡ ἐλευθερία καὶ 
ἑτερότητα δὲν εἶναι κατόρθωμα ἀλλὰ ἀντικειμενικὸ δεδομένο.

Ἡ ὑποκατάσταση τῆς «ὀντικῆς ταυτότητας» τῶν δομῶν τοῦ 
ἱστορικοῦ καὶ κοινωνικοῦ βίου ἀπὸ τὸν ἀπροσδιόριστο δυναμισμὸ 
τοῦ «φαντασιακοῦ στοιχείου» ποὺ μορφοποιεῖ αὐτὲς τὶς δομές, ἡ 
ἐκδοχὴ τοῦ être ὡς à-être, δὲν κινδυνεύει ἄραγε νὰ ὁδηγήσει σὲ 
ἕναν νεο-εγελιανισμὸ μεταφυσικῆς ἀπολυτοποίησης τοῦ 
ἀπροσδιόριστου «γίγνεσθαι» καὶ ταυτόχρονα σὲ μιὰ ὑποχρεωτικὴ 
καταξίωση ἢ καὶ μυθοποίηση τοῦ ἀπρόσωπου «δυναμισμοῦ» τῶν 



κοινωνικῶν συνόλων ἢ «μαζῶν»; Καί, μέσα στὰ ὅρια αὐτῆς τῆς 
δεδομένης δυναμικῆς ἀπροσδιοριστίας τοῦ κοινωνικοῦ καὶ 
ἱστορικοῦ «γίγνεσθαι», τί περιθώρια ὑπάρχουν γιὰ τὴν ἀποτυχία 
καὶ «ἁμαρτία» τοῦ ἀνθρώπου, τὴν ἐγωκεντρικὴ ὀχύρωσή του στὴν 
ἀσφάλεια τῶν σχημάτων συμβατικῆς ταυτότητας, στὴν 
ἀποτελεσματικότητα τῶν ἀντικειμενοποιημένων δομῶν, στὴν 
αὐθεντία τῶν ὑπεραπλουστευμένων μηχανιστικῶν θεωρήσεων;

Ἀλλὰ τὰ ἐρωτήματα αὐτὰ μᾶς ὁδηγοῦν στὸν προβληματισμὸ 
ποὺ κατ' ἀρχὴν καὶ κυρίως ἐνδιαφέρει ἐδῶ καὶ ποὺ προκύπτει 
ἀπὸ τὴ σύνδεση τῆς κοινωνικῆς καὶ πολιτικῆς Ἠθικῆς μὲ τὴν 
ὀντολογία — προβληματισμὸ ποὺ μᾶς ἐπαναφέρει στὸ 
ἀφετηριακό μας ἐρώτημα γιὰ τὴν κοινωνικὴ Ἠθικὴ τῆς Ὀρθόδοξης
Ἐκκλησίας.

5. Ἡ κοινωνία ὡς ὀντολογικὸ ἐπίτευγμα
Τὸ ἦθος τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ἦθος κοινωνικό, καὶ τὸ κοινωνικὸ 
ἦθος τῆς Ἐκκλησίας ταυτίζεται μὲ τὸ ὀντολογικὸ περιεχόμενο τῆς 
ἀλήθειας της, τὴν ἀλήθεια τῆς ζωῆς ὡς κοινωνίας. Ἡ κοινωνία 
συνιστᾶ τὴ ζωή, ἡ ὕπαρξη εἶναι γεγονὸς κοινωνίας. «Αἰτία» τῆς 
ὕπαρξης καὶ «πηγὴ» τῆς ζωῆς δὲν εἶναι ἡ ἀφηρημένη σύλληψη 
τοῦ Εἶναι-καθεαυτό, ἀλλὰ ἡ θεία τῶν προσώπων τριαδικὴ 
κοινωνία — αὐτὴ ὑποστασιάζει τὸ Εἶναι ὡς γεγονὸς ζωῆς.

Ἡ κοινωνία εἶναι γιὰ τὴν Ἐκκλησία ὀντολογικὸ γεγονός. Ὄχι 
ἀπόρροια ἢ συνέπεια τοῦ ὀντολογικοῦ γεγονότος, ἀλλὰ γεγονὸς 
συστατικὸ τοῦ Εἶναι. Καὶ μόνο μιὰ ἔκφανση αὐτοῦ τοῦ γεγονότος 
ἀποτελεῖ ἡ ἱστορικὰ δεδομένη συλλογικὴ συμβίωση τῶν 
ἀνθρώπων, ἡ πραγματικότητα τοῦ κοινωνικοῦ λεγόμενου βίου — 
τῆς πολιτικῆς, ταξικῆς, οἰκονομικῆς, κρατικῆς ὀργάνωσης τῶν 
ἀνθρώπινων ὁμάδων.

Ἡ κοινωνία συνιστᾶ τὴ ζωή, ἀλλὰ συνιστᾶ καὶ τὸ ἦθος τῆς ζωῆς, 
τὴ δυναμικὴ τῆς ζωῆς, τὴ φορὰ καὶ κίνηση πραγμάτωσης τῆς 
ζωῆς. Τὸ φαινομενικὸ δεδομένο τοῦ κοινωνικοῦ λεγόμενου 
«γίγνεσθαι» —ἡ ἱστορικὴ-«ἀντικειμενικὴ» διάσταση τῆς 
κοινωνίας— ἐκφράζει ὁπωσδήποτε καὶ ὑποτυπώνει τὸ ὀντολογικὸ 
γεγονὸς τῆς κοινωνίας, ἀλλὰ δὲν ἐξαντλεῖ τὸ ἦθος τῆς κοινωνίας, 



τὸν τρόπο πραγμάτωσης τῆς ζωῆς ὡς κοινωνίας. Ἂν 
ἀντικειμενοποιήσουμε ὁριστικὰ τὸ ὀντολογικὸ γεγονὸς τῆς 
κοινωνίας στὴν ἱστορικὴ-φαινομενική του διάσταση, τότε 
παραμένουμε δέσμιοι τῆς μεταφυσικῆς τῶν συμβατικῶν 
νοηματικῶν ταυτοτήτων, ὑποκαθιστοῦμε ἁπλῶς μὲ τὴν ἔννοια 
κοινωνία τὴν ὀντικὴ σύλληψη τοῦ Εἶναι-καθεαυτό.

Ἂν ἡ κοινωνία εἶναι ὀντολογικὸ γεγονὸς καὶ ὄχι ὀντικὴ-
νοηματικὴ σύλληψη ποὺ ἀντικειμενοποιεῖ τὴν ἱστορικὴ 
φαινομενικότητα, τότε προϋποθέτει τὴ δυναμικὴ ὑπαρκτική του 
πραγμάτωση, δηλαδὴ τὸν ὑποστατικὸ φορέα τῆς δυνατότητας γιὰ 
κοινωνία, ποὺ εἶναι τὸ κάθε μέλος τῆς κοινωνίας. Καὶ ἡ 
δυνατότητα τῆς κοινωνίας προϋποθέτει καὶ τὴ δυνατότητα τῆς μὴ 
κοινωνίας, δηλαδὴ τὴν ἐλευθερία ὡς ὁρισμὸ τοῦ κοινωνικοῦ 
γεγονότος. Ὅπως προϋποθέτει καὶ τὴ διαφοροποίηση τῶν 
δυνατοτήτων κοινωνίας, τὴν ἑτερότητα κάθε μετοχῆς στὴν 
κοινωνία: Ἡ δυναμικὴ ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση τῆς κοινωνίας —ἡ 
κοινωνία ὡς ὑπαρκτικὸ κατόρθωμα καὶ ὄχι ὡς «ἀντικειμενικὸ» 
δεδομένο— ἀναδεικνύει τὴν ἑτερότητα τοῦ ὑποστατικοῦ φορέα 
τῆς δυνατότητας γιὰ κοινωνία.

Ἔτσι, ἡ ἐλευθερία καὶ ἡ ἑτερότητα ὁρίζουν τὸ ὀντολογικὸ 
γεγονὸς τῆς κοινωνίας — δὲν ὑπάρχει κοινωνία δίχως ἐλευθερία 
καὶ ἑτερότητα μετοχῆς στὴν κοινωνία. Καὶ αὐτὸς εἶναι ἕνας ἠθικὸς
ὁρισμὸς τοῦ κοινωνικοῦ γεγονότος: Ἡ πραγμάτωση τῆς ζωῆς ὡς 
κοινωνίας ἔχει μιὰ ἠθικὴ δυναμικὴ ἀπροσδιοριστία ἀσυμβίβαστη 
μὲ κάθε ὁριστικὴ σχέση ταυτότητας —μὲ κάθε σχηματικὸ καὶ 
νομικὸ προκαθορισμὸ τῆς κοινωνίας—, ἀφοῦ τὸ κοινωνικὸ γεγονὸς 
ὁρίζεται ἀπὸ τὴν ἐλευθερία καὶ ἑτερότητα τῶν μελῶν ποὺ 
κατορθώνουν τὴν κοινωνία.

Ἡ δυναμικὴ ἀπροσδιοριστία τῆς κοινωνικῆς ζωῆς, ἡ ἐλευθερία 
καὶ ἑτερότητα ὡς ἠθικὲς συντεταγμένες τοῦ ὀντολογικοῦ 
γεγονότος τῆς κοινωνίας δὲν εἶναι συλλογιστικὰ συμπεράσματα ἢ 
ἀφηρημένες ἀρχὲς ποὺ μᾶς χρησιμεύουν γιὰ νὰ διαμορφώσουμε 
μιὰ λογικὰ συνεπὴ ὁλιστικὴ θεώρηση τῆς δεδομένης 
ἱστορικοκοινωνικῆς πραγματικότητας. Ἡ ἐλευθερία καὶ ἑτερότητα 
ἀναφέρονται στὴν ὑποστατικὴ πραγμάτωση τῆς ζωῆς, δηλαδὴ στὸ 



ὑπαρκτικὸ γεγονὸς τοῦ προσώπου. Τὸ πρόσωπο εἶναι ἡ ὑπόσταση 
τῆς ὑπαρκτικῆς δυνατότητας τῆς ζωῆς —τῆς ζωῆς ποὺ 
συγκροτεῖται ὡς σχέση καὶ κοινωνία— ἀλλὰ καὶ ἡ ὑποστατικὴ 
δυνατότητα ἄρνησης τῆς κοινωνίας καὶ ἀλλοτρίωσης τῆς ζωῆς. Ἡ 
ἐλευθερία τοῦ προσώπου ὑποστασιάζει τὴ ζωή, τὸ ὀντολογικὸ 
γεγονὸς τῆς κοινωνίας· ἀλλὰ εἶναι ἐλευθερία (ὑπαρκτικὸ γεγονὸς 
αὐτοπραγμάτωσης τοῦ προσώπου) γιατὶ μπορεῖ καὶ νὰ 
αὐτοαναιρεθεῖ: νὰ πραγματωθεῖ ὑπαρκτικὰ ὡς ἄρνηση τῆς ζωῆς, 
ὡς ὑποκατάσταση τῆς κοινωνίας ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ ἐπιβίωση καὶ 
τὴν ἐγωκεντρικὴ αὐτάρκεια, ὡς ἀλλοτρίωση τῆς ζωῆς σὲ 
συμβατικὴ συμβίωση.

Μόνο μέσα ἀπὸ μιὰ τέτοια θεώρηση ἡ κοινωνία δὲν εἶναι 
ἀντικειμενικὸ δεδομένο ἀλλὰ προσωπικὸ ὑπαρκτικὸ κατόρθωμα 
γνησιότητας τῆς ζωῆς, κατόρθωμα προσώπων, κατόρθωμα 
ἐλευθερίας. Ἡ δυναμικὴ ἀπροσδιοριστία τοῦ κοινωνικοῦ 
«γίγνεσθαι» μπορεῖ νὰ ἐμφανίζει τὴν ἐλευθερία καὶ ἑτερότητα ὡς 
ἰδεατὲς «ἀντικειμενικὲς» συντεταγμένες τῆς ἀνθρώπινης 
συμβίωσης, ἀλλὰ αὐτὴ ἡ «ἀντικειμενικότητα» εἶναι μόνο μιὰ 
νοητικὴ σύλληψη ἀφαιρετικῆς σύνθεσης τῶν ἱστορικῶν δεδομένων. 
Ὁ πραγματικὸς «χῶρος» ὅπου ὑποστασιάζονται ἡ ἐλευθερία καὶ 
ἡ ἑτερότητα ὡς γεγονὸς κοινωνίας ἢ ἀποτυχία κοινωνίας εἶναι 
μόνο τὸ ἀνθρώπινο πρόσωπο.

Συνιστᾶ ἑπομένως ἀντίφαση νὰ μιλᾶμε γιὰ ἀντικειμενικὰ 
ἐφαρμόσιμη «κοινωνικὴ Ἠθική», ἀφοῦ ἡ ἠθικὴ διάσταση 
(δυναμικὴ πραγμάτωση) τῶν σχέσεων κοινωνίας κρίνεται 
ἀποκλειστικὰ στὸ πεδίο τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας. Κάθε 
μετάθεση τῶν δυνατοτήτων γιὰ ἠθικὴ δυναμικὴ πραγμάτωση τῆς 
κοινωνίας ἔξω ἀπὸ τὸν «χῶρο» τῆς προσωπικῆς ὕπαρξης, ποὺ 
εἶναι ὁ ὑποστατικὸς φορέας αὐτῶν τῶν δυνατοτήτων, δημιουργεῖ 
ἀναπόφευκτα ἀνυπόστατες μορφὲς κοινωνίας, ἰδεατὰ καὶ 
ἀφηρημένα σχήματα κοινωνίας ξένα πρὸς τὴ ζωὴ καὶ τὴν 
ὑπαρκτική της πραγμάτωση. Καὶ ὅταν θέλουμε νὰ ἐπιβάλουμε 
συμβατικὰ ἢ στανικὰ αὐτὰ τὰ ἀλλότρια τῆς ζωῆς σχήματα (νὰ 
«δημιουργήσουμε» κοινωνία «ἄνωθεν» μὲ προγραμματικοὺς 
ἀφορισμοὺς καὶ ὀρθολογικοὺς νόμους, μὲ ἀνυπόστατους κανόνες 



ἐλευθερίας ἢ δικαιοσύνης ἢ ὅποιων ἄλλων ἀντικειμενικῶν 
«ἀξιῶν»), κάνουμε τὴν ἴδια τὴ ζωὴ ἀνάπηρη καὶ τυραννοῦμε τοὺς 
ἀνθρώπους.

Ἂν λοιπὸν μὲ τὸν ὅρο κοινωνικὴ Ἠθικὴ ἐννοοῦμε μιὰ θεωρία, 
πρόγραμμα ἢ κώδικα ποὺ ἀποβλέπει στὴν «ἀντικειμενικὴ» 
βελτίωση τοῦ κοινοῦ βίου τῶν ἀνθρώπων, στὴν «ἀντικειμενικὴ» 
ἀλλαγὴ τῶν δομῶν καὶ προϋποθέσεων τῆς συμβίωσης, στὴν 
καλύτερη ρύθμιση τῶν «ἀντικειμενικῶν» σχέσεων ποὺ συγκροτοῦν 
τὶς ὀργανωμένες ὁμάδες ἀνθρώπων —ἂν αὐτοὶ οἱ στόχοι 
ἐπιδιώκονται ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὸν χῶρο τῆς δυναμικῆς 
ὑπαρκτικῆς τους πραγμάτωσης, ποὺ εἶναι ἡ προσωπικὴ ἑτερότητα 
καὶ ἐλευθερία—, τότε σίγουρα ἡ Ἐκκλησία —ἂν μένει πιστὴ στὴν 
ὀντολογική της ἀλήθεια— δὲν ἔχει νὰ ἐπιδείξει μιὰ τέτοια Ἠθικὴ 
καὶ εἶναι ἀδύνατο νὰ συμβιβαστεῖ μὲ μιὰ τέτοια Ἠθική.

Περιττὸ νὰ τονίσουμε ὅτι ἡ προσωπικὴ ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση 
τοῦ κοινωνικοῦ γεγονότος τῆς ζωῆς δὲν σημαίνει καθόλου τὴν 
καταφυγὴ σὲ μιὰ ἀτομικὴ ἢ ὑποκειμενικὴ Ἠθική, στὴν ταύτιση τοῦ 
ἤθους τῆς ἀνθρώπινης συμβίωσης μὲ τὸ ἄθροισμα τῶν ἀτομικῶν 
ἐπιτευγμάτων «ἀρετῆς» τῶν ἀνθρώπων ποὺ συμβιώνουν: Πρέπει 
μᾶλλον νὰ περιττεύει μιὰ τέτοια διευκρίνιση, ἀφοῦ ἐπανειλημμένα 
στὶς σελίδες ποὺ προηγήθηκαν ἀναπτύχθηκε ἡ διαφορὰ ἀτόμου 
καὶ προσώπου, ἡ ριζικὴ διαφοροποίηση τοῦ προσωπικοῦ τρόπου 
τῆς ὑπάρξεως ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ ἐπιβίωση τὴν ὑποταγμένη στὴ 
φυσικὴ ἀνάγκη ὑπαρκτικῆς αὐτάρκειας. Ὁπωσδήποτε, ἡ ἴδια ἡ 
ἔννοια τοῦ ἀτόμου ἀποκλείει τὴν ὀντολογικὴ θεώρηση τοῦ 
κοινωνικοῦ γεγονότος, ἐξαντλεῖ τὸ Εἶναι στὴν «κλειστὴ» ὀντικὴ 
ταυτότητα καὶ φαινομενικότητα. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἀτομικὴ Ἠθικὴ 
δὲν διαφοροποιεῖται οὐσιαστικὰ ἀπὸ τὴν ὁλιστικὴ Ἠθική, τὴν 
Ἠθικὴ τῶν γενικῶν κανόνων καὶ ἀρχῶν ὀργάνωσης τοῦ κοινοῦ 
βίου. Ὅ,τι ἐννοοῦμε συνήθως μὲ τὸν ὅρο ἀτομικὴ Ἠθικὴ δὲν παύει 
νὰ εἶναι μιὰ «ἀντικειμενικὴ» Ἠθική, μιὰ ἀντικειμενοποίηση τῆς 
ζωῆς στὸ πλαίσιο δεδομένων ἀξιολογικῶν ἀποτιμήσεων τῆς 
συμπεριφορᾶς — ὀντικῶν ταυτοτήτων συμπεριφορᾶς.

Ἡ ἀντίληψη πὼς ἂν πετύχουμε τὴν ἠθικὴ «βελτίωση» τῶν 
ἀτόμων θὰ ἔχουμε ὡς ἀποτέλεσμα καὶ τὴν ἠθικὴ «βελτίωση» τοῦ 



κοινοῦ βίου τῶν ἀνθρώπων καὶ ἡ ἀντίληψη πὼς ἂν πετύχουμε τὴν 
ἠθικὴ «βελτίωση» τῆς ὀργάνωσης, τῶν δομῶν καὶ ἀρχῶν τοῦ 
κοινοῦ βίου θὰ ἔχουμε ὡς ἀποτέλεσμα καὶ τὴν «εὐτυχία» καὶ 
«ἠθικότητα» τῶν ἀτόμων προϋποθέτουν καὶ οἱ δύο τὴν ἴδια 
φαινομενικὴ ἐκδοχὴ τῆς ζωῆς καὶ τοῦ κοινωνικοῦ γεγονότος τῆς 
ζωῆς, ἐκδοχὴ ἄσχετη μὲ τὴν ὑπαρκτικὴ περιπέτεια τῆς 
ἀνθρώπινης ἐλευθερίας, μὲ τὸ ὑπαρκτικὸ κατόρθωμα τῆς ζωῆς ὡς 
κοινωνίας.

6. Ἡ κοινωνικὴ δυναμικὴ τῆς μετάνοιας
Ἡ Ἐκκλησία εἶναι γεγονὸς κοινωνίας καὶ δυναμικὴ πραγμάτωση 
κοινωνίας. Ἡ ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας εἶναι μιὰ ὀντολογία τοῦ 
κοινωνικοῦ γεγονότος, ἡ ὀντολογία ποὺ ταυτίζει τὸ Εἶναι μὲ τὸ 
πρόσωπο, δηλαδὴ μὲ τὴν ἐλεύθερη ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση τῆς 
ζωῆς ὡς κοινωνίας. Αὐτὴ ἡ πραγμάτωση εἶναι δυναμικὸ ἠθικὸ 
γεγονός, ἡ κοινωνία γιὰ τὴν Ἐκκλησία εἶναι ἠθικὸ ὑπαρκτικὸ 
κατόρθωμα, ἡ ἀλήθεια τῆς κοινωνίας εἶναι τὸ ἦθος τῆς Ἐκκλησίας, 
ἡ ἐκκλησιαστικὴ Ἠθικὴ εἶναι κοινωνικὴ Ἠθική.

Τὸ ὀντολογικὸ περιεχόμενο τοῦ κοινωνικοῦ ἤθους τῆς 
Ἐκκλησίας δὲν ἀφήνει περιθώρια συμβιβασμοῦ μὲ θρησκευτικά, 
πολιτικὰ καὶ ἰδεολογικὰ συστήματα Ἠθικῆς καὶ κοινωνικῆς 
ὀργάνωσης ποὺ διαστέλλουν τὸ γεγονὸς τῆς κοινωνίας καὶ τὸ ἦθος 
τῆς κοινωνίας ἀπὸ τὴν προϋπόθεση τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας, 
ἀπὸ τὴ δυναμικὴ ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση τῆς κοινωνίας ὡς 
αὐθυπέρβασης καὶ ἀγάπης. Πρόκειται γιὰ ἀσύμπτωτες ὀντολογίες 
καὶ ὄχι ἁπλῶς γιὰ ἀσυμβίβαστες ἀξιολογικὲς ἀποτιμήσεις. Ἡ 
προϋπόθεση τῆς ἐλευθερίας γιὰ τὴν πραγμάτωση τοῦ κοινωνικοῦ 
γεγονότος δὲν εἶναι γιὰ τὴν Ἐκκλησία μιὰ ἀξιολογικὴ «ἀρχή». 
Εἶναι προϋπόθεση πιστότητας στὴν ὑπαρκτικὴ ἀλήθεια τοῦ 
ἀνθρώπου, στὸν «κατ' ἀλήθειαν» τρόπο ὑπάρξεως τοῦ ἀνθρώπου. 
Κάθε ὅραμα καὶ ἐπιδίωξη ἔστω καὶ «παραδείσου» γενικῆς 
εὐτυχίας ποὺ παραθεωρεῖ τὴν προσωπικὴ ἐλευθερία ἢ βιάζει τὴν 
προσωπικὴ ἐλευθερία εἶναι ἄρνηση τῆς ὑπαρκτικῆς ἀλήθειας καὶ 
γι' αὐτὸ διαστροφὴ τῆς ζωῆς, ἀλλοτρίωση καὶ βασανισμὸς τοῦ 
ἀνθρώπου.



Ἡ Ἐκκλησία σέβεται καὶ καταξιώνει τὴν ἐλευθερία ὄχι μόνο ὡς 
ἀγαπητικὴ πραγμάτωση κοινωνίας, ἀλλὰ καὶ ὡς προσωπικὴ 
ἀποτυχία κοινωνίας. Ὁ σεβασμὸς καὶ ἡ καταξίωση τῆς ἀποτυχίας 
τοῦ ἀνθρώπου νὰ πραγματώσει τὴ ζωὴ ὡς κοινωνία εἶναι 
σεβασμὸς καὶ καταξίωση τῆς ἐλευθερίας του, βεβαιώνει τὴν 
ἐλευθερία ὄχι ὡς «ἀξία» καὶ νομικὸ «δικαίωμα», ἀλλὰ ὡς 
ὑπαρκτικὴ ἀλήθεια τοῦ ἀνθρώπου. Καὶ εἶναι ἔμπρακτη αὐτὴ ἡ 
βεβαίωση τῆς ἐλευθερίας, γιατὶ ἡ Ἐκκλησία ἀποδέχεται τὸν 
ἀποτυχημένο καὶ ἁμαρτωλό: μεταμορφώνει τὴν ἀποτυχία του σὲ 
γεγονὸς κοινωνίας μέσω τῆς μετάνοιας. Τὸ ἠθικὸ «παράδοξο» 
τῆς Ἐκκλησίας, ποὺ τὴ διαφοροποιεῖ ριζικὰ ἀπὸ κάθε σύστημα 
Ἠθικῆς καὶ κοινωνικῆς ὀργάνωσης, εἶναι ἡ παραίτηση ἀπὸ 
ὁποιαδήποτε ἀντικειμενικὴ καὶ ἀξιολογικὴ προϋπόθεση ἀτομικῆς 
μετοχῆς στὴν κοινωνία. Μόνη ἡ προσωπικὴ δυναμικὴ τῆς ἀγάπης 
μπορεῖ νὰ σώζει τὴν ἐλευθερία καὶ νὰ συνιστᾶ κοινωνία μέσα ἀπὸ 
τὴν ἀποτυχία κοινωνίας.

Τὸ γεγονὸς ποὺ συνιστᾶ τὴν Ἐκκλησία εἶναι ἡ δυναμικὴ 
πρόσληψη τοῦ ἀποτυχημένου ἀνθρώπου καὶ ὁ «ἐγκεντρισμὸς» τῆς 
ἀποτυχίας του στὴν κοινωνία τῶν ἁγίων. Εἶναι ἡ ἐλευθερία τῆς 
ἀγάπης, ὁ «παραλογισμὸς» τῆς ἀγάπης ποὺ ἀπορρίπτει κάθε 
ὀρθολογικὸ κριτήριο μετοχῆς στὴ ζωὴ τῆς κοινωνίας:
«Δέχεται τὸν ἔσχατον καθάπερ καὶ τὸν πρῶτον· καὶ τὸν ὕστερον ἐλεεῖ καὶ τὸν πρῶτον 
θεραπεύει· κἀκείνῳ δίδωσι καὶ τούτῳ χαρίζεται· καὶ τὰ ἔργα δέχεται καὶ τὴν γνώμην 
ἀσπάζεται· καὶ τὴν πρᾶξιν τιμᾶ καὶ τὴν πρόθεσιν ἐπαινεῖ».

7. Ἡ Εὐχαριστία ὡς ἀφετηρία κοινωνικῶν μετασχηματισμῶν
Ἡ κοινωνικὴ Ἠθικὴ τῆς Ἐκκλησίας δὲν σκοπεύει στὴ «βελτίωση» 
τῶν ἀντικειμενικῶν συνθηκῶν καὶ δομῶν τοῦ κοινοῦ βίου οὔτε στὴ 
«βελτίωση» τῶν ἀτομικῶν χαρακτήρων. Σκοπεύει στὴν ἀνάγκη νὰ 
λειτουργήσει ἡ ζωὴ στὰ ἀπεριόριστα ὅρια τῆς προσωπικῆς 
ἐλευθερίας, τῆς ἐλευθερίας ποὺ πραγματώνεται ὑπαρκτικὰ μόνο 
ὡς γεγονὸς κοινωνίας.

Αὐτὸ τὸ ἕνα καὶ μοναδικὸ κριτήριο ἐκκλησιαστικοῦ ἤθους 
σημαίνει τὴν πιὸ ριζοσπαστικὴ καὶ ἐπαναστατικὴ ἀνατροπὴ τῶν 
συμβατικῶν κανόνων ἠθικῆς συμπεριφορᾶς, τὴ δυναμικὴ 
ἀπροσδιοριστία τῆς ζωῆς ὅταν ἐλευθερώνεται ἀπὸ τὴ δουλεία 



στὴν ἀντικειμενικότητα καὶ στὸν ἀτομοκεντρισμό: Μὲ βάση αὐτὸ 
τὸ κριτήριο, μπορεῖ —στὸ πλαίσιο τῆς ὀργανωμένης συμβίωσης— 
ἡ ἀνοχὴ τῆς τυραννίας, τῆς ἀδικίας καὶ τῆς καταπίεσης νὰ εἶναι 
κατόρθωμα ἐλευθερίας καὶ πραγμάτωση κοινωνίας. Ὅπως μπορεῖ 
καὶ ἡ ἐξέγερση ἐνάντια στὴν τυραννία καὶ στὴν καταπίεση νὰ 
εἶναι ἐπίσης κατόρθωμα αὐταπάρνησης καὶ ἀκραία διακινδύνευση 
ἀγάπης, πάλι γεγονὸς ἐλευθερίας καὶ κοινωνίας215. Τί εἶναι σωστὸ 
καὶ τί εἶναι λάθος κάθε φορά, τί καλὸ καὶ τί κακό, κρίνεται μόνο 
μὲ τὸ μέτρο πραγμάτωσης τῆς ἐλευθερίας, ποὺ εἶναι θυσιαστικὴ 
αὐθυπέρβαση καὶ ἄθλημα κοινωνίας.

Τὸ μέτρο καὶ κριτήριο τοῦ κοινωνικοῦ ἤθους τῆς Ἐκκλησίας 
φωτίζεται καὶ ἐνσαρκώνεται στὸ γεγονὸς ποὺ συνιστᾶ τὴν 
ἐκκλησιαστικὴ κοινωνία, στὸ γεγονὸς τῆς Εὐχαριστίας. Ἡ 
Εὐχαριστία εἶναι ἡ ζωὴ ὡς κοινωνία — ὄχι μιὰ ἀφηρημένη ζωή, 
ἀλλὰ ἡ προϋπόθεση τῆς ἐπίγειας ζωῆς: ἡ τροφή, αὐτὸ τὸ 
ἀντικείμενο διεκδίκησης καὶ διαμάχης γιὰ τὴν ἐπιβίωση καὶ ὄχι 
γιὰ τὴ ζωή. Στὸ γεγονὸς τῆς Εὐχαριστίας ἡ μετοχὴ στὴν ἐπιούσια 
τροφὴ εἶναι μετοχὴ στὴ θυσία τοῦ Χριστοῦ: μετοχὴ στὸν θάνατο 
τῶν ἀτομικῶν ἀπαιτήσεων καὶ διεκδικήσεων, ποὺ ἀνασταίνει τὴ 
ζωὴ στὸ θαῦμα τῆς κοινωνίας.

Ὁ ἄρτος καὶ ὁ οἶνος τῆς Εὐχαριστίας εἶναι σῶμα καὶ αἷμα 
Χριστοῦ: ἡ πραγματικότητα τῆς θεανθρώπινης φύσης Του, δηλαδὴ 
ὁ τρόπος ὑπάρξεώς Του, ἡ συνεχιζόμενη, πέρα ἀπὸ χρόνο καὶ 
χῶρο, ὁλοκληρωτικὴ αὐταπάρνηση καὶ ἐρωτικὴ αὐτοπροσφορά. 
Εἶναι ἡ ἀπαρχὴ ἢ ἡ ζύμη τῆς ζωῆς αὐτὸς ὁ κενωτικὸς τρόπος 
ὑπάρξεως, γιὰ νὰ μεταμορφωθεῖ κάθε φάση καὶ δραστηριότητα 
τοῦ ἀνθρώπινου βίου σὲ ἀφορμὴ κοινωνίας καὶ πραγματικότητα 
κοινωνίας. Ἡ βίωση τοῦ θυσιαστικοῦ ἤθους τῆς Εὐχαριστίας 
διαποτίζει «μυστικὰ» (ποὺ θὰ πεῖ: μὲ μιὰ δυναμικὴ 
ἀπροσδιοριστία ἀπρόσιτη στοὺς ἀντικειμενικοὺς προκαθορισμούς) 
καὶ μεταμορφώνει (ἀλλάζει τὶς ὑπαρκτικὲς προϋποθέσεις, δὲν 
«βελτιώνει» ἁπλῶς) τὴν οἰκονομία, τὴν πολιτική, τὸ ἐπάγγελμα, 
τὴν οἰκογένεια, τὶς δομὲς τοῦ κοινοῦ βίου.

Καὶ ἀκόμα πιὸ συγκεκριμένα: Ἡ Εὐχαριστία βρίσκει τὴν 
κοινωνική της πραγματοποίηση στὴν ἄσκηση τῆς Ἐκκλησίας. 



Εἴδαμε σὲ προηγούμενο κεφάλαιο ὅτι ἡ ἄσκηση δὲν εἶναι ἀτομικὴ 
γυμναστικὴ τῆς θέλησης οὔτε μαζοχιστικὴ στάση ἀπέναντι στὶς 
ἀνθρώπινες ἀνάγκες καὶ ἐπιθυμίες, ἀλλὰ ἀφορμὴ κοινωνίας καὶ 
πράξη κοινωνίας. Ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἄσκηση ἀποβλέπει στὴν 
ὑποταγὴ τῆς ἀπρόσωπης ἀτομικῆς-βιολογικῆς ἐπιθυμίας στὴν 
προτεραιότητα τῆς προσωπικῆς σχέσης καὶ κοινωνίας. Ἡ βίωση 
τῆς ἀληθινῆς κοινωνίας τῶν ἀνθρώπων (ὅπως καὶ ἡ συνάντηση μὲ 
τὸν προσωπικὸ λόγο τῆς φυσικῆς πραγματικότητας καὶ τὴν 
ἀποκάλυψη τοῦ προσωπικοῦ Θεοῦ μέσα στὴν Ἱστορία) 
προϋποθέτει τὴν ἀσκητικὴ αὐθυπέρβαση τῆς ἀτομικότητας, τὴν 
ἑτοιμότητα προσωπικῆς σχέσης καὶ αὐτοπροσφορᾶς.

Θὰ τολμοῦσε λοιπὸν νὰ ἰσχυριστεῖ κανεὶς ὅτι ἡ ἄσκηση, ὡς 
κοινωνικὴ πραγματοποίηση τῆς ἀλήθειας τῆς Ἐκκλησίας, 
ἀντιπροσωπεύει καὶ μιὰ ριζοσπαστικὴ ἠθικὴ-κοινωνική, τελικὰ καὶ 
πολιτική, στάση καὶ πράξη. Ριζοσπαστική, γιατὶ ὑπονομεύει ἄμεσα
καὶ δραστικὰ τὰ ὁλιστικὰ συστήματα ἀτομοκεντρικοῦ 
εὐδαιμονισμοῦ καὶ τοὺς ὁλοκληρωτικοὺς μηχανισμούς τους. Τὰ 
συστήματα αὐτὰ δὲν κινδυνεύουν ἀπὸ ἐπαναστατικὰ κινήματα 
καὶ ἰδέες ποὺ ἐμπεριέχονται μὲ ἐπιμελημένη μεθόδευση στὴν ἴδια 
τὴ «λογικὴ» τῶν συστημάτων. Τὰ ὁλιστικὰ συστήματα 
κινδυνεύουν μόνο ἀπὸ τὴν ὑπαρκτικὴ στάση καὶ πράξη ποὺ δίνει 
ἀπόλυτη προτεραιότητα στὸ κατόρθωμα τῆς προσωπικῆς 
ἀλήθειας τοῦ ἀνθρώπου. Ὄχι στὴν «ἀνάπτυξη» τοῦ ἀτόμου ἢ 
στὴν παιδεία καὶ «καλλιέργεια» τῆς κοινωνικῆς μονάδας, ἀλλὰ 
στὸ κατόρθωμα τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας ποὺ πραγματώνεται 
δυναμικὰ στὴ δοκιμασία τῆς ἐρωτικῆς αὐθυπέρβασης, στὴν εὕρεση 
καὶ ἀνάδειξη τοῦ προσωπικοῦ λόγου τῆς κοσμικῆς 
πραγματικότητας, στὴ συνάντηση μὲ τὸν ἀποκαλυπτόμενο μέσα 
στὴν Ἱστορία προσωπικὸ Θεό.

Ἡ ὑπαρκτικὴ αὐτὴ στάση καὶ πράξη ἀρνεῖται ριζικὰ τὶς 
ὑπνωτιστικὲς ψευδαισθήσεις τῆς καταναλωτικῆς «ἐλευθερίας», 
ἀρνεῖται νὰ ἐξαντλήσει τὸν πολιτικὸ προβληματισμὸ στὴν πόλωση 
καπιταλισμοῦ καὶ μαρξισμοῦ216 —σὲ μιὰ κατ' ἀρχὴν 
ἀνταγωνιστικὴ ἢ σὲ μιὰ κατ' ἀρχὴν μαζικὴ ἱκανοποίηση τῶν 
καταναλωτικῶν ἀναγκῶν—, ἀρνεῖται τὸν ἐγκλωβισμὸ τῆς 



πολιτικῆς στὴν ἀπάνθρωπη μηχανοποίηση τῆς αὐτονομημένης ἀπὸ 
τὴν κοινωνία οἰκονομίας, ἀρνεῖται τὴ βιομηχανικὴ ἀσέλγεια πάνω 
στὸ ζωντανὸ κορμὶ τοῦ κόσμου γιὰ χάρη τῆς καταναλωτικῆς 
βουλιμίας.

Αὐτὴ εἶναι ἡ στάση καὶ πράξη τῆς ὀρθόδοξης ἐκκλησιαστικῆς 
παράδοσης καὶ ζωῆς. Εἶναι μιὰ δυναμικὴ κοινωνικῶν 
μετασχηματισμῶν ἔνσαρκη στὴν εὐχαριστιακὴ κοινότητα — τὴν 
ἐπισκοπὴ ἢ τὴν ἐνορία. Ἡ ὕπαρξη τῆς ἐπισκοπῆς καὶ τῆς ἐνορίας, 
ὅταν συγκροτοῦν ἀληθινὴ ἐκκλησιαστικὴ κοινωνία, ὁδηγεῖ 
δυναμικὰ καὶ ὀργανικὰ στὴ μεταβολὴ τῆς μαζικῆς συμβίωσης σὲ 
κοινωνία προσώπων: στὴν αὐθεντικὴ καὶ ὄχι ὀρθολογικὴ ἁπλῶς 
βάση τῆς κοινωνικῆς δικαιοσύνης· στὴν ἀπελευθέρωση τῆς 
ἐργασίας ἀπὸ τὴ δουλεία στὴν ἀνάγκη — μεταμορφώνεται ἡ 
ἐργασία σὲ προσωπικὴ σχέση, σὲ ἀνάδειξη τῆς δημιουργικῆς 
ἑτερότητας τοῦ κάθε ἀνθρώπου. Ἡ σωστὴ λειτουργία τῆς 
εὐχαριστιακῆς κοινότητας —ἐπισκοπῆς ἢ ἐνορίας— εἶναι ἡ μήτρα 
γιὰ τὴ γέννηση καὶ τὴ φανέρωση μιᾶς πολιτικῆς ποὺ ὑπηρετεῖ τὴν 
ὑπαρκτικὴ ἀλήθεια καὶ γνησιότητα τοῦ ἀνθρώπου, μιᾶς ἐπιστήμης 
ποὺ δίνει νόημα καὶ λόγο στὴ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν κόσμο, 
μιᾶς οἰκονομίας ποὺ διακονεῖ τὴ ζωὴ καὶ δὲν τὴν ὑποτάσσει.

8. Ἡ πολιτιστικὴ ἔκφραση τοῦ κοινωνικοῦ ἤθους τῆς 
Εὐχαριστίας
Στὸ πλαίσιο τῆς σημερινῆς τεχνοκρατούμενης κοινωνίας, μὲ 
δεδομένα τὰ πλέγματα ἀνταγωνισμοῦ τῶν διεθνικῶν φορέων τοῦ 
μεγάλου κεφαλαίου, μὲ αὐτονομημένες τὶς ἀνάγκες παραγωγῆς 
καὶ κατανάλωσης, ἀκατάσχετη τὴν ἐξέλιξη τῶν μηχανῶν καὶ 
ἀναπόφευκτα ὁλοκληρωτικὴ τὴν πολιτικὴ ἐξουσία, μοιάζει 
τουλάχιστον μὲ ρομαντικὴ οὐτοπία ἢ ποιητικὴ νοσταλγία νὰ 
μιλᾶμε γιὰ τὸν κοινωνικὸ δυναμισμὸ τῆς εὐχαριστιακῆς 
κοινότητας — ἐπισκοπῆς ἢ ἐνορίας. Ἔστω καὶ ἂν αὐτὸς ὁ 
δυναμισμὸς βρῆκε κάποτε κάποια ἱστορικὴ πραγμάτωση, δὲν 
παύει νὰ ἀνήκει ὁριστικὰ στὸ παρελθόν.

Πραγματικά, ὁ εὐρύτερος ἐπηρεασμὸς τῆς ἀνθρώπινης 
συμβίωσης ἀπὸ τὸ κοινωνικὸ ἦθος τῆς Ἐκκλησίας —ὁ κοινωνικὸς 



δυναμισμὸς τῆς εὐχαριστιακῆς κοινότητας— μοιάζει νὰ συνδέθηκε 
ἱστορικὰ μὲ τὴν ἀγροτικὴ μόνο ἢ καὶ τὴν πρώιμη ἀστικὴ μορφὴ 
κοινωνικοῦ βίου. Καὶ ἱστορικὸ παράδειγμα τέτοιου ἐπηρεασμοῦ 
εἶναι μᾶλλον τὸ Βυζάντιο καὶ μόνο. Οἱ δυτικὲς μεσαιωνικὲς 
κοινωνίες, κάτω ἀπὸ τὴν κυριαρχία τοῦ φεουδαρχικοῦ 
συστήματος217 καὶ μὲ ὀξύτατη τὴ διάκριση τῶν τάξεων218, δὲν 
ἀφήνουν περιθώρια ποὺ νὰ μᾶς ἐπιτρέπουν νὰ μιλήσουμε γιὰ 
δυναμικὴ διεύρυνση τῆς εὐχαριστιακῆς κοινότητας στὰ ὅρια τοῦ 
κοινωνικοῦ βίου καὶ πολιτισμοῦ: Εἶναι ὁπωσδήποτε θρησκευτικὰ 
ὀργανωμένες κοινωνίες, ἀλλὰ μᾶλλον ἄσχετες μὲ τὸ πρωτεῖο τῆς 
προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας ποὺ συνιστᾶ τὸ 
εὐχαριστιακὸ ἦθος κοινωνίας219. Ἀντίθετα, στὸ Βυζάντιο ἔχουμε 
ἕναν λαϊκὸ πολιτισμὸ ποὺ σὲ κάθε του ἔκφραση καὶ ἐκδήλωση 
ἀποκαλύπτει τὴν ἀπόλυτη προτεραιότητα τῆς ἀλήθειας τοῦ 
προσώπου, τὴ λειτουργικὴ ἄρθρωση τῆς ζωῆς σὲ γεγονὸς 
προσωπικῆς κοινωνίας.

Ὁπωσδήποτε, δὲν εἶναι ἐδῶ ὁ χῶρος γιὰ νὰ δείξουμε τὸ πῶς 
στὸν βυζαντινὸ πολιτισμὸ ἡ τέχνη καὶ ἡ οἰκονομία καὶ ἡ πολιτικὴ 
καὶ ἡ νομοθεσία ἐκφράζουν τὴ στάση ζωῆς καὶ τὸ κοινωνικὸ ἦθος 
τῆς Ἐκκλησίας, διασώζουν τὴ λειτουργικὴ ἀντίληψη τοῦ κόσμου 
καὶ τῆς Ἱστορίας, τὸν κοσμοποιὸ λόγο τῆς σχέσης τοῦ ἀνθρώπου 
μὲ τὰ πράγματα, λόγο ποὺ προκύπτει ἀπὸ τὴν ὑποταγὴ τῆς 
ἀτομικῆς αὐθαιρεσίας στὴν κοσμικὴ ἁρμονία καὶ σοφία220.

Θὰ μποροῦσε μόνο συμπερασματικὰ νὰ ἰσχυριστεῖ κανεὶς ὅτι 
ἐπὶ χίλια χρόνια τὸ Βυζάντιο πραγματοποιεῖ στὶς διαστάσεις τῆς 
«οἰκουμένης» τὴ δυναμικὴ λειτουργία τῆς εὐχαριστιακῆς 
κοινωνίας: Ἡ «οἰκουμένη» στὸ Βυζάντιο ἀποκτᾶ τὸ μυστικὸ 
βάθος καὶ τὸ δυναμικὸ νόημα τῆς λέξης πρόσλημμα, ὅπως 
λειτουργεῖ αὐτὴ ἡ λέξη στὴν ἑρμηνεία τοῦ χριστολογικοῦ 
δόγματος, τοῦ δόγματος τῆς Χαλκηδόνος. Τὸ νοητὸ κέντρο τῆς 
οἰκουμένης εἶναι ἡ Ἐκκλησία, κατεξοχὴν φανέρωση τῆς 
κοσμοποιοῦ Σοφίας τοῦ Θεοῦ, ἱστορικὴ πραγμάτωση καὶ δυναμικὴ
συνέχιση τοῦ γεγονότος τῆς Σάρκωσης τοῦ Θεοῦ: προσλαμβάνει 
τὴν ἀλογία τοῦ φυσικοῦ ἀνθρώπου γιὰ νὰ τὴ μεταμορφώσει σὲ 
λόγο σχέσεων κοινωνίας, σὲ ἀρχέτυπη Πόλη, σὲ Βασιλεία τοῦ 



Θεοῦ.
Τὰ ὅρια αὐτῆς τῆς λειτουργίας εἶναι ἀμετάθετα ὅταν πρόκειται 

νὰ διακρίνουν καὶ διαστείλουν τὸ κάλλος τῆς ζωῆς καὶ κοινωνίας 
τῶν προσώπων ἀπὸ τὴν ἄλογη ὁρμὴ τῆς φυσικῆς βαρβαρότητας. 
Ἀλλὰ εἶναι καὶ ἀπεριόριστα προκειμένου νὰ προσλάβουν καὶ νὰ 
ἐγκεντρίσουν στὴ λειτουργία τῆς ζωῆς τὴν ἀκοσμία καὶ ἀταξία 
τοῦ ἀκοινώνητου στίφους. Σὲ κάθε φάση τοῦ ἱστορικοῦ καὶ 
πολιτιστικοῦ του βίου τὸ Βυζάντιο πραγματοποιεῖ τὴν πρόσληψη 
τοῦ φυσικοῦ, τοῦ ἄλογου καὶ ἀγελαίου, τὴ μεταμόρφωσή του σὲ 
κοινωνία καὶ Ἱερὴ Ἱστορία καὶ θεανθρωπότητα, δηλαδὴ σὲ 
Ἐκκλησία.

Καὶ μὲ τὴν πτώση τοῦ Βυζαντίου ὁ κοινωνικὸς δυναμισμὸς τῆς 
εὐχαριστιακῆς κοινότητας δὲν ἐξαφανίζεται, μόνο συστέλλεται 
ἀπὸ τὰ ὅρια τῆς «οἰκουμένης» στὰ ὅρια τοῦ κοινωνικοῦ καὶ 
πολιτιστικοῦ βίου τῆς ὑπόδουλης στὴν ὀθωμανικὴ βαρβαρότητα 
Ρωμιοσύνης. Ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο λειτουργοῦν στὴν 
τουρκοκρατούμενη ἑλληνικὴ Ἀνατολή, τέσσερις ὁλόκληρους 
αἰῶνες, ἡ οἰκονομία, τὸ ἐμπόριο καὶ ἡ ἐμπορικὴ πίστη, ὁ 
συνεταιρισμός, ὁ συνδικαλισμός, φανερώνει κοινωνικὲς δομὲς 
λειτουργίας, τὴν προτεραιότητα τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας, τὴν 
ἀναζήτηση τῆς κοινωνικῆς ἀρετῆς. Μὲ τὴν ἴδια ἐνάργεια 
ἐκφράζεται ἡ λειτουργικὴ δομὴ τῆς ὑπόδουλης ἑλληνικῆς 
κοινωνίας στὴ φιλοξενία, στὴ λαϊκὴ γιορτή, στὸ λαϊκὸ τραγούδι, 
στὸν χορό, στὴ λαϊκὴ φορεσιά, στὴν ἀρχιτεκτονική, στὴν 
ἁγιογραφία. Ἀποκαλύπτεται μέσα ἀπὸ ὅλες αὐτὲς τὶς ἐκδηλώσεις 
τῆς ζωῆς καὶ τῆς τέχνης ἕνα πολιτιστικὸ ἐπίπεδο καὶ ἦθος 
ἀνέφικτο στὰ μεταγενέστερα χρόνια, ἕνα πραγματικὸ πρότυπο 
κοινωνικῆς ὀργάνωσης, μιὰ σπάνια λαϊκὴ εὐαισθησία, παρὰ τὴν 
ἀπουσία γραμματικῆς καλλιέργειας.

Εἶναι τὸ ἦθος τῆς προσωπικῆς ζωῆς καὶ σχέσης ποὺ θεμελιώνει 
ὅλες τὶς φάσεις τοῦ κοινωνικοῦ βίου, ὁ τέλειος ἀποκλεισμὸς κάθε 
ἀπρόσωπης ὀρθολογιστικῆς χρησιμοθηρίας. Σήμερα χρειαζόμαστε 
ξεχωριστὴ καλλιέργεια, ἴσως καὶ εἰδικὲς σπουδές, γιὰ νὰ 
ἀποτιμήσουμε ἢ καὶ μόνο νὰ παρακολουθήσουμε τὸ ἐκπληκτικὸ 
πολιτιστικὸ ἐπίπεδο ἐκείνου τοῦ ταπεινωμένου Ἑλληνισμοῦ. Καὶ 



ξέρουμε ὅτι αὐτὸ τὸ ἐπίπεδο δὲν ἀνταποκρινόταν τότε σὲ λίγους 
εἰδικούς, ἀλλὰ ἦταν καθολικὴ πραγμάτωση τῆς λαϊκῆς 
εὐαισθησίας ὣς τὸ τελευταῖο χωριὸ καὶ μοναστήρι. Τὸν τρόπο μὲ 
τὸν ὁποῖο λειτούργησε ὁ κοινωνικὸς βίος στὰ χρόνια τῆς 
Τουρκοκρατίας τὸν γέννησε ἡ ἀνάγκη καὶ ἡ ἀρετὴ τοῦ λαοῦ· εἶναι 
καρπὸς τοῦ ἤθους τοῦ λαοῦ καὶ ὄχι θεωρητικῶν ἐγκεφαλικῶν 
ἀρχῶν καὶ ἀξιωμάτων — ὅπως εἶναι καρπὸς τοῦ ἤθους τοῦ λαοῦ 
καὶ ἡ ἐντελῶς πηγαία καὶ γνήσια τέχνη του, τὸ τραγούδι του, ὁ 
χορός του, ἡ φορεσιά του, ἡ γιορτή του221.

Τὸ ἐλεύθερο ἦθος τῆς ὑπόδουλης Ρωμιοσύνης μένει τελικὰ σὰν 
ὑπόδειγμα κοινωνικῆς πραγματοποίησης ποὺ σέβεται τὴν 
προσωπικὴ μοναδικότητα καὶ ἀναδεικνύει τὴ λειτουργικὴ ἑνότητα 
τῆς ἀνθρώπινης συνύπαρξης. Κορύφωμα αὐτῆς τῆς ἑνότητας εἶναι 
ἡ γιορτή. Ὁ κοινωνικὸς βίος ἐντάσσεται στὸν εὐχαριστιακὸ 
ἑορτολογικὸ κύκλο τῆς ἐκκλησιαστικῆς ζωῆς, στὸν καθημερινὸ 
θρίαμβο τῆς Ἐκκλησίας πάνω στὸ παράλογο τοῦ χρόνου καὶ στὴ 
φθορά. Ἡ παραδοσιακὴ ἑλληνικὴ γιορτὴ εἶχε πάντοτε ὡς κέντρο 
τὴν ἐκκλησιαστικὴ μνήμη ἑνὸς ἁγίου, ἦταν πάντοτε μιὰ 
«πανήγυρις». Γύρω ἀπὸ αὐτὸ τὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς 
ἀδελφωνόταν ὁ λαός, τραγουδοῦσε, χόρευε, συνέτρωγε. Ἐκεῖ 
λύνονταν οἱ διαφορὲς καὶ παρεξηγήσεις, ἐκεῖ ἐκδηλωνόταν ὁ 
ἔρωτας καὶ θεμελιώνονταν οἱ καινούργιες φαμίλιες. Κανένας 
σοσιαλισμὸς καὶ κανένα ὀρθολογικὰ ὀργανωμένο λαϊκὸ κίνημα 
δὲν μπόρεσε ὣς τώρα νὰ ἀναστήσει αὐτὴ τὴν αὐθεντικὴ διάσταση 
τῆς λαϊκῆς γιορτῆς, νὰ ἀνταποκριθεῖ στὴ βαθύτατη ἀνάγκη ποὺ 
ἔχει ὁ ἄνθρωπος γιὰ γιορτή.

9. Τὸ μόνο πρόγραμμα: ἐπανασυγκρότηση τῆς ἐνορίας
Ἀλλὰ ἡ κοινωνικὴ αὐτὴ καὶ πολιτιστικὴ πραγματοποίηση τοῦ 
λειτουργικοῦ ἤθους τῆς Ὀρθοδοξίας μοιάζει σήμερα μόνο 
νοσταλγικὴ ἀνάμνηση. Προτοῦ ὡστόσο καταλήξουμε στὴ 
βεβαιότητα γιὰ τὸν οὐτοπικὸ χαρακτήρα τοῦ κοινωνικοῦ 
δυναμισμοῦ τῆς εὐχαριστιακῆς κοινότητας σήμερα, πρέπει νὰ 
ἀντιμετωπίσουμε τὰ ἐρωτήματα: Ἡ σύγχρονη μεταβολὴ τῶν 
δομῶν καὶ προϋποθέσεων τοῦ κοινωνικοῦ βίου (τὸ πέρασμα ἀπὸ 



τὴν περιορισμένη κοινότητα τῶν προσωπικῶν σχέσεων στὴν 
ἀπρόσμενη μαζικὴ συμβίωση, ἀπὸ τὴ δημιουργικὴ ἐργασία στὴν 
αὐτοματοποιημένη παραγωγή, ἀπὸ τὴν προσωπικὴ ἀνάγκη στὴν 
τεχνητὰ μεθοδευμένη καταναλωτικὴ βουλιμία), αὐτὴ ἡ ριζικὴ 
διαφοροποίηση τοῦ ἀνθρώπινου βίου, ἀλλοιώνει καὶ τὴν 
πραγματικότητα τῆς εὐχαριστιακῆς σύναξης τῶν πιστῶν; 
Ἀλλοτριώνει ἢ καταλύει τὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς τῆς προσωπικῆς 
κοινωνίας μέσα στὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας; Ἐξουδετερώνει τὴ 
δυναμικὴ διεύρυνση τῆς Εὐχαριστίας στὶς ὑπόλοιπες φάσεις τοῦ 
κοινωνικοῦ βίου;

Ἡ φαινομενολογία τῶν συμπτωμάτων δὲν ἀφήνει περιθώρια 
παρὰ μόνο γιὰ θετικὴ ἀπάντηση σὲ αὐτὸ τὸ ἐρώτημα. Ναί, ὁ 
καταναλωτικὸς πολιτισμὸς —ὁ πολιτισμὸς τῶν μαζικῶν μέσων 
ἐπικοινωνίας καὶ ἐνημέρωσης, τῶν συστημάτων μαζικῆς 
παραγωγῆς, τῶν οἰκιστικῶν συγκροτημάτων μαζικῆς συμβίωσης, 
τῶν ὀργανωμένων μαζικῶν διεκδικήσεων— ἀποδείχθηκε 
ἀσύγκριτα ἰσχυρότερος ἀπὸ τὸν πολιτισμὸ καὶ τὸ ἦθος τῆς 
εὐχαριστιακῆς κοινωνίας. Ὅλα τὰ ἄμεσα δεδομένα μαρτυροῦν ὅτι,
τουλάχιστον μέσα στὶς σύγχρονες μεγαλουπόλεις, ἡ εὐχαριστιακὴ 
κοινότητα ἔχει καὶ αὐτὴ ἀλλοιωθεῖ σὲ μαζικὴ θρησκευτικὴ 
ἀπρόσωπη ὁμάδα: Οἱ ἐνορίες ἀριθμοῦν χιλιάδες —συχνὰ δεκάδες 
χιλιάδων— πιστῶν, δὲν ὑπάρχει προσωπικὴ κοινωνία οὔτε 
συνείδηση σώματος. Οἱ ἄνθρωποι συναθροίζονται στοὺς ναοὺς ὄχι 
γιὰ νὰ ἀποτελέσουν τὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας, νὰ φανερώσουν καὶ 
πραγματοποιήσουν τὴν «ὄντως ζωὴ» τῆς κοινωνίας τῶν 
προσώπων, ἀλλὰ γιὰ νὰ ἱκανοποιήσουν τὶς ἀτομικὲς θρησκευτικές 
τους ἀνάγκες, νὰ προσευχηθοῦν ἰδιωτικὰ καὶ παράλληλα μὲ τὸ 
ὑπόλοιπο ἐκκλησίασμα, ἴσως περισσότερο μόνοι ἀπὸ ὅσο στὸ 
γήπεδο ἢ στὸν κινηματογράφο.

Ταυτόχρονα, ὁ ἄξονας καὶ στόχος τῆς λειτουργίας μοιάζει νὰ 
ἔχει μετατεθεῖ ἀπὸ τὴ μετοχὴ στὸ σῶμα τοῦ Χριστοῦ —τὴν 
προσέλευση στὸ ποτήριο τῆς ἑνότητας τῶν πιστῶν— στὴν 
ἀκρόαση ἑνὸς ἠθικολογικοῦ κηρύγματος ποὺ προσφέρει συνταγὲς 
κοινωνικῆς συμπεριφορᾶς. Εἶναι συχνὰ τόσο ὑποτονικὴ ἢ καὶ 
ἀνύπαρκτη ἡ συνείδηση τῆς μυστηριακῆς ἑνότητας, τῆς ἑνότητας 



ποὺ συνιστᾶ τὸν τρόπο ὑπάρξεως τῆς Ἐκκλησίας καὶ τὴ σωτηρία 
τοῦ ἀνθρώπου, ὥστε νὰ διερωτᾶται κανεὶς σὲ τί ποσοστὸ ἡ 
εὐχαριστιακὴ σύναξη διασώζει πιὰ σήμερα τὴν ἀλήθεια τῆς 
καθολικῆς Ἐκκλησίας, τὴν ὁλόκληρη δυνατότητα τῆς ζωῆς πέρα 
ἀπὸ τὴ φθορὰ καὶ τὸν θάνατο. Ἡ ἀλλοίωση καὶ παραμόρφωση τῆς
ἐνορίας, ἢ ἡ οὐσιαστικὴ κατάργησή της καὶ ὑποκατάστασή της 
ἀπὸ μιὰ ὀργανωσιακὴ καὶ ἀπρόσωπη ἀντίληψη τῆς Ἐκκλησίας (ἢ 
τοῦ «Χριστιανισμοῦ») —ἀντίληψη «θρησκευτικοῦ» θεσμοῦ 
ἀνάλογου μὲ ἄλλες συμβατικὲς σκοπιμότητες τοῦ κοινοῦ βίου—, 
σημαίνει τὴν ἀπώλεια τῆς ταυτότητας τῆς Ἐκκλησίας, μιὰ 
ἐπικίνδυνη σύγχυση τῶν προϋποθέσεων τῆς σωτηρίας, ἀλλὰ καὶ 
τὴν ἀποδυνάμωση τοῦ κοινωνικοῦ ἤθους τῆς Ἐκκλησίας.

Δὲν μπορεῖ νὰ ὑποθέσει κανεὶς τὶς ἐνδεχόμενες πολιτιστικὲς 
διαμορφώσεις καὶ τοὺς δυναμικοὺς μετασχηματισμοὺς τῆς 
τεχνολογικὰ ἀνεπτυγμένης κοινωνίας στὴν περίπτωση ποὺ θὰ 
ὑπῆρχαν στοὺς κόλπους της ζωντανὲς λειτουργικὲς κοινότητες, 
στὴν περίπτωση ποὺ θὰ εἶχε διασωθεῖ ἡ ζύμη τῶν κοινωνικῶν 
μετασχηματισμῶν, ἡ ἐνοριακὴ-εὐχαριστιακὴ πραγμάτωση τοῦ 
κοινωνικοῦ ἤθους τῆς Ἐκκλησίας. Ἡ κοινωνικὴ-ἱστορικὴ διάσταση 
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἤθους δὲν εἶναι μιὰ διάσταση ἠθικολογικοῦ ἢ 
ἰδεολογικοῦ ἐπηρεασμοῦ τῶν μαζῶν ὀρθολογικὰ 
προγραμματισμένου, ἀλλὰ μιὰ οὐσιαστική, ὑπαρκτικὴ —καὶ γι' 
αὐτὸ ἀντικειμενικὰ ἀπροσδιόριστη— ἀλλοίωση τῆς συμβίωσης τῶν 
ἀνθρώπων· καὶ αὐτὴ ἡ ἀλλοίωση ἔχει ἀφετηρία καὶ ἄξονα τὸ 
εὐχαριστιακὸ σῶμα τῆς ἐνορίας.

Ἡ ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας, ἡ πραγματικότητα τῆς σωτηρίας, ἡ 
κατάργηση τῆς ἁμαρτίας καὶ τοῦ θανάτου, ἡ ἀναίρεση τοῦ 
παραλόγου τῆς ζωῆς καὶ τῆς Ἱστορίας, ἡ δυναμικὴ συνέργεια τῶν 
ὀργανωτικῶν δομῶν τοῦ κοινοῦ βίου στὴν προσωπικὴ ἑτερότητα 
καὶ ἐλευθερία, ὅλα αὐτὰ εἶναι ἡ Εὐχαριστία ἔνσαρκη στὸ σῶμα 
τῆς ἐνορίας. Ἀπὸ τὴ λειτουργικὴ ἑνότητα τῶν πιστῶν —κάτω ἀπὸ 
ὁποιεσδήποτε συνθῆκες, θεσμούς, πλέγματα καὶ δομές— ξεκινάει 
ἡ μεταβολὴ τῆς μαζικῆς συμβίωσης σὲ κοινωνία προσώπων, τὸ 
κατόρθωμα καὶ ὄχι ἁπλῶς ὁ προγραμματισμὸς τῆς κοινωνικῆς 
δικαιοσύνης, ἡ ἀπελευθέρωση τῆς ἐργασίας ἀπὸ τὴ δουλεία στὴ 



μηχανοποιημένη ἀνάγκη, ἡ μεταμόρφωσή της σὲ προσωπικὴ σχέση
καὶ γεγονὸς κοινωνίας. Μόνο ἡ ζωὴ τοῦ εὐχαριστιακοῦ σώματος 
τῆς ἐνορίας μπορεῖ νὰ σαρκώσει τὸν τύπο τοῦ «ἱερατικοῦ» 
χαρακτήρα τῆς πολιτικῆς, τοῦ προφητικοῦ χαρακτήρα τῆς 
ἐπιστήμης, τοῦ φιλάνθρωπου χαρακτήρα τῆς οἰκονομίας, τοῦ 
μυστηριακοῦ χαρακτήρα τῆς οἰκογένειας. Χωρὶς ἐνορία, ὅλα αὐτὰ 
εἶναι θεωρία, ἀφελὴς ἰδεαλισμός, ρομαντικὴ οὐτοπία. Μέσα ἀπὸ 
τὴν ἐνορία εἶναι ἱστορικὴ πραγματοποίηση, ἄμεση δυνατότητα, 
συγκεκριμένη ἐμπειρία.

Ἂν οἱ θεσμοποιημένοι ἐκκλησιαστικοὶ ὀργανισμοὶ μοιάζουν 
σήμερα ὁλοκληρωτικὰ ὑποταγμένοι στὸν πολιτισμὸ τῶν «στιλπνῶν 
ἐπιφανειῶν», στὸν πολιτισμὸ τῆς χρησιμοθηρίας καὶ τῆς 
ἀποτελεσματικότητας, τῆς ἀτομοκεντρικῆς λογικῆς καὶ τῆς 
ἀτομοκεντρικῆς ἠθικῆς, αὐτὸ δὲν σημαίνει ὅτι τὸ ἦθος τῆς 
εὐχαριστιακῆς κοινωνίας εἶναι ἀπραγματοποίητο στὰ δεδομένα 
τοῦ σημερινοῦ κοινωνικοῦ βίου — ὅπως καὶ ἡ ἀλλοτρίωση τοῦ 
ἔρωτα, στὰ πλαίσια τοῦ ἴδιου πολιτισμοῦ, δὲν σημαίνει καὶ τὴν 
ὁριστικὴ ἀνικανότητα τῶν ἀνθρώπων νὰ ἐρωτευθοῦν ἀληθινά. Ἡ 
ἀπουσία κοινωνικῶν πραγματοποιήσεων καὶ φανερώσεων τοῦ 
εὐχαριστιακοῦ ἤθους σήμερα εἶναι αὐθαίρετο νὰ συνδεθεῖ μὲ τὴν 
ἀμφισβήτηση τῶν δυνατοτήτων ὑπαρκτικῆς πραγματοποίησης 
αὐτοῦ τοῦ ἤθους. Ἀκριβῶς ὁ ὑπαρκτικὸς δυναμισμός του μᾶς 
ἐπιτρέπει νὰ συμπεράνουμε τὴν προσωπικὴ ἀδυναμία καὶ 
ἀποτυχία τῶν σημερινῶν ἐκπροσώπων τοῦ εὐχαριστιακοῦ ἤθους 
νὰ πραγματοποιήσουν καὶ φανερώσουν τὶς κοινωνικές του 
συνέπειες.

Δὲν εἶναι λοιπὸν ἕνας «ἀντικειμενικὸς» παράγων —τὸ πέρασμα 
ἀπὸ τὴν ἀγροτικὴ στὴν τεχνολογικὴ κοινωνία ἢ ἡ ἰδιάζουσα 
δόμηση τῶν σημερινῶν «ἀνεπτυγμένων» κοινωνιῶν— ποὺ ὁδηγεῖ 
στὴν ἀπουσία κοινωνικῶν πραγματοποιήσεων τοῦ εὐχαριστιακοῦ 
ἤθους. Κανένα ἀντικειμενικὸ δεδομένο δὲν μπορεῖ νὰ ἀναιρέσει 
τὴν ὑπαρκτικὴ δυνατότητα τῶν προσωπικῶν πραγματοποιήσεων 
τῆς ζωῆς. Μόνο ἡ ἑκούσια ἀπεμπόληση αὐτῶν τῶν δυνατοτήτων, ἡ 
ἁμαρτία τοῦ ἀνθρώπου (ἀποτυχία πραγματοποίησης τῆς 
προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας), μπορεῖ νὰ ἑρμηνεύσει τὴ 



σημερινὴ ἱστορικὴ ἀφασία τῶν χριστιανικῶν ἐκκλησιῶν στὸν 
κοινωνικὸ χῶρο. Χωρὶς αὐτὸ νὰ σημαίνει ὅτι πρέπει νὰ 
παραθεωρήσουμε ἢ νὰ ἀγνοήσουμε τὸ μέγεθος τῆς προσωπικῆς 
δοκιμασίας τοῦ κάθε πιστοῦ στὸ πλαίσιο ἑνὸς πολιτισμοῦ —τοῦ 
καταναλωτικοῦ τρόπου τῆς ζωῆς μας σήμερα— ποὺ 
ἀνταποκρίνεται σχεδὸν ἀποκλειστικὰ στὴν ἀπρόσωπη καὶ 
ἐνστικτώδη φύση τοῦ ἀνθρώπου, στὴν αὐτονομημένη ἀνάγκη τοῦ 
ἀνθρώπου νὰ κατέχει, νὰ εὐφραίνεται αἰσθησιακὰ καὶ νὰ λησμονεῖ
τὴ θνητότητά του.

Ἂν ἔστω καὶ μεμονωμένοι ἐπίσκοποι ἀποφάσιζαν τὴν ἐπιστροφὴ 
στὴν εὐχαριστιακὴ ἀλήθεια καὶ ταυτότητα τῆς Ἐκκλησίας, δηλαδὴ 
τὴν ἐπανασυγκρότηση τῆς ἐνορίας σὲ σῶμα ὀργανικῆς ἑνότητας, 
τότε ἡ ἱστορικὴ-κοινωνικὴ διάσταση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἤθους δὲν 
θὰ ἀργοῦσε νὰ φανερωθεῖ σὲ συγκεκριμένες πολιτιστικὲς 
πραγματοποιήσεις (ἀκόμα καὶ μέσα στὸν χῶρο τῶν 
παντοδύναμων οἰκονομικοπολιτικῶν πλεγμάτων ποὺ δυναστεύουν 
τὸν σύγχρονο βίο), πραγματοποιήσεις ζωῆς καὶ γι' αὐτὸ 
ἀντικειμενικὰ καὶ «ἐκ προτέρου» ἀπροσδιόριστες. 
Ἐπανασυγκρότηση τῆς ἐνορίας σημαίνει κατ' ἀρχὴν τοπικὲς 
εὐχαριστιακὲς κοινότητες ἀριθμητικὰ πολὺ περιορισμένες, ὥστε 
νὰ εἶναι πραγματικὰ δυνατὴ ἡ κοινωνία καὶ σχέση τῶν πιστῶν 
μεταξύ τους καὶ μὲ τὸν ποιμένα τους. Ἀλλὰ ὄχι μόνο αὐτό. Ἡ 
εὐχαριστιακὴ κοινότητα δὲν εἶναι μόνο ἕνα ἀριθμητικὸ μέγεθος 
σύστοιχο μὲ τὶς δυνατότητες ἄμεσης προσωπικῆς γνωριμίας καὶ 
ἐπαφῆς. Εἶναι πρὶν ἀπὸ ὅλα κοινότητα ζωῆς, μιὰ δυναμικὴ 
αὐτοσυνειδησία «σώματος», πίστη καὶ βεβαιότητα στὴν ἀλήθεια 
τῆς «ὄντως ζωῆς», ποὺ εἶναι κοινωνία ἀγάπης καὶ 
αὐτοπροσφορᾶς, πραγμάτωση τοῦ Τριαδικοῦ Πρωτοτύπου τῆς 
ζωῆς. Πίσω ἀπὸ τὴ μεγεθυντικὴ κατάργηση τῆς ἐνορίας σήμερα 
«λανθάνει» ὁ ἀτομοκεντρισμὸς τοῦ πολιτιστικοῦ πλαισίου τῆς 
ζωῆς μας, ἡ πιετιστικὴ ἀντίληψη τῆς ἐξατομικευμένης σωτηρίας.

Ἀλλά, ἐπιτέλους, ἔστω καὶ ὁ ἀριθμητικὸς ἀνασχηματισμὸς τῶν 
ἐνοριῶν θὰ μποροῦσε νὰ εἶναι ἕνα πρῶτο βῆμα συνειδητοποίησης 
τῆς εὐχαριστιακῆς ἀλήθειας τῆς Ἐκκλησίας, ἀφετηρία γιὰ νὰ 
φτάσουμε ἔμπρακτα κάποτε στὴ θεολογικὴ αὐτοσυνειδησία τῆς 



εὐχαριστιακῆς κοινότητας. Ἀρκεῖ νὰ τολμοῦσαν κάποιοι 
ἐπίσκοποι, ἀρκεῖ νὰ συνειδητοποιοῦσαν πὼς δίχως εὐχαριστιακὲς 
κοινότητες, συγκροτημένες σὲ σῶμα κοινωνίας, ἔχουν καὶ οἱ ἴδιοι 
μόνο τὸν τίτλο, ὄχι τὴ θέση τοῦ ἐπισκόπου· εἶναι ἁπλοί, ἔστω 
ἀνώτατοι, διοικητικοὶ ὑπάλληλοι ἑνὸς συμβατικοῦ θεσμοῦ, ποὺ δὲν 
δικαιώνεται οὐσιαστικὰ ὅσα «φιλανθρωπικὰ ἱδρύματα» καὶ ἂν 
ὀργανώσουν.

Ἀριθμητικὰ περιορισμένες εὐχαριστιακὲς κοινότητες σημαίνει 
ἀναπόφευκτα πολλαπλασιασμὸ τῶν ἐνοριῶν καὶ ἐνδεχόμενη τὴν 
προοδευτικὴ κατάργηση τῆς ἐπαγγελματικῆς ἱεροσύνης: Τὸ 
κατάλληλο μέλος τῆς εὐχαριστιακῆς κοινότητας μπορεῖ νὰ δέχεται 
τὸ χάρισμα τῆς ἱεροσύνης καὶ νὰ ἀναλαμβάνει τὶς ὑποχρεώσεις 
τοῦ ποιμένα διατηρώντας τὴν ἰδιωτικὴ ἐπαγγελματική του 
δραστηριότητα γιὰ βιοπορισμό. Ὁπωσδήποτε ἡ ἐπαγγελματικὴ 
ἱεροσύνη ἔχει ὁρισμένα πλεονεκτήματα γιὰ τὸν ἐκκλησιαστικὸ βίο, 
ἀλλὰ καὶ ἡ ὑπέρβασή της, ἰδιαίτερα σήμερα στὸ πλαίσιο τοῦ 
«ἐκκοσμικευμένου» κοινωνικοῦ περιβάλλοντος, θὰ μποροῦσε νὰ 
συμβάλει οὐσιαστικὰ γιὰ τὴν ἀπαγκίστρωσή μας ἀπὸ τὴν 
ἀντίληψη τῆς Ἐκκλησίας ὡς συμβατικοῦ θεσμοῦ ἐπαγγελματικὰ 
ἱεραρχημένου «γιὰ τὴν ἐξυπηρέτηση τῶν θρησκευτικῶν ἀναγκῶν 
τοῦ λαοῦ». Ἡ ὑπέρβαση λοιπὸν τῆς ἐπαγγελματικῆς ἱεροσύνης 
ὄχι μόνο δὲν πρέπει νὰ θεωρηθεῖ ἐμπόδιο γιὰ τὴν ἐπιστροφὴ στὸν 
εὐχαριστιακὸ πυρήνα τῆς ἐκκλησιαστικῆς ζωῆς, ἀλλὰ ἔχει καὶ 
πρωταρχικὴ σημασία γιὰ τὸν κοινωνικὸ δυναμισμὸ τῆς Ἐκκλησίας 
σήμερα, γιὰ τὴν ἀπελευθέρωση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ὀργανισμοῦ 
ἀπὸ τὴ νοοτροπία καὶ τὶς δεσμεύσεις τοῦ «θεσμοῦ» τοῦ 
ὑποταγμένου σὲ σχέσεις οἰκονομικῆς ἐξάρτησης καὶ σὲ κανόνες 
ἐπαγγελματικῆς συμπεριφορᾶς. Ὅταν ὁ πρεσβύτερος τῆς 
εὐχαριστιακῆς σύναξης πάψει νὰ ἀντλεῖ τὸν βιοπορισμό του ἀπὸ 
τὴν ἱερατική του διακονία, τότε εἶναι ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο ὁ 
ἐκφραστὴς τῆς ἀλήθειας καὶ ἐμπειρίας τῆς λειτουργικῆς του 
κοινότητας καὶ ὄχι ὁ ἐπαγγελματικὸς ἐκπρόσωπος ἑνὸς 
θεσμοποιημένου ὀργανισμοῦ ποὺ τὸν συντηρεῖ οἰκονομικά. Ἡ 
ἱεροσύνη ξαναβρίσκει τὸν χαρισματικὸ χαρακτήρα της καὶ ἡ 
εὐχαριστιακὴ κοινότητα τὸν ἱεραποστολικὸ δυναμισμό της222.



Βέβαια, ὑπάρχουν πάντοτε ἕτοιμες ἕνα πλῆθος ἀντιρρήσεις ποὺ 
βασίζονται στὶς πρακτικὲς δυσκολίες γιὰ τὴν ἐπιστροφὴ στὴν 
εὐχαριστιακὴ ὑπόσταση τῆς Ἐκκλησίας, τὴν ἐπανασύσταση τῆς 
ὀλιγάριθμης σὲ μέλη ἐνορίας. Ἀλλὰ ἡ ἀντιμετώπιση τοῦ 
προβλήματος δὲν μπορεῖ νὰ σταματήσει στὶς δυσκολίες, 
ὁποιεσδήποτε καὶ ἂν εἶναι, ἀφοῦ πρόκειται γιὰ τὴν ἀλήθεια τῆς 
Ἐκκλησίας, τὴ σωτηρία τῶν ἀνθρώπων ἀπὸ τὴν τυραννία τοῦ 
παραλόγου καὶ τὸν θάνατο. Τὸ πρόβλημα ἐπιστροφῆς τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ βίου στὸν ἄξονα ζωῆς τῆς εὐχαριστιακῆς 
κοινότητας σημαίνει ὁπωσδήποτε μιὰ δύσκολη στὴν ἐφαρμογὴ της 
ἄρνηση τῆς αὐτονόητης σήμερα συγκεντρωτικῆς θεσμοποίησης τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ ὀργανισμοῦ, τὴν οὐσιαστικὴ παραίτηση ἀπὸ τὶς 
διευκολύνσεις ποὺ παρέχει ἡ «βατικανοποίηση» τῆς Ἐκκλησίας223.
Ἡ ἐπανασύσταση ὅμως τῆς εὐχαριστιακῆς κοινότητας δὲν εἶναι 
ἕνα, ἀνάμεσα σὲ ἄλλα, ἐκκλησιαστικό πρόβλημα, ἔστω τὸ πιὸ 
σπουδαῖο καὶ σοβαρό. Εἶναι πρὶν ἀπὸ κάθε πρόβλημα ἡ ἴδια ἡ 
προϋπόθεση ἀλήθειας τῆς Ἐκκλησίας, ἡ πιστότητα στὸ εὐαγγέλιο 
τῆς σωτηρίας, ὁ ἔμπρακτος εὐαγγελισμὸς τῆς ἀλήθειας τῆς 
σωτηρίας. Ἂν κατανοηθεῖ ἡ ἀπόλυτη αὐτὴ προτεραιότητα τῆς 
εὐχαριστιακῆς θεολογικῆς αὐτοσυνειδησίας τῆς Ἐκκλησίας καὶ τῆς 
ἐνσάρκωσής της στὴν ἐνοριακὴ κοινότητα, τότε καμιὰ δυσκολία 
δὲν μπορεῖ νὰ ἐμποδίσει τὴν ἀντιμετώπιση τοῦ προβλήματος, τὴ 
λύση τοῦ προβλήματος.

Τὸ κοινωνικὸ ἦθος τῆς Ἐκκλησίας δὲν εἶναι ἀφηρημένη θεωρία 
περὶ ἤθους οὔτε ἀξιολογία κωδικοποιημένη σὲ ἐντολές. Εἶναι τὸ 
γεγονὸς τῆς Εὐχαριστίας καὶ ἡ διεύρυνσή του στὶς καθολικὲς 
διαστάσεις τῆς ζωῆς: ἡ δυναμικὴ πραγματοποίηση τῆς 
προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας ὡς συνάντηση τοῦ 
κατορθώματος μὲ τὸ χάρισμα.

 



ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΔΩΔΕΚΑΤΟ
ΤΟ ΗΘΟΣ ΤΗΣ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΗΣ ΤΕΧΝΗΣ

1. Λατρεία, τέχνη καὶ τεχνική
Ἡ ἐπιστροφὴ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ βίου στὸν ἄξονα ζωῆς τῆς 
εὐχαριστιακῆς κοινότητας ὁδηγεῖ καὶ στὴν ἐπανεύρεση τοῦ 
κοινωνικοῦ χαρακτήρα καὶ ἤθους τῆς λειτουργικῆς τέχνης. Τὸ 
ὀντολογικὸ περιεχόμενο τῆς Εὐχαριστίας —ἡ εὐχαριστιακὴ 
κοινωνία ὡς τρόπος τῆς ὑπάρξεως— προϋποθέτει τὴν 
κοσμολογικὴ διάσταση τοῦ κοινωνικοῦ γεγονότος τῆς ζωῆς: τὴν 
ὕλη καὶ τὴ χρήση τῆς ὕλης, δηλαδὴ τὴν τέχνη, τὴ δημιουργικὴ 
μεταποίηση τῆς ὕλης σὲ γεγονὸς σχέσης καὶ κοινωνίας224. Ἡ τέχνη 
τοῦ ἀνθρώπου —πρόσληψη καὶ χρήση τοῦ κόσμου— εἶναι 
συστατικὴ προϋπόθεση τοῦ βίου, εἴτε τὴν ἀλλοτρίωση τῆς ζωῆς 
πραγματώνει εἴτε τὴν ἀφθαρτοποίηση καὶ ἀνάδειξή της σὲ 
ὑπαρκτικὴ πληρότητα προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας.

Μιὰ ἰδεαλιστικὴ Ἠθική, ἄσχετη μὲ τὴν ὕλη καὶ τὴν τέχνη, δὲν 
μπορεῖ νὰ ἐκφράσει τὸ ὀντολογικὸ ἦθος τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
κοινωνίας. Καὶ τὸ καταλαβαίνουμε αὐτὸ σπουδάζοντας τὴν 
ὀργανικὴ ταύτιση τῆς τέχνης μὲ τὴ λατρεία στὸ γεγονὸς τῆς 
Εὐχαριστίας. Ἡ λατρεία τῆς Ἐκκλησίας εἶναι τέχνη: ἔργο καὶ 
ἐπίτευγμα κοινωνικῆς χρήσης τῆς ὑλικῆς πραγματικότητας, 
οἰκοδομὴ καὶ μόρφωση τοῦ ὑλικοῦ τῆς γῆς σὲ δυνατότητα 
διακονίας τῆς ζωῆς, τοῦ ὑπαρκτικοῦ πληρώματος τῆς ζωῆς ποὺ 
εἶναι ἡ κοινωνία καὶ σχέση. Καὶ ἡ τέχνη τῆς Ἐκκλησίας εἶναι 
λατρεία: ὄχι στοιχεῖο διακοσμητικό, ἀλλὰ φανέρωση καὶ ἀνάδειξη 
τῶν «λογικῶν» δυνατοτήτων τῆς ὕλης, τῆς δοξολογικῆς ἁρμονίας 
ποὺ συγκροτοῦν οἱ «λόγοι» τῶν κτισμάτων ὅταν διακονοῦν τὸ 
εὐχαριστιακὸ γεγονὸς τῆς κοινωνίας.

Ἡ «ὄντως ζωὴ» τῆς Εὐχαριστίας λειτουργεῖ καὶ λειτουργεῖται 
μέσα στὰ δεδομένα τῆς κτίσης. Ὁ λειτουργικὸς χρόνος τῆς 
Ἐκκλησίας —ὁ ἡμερήσιος, ἑβδομαδιαῖος καὶ ἐτήσιος κύκλος τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ ἑορτοδρομίου— καὶ ὁ λειτουργικὸς χῶρος —
ἀρχιτεκτονικὴ καὶ ζωγραφικὴ ἄρθρωση τοῦ διαστατοῦ γεγονότος 
τῆς Ἐκκλησίας— εἶναι στοιχεῖα τόσο ἀπαραίτητα γιὰ νὰ 



λειτουργήσει ἡ Εὐχαριστία ὅσο καὶ ὁ ἄρτος καὶ οἶνος τοῦ 
μυστηρίου, ἡ ἄμεση σύνδεση τῆς σωτηρίας τῆς ζωῆς μὲ τὴ 
λειτουργία τῆς βρώσης καὶ τῆς πόσης.

Ἀλλὰ γιὰ τὸν ἄνθρωπο τῆς σύγχρονης μηχανιστικῆς ἐποχῆς ἡ 
χρήση τοῦ κόσμου, δηλαδὴ ἡ ζωὴ ὡς τέχνη καὶ οἰκοδομὴ τοῦ 
προσωπικοῦ γεγονότος τῆς κοινωνίας, μοιάζει νὰ ἔχει χάσει κάθε 
ἀμεσότητα σχέσης: Εἶναι ἡ τεχνικὴ ποὺ παρεμβάλλεται τώρα 
ἀνάμεσα στὸν ἄνθρωπο καὶ στὸν κόσμο, ὑποκαθιστώντας τὸ 
προσωπικὸ ἐπίτευγμα τῆς τέχνης μὲ τὸν ἀπρόσωπο παράγοντα 
τῆς μηχανῆς. Βέβαια, ὁ ὀργανικὸς λῶρος τῆς σύνδεσης τοῦ 
ἀνθρώπου μὲ τὸν κόσμο, ἡ λειτουργία τῆς βρώσης καὶ τῆς πόσης, 
δὲν ἔχει χαθεῖ. Ἔπαψε ὅμως ἡ τροφὴ νὰ συγκεφαλαιώνει τὴ 
μετοχὴ τοῦ ἀνθρώπου στὴ ζωὴ τοῦ κόσμου, νὰ συνοψίζει τὴν 
τέχνη τοῦ ἀνθρώπου, τὴν ἄμεση σχέση καὶ δημιουργικὴ 
μεταποίηση τῶν ὑλικῶν τοῦ κόσμου σὲ δυνατότητα ζωῆς.

Ὁ ἄνθρωπος τῆς ἀγροτικῆς κοινωνίας —ὄχι μόνο ὁ ἀγρότης, 
ἀλλὰ καὶ ὁ τεχνίτης καὶ ὁ βιοτέχνης καὶ ὁ ἔμπορος— «κέρδιζε» 
τὴ ζωή του μὲ τὴν τέχνη του: τὴν ἀναμέτρησή του μὲ τὶς φυσικὲς-
κοινωνικὲς δυνατότητες τῆς ζωῆς, τὶς δυνατότητες τοῦ ἴδιου τοῦ 
φυσικοῦ ὑλικοῦ νὰ διακονήσει τὴ ζωή. Ἤξερε τὶς ἀπαιτήσεις, τὶς 
ἀντιστάσεις, τὴ συμπεριφορὰ τοῦ ὑλικοῦ — ἤξερε, δηλαδὴ 
σεβόταν, τὴ φύση. Ἡ ζωή του καὶ ἡ τέχνη του ἦταν σπουδὴ καὶ 
σεβασμὸς τοῦ κόσμου: σπούδαζε μὲ τὸ κορμί του καὶ τὴν τέχνη 
του τὴ ζωὴ τοῦ κόσμου, μετέχοντας καὶ ὄχι βιάζοντας τὸν κόσμο, 
συντονισμένος μὲ τὸν φυσικὸ ρυθμὸ τῆς ζωῆς, τὴ γέννηση, τὴν 
αὔξηση, τὴν καρποφορία, τὸν μαρασμὸ καὶ τὸν θάνατο, τὶς 
ἀλλαγὲς τῶν ἐποχῶν, τὴν καθολικὴ λειτουργία τῆς κτίσης.

Σήμερα, ἡ πλειονότητα τῶν ἀνθρώπων στὶς «ἀνεπτυγμένες» 
κοινωνίες δὲν μετέχει παρὰ μόνο ἔμμεσα στὴ ζωὴ τοῦ κόσμου. Σὲ 
μιὰ σύγχρονη μεγαλούπολη ἡ ζωὴ εἶναι ὀργανικὰ ἀποκομμένη 
ἀπὸ τὴ φυσικὴ πραγματικότητα, στεγανὰ ἀπομονωμένη σὲ ἕναν 
δικό της ρυθμό, ἄσχετο, ἂν ὄχι ἀντίθετο, στὴ φυσικὴ ροὴ τῆς ζωῆς, 
ὑποταγμένο στὶς συνθῆκες ποὺ ἐπιβάλλει ἡ «ἀποτελεσματικὴ» 
ὀργάνωση τοῦ κοινοῦ βίου. Ὁ ἄνθρωπος ξέρει τὴ χρήση τῶν 
μηχανῶν, ἀλλὰ ὄχι τὴ χρήση τοῦ κόσμου, κερδίζει τὴν τροφή του 



μὲ τὴν τεχνική, ὄχι μὲ τὴν τέχνη.
Γι' αὐτὸ καὶ δὲν εἶναι δυνατὸν τὸ ψωμὶ καὶ τὸ κρασὶ νὰ 

ἀντιπροσωπεύει γιὰ τὸν ἄνθρωπο τῆς μεγαλούπολης τὴ 
συγκεφαλαίωση τῆς ζωῆς, τὴ ζωὴ καὶ τὴ δουλειὰ ἑνὸς ὁλόκληρου 
χρόνου, χρόνου μὲ τέσσερις ἐποχές, μὲ σπορὰ καὶ βλάστηση καὶ 
καρποφορία καὶ ὑποταγὴ στοὺς καιροὺς καὶ στοὺς ἀνέμους. Τὰ 
κείμενα τῆς Ἐκκλησίας τοῦ κομίζουν εἰκόνες ἀπὸ μιὰν ἄλλη 
ἐμπειρία ζωῆς:
«Καὶ καθὼς ὁ ἄρτος οὗτος διεσκορπισμένος ὑπῆρχε ἐπάνω τῶν ὀρέων καὶ συναχθεὶς 
ἐγένετο ἕν, οὕτως ἐπισυναχθείτω σου ἡ Ἐκκλησία ἀπὸ τῶν περάτων τῆς γῆς εἰς τὴν σὴν 
βασιλείαν».

Γιὰ τὸν σημερινὸ ἄνθρωπο αὐτὰ ὅλα εἶναι ὡραῖες ποιητικὲς 
εἰκόνες, ἀλλὰ δὲν εἶναι ἡ ζωή του. Ὁ δικός του ἄρτος εἶναι 
ἀντισηπτικὰ συσκευασμένος καὶ ἐκτίθεται στὶς γυάλινες προθῆκες 
τῶν γενικῶν καταστημάτων δίπλα στὶς κονσέρβες καὶ στὰ πακέτα 
μὲ τὰ κατεψυγμένα λαχανικά. Δὲν ἔχει πιὰ κεντρικὴ σημασία γιὰ 
τὴ ζωή του τὸ ψωμί, ἄλλες τροφὲς ἔχουν πάρει τὴν πρώτη θέση. 
Καὶ ἡ κατανάλωση τῶν τροφῶν συνδέει τὴ ζωὴ τοῦ ἀνθρώπου ὄχι 
μὲ τὸν παραγωγικὸ λόγο τῆς φύσης ὅπως ἀποκαλύπτεται στὰ 
ὅρια τῆς σχέσης ποὺ δημιουργεῖ ἡ τέχνη, ἀλλὰ μὲ τὴ μεταφορὰ 
τῶν «παραγωγικῶν σχέσεων» στὸ ἐπίπεδο τῶν ἀνθρώπινων μόνο 
ἀνταγωνιστικῶν διεκδικήσεων: Ὑποτάσσει ἡ κατανάλωση τὴ ζωὴ 
σὲ ἀπρόσωπα πλέγματα οἰκονομικῶν, συνδικαλιστικῶν καὶ 
πολιτικῶν μηχανισμῶν, αὐτονομημένα καὶ ἄσχετα μὲ τὸν σεβασμὸ 
καὶ τὴ σπουδὴ τοῦ λόγου τῆς φυσικῆς πραγματικότητας.

2. Ἡ ἀσκητικὴ τῆς τέχνης καὶ ἡ τέχνη τῆς ἄσκησης
Στὸ γεγονὸς λοιπὸν τῆς λατρείας συνοψίζεται τὸ καίριο πρόβλημα 
τοῦ σύγχρονου βίου: Πῶς εἶναι δυνατὸ νὰ λειτουργήσει καὶ πάλι ἡ 
ζωὴ στὴ δυναμικὴ διάσταση τῆς κοινωνικῆς χρήσης τοῦ κόσμου, 
πῶς εἶναι δυνατὸν ἡ τεχνικὴ νὰ ξαναβρεῖ τὸ ἦθος τῆς τέχνης, νὰ 
διακονήσει τὴ γνησιότητα τῆς ζωῆς, τὴν κοινωνικὴ πραγμάτωση 
τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου μέσα 
ἀπὸ τὴ χρήση τοῦ κόσμου; Πῶς εἶναι δυνατὸν ὁ εὐχαριστιακὸς 
τρόπος τῆς ὑπάρξεως νὰ συμφιλιώσει, σήμερα πιά, τὸν 
ὀρθολογισμὸ τῆς τεχνικῆς μὲ τὸν σεβασμὸ τοῦ λόγου τῶν 



κτισμάτων, νὰ ἀναιρέσει τὸν μολυσμὸ καὶ βιασμὸ τῆς φυσικῆς 
πραγματικότητας, τὴ βιομηχανικὴ ἀσέλγεια πάνω στὸ ζωντανὸ 
κορμὶ τοῦ κόσμου;

Ὁπωσδήποτε, δὲν ὑπάρχουν ἀπαντήσεις σὲ αὐτὰ τὰ ἐρωτήματα, 
ποὺ θὰ μποροῦσαν νὰ παίξουν τὸν ρόλο ἀντικειμενικῶν 
ὑποδείξεων ἢ συνταγῶν ὀργάνωσης τοῦ βίου. Ἂν ὑπάρχουν 
ἀπαντήσεις, θὰ προκύψουν ὀργανικὰ μέσα ἀπὸ τὴν «κοινωνικὴ» 
πραγμάτωση τῆς ζωῆς — καὶ στὴν ὁδὸ γιὰ τὴν «κοινωνικὴ» 
πραγμάτωση τῆς ζωῆς μπορεῖ νὰ μᾶς προσανατολίσει δυναμικὰ ἡ 
εὐχαριστιακὴ λειτουργία καὶ τέχνη. Ἐκεῖνο ποὺ πρέπει νὰ γίνει 
σαφὲς εἶναι ὅτι ἡ ἐκκλησιαστικὴ Εὐχαριστία χάνει κάθε 
ὀντολογικὸ περιεχόμενο καὶ μεταβάλλεται σὲ συμβατικὸ γεγονὸς 
ἐκτόνωσης θρησκευτικῶν συναισθημάτων ὅταν ὁ ἄρτος καὶ οἶνος 
τοῦ μυστηρίου μεταβληθοῦν σὲ ἀφηρημένα σύμβολα, ὅταν πάψουν 
νὰ συγκεφαλαιώνουν τὶς κοσμικὲς διαστάσεις τοῦ κοινωνικοῦ 
γεγονότος τῆς ζωῆς.

Ἂν δεχόμαστε ὅτι ἡ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν Θεὸ δὲν εἶναι 
ἁπλῶς διανοητικὴ οὔτε νομικὰ «ἠθική», ἀλλὰ περνάει 
ὁπωσδήποτε μέσα ἀπὸ τὴ χρήση τοῦ κόσμου, τότε ἡ ἀποκοπὴ τοῦ 
σημερινοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴν ἄσκηση (τὴν ἔμπρακτη σπουδὴ καὶ 
τὸν σεβασμὸ τῆς φυσικῆς πραγματικότητας), ἡ ἀπομόνωσή του 
στὴν αὐτονομημένη αὐτάρκεια τῆς τεχνικῆς, ὑπονομεύει τὴν 
εὐαγγελικὴ ἀλήθεια τῆς σωτηρίας. Ἀπὸ τὰ πρῶτα κιόλας χρόνια ἡ 
Ἐκκλησία ὑπερασπίστηκε μὲ κάθε τρόπο τὴν ἀλήθεια της ἀπὸ τὸν 
κίνδυνο νὰ μεταβληθεῖ σὲ ἕνα ἀφηρημένο διανοητικὸ σύστημα 
μεταφυσικῆς ἢ σὲ νομικὸ κώδικα χρησιμοθηρικῆς δεοντολογίας. 
Σὲ κάθε αἵρεση ἔβλεπε κυρίως τὴν προτεραιότητα τῆς ἀτομικῆς 
διανοητικῆς κατανόησης τῆς ἀλήθειας της, τὴν ἄγνοια ἢ 
παραθεώρηση τῆς ἐμπειρικῆς ἀμεσότητας μὲ τὴν ὁποία βιώνει ἡ 
Ἐκκλησία τὸ γεγονὸς τῆς σωτηρίας. Ὁ Χριστὸς τῶν αἱρέσεων ἦταν
ἕνα ἠθικὸ ὑπόδειγμα τέλειου ἀνθρώπου ἢ μιὰ ἀφηρημένη ἰδέα 
ἄσαρκου Θεοῦ. Καὶ στὶς δυὸ περιπτώσεις ἡ ζωὴ τοῦ ἀνθρώπου 
δὲν ἀλλάζει οὐσιαστικὰ σὲ τίποτα: ἡ ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου εἶναι 
καταδικασμένη σὲ ἀφανισμὸ (μαζὶ μὲ τὸ κορμὶ στὸ χῶμα) ἢ σὲ 
μιὰ φυσικὰ ἀναγκαστικὴ ἀθανασία — ἀτομικὲς ἢ συλλογικὲς 



«βελτιώσεις» τοῦ ἀνθρώπινου βίου εἶναι φενάκη καὶ 
παραλογισμὸς ἢ γυμνὴ ἀπάτη.

Στοὺς αἰῶνες τῶν οἰκουμενικῶν της συνόδων ἡ Ἐκκλησία 
ἀντιτάχθηκε στὰ νοησιαρχικὰ σχήματα τῶν αἱρέσεων γιὰ νὰ 
διασώσει τὴν κοσμικὴ καθολικότητα τῆς εὐχαριστιακῆς της 
ὑπόστασης, τὴ σωτηρία ἔνσαρκη στὸν ἄρτο καὶ οἶνο τῆς 
Εὐχαριστίας: νὰ σωθεῖ τὸ κορμὶ τοῦ ἀνθρώπου —καὶ ὄχι μόνο τὸ 
«πνεῦμα» του— ἀπὸ τὸν παραλογισμὸ τοῦ θανάτου, νὰ 
φανερωθεῖ ἡ δυνατότητα ποὺ ἔχει τὸ ταπεινὸ ὑλικὸ τοῦ κόσμου, ἡ 
σάρκα τῆς γῆς καὶ τοῦ ἀνθρώπου, νὰ ἑνωθεῖ μὲ τὴ θεία ζωή, νὰ 
ἐνδυθεῖ τὸ φθαρτὸ ἀφθαρσία.

Πάλη καὶ ἄθλημα αἰώνων γιὰ νὰ μπορέσει ἡ γλώσσα νὰ 
ὑποτάξει τὴν αὐθαιρεσία τῆς ἀτομικῆς διάνοιας καὶ νὰ σημάνει τὴ 
δυναμικὴ τῆς ζωῆς ποὺ ἀποκάλυψε ἡ Σάρκωση τοῦ Λόγου. Μαζὶ 
μὲ τὴ γλώσσα καὶ ἡ πάλη τοῦ ζωγράφου νὰ πεῖ τὴν ἴδια ἀλήθεια 
μὲ τὸν χρωστήρα, ὄχι σχηματικὰ καὶ ἀλληγορικά, ἀλλὰ 
ἀποτυπώνοντας στὸ σχέδιο καὶ στὸ χρῶμα τὴν ἀφθαρτοποίηση 
καὶ τὴ δόξα τῆς ἀνθρώπινης καὶ τῆς κοσμικῆς σάρκας. Μαζὶ καὶ 
τὸ πλαστικὸ τραγούδι τοῦ ἀρχιτέκτονα «λογοποιεῖ» τὴν πέτρα 
καὶ τὸν πηλό, στὸ κτίσμα του χωρεῖται ὁ ἀχώρητος καὶ 
σαρκώνεται ὁ ἄσαρκος, δικαιώνεται ἡ σύμπασα κτίση καὶ τὸ 
κάλλος τῆς κτίσης. Μαζὶ καὶ ὁ ὕμνος τοῦ ποιητῆ καὶ ἡ μελωδία 
τοῦ μουσουργοῦ, τέχνη ποὺ ὑποτάσσει τὶς αἰσθήσεις ἀντὶ νὰ 
ὑποτάσσεται σὲ αὐτές, ἀποκαλύπτοντας σὲ αὐτὴ τὴν ὑποταγὴ τὸ 
μυστικὸ τῆς ζωῆς ποὺ νικάει τὸν θάνατο.

Ἔτσι, ἡ ἀποκοπὴ τοῦ σημερινοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴν ἀσκητικὴ 
τῆς τέχνης καὶ τὴν τέχνη τῆς ἄσκησης (τὴν ἔμπρακτη ἀναμέτρηση 
μὲ τὶς δυνατότητες σωτηρίας τῆς σάρκας τοῦ ἀνθρώπου καὶ τοῦ 
κόσμου), ἡ ἀπομόνωσή του στὴν ἀτομοκεντρικὴ αὐτάρκεια ποὺ 
προσπορίζει ἡ τεχνική, ἀφήνει νὰ κυριαρχεῖ στὸ προσκήνιο ἡ 
«θρησκευτικὴ» ἀλλοτρίωση τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἀλήθειας, ὁ 
Χριστὸς τῶν αἱρέσεων: ἕνα ἠθικὸ ὑπόδειγμα τέλειου ἀνθρώπου ἢ 
μιὰ ἀφηρημένη ἰδέα ἄσαρκου Θεοῦ.

Σίγουρα, ἡ εὐχαριστιακὴ χρήση τοῦ κόσμου δὲν ἀποκλείει τὴν 
τεχνική· ἀντίθετα, κάθε μορφὴ ἀσκητικῆς τέχνης προϋποθέτει 



πάντοτε μιὰ ἐξαιρετικὰ ἀνεπτυγμένη τεχνική. Ὁσοδήποτε καὶ ἂν 
ἐξελιχθεῖ, ἡ τεχνικὴ δὲν παύει νὰ εἶναι μιὰ «λογικὴ» («μετὰ 
λόγου») χρήση τοῦ κόσμου. Τὸ πρόβλημα ἀρχίζει ἀπὸ τὴ στιγμὴ 
ποὺ αὐτὴ ἡ «λογικὴ» περιορίζεται στὴν ἀτομικὴ διανοητικὴ 
ἱκανότητα τοῦ ἀνθρώπου καὶ παραθεωρεῖ, ἀγνοεῖ ἢ βιάζει τὸν 
λόγο τῆς κοσμιότητας τοῦ φυσικοῦ ὑλικοῦ — ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ ἡ 
χρήση τοῦ κόσμου ὑπηρετεῖ ἀποκλειστικὰ τὴν ὑπαρκτικὴ 
αὐτονόμηση τοῦ ἀνθρώπου, τὴν περήφανη ἀποκοπή του ἀπὸ τὸν 
ρυθμὸ τῆς ζωῆς τοῦ κόσμου. Ὅ,τι ὀνομάζουμε σήμερα 
τεχνοκρατία εἶναι μιὰ ἀπολυτοποίηση τῆς τεχνικῆς ἤ, καλύτερα, 
ἕνα ἦθος ποὺ συνοδεύει μιὰ ὁρισμένη τεχνικὴ χρήσης τοῦ κόσμου. 
Δὲν ἀποβλέπει στὴ διακονία τῆς ζωῆς ὡς κοινωνίας καὶ 
προσωπικῆς σχέσης, γι' αὐτὸ καὶ ἀγνοεῖ τὴν προσωπικὴ διάσταση 
τοῦ κόσμου, τὴ φανέρωση τῆς προσωπικῆς Ἐνέργειας τοῦ Θεοῦ 
μέσα στὸν κόσμο. Σκοπεύει στὴν καταναλωτικὴ βουλιμία τοῦ 
ἀνθρώπου, στὴν ἐνστικτώδη ἀνάγκη του νὰ κατέχει καὶ νὰ 
εὐφραίνεται225.

Ἂν ἡ αὐτονομημένη λειτουργία τοῦ κεφαλαίου, δηλαδὴ τῶν 
ἀπολυτοποιημένων ἀτομικῶν ἢ συλλογικῶν συμφερόντων, δὲν 
ὑπέτασσε ἀνθρώπινες ὑπάρξεις στὴ μηχανοποιημένη ἀνάγκη τῆς 
παραγωγῆς, ἂν οἱ μηχανὲς ὑπηρετοῦσαν τὸ κοινωνικὸ γεγονὸς τῆς 
ζωῆς, τὴν προσωπική, ὑπεύθυνη καὶ δημιουργικὴ μετοχὴ τοῦ κάθε 
ἐργαζόμενου στὴν παραγωγή, τότε ἡ χρήση τους θὰ μποροῦσε νὰ 
εἶναι πράξη λειτουργικὴ καὶ εὐχαριστιακὴ ὅσο ἴσως καὶ ἡ σπορά, 
ὁ θέρος ἢ ὁ τρύγος. Ἀλλὰ κάτι τέτοιο προϋποθέτει ἕνα ἄλλο 
ἀνθρώπινο ἦθος, μιὰ ἄλλη στάση τοῦ ἀνθρώπου ἀπέναντι στὸν 
ὑλικὸ κόσμο καὶ στὴ χρήση τοῦ κόσμου.

Ἡ εὐχαριστιακὴ χρήση τοῦ κόσμου καὶ ἡ σχέση της μὲ τὶς 
τεχνικὲς πραγματοποιήσεις τοῦ ἀνθρώπου βρίσκουν ἕνα 
ὁλοκληρωμένο κοινωνικὸ πρότυπο στὴν περίπτωση τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς-λειτουργικῆς τέχνης. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ 
οὐσιαστικότερη ἴσως συμβολὴ τῆς θεολογικῆς Ἠθικῆς στὰ 
προβλήματα ποὺ δημιουργεῖ ἡ σύγχρονη τεχνοκρατία πρέπει νὰ 
εἶναι ἡ σπουδὴ τοῦ ἤθους τῆς ἐκκλησιαστικῆς τέχνης ἤ, πιὸ 
συγκεκριμένα, τοῦ ἐρωτήματος: Πῶς τίθεται τὸ πρόβλημα τῆς 



τεχνικῆς καὶ ποιό ἦθος ἐκφράζει ἡ τεχνικὴ στὸν χῶρο τῆς 
λειτουργικῆς τέχνης;

3. Τὸ ἦθος τῆς ἀρχαιοελληνικῆς καὶ γοτθικῆς ἀρχιτεκτονικῆς
Τὶς περισσότερες ἀφορμὲς γιὰ νὰ προσεγγίσουμε τὸ θέμα μᾶς τὶς 
δίνει μᾶλλον ἡ ἀρχιτεκτονική. Ὁ ἀναγνώστης θὰ πρέπει νὰ 
συγχωρέσει τὸν ἀναπόφευκτο περιορισμὸ σὲ γενικὲς 
παρατηρήσεις καὶ στοιχειώδεις ἑρμηνεῖες226.

Ὡς πρῶτο χαρακτηριστικὸ τῆς ἀρχιτεκτονικῆς τοῦ βυζαντινοῦ 
(ὅπως λέμε σήμερα) ναοῦ θὰ μποροῦσε νὰ σημειώσει κανεὶς τὸν 
σεβασμὸ τοῦ ὑλικοῦ τῆς κατασκευῆς, τὴν προσπάθεια νὰ 
φανερωθεῖ ὁ «λόγος» τοῦ ὑλικοῦ, οἱ «λογικὲς» δυνατότητες τῆς 
ὕλης, νὰ πραγματωθεῖ ὁ «διάλογος» τοῦ ἀρχιτέκτονα μὲ τὸ ὑλικό 
του. Ἀλλὰ τί σημαίνουν αὐτὲς οἱ ἐκφράσεις γιὰ τὴ συγκεκριμένη 
τεχνικὴ τῆς κατασκευῆς τοῦ ναοῦ; Θὰ χρειαστεῖ ἀναπόφευκτα νὰ 
καταφύγουμε σὲ συγκρίσεις· νὰ παραβάλουμε τὸ βυζαντινὸ 
οἰκοδόμημα μὲ τὴν ἀρχαιοελληνικὴ κλασικὴ ἀρχιτεκτονικὴ καὶ τὴ 
μεσαιωνικὴ γοτθική.

Στὴν ἀρχαιοελληνικὴ ἀρχιτεκτονικὴ τὸ ὑλικὸ τῆς κατασκευῆς 
ὑποτάσσεται στὸν δεδομένο «λόγο» ποὺ θέλει νὰ ὑπηρετήσει καὶ 
φανερώσει ὁ καλλιτέχνης. Ἡ ὕλη καθεαυτὴν εἶναι ἄλογη, εἶναι ἡ 
ἀμορφία καὶ ἀταξία προτοῦ συγκροτηθεῖ ἀπὸ τὸν λόγο σὲ ὕπαρξη 
καὶ ζωή. Ὁ λόγος δίνει «εἶδος» στὴν ὕλη, τὴ μορφοποιεῖ, 
«συνάγει» καὶ ἀνάγει τὰ πάντα στὴν ἁρμονία καὶ ἑνότητα τοῦ 
«κόσμου», γιατὶ ὁ λόγος τοῦ ὄντος σημαίνει τὴν ἔνταξή του στὴν 
καθολικὴ ἑνότητα τοῦ κόσμου, τὴν ὑποταγή του στοὺς νόμους τῆς 
κοσμικῆς ἁρμονίας καὶ τάξης, ποὺ διαφοροποιοῦν τὴ ζωὴ καὶ τὴν 
ὕπαρξη ἀπὸ τὴν ἀταξία καὶ τὸ χάος227. Οἱ νόμοι αὐτοὶ εἶναι 
δεδομένοι, εἶναι ἡ λογικὴ καὶ ἠθικὴ ἀνάγκη τῆς ζωῆς. Καὶ ἔργο 
τοῦ ἀρχιτέκτονα εἶναι νὰ ἀποκρυπτογραφήσει καὶ φανερώσει 
αὐτοὺς τοὺς νόμους, νὰ τοὺς ἀποκαλύψει μὲ τὸν λόγο τῆς 
κατασκευῆς, νὰ δείξει τὶς «λογικὲς» σχέσεις ποὺ ἐξασφαλίζουν 
τὴν ἁρμονία καὶ ἑνότητα, δηλαδὴ τὴν ἠθικὴ δυνατότητα τῆς ζωῆς 
— τελικὰ νὰ διδάξει τὸ πῶς ἡ δεδομένη ἀμορφία μπορεῖ νὰ 
μεταβληθεῖ σὲ κόσμο «ὄντως καλόν», ἡ δεδομένη συνοίκηση νὰ 



μεταβληθεῖ σὲ πόλη κάτω ἀπὸ τοὺς ἴδιους νόμους τῆς κοσμικῆς 
ἁρμονίας, τῶν ἠθικῶν δυνατοτήτων τῆς ζωῆς228.

Ἡ ἀρχαιοελληνικὴ ἀρχιτεκτονικὴ κατορθώνει νὰ ἀποτυπώσει 
στὸ κτίσμα τοὺς νόμους τῆς κοσμικῆς ἁρμονίας πειθαρχώντας τὴν 
τεχνικὴ τῆς κατασκευῆς στὴν «ἀρχὴ» τῆς ἀναλογίας τῶν μεγεθῶν. 
Τὰ μέλη τοῦ κλασικοῦ ἑλληνικοῦ ναοῦ μετριοῦνται κυρίως μὲ τὸν 
«κανόνα τῶν ἀναλογιῶν». Ὁ ἀρχιτέκτονας χρησιμοποιεῖ τὸ ὑλικὸ 
γιὰ νὰ διαμορφώσει τέλειες ἀναλογίες καὶ νὰ φτάσει ἔτσι σὲ μιὰ 
ἀψεγάδιαστη ὀρθολογικὴ ἁρμονία ποὺ ἀποκαλύπτει καὶ διδάσκει 
τὸ ὡραῖο ὡς συμμετρικὴ τελειότητα. Χαρακτηριστικὸ τῆς 
ἀπόλυτης προτεραιότητας τῶν δεδομένων ἀναλογιῶν εἶναι τὸ 
γεγονὸς πώς, ὅταν διπλασιάζεται τὸ μέγεθος τοῦ ἀρχαιοελληνικοῦ 
ναοῦ, διπλασιάζονται ἀναλογικὰ ὅλες οἱ διαστάσεις του· 
διπλασιάζονται οἱ διαστάσεις καὶ τῆς θύρας καὶ τῶν βαθμίδων καὶ 
ὅλων τῶν μελῶν του, ἔτσι ὥστε οἱ βασικὲς ἀναλογίες νὰ 
παραμένουν οἱ ἴδιες, παρ' ὅλο ποὺ ἡ διπλάσια σὲ μέγεθος θύρα 
γίνεται ὑπερβολικὴ καὶ θὰ ἀρκοῦσε τὸ μισὸ μέγεθος γιὰ νὰ 
περάσει ὁ ἄνθρωπος ἄνετα, ἢ ἀκόμα καὶ οἱ βαθμίδες γίνονται μὲ 
τὸν διπλασιασμὸ πολὺ μεγάλες, σχεδὸν ὄχι βατές. Αὐτὸ ποὺ 
προέχει εἶναι νὰ διατηρηθεῖ ἡ ἁρμονία τῶν ἀναλογιῶν καθεαυτὴ 
καὶ ἄσχετα ἀπὸ τὰ ἀναγκαῖα μεγέθη. Ἡ ἀναφορὰ γίνεται πρὸς τὴ
διάνοια τοῦ θεατῆ· αὐτὴν ὁ καλλιτέχνης θέλει νὰ τέρψει καὶ νὰ 
διδάξει μὲ τὴν ἁρμονία τῶν ἀναλογικῶν σχέσεων τοῦ ἔργου229.

Τὴν ἴδια ὑποταγὴ τοῦ ὑλικοῦ σὲ μιὰ a priori λογικὴ σύλληψη 
ἐκφράζει μὲ θαυμαστὴ τεχνικὴ καὶ τὸ γοτθικὸ μεσαιωνικὸ 
ἀρχιτεκτόνημα. Ὁ τεχνίτης τῶν γοτθικῶν οἰκοδομημάτων δὲν 
ἀπασχολεῖται μὲ τὸν λόγο τοῦ ὑλικοῦ τῆς κατασκευῆς, δὲν 
ἐπιδιώκει νὰ σπουδάσει, νὰ συντονίσει καὶ νὰ ἁρμόσει αὐτὸν τὸν 
λόγο μὲ τὸν λόγο τοῦ δικοῦ του δημιουργικοῦ θελήματος, 
ἀναδεικνύοντας τὶς δυνατότητες τοῦ ὑλικοῦ νὰ σαρκώσει τὴν 
προσωπικὴ ἐνεργοποίηση τοῦ λόγου τῶν κτισμάτων. Ἀντίθετα, 
ὑποτάσσει τὸ ὑλικὸ σὲ δεδομένες μορφές, τετραγωνίζει τὴν πέτρα 
καὶ βιάζει τὴ στατική της ἰσορροπία, προκειμένου νὰ 
πραγματώσει τὸν ἰδεολογικὸ στόχο στὸν ὁποῖο ἀποβλέπει ἡ 
κατασκευή. Ὁ ἰδεολογικὸς στόχος ἔχει δοθεῖ ἐξωτερικά, 



ὑπαγορευμένος ἀπὸ δεδομένη αὐθεντία (δὲν ἔχει σχέση μὲ τὴ 
σπουδὴ τοῦ ὑλικοῦ καὶ τὴν πάλη τῆς κατασκευῆς)· εἶναι μιὰ 
ἀντικειμενοποιημένη γνώση, ποὺ ὁ καλλιτέχνης μὲ τὸ ἔργο του 
ἁπλῶς ἀναλαμβάνει νὰ τὴν ἀναλύσει σὲ ἐπιμέρους διανοήματα230.

Ἰδεολογικὸς στόχος τοῦ γοτθικοῦ ἀρχιτεκτονήματος εἶναι νὰ 
ἀποτυπώσει τὴν αὐθεντία τοῦ ὁρατοῦ σώματος τῆς Ἐκκλησίας, 
αὐθεντία ποὺ ὑποβάλλει καὶ ἐπιβάλλεται ὄχι μόνο μὲ τὸ ἀπόλυτο 
κύρος τῆς ἀποκλειστικῆς διαχείρισης τῶν θελημάτων καὶ 
ἀποκαλύψεων τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ καὶ μὲ τὴν αἰσθητὴ καὶ πελώρια 
μεγαλοπρέπεια τῆς ὀργανωτικῆς της διάρθρωσης. Ἡ ὀργανωτικὴ 
διάρθρωση συνιστᾶ τὴν ἀρχὴ τῆς ἑνότητας τῆς Δυτικῆς Ἐκκλησίας 
καὶ τὴν ὀρθολογικὰ ἑδραιωμένη στατικὴ ἰσορροπία τοῦ γοτθικοῦ 
ἀρχιτεκτονήματος: Δὲν εἶναι ὀργανικὴ ἑνότητα ἑτερότητας λόγων, 
ἑνότητα ποὺ συνιστᾶ τὴν κοινωνία ὡς κατόρθωμα καὶ χάρισμα 
προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας· ἀλλὰ εἶναι ὁμοιόμορφη 
ὑποταγὴ σὲ δεδομένους κανόνες καὶ προϋποθέσεις σωτηρίας ἢ 
στατικῆς ἰσορροπίας. Εἶναι ἡ θεανθρώπινη οὐσία ἢ φύση τῆς 
Ἐκκλησίας ἔνσαρκη στὴν αὐθεντία τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
ὀργανισμοῦ, ποὺ προηγεῖται τοῦ προσωπικοῦ γεγονότος τῆς 
σωτηρίας.

Στὴ μελέτη του γιὰ τὴ γοτθικὴ ἀρχιτεκτονικὴ καὶ τὴ σχολαστικὴ 
σκέψη ὁ Erwin Panofsky231 ἔδειξε τὴν κοινὴ στάση καὶ 
προσπάθεια διανοητικῆς διερεύνησης τῆς ἀλήθειας ποὺ 
χαρακτηρίζει τόσο τὴ σχολαστικὴ σκέψη ὅσο καὶ τὴ γοτθικὴ 
ἀρχιτεκτονικὴ232 καὶ τὴν ἀπόλυτη χρονολογικὴ ἀντιστοιχία στὴν 
ἀνάπτυξη τῆς σχολαστικῆς σκέψης καὶ τῆς γοτθικῆς 
ἀρχιτεκτονικῆς233:
«Εἶναι μιὰ συνάφεια πολὺ πιὸ συγκεκριμένη ἀπ' ὅ,τι ἕνας ἁπλὸς παραλληλισμὸς καὶ 
ὁπωσδήποτε πολὺ εὐρύτερη ἀπὸ τὶς μεμονωμένες ἐπιδράσεις τῶν σχολαστικῶν λογίων 
πάνω στοὺς καλλιτέχνες· εἶναι μιὰ αὐθεντικὴ σχέση αἰτίας καὶ ἀποτελέσματος»234.

Ἡ γοτθικὴ ἀρχιτεκτονικὴ εἶναι ἡ πρώτη χρονολογικὰ 
τεχνολογικὴ ἐφαρμογὴ τῆς σχολαστικῆς σκέψης, ἡ τεχνικὴ ποὺ 
διατυπώνει αἰσθητὰ τὴ σχολαστικὴ προσπάθεια ὑποταγῆς τῆς 
ἀλήθειας στὴν ἀτομικὴ διάνοια, τὴν καινούργια δομὴ λογικῆς 
ὀργάνωσης τῆς ἀλήθειας ποὺ εἰσηγεῖται ἡ σχολαστικὴ θεολογία. 



Στὸν 13ο αἰώνα, καὶ γιὰ πρώτη φορὰ στὴν ἱστορία τῆς ἀνθρώπινης
γραμματείας, ἡ διατύπωση καὶ ἀνάπτυξη μιᾶς ἀλήθειας 
ὀργανώνεται μεθοδικὰ μὲ πολλαπλὲς διαιρέσεις: Τὸ ὅλο μιᾶς 
πραγματείας διαιρεῖται σὲ μέρη, τὰ μέρη σὲ κεφάλαια, τὰ 
κεφάλαια σὲ παραγράφους, οἱ παράγραφοι σὲ ἄρθρα· οἱ θέσεις 
κατοχυρώνονται μὲ συστηματικὴ ἀναίρεση τῶν ἀντιθέσεων, ὁ 
ἀναγνώστης προωθεῖται προοδευτικά, ἀπὸ φράση σὲ φράση, σὲ 
μιὰ ὁλοκληρωμένη διανοητικὴ διασάφηση τῆς δεδομένης 
ἀλήθειας235. Εἶναι «ἕνα ὄργιο λογικῆς συνέπειας», λέει ὁ 
Panofsky, μὲ ἀφορμὴ τὴ Summa Theologiae τοῦ Θωμᾶ Ἀκινάτη236.

Ἀντίστοιχα, ἡ τεχνικὴ τῆς γοτθικῆς ἀρχιτεκτονικῆς βασίζεται 
στὴν οἰκοδομὴ μικρῶν λαξευτῶν ὁμοιόμορφων λίθων· οἱ λίθοι 
συνθέτουν κίονες, οἱ κίονες διαιροῦνται σὲ νευρώδεις πολυμερεῖς 
πεσσούς, καὶ μάλιστα μὲ τόσες νευρώσεις ὅσες εἶναι καὶ οἱ 
νευρώσεις τῶν θόλων ποὺ τὶς ὑποδέχονται237. Ἡ διάρθρωση τῶν 
κιόνων καὶ ὁ μελισμὸς τῶν πεσσῶν δημιουργεῖ ἕνα ἀπόλυτα 
ἑδραιωμένο σύστημα σκελετοῦ ποὺ ἐξουδετερώνει τὸ βάρος τῆς 
ὕλης ἰσορροπώντας τὶς ὠθήσεις τῶν τοιχωμάτων. Καὶ ἐδῶ οἱ 
θέσεις κατοχυρώνονται μὲ τὴ συστηματικὴ ἀναίρεση τῶν 
ἀντιθέσεων, «τὰ φέροντα ὑπερέχουν πάνω στὰ φερόμενα», τὸ 
βάρος τῆς ὕλης ἐξουδετερώνεται ἀπὸ τὴν ὀρθολογικὰ ὀργανωμένη 
στατικὴ ἰσορροπία.

Πίσω ἀπὸ αὐτὴ τὴν τεχνικὴ κρύβεται «ἕνα πνεῦμα βαθύτατα 
ἀναλυτικό, ποὺ δεσπόζει ἀδυσώπητα στὴν κατασκευή. Τὸ πνεῦμα 
αὐτὸ διανοεῖται, ἀναλύει τὶς δυνάμεις σὲ διαγράμματα τῆς 
στατικῆς καὶ τὰ ἀπολιθώνει στὸν χῶρο»238, σὲ μιὰ ἑνότητα ὄχι 
ὀργανική, ἀλλὰ μηχανική, σὲ ἕναν μονολιθικὸ σκελετό:
«Τὸ στατικό μας αἴσθημα ἱκανοποιεῖται, ἀλλὰ ἐκπλήσσεται, γιατὶ τὰ μέλη δὲν 
συνδέονται πιὰ ὀργανικά, ἀλλὰ μηχανικά, μοιάζουν μὲ τὸν σκελετὸ τοῦ ἀνθρώπινου 
σώματος γυμνὸν ἀπὸ σάρκες»239.

Εἶναι ἡ τεχνική, δηλαδὴ ἡ ἀνθρώπινη θέληση καὶ λογική, ποὺ 
δαμάζει τὴν ὕλη· ἡ κατασκευὴ φανερώνει περισσότερο τὴ 
διανοητικὴ σύλληψη καὶ θέληση τοῦ καλλιτέχνη καὶ ὄχι τὶς 
δυνατότητες τοῦ ὑλικοῦ — τὴν ἠθικὴ πειθαρχία τῆς ὕλης στὸ 
πνεῦμα καὶ ὄχι τὴ «δόξα» τῆς ὕλης, τὴ φανέρωση τῶν Ἐνεργειῶν 



τοῦ Θεοῦ στὸν λόγο τῶν ὑλικῶν πραγμάτων240.
Τελικά, τόσο ἡ γοτθικὴ ἀρχιτεκτονικὴ κατασκευὴ ὅσο καὶ ἡ 

δομὴ τῆς σχολαστικῆς σκέψης περιορίζουν τὶς δυνατότητες 
ἐμπειρίας τῆς ἀλήθειας σὲ μόνη τὴ διανοητικὴ ἱκανότητα, τὴ 
λογικὴ ἀνάλυση καὶ τὴ συναισθηματικὴ ὑποβολή. Γι' αὐτὸ καὶ στὶς 
δύο αὐτὲς περιπτώσεις «τεχνικῆς» μένουμε μὲ τὸ αἴσθημα μιᾶς 
ἀδυναμίας γιὰ τὴν ὑπέρβαση τῶν ὁρίων τῆς ἀτομικῆς ὕπαρξης, 
μένουμε προκαθορισμένοι ἀπὸ τὶς ἱκανότητες τῆς ἀτομικῆς μας 
φύσης, δίχως προσωπικὰ περιθώρια γιὰ τὸ ἀπρόοπτο καὶ τὴν 
ἐλευθερία — δηλαδὴ μὲ ἕνα αἴσθημα ἀπουσίας λυτρώσεως. Ὁ 
Worringer λέει:
«Στὴ γοτθικὴ μορφολογία χαρακτηριστικὸ εἶναι τὸ ὑπέρμετρο, τὸ ἄμετρο, καὶ ὀφείλεται 
στὸ πάθος γιὰ τὴν ἀναζήτηση τῆς λύτρωσης, πάθος ποὺ βρίσκει διέξοδο στὴ μέθη, στὴ 
ζάλη, στὸν συναισθηματικὸ ἐκστασιασμό»241.

Ἡ προσπάθεια τῆς γοτθικῆς ἀρχιτεκτονικῆς εἶναι νὰ ὑποβάλλει 
συναισθηματικὰ καταδεικνύοντας νοητικὰ τὴν ἀντίθεση τοῦ 
φυσικοῦ καὶ τοῦ ὑπερφυσικοῦ, τῆς ἀνθρώπινης μικρότητας καὶ τῆς 
ὑπερβατικῆς αὐθεντίας, τοῦ ἄνωθεν κύρους242.

«Ἡ γοτθικὴ τέχνη», παρατηρεῖ ὁ Choisy, «ἐνεργεῖ μὲ ἀντιθέσεις 
ἀντιπαραβάλλοντας στὶς πεδιάδες τὴν ἔξαρση τῶν κατακόρυφων 
γραμμῶν της καὶ τοὺς θεόρατους πύργους της»243. Δὲν πρόκειται 
ὅμως γιὰ μιὰ αἰσθητικὴ ἁπλῶς ἢ ἀναλογικὴ ἀντίθεση, ἀλλὰ γιὰ 
μιὰ ἀνθρωποκεντρικὴ τάση καὶ ἀπαίτηση ἀναγωγῆς τοῦ 
ἐγκόσμιου στὸ ὑπερβατικό: Ἡ ἕνωση κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου δὲν 
εἶναι ἕνα προσωπικὸ γεγονός — ἡ μεταμόρφωση τοῦ ἀνθρώπου, 
τοῦ κόσμου καὶ τῆς Ἱστορίας στὸ Πρόσωπο τοῦ σαρκωμένου Θεοῦ 
Λόγου. Ἀλλὰ εἶναι ἀναμέτρηση δύο φύσεων, ἔνδυση καὶ περιβολὴ 
τῆς ἀνθρώπινης φύσης μὲ τὸ ὕψος καὶ τὴν ὑπερβατικὴ 
μεγαλοπρέπεια τῆς θείας φύσης — ὅ,τι εἶναι ἀκριβῶς καὶ τὸ 
παπικὸ πρωτεῖο καὶ ἀλάθητο καὶ ὁ ὁλοκληρωτικὸς 
συγκεντρωτισμὸς τῆς Ρωμαιοκαθολικῆς Ἐκκλησίας.

«Τὸ νευρῶδες κατασκεύασμα τοῦ γοτθικοῦ ναοῦ θέλει καὶ 
τείνει νὰ δώσει τὴν ἐντύπωση ἀπὸ ἕναν μονολιθικὸ σκελετό»244 — 
εἶναι ἡ εἰκόνα ποὺ ἔχει ἡ ρωμαιοκαθολικὴ Δύση γιὰ τὴν 
Ἐκκλησία. Ἡ προσέγγιση τοῦ θείου προϋποθέτει τὴν 



ἀντιπαραβολὴ τῆς ἀνθρώπινης μικρότητας στὸ μεγαλεῖο τῆς θείας 
αὐθεντίας, αὐθεντίας ποὺ ἐκπροσωπεῖται αἰσθητὰ ἀπὸ τὸν 
μονολιθικό, ἑνιαῖο καὶ μεγαλόπρεπο ὀργανισμὸ καὶ τὴ διοικητικὴ 
διάρθρωση τῆς Ἐκκλησίας. Ἡ Ἐκκλησία δὲν εἶναι ὁ κόσμος στὴ 
διάσταση τῆς Βασιλείας οὔτε ἡ ἐναρμόνιση τοῦ λόγου τῶν 
κτισμάτων μὲ τὴν κατάφαση τῆς ἀνθρώπινης ἐλευθερίας στὴν 
πρόσληψη τῆς κοσμικῆς σάρκας ἀπὸ τὸν Χριστό. Ἀλλὰ εἶναι ἡ 
ὁρατὴ καὶ συγκεκριμένη δυνατότητα ὑποταγῆς τοῦ ἀτόμου στὴ 
θεία αὐθεντία. Γι' αὐτὸ καὶ στὸν γοτθικὸ ναὸ τὸ φυσικὸ ὑλικὸ δὲν 
«σώζεται», δὲν «λογοποιεῖται», δὲν «μεταμορφώνεται», ἀλλὰ 
τιθασεύεται ἀπὸ μιὰ ὑπέροχη βία245. Γιὰ νὰ χρησιμοποιήσουμε 
καὶ πάλι τὴν ὁρολογία τῶν εἰδικῶν,
«[...] τὰ φέροντα ὑπερέχουν πάνω στὰ φερόμενα [...] οἱ νευρώσεις μὲ τὴν πλαστική τους 
διαμόρφωση δείχνουν φανερὰ ὅτι αὐτὲς ἐκεῖ συγκεντρώνουν ὅλη τὴ δράση τῶν δυνάμεων 
καὶ βιάζουν τὴν ὕλη νὰ ἀνασηκωθεῖ στὰ ὕψη»246.

Αὐτὸς ὁ βιασμὸς τῆς ὕλης στὴ γοτθικὴ ἀρχιτεκτονικὴ 
ἀντιπροσωπεύει μιὰν ἀντίληψη τῆς τεχνικῆς ποὺ ὁδηγεῖ ἀπευθείας
στὴ σύγχρονη τεχνοκρατία247.

4. Τὸ ἦθος τῆς τεχνικῆς στὸ βυζαντινὸ οἰκοδόμημα
Ἡ ἐκτεταμένη αὐτὴ ἀναφορὰ στὴ γοτθικὴ ἀρχιτεκτονικὴ ἔγινε γιὰ 
νὰ διευκρινίσουμε συγκριτικὰ ἕνα πρῶτο χαρακτηριστικὸ τῆς 
«βυζαντινῆς» (ὅπως λέμε σήμερα) ἀρχιτεκτονικῆς, ἀπὸ τὸ ὁποῖο 
καὶ ξεκινήσαμε: τὸν σεβασμὸ τοῦ ὑλικοῦ τῆς κατασκευῆς, τὴν 
προσπάθεια νὰ φανερωθεῖ ὁ «λόγος» τοῦ ὑλικοῦ, οἱ «λογικὲς» 
δυνατότητες τῆς ὕλης, νὰ πραγματωθεῖ ὁ «διάλογος» τοῦ 
ἀρχιτέκτονα μὲ τὸ ὑλικό του.

Ἀντίθετα μὲ τὰ ὅσα παραπάνω ἀναφέραμε γιὰ τὴ γοτθικὴ 
τέχνη, ὁ βυζαντινὸς ἀρχιτέκτονας μοιάζει ἐλεύθερος καὶ 
ἀδέσμευτος ἀπὸ κάθε a priori δεδομένο ἰδεολογικὸ στόχο. Αὐτὸ 
δὲν σημαίνει ὅτι εἶναι ἀσαφὴς στὶς προθέσεις του: θέλει καὶ αὐτὸς 
νὰ οἰκοδομήσει τὴν «ἐκκλησία», νὰ φανερώσει τὴν ἀλήθεια της, 
τὸν χῶρο τῆς ζωῆς της, καὶ ὄχι ἁπλῶς νὰ στεγάσει τὴ σύναξη τῶν 
πιστῶν της. Ἀλλὰ ἀκριβῶς ἡ ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας γιὰ τὸν 
Βυζαντινὸ δὲν εἶναι οὔτε ἕνα δεδομένο ἰδεολογικὸ σύστημα 



ἀναλογικῶν ἀναγωγῶν στὸ ὑπερβατικὸ —τὸ ὑπέρμετρο καὶ 
ἄμετρο— οὔτε ἕνας μεγαλόπρεπος ὀργανισμὸς μὲ αὐθεντικὰ 
ἑδραιωμένη διοικητικὴ διάρθρωση ποὺ μεσολαβεῖ ἀνάμεσα στὸν 
ἄνθρωπο καὶ στὸν Θεό. Ἡ Ἐκκλησία γιὰ τὸν Βυζαντινὸ εἶναι τὸ 
γεγονὸς τῆς Εὐχαριστίας, ἡ μετοχὴ τοῦ κτιστοῦ στὴν «ὄντως ζωὴ» 
τοῦ τριαδικοῦ τρόπου τῆς κοινωνίας καὶ σχέσης. Καὶ αὐτὸς ὁ 
τρόπος εἶναι τὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας, ἡ σάρκα τοῦ κόσμου ποὺ 
ἔχει προσληφθεῖ ἀπὸ τὸν Χριστό, εἶναι ἡ σύμπασα κτίση στὶς 
διαστάσεις τῆς Βασιλείας.

Ἡ βυζαντινὴ ἀρχιτεκτονικὴ σπουδάζει καὶ ἀποκαλύπτει αὐτὴ 
τὴν πραγματικότητα τῆς κοσμικῆς σάρκας τοῦ Λόγου, τὸ γεγονὸς 
τῆς «κένωσης» τοῦ Θεοῦ καὶ τῆς «θέωσης» τῶν κτισμάτων, τὸν 
τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο ὁ Θεὸς προσλαμβάνοντας τὴν ὑλική μας φύση 
ὑποστασιάζει τὴν ὕπαρξή μας στὴ θεία ζωὴ τῆς ἀφθαρσίας καὶ 
ἀθανασίας. Ὅπως ὁ ἀσκητὴς στὴν ἄμεση ἀναμέτρηση μὲ τὸ κορμί 
του, ἔτσι καὶ ὁ ἀρχιτέκτονας στὴν ἀναμέτρηση μὲ τὸ ὑλικό του (μὲ 
τὴν ἴδια ἐλευθερία τῆς ταπείνωσης καὶ αὐτοπαραίτησης) 
σπουδάζει τὶς ἀντιστάσεις ἀλλὰ καὶ τὶς δυνατότητες τῆς φύσης, 
ζητάει τὸν λόγο τῆς ὕλης τὸν ἀνενέργητο πρὶν ἀπὸ τὴ Σάρκωση 
καὶ τώρα δυναμικό, τὸν λόγο ποὺ συνδέει τὴν εὐτέλεια καὶ τὶς 
ἀντιστάσεις τοῦ φυσικοῦ ὑλικοῦ μὲ τὴν ἐκπληκτικὴ δυνατότητα 
τοῦ ἴδιου αὐτοῦ ὑλικοῦ νὰ χωρέσει τὸν ἀχώρητο καὶ νὰ σαρκώσει 
τὸν ἄσαρκο, νὰ ἀναδειχθεῖ σὲ σάρκα τοῦ Θεοῦ Λόγου, δηλαδὴ σὲ 
Ἐκκλησία.

Κάθε βυζαντινὸ οἰκοδόμημα εἶναι ἕνα εὐχαριστιακὸ γεγονός: 
δυναμικὴ ἔνταξη κάθε ἀτομικῆς ὀντότητας στὸν καθόλου τρόπο 
ὑπάρξεως τῆς ἐκκλησιαστικῆς κοινωνίας. Ἡ δυναμικὴ αὐτὴ ἔνταξη
εἶναι πραγμάτωση τῆς ἀπάρνησης τῶν ἀτομικῶν συναισθημάτων, 
τῆς ἀτομικῆς νοητικῆς βεβαιότητας, τῆς ἀτομικῆς αἰσθητικῆς. 
Κάθε βυζαντινὸ ἀρχιτεκτόνημα σαρκώνει αὐτὴ τὴν ἀσκητικὴ 
ἀπάρνηση καὶ αὐτοπαραίτηση τοῦ ἀρχιτέκτονα, γι' αὐτὸ καὶ 
φανερώνει τὴν προσωπική του ἑτερότητα καὶ ταυτόχρονα τὴν 
καθόλου ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας. Ὡς τεχνικὴ κατασκευὴ κάθε 
ἀρχιτεκτονικὸ ἔργο ἔχει μιὰ ἀποκαλυπτικὴ προσωπικὴ ἑτερότητα, 
καὶ σὲ αὐτὴ τὴν προσωπικὴ ἑτερότητα φανερώνεται ἡ καθολικὴ 



μαρτυρία τῆς Ἐκκλησίας. Μὲ τὰ λόγια τοῦ Μιχελῆ (τὴ θεολογικὰ 
ἀνυποψίαστη ἀλλὰ διαισθητικὴ τῆς θεολογικῆς ἀλήθειας τεχνικὴ 
περιγραφή του), οἱ βυζαντινοὶ ναοὶ
«[...] εἶναι περισσότερο ὑποκειμενικοῦ αἰσθήματος δυναμικὲς συνθέσεις παρὰ 
ἀντικειμενικῆς θεώρησης στατικοὶ ὀργανισμοί. [...] Κανένα ἔργο τῆς βυζαντινῆς 
ἀρχιτεκτονικῆς δὲν εἶναι τύπος ἀμιγής, πρότυπο ἱκανὸ νὰ ἐπαναληφθεῖ. [...] Κάθε 
βυζαντινὸς ναὸς εἶναι μιὰ ἀτομικότητα, μιὰ ἀνυπακοὴ στὸν τύπο. [...] Δὲν παίζει ρόλο 
σημαντικὸ ἡ ἀκρίβεια τῆς ἐφαρμογῆς καὶ ἡ κανονικότητα τῆς χάραξης. Οἱ τοῖχοι δὲν εἶναι 
πάντα ὀρθογωνισμένοι, οἱ στέγες ἔχουν κλίσεις συχνὰ διαφορετικές [...] οἱ κατόψεις εἶναι 
παράγωνες, οἱ τροῦλοι δὲν εἶναι πάντα ἀπολύτως κυκλικοὶ στὴ βάση τους, οἱ ὄψεις εἶναι 
ἀκανόνιστες καὶ ἡ ἐφαρμογὴ τῶν πλίνθων τυχαία. Ἀπὸ τὴν ἄποψη τῶν πολὺ αὐστηρῶν 
μας ἀπαιτήσεων, ἕνα βυζαντινὸ σχέδιο εἶναι πάντα ἕνα λάθος, ἀλλὰ ἕνα λάθος 
παραδεχτό, ποὺ πετυχαίνει [...]. Τὸ ὅλο εἶναι μιὰ μουσική, ποὺ ἡ δεξιοτεχνία τοῦ 
πρωτομάστορα τὴν τραγούδησε κάθε φορὰ μὲ τρόπο ἰδιαίτερο καὶ ἐπιτυχία τέτοια ὥστε 
νὰ ἀποκλείεται ἡ ἐπανάληψη»248.

Ὁ χαρακτήρας τῆς ἀντικειμενικῆς ἀσυμμετρίας καὶ 
ἀνομοιότητας κάθε βυζαντινοῦ ἀρχιτεκτονήματος εἶναι τὸ 
κατεξοχὴν στοιχεῖο ποὺ φανερώνει τὸν σεβασμὸ τοῦ καλλιτέχνη 
γιὰ τὸν ἰδιάζοντα «λόγο» τοῦ φυσικοῦ ὑλικοῦ, τὴν ἄσκηση καὶ 
προσπάθειά του νὰ ἁρμόσει τὶς «λογικὲς ποιότητες» τῆς ὕλης σὲ 
μιὰ ὀργανικὴ ἑνότητα καὶ συμφωνία λόγων — νὰ «ἐκκλησιάσει» 
τὴν ὕλη, ποὺ θὰ πεῖ: νὰ τὴν ὁδηγήσει στὸ «τέλος» ἢ σκοπὸ τῆς 
ὕπαρξής της — νὰ ἀποτελέσει ἡ ὕλη σάρκα τοῦ Θεοῦ Λόγου249. 
Ἡ ἀντικειμενικὴ ἀσυμμετρία καὶ ἀνομοιότητα κάθε βυζαντινοῦ 
ἀρχιτεκτονήματος εἶναι μόνο ἡ φαινομενολογία τῆς ἀγάπης τοῦ 
ἀρχιτέκτονα γιὰ τὸ φυσικὸ ὑλικό, τῆς ἀγάπης ποὺ σέβεται, 
σπουδάζει καὶ ἀναδεικνύει τὴν κτίση ὡς μέσο σωτηρίας250, 
ὀργανικὸ συντελεστὴ τῆς κοινωνίας κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου, τῆς 
ἀνακεφαλαίωσης τῶν πάντων στὴν ἀγαπητικὴ σχέση Πατρὸς καὶ 
ἔνσαρκου Λόγου251.

Ἂν ὁ ἀρχαιοελληνικὸς ναὸς ἀποτυπώνει τὴν ἑλληνικὴ θέα-
θεωρία τοῦ κόσμου, τὸν κόσμο ὡς δεδομένη ἁρμονία καὶ τάξη —
γι' αὐτὸ καὶ «λογοποιεῖ», ἀνάγει σὲ σχέσεις ἀναλογικῆς ἁρμονίας 
τὸ συγκεκριμένο φυσικὸ περιβάλλον252—, ὁ βυζαντινὸς ναὸς 
ἀποτυπώνει τὴν ἐκκλησιαστικὴ θεώρηση τοῦ κόσμου, τὴ μετοχὴ 
τοῦ κόσμου στὶς διαστάσεις ζωῆς τῆς Βασιλείας — γι' αὐτὸ καὶ 
συγκεφαλαιώνει τὴν προσωπικὴ ἰδιομορφία τόσο τοῦ τοπίου ὅσο 



καὶ τοῦ ὑλικοῦ τῆς κατασκευῆς, τὸν τρόπο τῆς κτιστῆς 
κοσμιότητας ὡς τόπο τῆς σχέσης κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου, δηλαδὴ ὡς 
Ἐκκλησία. Ἡ ὑλικὴ κτίση «μορφοποιεῖται», παίρνει τὴ μορφὴ τῆς 
σαρκὸς τοῦ Λόγου: τὸ κτίσμα μιᾶς βυζαντινῆς ἐκκλησιᾶς εἶναι 
λόγος ποὺ παραπέμπει στὸ σῶμα τοῦ σαρκωμένου Λόγου, στὴν 
κίνηση τῶν «κεκλιμένων οὐρανῶν» πρὸς τὴ γῆ, στὴ μορφοποίηση 
τῆς Σάρκωσης σὲ σχῆμα σταυρικό.

Ἡ βυζαντινὴ τεχνικὴ τῆς κατασκευῆς τῶν θόλων, ἡμιθολίων καὶ 
τόξων εἶναι ποὺ δίνει κατεξοχὴν τὴ δυνατότητα τῆς προσωπικῆς 
καὶ ἐλεύθερης σπουδῆς τοῦ λόγου τῆς ὕλης. Ἡ πρώτη ἐντύπωση 
εἶναι ὅτι οἱ θόλοι, τὰ ἡμιθόλια καὶ τὰ τόξα δίνουν στὸν βυζαντινὸ 
ἀρχιτέκτονα τὴ δυνατότητα νὰ ἐκφράσει αἰσθητὰ τὴν κίνηση τῆς 
Σάρκωσης, τῆς καθόδου τοῦ Θεοῦ στὸν κόσμο, τὴν κίνηση τῶν 
«κεκλιμένων οὐρανῶν» («ἔκλινε οὐρανοὺς καὶ κατέβη») — 
κίνηση ποὺ ἀποτυπώνει τὴν ἀποφατικὴ ἀρχὴ τῆς θεολογικῆς 
γνωσιολογίας γιὰ τὴν προτεραιότητα τοῦ Θεοῦ προκειμένου ὁ 
ἄνθρωπος νὰ γνωρίσει τὸν Θεό (: «γνόντες Θεόν, μᾶλλον δὲ 
γνωσθέντες ὑπὸ Θεοῦ», Γαλ. 4, 9253). Γράφει ὁ Μιχελῆς: «Ἡ 
σύνθεση στὸ βυζαντινὸ οἰκοδόμημα θὰ ἔλεγα ὅτι ἀρχίζει ἀπὸ τὰ 
πάνω πρὸς τὰ κάτω καὶ ὄχι ἀντιστρόφως»254.

Ἀλλὰ πέρα ἀπὸ τὴ μορφολογία τοῦ κτίσματος καὶ τὴ συμβολική 
της ἑρμηνεία, ἡ τεχνικὴ τῶν θόλων, ἡμιθολίων καὶ τόξων εἶναι μιὰ 
ἐκπληκτικὴ σπουδὴ τῶν δυνατοτήτων τοῦ φυσικοῦ ὑλικοῦ, τῶν 
δυνατοτήτων μετατροπῆς τῆς στατικῆς ἰσορροπίας σὲ δυναμικὴ 
σύνθεση: Ἡ βαρύτητα τῆς ὕλης δὲν ἰσορροπεῖται στατικά, μὲ 
ὀρθολογικὰ ὑπολογισμένα μηχανικὰ στηρίγματα, ἀλλὰ 
μεταφέρεται δυναμικὰ μὲ τὴ μορφὴ ὠθήσεων ποὺ μοιράζονται, 
συνδυάζονται καὶ ἐκμηδενίζονται ἀμοιβαῖα, καθὼς τὰ ἡμιθόλια 
διαδέχονται τοὺς θόλους καὶ συνεχίζονται ὀργανικὰ στὰ καμπύλα 
τριγωνικὰ τύμπανα, στὰ τόξα καὶ στὰ σταυροθόλια, γιὰ νὰ 
καταλήξουν στὰ ἀνθισμένα κιονόκρανα ἐντελῶς πιὰ ἀνεπαίσθητα, 
ἀφοῦ ἡ αἴσθηση τοῦ βάρους ἔχει διαρρεύσει καὶ ἡ σύνολη 
κατασκευὴ δίνει μόνο τὴν εἰκόνα τοῦ ζωντανοῦ σώματος.

Ὅλη αὐτὴ ἡ κατασκευὴ γίνεται ἐλεύθερα, χωρὶς καλούπι — οἱ 
Βυζαντινοὶ ἔχτιζαν τοὺς τρούλους χωρὶς νὰ χρησιμοποιοῦν 



θολότυπο, ἔχτιζαν ἐλεύθερα, στὸ κενό255. Ἔτσι, τὸ φυσικὸ ὑλικὸ 
χάνει κάθε βάρος, κάθε τεχνητὴ στατικὴ στήριξη, τὸ βάρος τῆς 
ὕλης μεταποιεῖται σὲ σχέση, σὲ ἁρμογὴ καὶ κοινωνία λόγων· τὸ 
ὑλικὸ δὲν εἶναι πιὰ οὐδέτερο ἀντικείμενο, ἀλλὰ πράγμα, πράξη, 
προσωπικὴ ἐνέργεια. Θυμόμαστε ἐδῶ τὸν λόγο τοῦ ἁγίου 
Γρηγορίου Νύσσης:
«οὐδὲν ἐφ' ἑαυτοῦ τῶν περὶ τὸ σῶμα θεωρουμένων σῶμά ἐστιν, οὐ σχῆμα, οὐ χρῶμα, οὐ 
βάρος, οὐ διάστημα, οὐ πηλικότης, οὐκ ἄλλο τι τῶν ἐν ποιότητι θεωρουμένων οὐδέν, ἀλλὰ 
τούτων ἕκαστον λόγος ἐστίν· ἡ δὲ πρὸς ἄλληλα συνδρομὴ τούτων καὶ ἕνωσις σῶμα 
γίνεται»256.

Ἔτσι, τὸ σῶμα τῶν πιστῶν ποὺ συναθροίζεται μέσα στὸν ναὸ 
γιὰ νὰ ἀποτελέσει καὶ φανερώσει τὴν Ἐκκλησία, τὴ Βασιλεία τοῦ 
Θεοῦ, τὴν καινὴ κτίση τῆς Χάρης, δὲν στεγάζεται ἁπλῶς στὸ 
ἀρχιτεκτονικὸ αὐτὸ οἰκοδόμημα, ἀλλὰ ἀποτελεῖ μαζί του ἕναν 
ἑνιαῖο χῶρο ζωῆς καὶ γεγονὸς ζωῆς: Τὸ κτίσμα «λειτουργεῖ» μαζὶ 
μὲ τὸν λαὸ τὴν Εὐχαριστία τῆς κτίσης, τὴν Ἀναφορὰ τῶν 
δωρημάτων τῆς ζωῆς στὸν Δοτήρα τῆς ζωῆς, τὸν εἰκονισμὸ —
δυναμικὴ «διάβαση στὸ πρωτότυπο»— τῶν καινῶν οὐρανῶν καὶ 
τῆς καινῆς γῆς. Τὸ κτίσμα μαζὶ καὶ ὁ λαός, ὁ λόγος τῆς ὕλης 
συντονισμένος μὲ τὴ δοξολογικὴ κατάφαση τῆς ἀνθρώπινης 
ἐλευθερίας, συνθέτουν τὴν καθολικὴ λειτουργία τῆς Ἐκκλησίας, τὴ 
φανέρωση τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ: Μὲ τὴ Σάρκωσή Του ὁ 
Χριστὸς ἐνθρόνισε ὁλόκληρη τὴν ὑλικὴ κτίση στὸν θρόνο τοῦ Θεοῦ, 
ἡ κτίση ἔγινε σάρκα τοῦ Λόγου, ὁ κόσμος Ἐκκλησία.

Αὐτὴ ἡ πραγματικότητα τοῦ Θεοῦ ποὺ ἔγινε ἄνθρωπος καὶ τοῦ 
κόσμου ποὺ ἔγινε Ἐκκλησία ἐκφράζεται στὴ βυζαντινὴ 
ἀρχιτεκτονικὴ μὲ μιὰν ἀκόμα τεχνικὴ σύλληψη ἐκπληκτικῆς 
ἰδιοφυΐας: τὴν εἰσαγωγὴ τῆς ἀνθρώπινης κλίμακας στὶς 
διαστάσεις τοῦ ἀρχιτεκτονήματος. Ὅλα τὰ μέλη τοῦ ναοῦ εἶναι 
μετρημένα μὲ βάση τὶς διαστάσεις τοῦ ἀνθρώπου. Οἱ θύρες, τὰ 
παράθυρα, τὰ κιγκλιδώματα, οἱ κίονες εἶναι στὰ μέτρα τοῦ 
ἀνθρώπου, καὶ παραμένουν στὰ ἴδια μέτρα ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὸ 
μέγεθος τοῦ ναοῦ. Τὰ μέτρα πληθύνονται, ἀλλὰ δὲν μεγεθύνονται. 
Ἔτσι, στὴν Ἁγια-Σοφιά, λ.χ., οἱ τοξοστοιχίες στὸ ἰσόγειο ἔχουν 
πέντε ἀνοίγματα, στὸ ὑπερῶο ἑπτά, καὶ τὰ παράθυρα στὰ 



τύμπανα τῶν τόξων πολλαπλασιάζονται μὲ ἐπάλληλες σειρές, 
ὥστε τὰ μικρότερα ἀνοίγματα νὰ μετροῦν τὰ μεγαλύτερα, καὶ 
ὅσο κοιτᾶμε πρὸς τὰ πάνω ὁ χῶρος αὐξάνει, πλαταίνει καὶ τελικὰ 
ἀναπνέει ἄπειρος μέσα ἀπὸ τὰ σαράντα παράθυρα τῆς στεφάνης 
τοῦ τρούλου257.

Μὲ αὐτὸν τὸν τρόπο πετυχαίνει ὁ βυζαντινὸς ἀρχιτέκτονας νὰ 
διατηρήσει ὡς μέτρο τοῦ κτίσματος τὸν «ἐν μικρῷ μέγα κόσμον» 
τοῦ ἀνθρώπινου σώματος, δημιουργώντας τὴ ζωντανὴ ἑνότητα 
ἑνὸς σώματος μὲ ὀργανικὰ μέλη, τὴν πραγματικότητα ἑνὸς ὅλου 
ποὺ δὲν καταργεῖ ἀλλὰ ἀναδεικνύει τὸ μέρος, τὴν 
πραγματικότητα τοῦ μέρους ποὺ δὲν χάνεται στὸ ὅλο ἀλλὰ 
προσδιορίζει τὸ ὅλο. Ἡ ὀργανικὴ αὐτὴ σχέση τοῦ μέρους μὲ τὸ 
ὅλο, ἡ ἀναγωγὴ τοῦ ἀνθρώπινου μέτρου στὶς διαστάσεις τοῦ 
καθολικοῦ οἰκοδομήματος, εἶναι ἡ συγκλονιστικότερη αἰσθητὴ 
διατύπωση τῆς ἀλήθειας τῆς Ἐκκλησίας, δηλαδὴ τῆς σχέσης τοῦ 
προσώπου μὲ τὴν καθολικὴ φύση: Ἡ φύση προσδιορίζεται ἀπὸ τὸ 
πρόσωπο, δὲν προσδιορίζει ἡ φύση τὸ πρόσωπο. Ἡ Ἐκκλησία, 
καινὴ φύση τῆς Χάρης, δὲν εἶναι ὁ μονολιθικὸς ὀργανισμὸς ποὺ 
ἐπιβάλλεται αὐθεντικὰ στὰ ἐπιμέρους ἄτομα, ἀλλὰ εἶναι ὀργανικὴ 
ἑνότητα προσώπων ποὺ συγκροτοῦν τὴ ζωὴ ὡς κοινωνία, τὴν 
κοινωνία ὡς ἑνιαῖο ζωντανὸ σῶμα, χωρὶς νὰ ἐξαφανίζονται μέσα 
στὸ σύνολο σῶμα. Ἡ εἰκόνα τῆς Ἐκκλησίας ποὺ σαρκώνει τὸ 
βυζαντινὸ ἀρχιτεκτόνημα εἶναι εἰκόνα τοῦ σώματος τοῦ 
σαρκωμένου Λόγου, ἀλλὰ καὶ ὁ χῶρος φανέρωσης τῶν 
προσωπικῶν χαρισμάτων καὶ Ἐνεργειῶν τοῦ Παρακλήτου, τῆς 
προσωπικῆς ἐλεύθερης ὑποταγῆς καὶ μετοχῆς στὸ θέλημα τοῦ 
Πατρός, στὴ «διαλεκτικὴ» τῆς ἐλευθερίας θανάτου καὶ 
Ἀναστάσεως.

Ἡ βυζαντινὴ ἀρχιτεκτονικὴ κατόρθωσε νὰ δώσει αἰσθητὰ τὴν 
εἰκόνα τῆς Πεντηκοστῆς, τὸ δημιουργικὸ ἔργο τοῦ Ἁγίου 
Πνεύματος ποὺ οἰκοδομεῖ τὴν Ἐκκλησία ὡς σάρκα τοῦ Λόγου, 
ποὺ εἶναι καὶ σάρκα τῆς Παρθένου: ἔνσαρκη κατάφαση τῆς 
ἀνθρώπινης προσωπικῆς ἐλευθερίας στὸ προαιώνιο θέλημα τοῦ 
Πατρὸς γιὰ τὴ «θέωση» τοῦ κόσμου. Ὁ Πατὴρ «προνοεῖ», ὁ 
Λόγος «ἐνεργεῖ» καὶ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα «τελειοῖ» τὸ σῶμα τῆς 



Ἐκκλησίας — τὸ κτιστὸ σύμπαν «πληροῦται τοῦ φωτὸς» τῆς 
θείας Τριαδικῆς Ἐνέργειας. Στὸ οἰκοδόμημα τοῦ βυζαντινοῦ ναοῦ 
τὸ φῶς παίζει ὀργανικὸ ρόλο γιὰ τὴ διαμόρφωση τοῦ 
λειτουργικοῦ χώρου: Τὸ ἄπλετο φυσικὸ φῶς τῆς Ἀνατολῆς 
τιθασεύεται ἀπὸ τὴ θέση, τὸ σχετικὰ μικρὸ μέγεθος ἀλλὰ καὶ τὸ 
πλῆθος τῶν παραθύρων· μπαίνει στὸν χῶρο λοξά, ἔμμεσα, χτυπᾶ 
στοὺς θόλους καὶ στὰ ἡμιθόλια, «ἀντιστρέφεται» καὶ διαχέεται 
παντοῦ, διαπερνᾶ τὴν ὀρθομαρμάρωση, ταυτίζεται μὲ τοὺς 
χρωματικοὺς τόνους τῶν Εἰκόνων, ἀναδιπλώνεται μέσα στὸν χῶρο, 
γίνεται φῶς «ἐσωτερικό», «φῶς τῆς καρδίας», φῶς 
μεταμόρφωσης τοῦ κτιστοῦ.

Εἶναι μεγάλο κεφάλαιο ἡ σπουδὴ τῆς ἀξιοποίησης τοῦ φωτὸς 
στὴ βυζαντινὴ ἀρχιτεκτονική, τῆς τελικῆς μεταβολῆς της, 
πραγματικά, σὲ «ἀρχιτεκτονικὴ τοῦ φωτός»258, σὲ αἰσθητὴ 
ἔκφραση τοῦ χώρου τῆς προσωπικῆς παρουσίας καὶ τῆς 
προσωπικῆς ἀποδοχῆς τοῦ Ἁγίου Πνεύματος. Σὲ ἀντίθεση μὲ τὴν 
ἀπολυτοποιημένη χριστολογικὴ ἑρμηνεία τῆς Ἐκκλησίας ποὺ 
ἐκφράζει ἡ γοτθικὴ ἀρχιτεκτονική (τῆς Ἐκκλησίας ὡς 
συγκεντρωτικὰ ὀργανωμένου καὶ αὐστηρὰ δομημένου σώματος — 
πραγμάτωσης ἑνὸς ἑνιαίου καὶ συγκεκριμένου χώρου ποὺ μᾶς 
ὁδηγεῖ προοδευτικὰ μέσα ἀπὸ τὰ κλίτη στὸ κεντρικὸ ἀλτάρι), ἡ 
βυζαντινὴ ἀρχιτεκτονική, μὲ τὴν ἑρμηνεία τῆς Ἐκκλησίας ὡς 
τριαδικοῦ τρόπου τῆς ὑπάρξεως, ὁρίζει ἕναν χῶρο συγκεκριμένο 
καὶ ὅμως χωρὶς πέρατα, χῶρο ποὺ τέμνεται ἀδιάκοπα καὶ ὅμως 
τὸ κέντρο του εἶναι παντοῦ: Ἡ Εὐχαριστία συντελεῖται παντοῦ, 
στὸν χῶρο τῆς παρουσίας κάθε χριστοφόρου καὶ πνευματοφόρου 
πιστοῦ.

Ὁπωσδήποτε, στὴ συντομογραφικὴ αὐτὴ προσπάθεια νὰ 
καταδείξουμε τὸ ἦθος ποὺ ἐκφράζει ἡ τεχνικὴ τόσο τοῦ γοτθικοῦ 
ὅσο καὶ τοῦ βυζαντινοῦ ἀρχιτεκτονήματος —τὶς ὀντολογικές, 
κοσμολογικὲς καὶ θεολογικὲς προϋποθέσεις τῆς ἀνθρώπινης 
στάσης ἀπέναντι στὸ φυσικὸ ὑλικὸ ποὺ ἀποτυπώνει ἡ τέχνη τῶν 
δύο αὐτῶν πολιτισμῶν— ὑπάρχει μιὰ ἀναπόφευκτη 
σχηματοποίηση, ἴσως αὐθαίρετη καὶ πάντως ἐλλειπτική. 
Ὁποιαδήποτε προσπάθεια νὰ βγοῦν θεωρητικὰ συμπεράσματα 



ἀπὸ ἕνα ἔργο τέχνης εἶναι, σὲ κάποιο ποσοστό, μιὰ διακινδύνευση 
αὐθαιρεσίας, ἀφοῦ ἡ τέχνη ἐκφράζει ἐμπειρίες καὶ ὄχι θεωρήματα 
— ἡ «κατανόησή» της προϋποθέτει μετοχὴ στὶς ἴδιες ἐμπειρίες 
καὶ ὄχι τὴ διανοητικὴ ἑρμηνεία τους.

Χωρὶς ἄλλο, τόσο στὴ βυζαντινὴ ὅσο καὶ στὴ γοτθικὴ 
ἀρχιτεκτονικὴ οἱ τεχνίτες δὲν ξεκινᾶνε μὲ τὴν πρόθεση νὰ 
διατυπώσουν καὶ ἀποτυπώσουν στὸ οἰκοδόμημα ὀντολογικά, 
κοσμολογικὰ ἢ θεολογικὰ δόγματα καὶ «ἀρχές». Ἐκφράζουν 
ὅμως ἀναπόφευκτα —καὶ σὲ αὐτὸ ἔγκειται ἡ καλλιτεχνική τους 
ἰδιοφυΐα— τὴ βίωση αὐτῶν τῶν «ἀρχῶν» καὶ δογμάτων, ποὺ στὸν 
καιρό τους δὲν ἦταν ἀφηρημένα νοήματα, ἀλλὰ ἦταν ἡ ζωὴ καὶ ἡ 
ἔμπρακτη πνευματικότητα τῆς Ἐκκλησίας τους, τὸ ἦθος τοῦ 
πολιτισμοῦ τους. Ἂν ἐδῶ ἐπιμένουμε στὶς πνευματικὲς καὶ 
πολιτιστικὲς διαφορὲς ποὺ ἐκφράζει ἡ τέχνη, εἶναι γιὰ νὰ 
δώσουμε μόνο κάποιες νύξεις γιὰ τὴ διαφοροποίηση τοῦ ἤθους 
τῆς τεχνικῆς στὴν Ἀνατολὴ καὶ στὴ Δύση, σήμερα πιὰ ποὺ οἱ 
συνέπειες αὐτῆς τῆς διαφοροποίησης δὲν μποροῦν νὰ γίνουν 
ἀντικείμενο ἐκμετάλλευσης γιὰ στείρα θεολογικὴ πολεμικὴ καὶ 
γιὰ χάρη μιᾶς ὁμολογιακῆς αὐταρέσκειας, γιατὶ εἶναι πρόβλημα 
κοινὸ Ἀνατολῆς καὶ Δύσης, πρόβλημα ἀδιέξοδης κρίσης ἑνὸς 
ὁλόκληρου πολιτισμοῦ:

Ἡ τεχνικὴ τῆς γοτθικῆς ἀρχιτεκτονικῆς ἀπὸ τὴ μιὰ μεριὰ καὶ 
τῆς βυζαντινῆς ἀπὸ τὴν ἄλλη ἀφήνει νὰ διαφανοῦν δύο 
διαφορετικὲς στάσεις ἀπέναντι στὸν κόσμο, δύο διαφορετικοὶ 
τρόποι χρήσης τοῦ κόσμου. Ἔχουν καὶ οἱ δύο ὄχι μόνο 
συγκεκριμένες θεολογικὲς καὶ βιωματικὲς ἀφετηρίες, ἀλλὰ καὶ 
συγκεκριμένες ἱστορικὲς πραγματοποιήσεις πέρα καὶ ἀπὸ τὸν 
χῶρο τῆς τέχνης — ἐκφράζουν ἕνα συνολικὸ ἦθος καὶ ἐπηρεάζουν 
τὸν σύνολο κοινωνικὸ βίο. Εἴπαμε παραπάνω ὅτι διαβλέπουμε 
ἕναν ὀργανικὸ δεσμὸ τῆς πρώτης μὲ τὴν προοδευτικὴ ἐξέλιξη καὶ 
ἀπολυτοποίηση τῆς τεχνολογίας καὶ τὴν ἀλλοτρίωση τοῦ 
ἀνθρώπου στὶς βιομηχανικὲς κοινωνίες. Καὶ ἀνακαλύπτουμε τὴ 
δεύτερη πίσω ἀπὸ τὴν ἱστορικὴ πραγμάτωση τοῦ κοινωνικοῦ καὶ 
πολιτιστικοῦ ἤθους τοῦ Βυζαντίου καὶ τῆς ὑπόδουλης στοὺς 
Τούρκους Ρωμιοσύνης — πραγμάτωση ποὺ δὲν πρόφτασε νὰ 



ἀναμετρηθεῖ οὐσιαστικὰ μὲ τὸ τεχνοκρατικὸ ἦθος τῆς Δύσης, ἀλλὰ 
ἀφομοιώθηκε ραγδαῖα ἀπὸ αὐτό259.

Τὴν ἴδια πάντως διαφοροποίηση τῆς στάσης ἀπέναντι στὸν 
κόσμο, τῆς χρήσης τοῦ κόσμου καὶ τοῦ φυσικοῦ ὑλικοῦ ποὺ 
ἐκφράζεται στὶς ἀρχιτεκτονικὲς κατασκευές, μποροῦμε νὰ τὴ 
μελετήσουμε καὶ στὴν τεχνικὴ τῆς εἰκονογραφίας — ἀλλὰ μὲ πολὺ 
μεγαλύτερο κίνδυνο θεωρητικῶν σχηματοποιήσεων.

5. Ὁ θρησκευτικὸς «νατουραλισμός»
Ἡ ρωσικὴ θεολογία στὴν εὐρωπαϊκή της διασπορὰ ἔδωσε 
ἐνδιαφέροντα δείγματα ἑρμηνείας τοῦ θεολογικοῦ συμβολισμοῦ 
τῶν Εἰκόνων τῆς Ὀρθόδοξης Ἀνατολῆς, ἐπισημαίνοντας καὶ τὶς 
διαφορὲς ἀπὸ τὴ δυτικὴ θρησκευτικὴ ζωγραφική260. Ἐδῶ πρέπει 
μόνο νὰ ὑπογραμμίσουμε τὸ γεγονὸς ὅτι αὐτὲς οἱ διαφορὲς δὲν 
ἐξαντλοῦνται στὴν τεχνοτροπία, στὴ θεματικὴ ἢ στὸν ἀλληγορικὸ 
συμβολισμό, ἀλλὰ διαστέλλουν ριζικὰ καὶ ἀντιθετικὰ δύο 
θεωρήσεις τῆς ἀλήθειας καὶ τῆς γνώσης, τῆς ὕπαρξης καὶ τοῦ 
κόσμου, τῆς Σάρκωσης τοῦ Θεοῦ καὶ τῆς σωτηρίας τοῦ ἀνθρώπου 
— κοντολογίς, συνοψίζουν δύο ἀσύμπτωτες ὀντολογίες.

Ἤδη ἀπὸ τὸν 13ο αἰώνα (αἰώνα-κλειδὶ γιὰ τὴν κατανόηση ὅλων 
τῶν μεταγενέστερων θρησκευτικῶν καὶ πολιτιστικῶν ἐξελίξεων 
στὴ Δύση261) δὲν μποροῦμε πιὰ νὰ μιλᾶμε γιὰ ἐκκλησιαστικὴ 
εἰκονογραφία στὴν Εὐρώπη, ἀλλὰ μόνο γιὰ θρησκευτικὴ 
ζωγραφική. Καὶ αὐτὸ σημαίνει ὅτι στὸν χῶρο τῆς Δυτικῆς 
Ἐκκλησίας ἡ εἰκαστικὴ ἔκφραση παύει νὰ εἶναι σπουδὴ καὶ 
φανέρωση τῆς ἐκκλησιαστικῆς θεολογίας — τουλάχιστον μὲ τὶς 
προϋποθέσεις τῆς εἰκαστικῆς θεολογίας ποὺ διατύπωσε ἡ Ζ΄ 
Οἰκουμενικὴ Σύνοδος.

Στὴ θρησκευτικὴ ζωγραφικὴ τῆς Εὐρώπης κυριαρχεῖ ἡ 
νατουραλιστικὴ (καλύτερα: «φωτογραφική») ἀναπαράσταση 
«ἱερῶν» προσώπων, τοπίων καὶ ἀντικειμένων. Ἡ «ἱερότητα» τῶν 
εἰκονιζομένων ἔγκειται ἀποκλειστικὰ στὸ δεδομένο νόημα τῆς 
θεματικῆς, στὴν ἀλληγορικὴ-ἀναλογικὴ ἑρμηνεία ποὺ θὰ κάνει ὁ 
θεατής. Τὰ ἴδια τὰ εἰκονιζόμενα πρόσωπα, ἀντικείμενα καὶ τοπία 
εἶναι αὐτὰ τῆς καθημερινῆς ἐμπειρίας τοῦ διαστατοῦ χώρου καὶ 



τοῦ μετρητοῦ χρόνου — ἄσχετα μὲ τὸν χῶρο καὶ χρόνο τῆς 
Βασιλείας, μὲ τὴν ἀλλαγὴ τοῦ τρόπου τῆς ὑπάρξεως ποὺ συνιστᾶ 
τὴν «ὄντως ζωὴ» καὶ σωτηρία. Ἡ δυτικὴ θρησκευτικὴ ζωγραφικὴ 
δὲν φιλοδοξεῖ νὰ ὑπερβεῖ τὴν καιρικὴ καὶ ἐφήμερη 
φαινομενικότητα τῆς ὀντικῆς ἀτομικότητας, τὴν ὑποταγή της στοὺς 
νόμους τῆς φθορᾶς καὶ τοῦ θανάτου. Γι' αὐτὸ καὶ ὁποιαδήποτε 
νέα γυναίκα μπορεῖ νὰ εἶναι τὸ μοντέλο γιὰ νὰ ζωγραφιστεῖ ἡ 
Παναγία, ὁ ὁποιοσδήποτε νέος ἄνδρας μπορεῖ νὰ παραστήσει τὸν 
Χριστὸ ἢ ἕναν ἅγιο, τὸ ὁποιοδήποτε τοπίο παίρνει τὴ θέση τοῦ 
χώρου τῆς βιβλικῆς ἀποκάλυψης.

Στὴ δυτικὴ θρησκευτικὴ ζωγραφική, ἤδη ἀπὸ τὸν 13ο αἰώνα, 
μοιάζει νὰ ἔχουν ὁριστικὰ χαθεῖ τὰ οὐσιώδη τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἀλήθειας καὶ ἐλπίδας τῶν πιστῶν. Δὲν ὑπάρχουν πιὰ εἰκαστικὲς 
ἀναζητήσεις τῆς ἀλήθειας για τὴν προσωπικὴ ὕπαρξη πέρα ἀπὸ 
τὴ διαστατὴ ἀτομικότητα, γιὰ τὴ δυνατότητα μεταμόρφωσης τοῦ 
χώρου καὶ τοῦ χρόνου σὲ ἀμεσότητα σχέσης, γιὰ τὴν 
πραγματοποίηση τῆς ἀφθαρσίας καὶ ἀθανασίας στὸν χῶρο τῆς 
κοινωνίας τῶν ἁγίων. Ἡ ζωγραφικὴ λειτουργεῖ μόνο διακοσμητικὰ 
καὶ διδακτικά, ὄχι ἀποκαλυπτικά. Ἀναπαριστάνει τὸν κόσμο τῆς 
πτώσης, στὸν ὁποῖο προσπαθεῖ νὰ δώσει «θρησκευτικὸ» νόημα, 
δηλαδὴ συγκινησιακὸ περιεχόμενο, δίχως προβληματισμὸ γιὰ τὴ 
δυνατότητα τῆς ὕπαρξης καὶ τῆς ζωῆς πέρα ἀπὸ τὴν ὀντικὴ 
ἀτομικότητα. Ἡ τεχνοτροπία (χρήση χρωμάτων, στάσεις, μορφές, 
φόντα) εἶναι ὑποταγμένη στὶς ἀπαιτήσεις τοῦ «φυσικοῦ» καὶ 
«ἀντικειμενικοῦ»: Θέλει νὰ πείσει γιὰ τὸν «πραγματικὸ» 
χαρακτήρα τῶν εἰκονιζομένων, καὶ τὸ πραγματικὸ νοεῖται μόνο ὡς
ὑποταγὴ στοὺς νόμους τοῦ διαστατοῦ χώρου καὶ τοῦ μετρητοῦ 
χρόνου. Καὶ θέλει νὰ συγκινήσει «ἀντικειμενικά», γι' αὐτὸ καὶ ἡ 
προοπτική, ἡ ὀπτικὴ πλαστότητα, τὸ βάθος, ἡ ὀφθαλμαπάτη 
γίνονται τὰ μέσα τοῦ καλλιτέχνη γιὰ νὰ διεγείρει τὸ συναίσθημα, 
νὰ συγκλονίσει τὸ νευρικό μας σύστημα, νὰ προκαλέσει «ψυχικὴ 
ἀνάταση»262.

Ἡ καθαρὰ ζωγραφικὴ ἀντίδραση στὸν «φωτογραφικὸ» 
νατουραλισμὸ τῆς αἰσθηματικῆς θρησκευτικῆς τεχνοτροπίας 
(ἀντίδραση ποὺ ἀρχίζει στὴ Δύση πολὺ μετὰ τὴ λεγόμενη 



Ἀναγέννηση) ἔχει ὁπωσδήποτε περισσότερο «θεολογικὸ» 
ἐνδιαφέρον: γιατὶ εἶναι ἀσύγκριτα συνεπέστερη στὸν ὑπαρξιακὸ 
προβληματισμὸ τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου, στὸ τραγικὸ ἀδιέξοδο ποὺ 
δημιουργεῖ ἡ ἀπώλεια τῆς ἀλήθειας τοῦ προσώπου. Ὑπάρχουν 
στὴ νεότερη δυτικὴ ζωγραφικὴ δημιουργικὰ κορυφώματα ποὺ 
ἐκφράζουν μὲ ἐκπληκτικὴ ἐνάργεια τὴν ἀπελπισμένη ἀναζήτηση 
τῶν δυνατοτήτων τῆς μορφῆς πέρα ἀπὸ τὴν «ὀντικότητα», τὴν 
εἰδωλοκλαστικὴ ἄρνηση τῆς ἐφήμερης ταυτότητας τῶν «εἰδῶν» 
καὶ «οὐσιῶν» — τελικὰ τὴν ἀφαιρετικὴ διάλυση τῶν μορφῶν καὶ 
τὴν προσπάθεια τοῦ καλλιτέχνη νὰ ξανασυλλαβίσει ἀπὸ τὴν ἀρχὴ 
τὴν ἀλήθεια τοῦ κόσμου μέσα ἀπὸ τὶς ἐντελῶς πρωταρχικὲς 
χρωματικὲς καὶ γεωμετρικὲς ἐμπειρίες.

6. Ἡ εἰκονογραφικὴ «διάβαση» στὴν ὑπόσταση τοῦ προσώπου
Τὸ πρόβλημα ποὺ εἶχε νὰ ἀντιμετωπίσει ἡ βυζαντινὴ 
εἰκονογραφία ἦταν τὸ ἴδιο μὲ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἀρχιτεκτονικῆς: 
Πῶς εἶναι δυνατὸν τὸ φυσικὸ ὑλικὸ νὰ φανερώσει τὶς «λογικές» 
του δυνατότητες, νὰ μεταμορφωθεῖ σὲ σάρκα τοῦ Λόγου, τοῦ 
λόγου τῆς ζωῆς πέρα ἀπὸ τὸν χῶρο, τὸν χρόνο, τὴ φθορά, τὸν 
θάνατο. Καὶ πιὸ συγκεκριμένα: Πῶς εἶναι δυνατὸ μὲ τὸ σχέδιο 
καὶ τὸ χρῶμα νὰ εἰκονίσει κανεὶς ὄχι τὴ φύση, τὶς ἀτομικὲς 
ὀντότητες τὶς φθαρτὲς καὶ θνητές, ἀλλὰ τὴν ὑπόσταση τῶν 
προσώπων καὶ τῶν πραγμάτων263, ἐκεῖνο τὸν τρόπο τῆς 
ὑπάρξεως ποὺ ὑποστασιάζει τὰ ὄντα στὴν ὄντως ζωή.

Ὁπωσδήποτε, ἡ βυζαντινὴ Εἰκόνα δὲν εἶναι μιὰ δημιουργία ex 
nihilo. Ὅπως γιὰ τὴ διατύπωση τῆς θεολογικῆς ἀλήθειας, ἔτσι καὶ 
γιὰ τὰ φανερώματα τῆς τέχνης της ἡ Ἐκκλησία προσέλαβε τὴ 
συγκεκριμένη ἱστορικὴ σάρκα τῆς ἐποχῆς, μεταμορφώνοντας τὸ 
πρόσλημμα σὲ ἀποκάλυψη τοῦ γεγονότος τῆς σωτηρίας — 
ἀποκάλυψη πάντοτε παρούσα καὶ ἄμεση «χθὲς καὶ σήμερον καὶ 
εἰς τοὺς αἰῶνας».

Ἱστορικὴ σάρκα τῆς βυζαντινῆς Εἰκόνας εἶναι ἡ κοσμικὴ 
ζωγραφικὴ τῶν πρώτων αἰώνων τῆς Ἐκκλησίας, καὶ κυρίως οἱ 
ἑλληνικές της ρίζες: Αὐτὲς οἱ ρίζες τῆς ἀρχαιοελληνικῆς τέχνης 
διαμορφώνουν μιὰ τεχνικὴ ποὺ ἐπιτρέπει τὴν ἀφαίρεση τῶν 



ἀτομικῶν καὶ περιστατικῶν γνωρισμάτων τοῦ εἰκονιζόμενου 
προσώπου ἢ ἀντικειμένου, προκειμένου νὰ πετύχει τὴν ἀναγωγὴ 
τοῦ συγκεκριμένου στὴν ἄμεση θέα τοῦ λόγου ἢ τῆς οὐσίας του. Ὁ
ἀρχαῖος ἕλληνας καλλιτέχνης δὲν ἀπέβλεπε στὴν πιστὴ 
ἀναπαράσταση τοῦ φυσικοῦ προτύπου, δηλαδὴ σὲ μιὰ τεχνητὴ 
ἀναπαραγωγή του, ἀλλὰ σὲ ἐκεῖνο τὸ εἶδος τῆς ἀπεικόνισης ποὺ 
κάνει δυνατὴ μιὰ δυναμικὴ-προσωπικὴ θεώρηση, μιὰ συνειδητὴ 
θέα τῶν πραγμάτων264. Ἔτσι, «τὸ ἔργο τῆς τέχνης, τὸ ἄγαλμα, 
χρησιμεύει γιὰ μέτρο τῆς ὀμορφιᾶς τοῦ φυσικοῦ προτύπου, ὄχι 
ἀντίστροφα»265. Εἶναι ἄγαλμα τὸ ἔργο τῆς τέχνης γιατὶ προσφέρει 
τὴν εὐφροσύνη καὶ ἀγαλλίαση τῆς ἀληθινῆς θεώρησης τοῦ κόσμου, 
ἀποτυπώνει τὴ μετὰ λόγου θέαση τοῦ ἀντικειμένου, ἀναφέρει τὰ 
αἰσθητὰ στὴ λογική τους πραγματικότητα, ποὺ γιὰ τὸν Ἕλληνα 
εἶναι πιὸ πραγματικὴ ἀπὸ τὴν περιστατικὴ ἐντύπωση: Ἡ τέχνη 
προσφέρει ἕναν τρόπο ὅρασης ποὺ ἑρμηνεύει τὸν κόσμο.

Ἔτσι, ἡ ἀρχαιοελληνικὴ τέχνη «ἑτοιμάζει τὴν ὁδὸ» τῆς 
βυζαντινῆς ἁγιογραφίας. Ἡ ρωμαϊκὴ ζωγραφικὴ ποὺ 
παρεμβάλλεται ἱστορικὰ εἶναι πρόδρομος τῶν βυζαντινῶν Εἰκόνων
στὸ ποσοστὸ ποὺ διασώζει (ἔστω καὶ σὲ παρακμή) ὀργανικὰ 
στοιχεῖα συνέχειας τῆς ἑλληνικῆς εἰκαστικῆς ἔκφρασης, 
προάγοντας ταυτόχρονα καὶ τὴν τεχνική, ἰδίως τῆς νωπογραφίας. 
Ἀλλά, ἂν καὶ ὀργανικὴ συνέχεια τῆς ἑλληνικῆς θέας καὶ ἑρμηνείας 
τοῦ κόσμου μέσα ἀπὸ τὴν εἰκαστικὴ παράσταση, ἡ βυζαντινὴ 
ἁγιογραφία ἀντιπροσωπεύει καὶ μιὰ ριζικὴ ὑπέρβαση καὶ 
μεταλλαγὴ θεμελιωδῶν γνωρισμάτων τῆς ἑλληνικῆς τέχνης. Καὶ 
αὐτὸ γιατὶ ἡ βυζαντινὴ Εἰκόνα ἀποτυπώνει μιὰ ἐντελῶς 
διαφορετικὴ ἀπὸ τὴν ἀρχαιοελληνικὴ κοσμολογία καὶ ὀντολογία.

Ὁπωσδήποτε μέσα ἀπὸ τὴν ἑλληνικὴ παράδοση καὶ τεχνικὴ 
φτάνει καὶ ὁ βυζαντινὸς ἁγιογράφος στὴν ὑπέρβαση τῆς αἰσθητῆς 
ὀντικότητας, τῶν ἀτομικῶν καὶ περιστατικῶν γνωρισμάτων τοῦ 
εἰκονιζόμενου προσώπου ἢ ἀντικειμένου. Ὅμως αὐτὴ ἡ ὑπέρβαση 
δὲν ἀποβλέπει στὴ φανέρωση τῆς ἰδέας τοῦ ὄντος, στὴν ἀναγωγὴ 
τῆς πραγματικῆς ὕπαρξης στὸ ἰδεατὸ «καθόλου». Γιὰ τὸν 
βυζαντινὸ ἁγιογράφο ἡ μόνη ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα πέρα 
ἀπὸ τὴ φθορὰ καὶ τὸν θάνατο εἶναι τὸ πρόσωπο, ἡ δυναμικὴ 



ὑπέρβαση τῆς ἀτομικότητας, ποὺ συνιστᾶ μεταβολὴ τοῦ τρόπου 
τῆς ὑπάρξεως. Δὲν πρόκειται πιὰ γιὰ τὴν ἀναγωγὴ τοῦ 
συγκεκριμένου στὴν ἀφηρημένη καθολικότητα μιᾶς «μεταφυσικὰ» 
δεδομένης καὶ νοητικὰ μόνο προσιτῆς ἰδέας. Ἀλλὰ πρόκειται γιὰ 
τὴ δυνατότητα μετοχῆς τοῦ συγκεκριμένου —τῆς ἀτομικῆς σάρκας 
τοῦ ἀνθρώπου καὶ τῆς σάρκας τοῦ κόσμου— στὴν «ὄντως ζωὴ» 
τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας, τῆς ἐλευθερίας ἀπὸ κάθε φυσικὸ 
προκαθορισμό. Στὴν Εἰκόνα ἀποτυπώνει ὁ ἁγιογράφος τὸν 
προσωπικὸ τρόπο ὑπάρξεως, ποὺ εἶναι ἡ ἀγάπη-κοινωνία καὶ 
σχέση, τὸν μόνο τρόπο ποὺ συνιστᾶ τὴν ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα καὶ 
ἐλευθερία ὡς γεγονὸς ζωῆς καὶ ὑπόσταση ζωῆς.

Ἀλλὰ πῶς εἶναι δυνατὸ νὰ παραστήσει κανεὶς μὲ τὰ ὑλικὰ μέσα 
τῆς εἰκαστικῆς ἔκφρασης ἕναν τρόπο ὑπάρξεως πού, ἐνῶ δὲν 
ἀναιρεῖ τὴν ὑλικὴ ἀτομικότητα, καταργεῖ ὡστόσο τὴν ὑπαρκτική 
της αὐτονόμηση, τὸν διαστατὸ χῶρο τῶν ἀτομικῶν ἀντι-θέσεων 
καὶ ἀπο-στάσεων, τὸν μετρητὸ χρόνο τῆς διαδοχῆς προτέρου καὶ 
ὑστέρου; Αὐτὸ τὸ κατόρθωμα δὲν εἶναι ἄσχετο μὲ τὴ ζωγραφικὴ 
ἰδιοφυΐα τῶν μεγάλων βυζαντινῶν «μαστόρων». Ἡ τεχνικὴ τῆς 
Εἰκόνας (περιορισμὸς σὲ δύο διαστάσεις, ἄρνηση τοῦ διαστατοῦ 
«βάθους» καὶ τῆς χρονικῆς διαδοχῆς τῶν εἰκονιζόμενων 
γεγονότων, χρήση χρωμάτων, στάσεις, μορφές, φόντα) ὁδηγεῖ τὴν 
ἑλληνικὴ «ἀφαίρεση» σὲ ἕνα ἐκπληκτικὸ ἐπίπεδο ἐκφραστικῆς, 
ὅπου τὸ συγκεκριμένο λειτουργεῖ ὡς σύμβολο τῶν καθολικῶν 
διαστάσεων τῆς ζωῆς, συμ-βάλλει —βάζει μαζί, συντονίζει καὶ 
ἐπανασυνδέει— τὶς ἐπιμέρους ἐμπειρίες προσωπικῆς μέθεξης 
στὸν ἕναν καὶ καθολικὸ τρόπο τῆς ὑπάρξεως, ποὺ εἶναι ἡ 
ἑτερότητα τοῦ προσώπου ὅπως πραγματώνεται δυναμικὰ στὸν 
τρόπο τῆς κοινωνίας καὶ σχέσης.

Ἡ βυζαντινὴ Εἰκόνα ὅμως δὲν εἶναι μόνο μιὰ ζωγραφικὴ 
πρόταση, ἀτομικὸ ἐπίτευγμα τοῦ καλλιτέχνη ποὺ προτείνεται γιὰ 
προσωπικὴ μέθεξη καὶ «συμβολικὴ» ἀναγωγὴ στὸ καθολικό. 
Εἶναι κυρίως ἔκφραση καὶ φανέρωση μιᾶς κοινῆς στάσης ζωῆς, 
μιᾶς λειτουργίας τῆς ζωῆς ποὺ ὁ καλλιτέχνης ἀναλαμβάνει νὰ 
ἀποτυπώσει ἀφαιρώντας ὅσο γίνεται περισσότερο τὰ στοιχεῖα τῆς
ἀτομικῆς του παρεμβολῆς. Οἱ Βυζαντινοὶ ἔχουν τὴ συνείδηση ὅτι 



εἶναι ἡ Ἐκκλησία ποὺ ἱστορεῖ τὶς Εἰκόνες «διὰ χειρὸς» τοῦ 
ζωγράφου. Ἔτσι, ἡ τεχνικὴ τῆς ἀφαίρεσης δὲν εἶναι ἄσκηση 
ἀτομικῆς ἐπιδεξιότητας γιὰ τὴν ὑπέρβαση τοῦ συγκεκριμένου καὶ 
περιπτωτικοῦ, ἀλλὰ ἄσκηση ὑποταγῆς τῆς ἀτομικῆς αὐθαιρεσίας 
σὲ ἕναν δεδομένο εἰκονογραφικὸ τύπο, ποὺ γιὰ τὴ διαμόρφωσή 
του ἔχει συμβάλει ἡ ἀσκητικὴ πείρα τῶν προγενέστερων 
δασκάλων τῆς τέχνης συντονισμένη μὲ τὴν καθολικὴ ἐμπειρία τῆς 
Ἐκκλησίας.

Ἡ ὑποταγὴ τῆς ἀτομικῆς θεώρησης σὲ ἕναν δεδομένο 
εἰκονογραφικὸ τύπο δὲν ἀφορᾶ μόνο στὸν καλλιτέχνη, ἀλλὰ καὶ 
στὸν θεατὴ τῆς Εἰκόνας. Ἡ Εἰκόνα δὲν προτείνει μιὰ «λογικὰ» 
τετελεσμένη καὶ ἰδεατὴ θέα τοῦ ὄντος, ἀλλὰ καλεῖ στὴν ἄμεση 
κοινωνία καὶ σχέση μὲ τὰ εἰκονιζόμενα, σὲ μιὰ δυναμικὴ διάβαση 
στὸ πρωτότυπο266, δηλαδὴ στὴν ὑπόσταση τοῦ εἰκονιζομένου. Καὶ 
αὐτὴ ἡ διάβαση προϋποθέτει τὴν ὑποταγὴ τῶν ἀτομικῶν 
ἀντιστάσεων (τῶν ἀτομικῶν συναισθημάτων, τῶν ἀτομικῶν 
αἰσθητικῶν συγκινήσεων, τῶν ἀτομικῶν νοητικῶν ἀναγωγῶν) 
προκειμένου νὰ ἐλευθερωθεῖ ἡ δυνατότητα τῆς προσωπικῆς 
σχέσης καὶ μέθεξης. Ὁ δεδομένος ἁγιογραφικὸς τύπος λειτουργεῖ 
ἀκριβῶς ὡς ἀφορμὴ καὶ βοήθεια γιὰ τὴν ὑπέρβαση τῶν ἀτομικῶν 
θεωρήσεων καὶ τὴν πραγμάτωση τῆς προσωπικῆς διάβασης στὴν 
ὑπόσταση καὶ ὄχι στὴ φαινομενικότητα τῶν εἰκονιζομένων. Γι' 
αὐτὸ καὶ λέμε ὅτι ἡ βυζαντινὴ εἰκονογραφία δὲν «διακοσμεῖ» τὸν 
ναό, ἀλλὰ λειτουργεῖ ὀργανικά, μέσα στὴν πολυφωνία τοῦ 
εὐχαριστιακοῦ γεγονότος, τὴν ὑπαρκτικὴ ἀναγωγὴ στὴν 
ὑποστατικὴ πραγματοποίηση τῆς ζωῆς.

Ἡ τεχνικὴ τῶν Εἰκόνων μένει ἀκατανόητη δίχως τὴ λειτουργικὴ 
βίωση τῶν Εἰκόνων (τὴν ἐνεργητικὴ ἀποδοχὴ τῆς κλήσης ἢ τοῦ 
κάλλους τους)267, τὴν προσωπικὴ κατάφαση στὴν εἰκαστικὴ 
μαρτυρία τῆς ἄμεσης παρουσίας τοῦ ὅλου ἐκκλησιαστικοῦ 
σώματος —ζώντων καὶ τετελειωμένων, στρατευομένων καὶ 
θριαμβευόντων— στὴν ἑνοείδεια τῆς εὐχαριστιακῆς ζωῆς. Μὲ 
ἄλλα λόγια, ἡ τεχνικὴ τῆς «ἀφαίρεσης» στὴ βυζαντινὴ ἁγιογραφία 
εἶναι κάτι πολὺ περισσότερο ἀπὸ μιὰ τεχνοτροπία· ἐκφράζει καὶ 
πραγματώνει τὴν ἄσκηση τῆς Ἐκκλησίας. Τόσο ὁ καλλιτέχνης ὅσο 



καὶ ὁ θεατὴς τῆς Εἰκόνας, ἐνῶ περιορίζονται ἀπὸ τοὺς κανόνες 
τῆς ἄσκησης —τὸν δεδομένο εἰκονογραφικὸ τύπο—, 
ἐλευθερώνονται ταυτόχρονα χάρη στὶς δυνατότητες ἀφαίρεσης 
ποὺ δίνει ὁ ἴδιος αὐτὸς τύπος, δυνατότητες δυναμικῆς παραίτησης 
ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ θέα καὶ θεώρηση τῶν ὄντων, συντονισμοῦ μὲ τὴν 
ὅραση τῶν προσώπων καὶ τῶν πραγμάτων ἀπὸ τὴν ὅλη Ἐκκλησία.

Ὑπάρχουν ἀντικειμενικοὶ κανόνες γιὰ τὸ πῶς θὰ φτιάξει ὁ 
ἁγιογράφος τὸν «προπλασμὸ» τῆς Εἰκόνας, πῶς θὰ προσθέσει τὴ 
«σάρκα» καὶ θὰ πετύχει τοὺς «γλυκασμοὺς» διατηρώντας τὸν 
προπλασμὸ στὶς «σκιές», πῶς θὰ φτιάξει τὰ μάτια, τὸ στόμα, καὶ 
πῶς θὰ προσθέσει στὸ τέλος τὰ «φῶτα». Εἶναι κανόνες ἄγραφοι 
κι ὡστόσο ἀπόλυτα ἀκριβεῖς, ποὺ δὲν διδάσκονται θεωρητικά, 
ἀλλὰ μεταδίδονται ὡς πείρα ζωῆς καὶ ἄσκησης ἀπὸ τὸν 
πρωτομάστορα στοὺς μαθητές του. Σπουδάζοντας τὴν τέχνη ὁ 
μαθητὴς χειραγωγεῖται ἀπὸ τὸν δάσκαλο στὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας 
καὶ στὴν ἀλήθεια της, νηστεύει καὶ ἀσκεῖται στὴν αὐτοπαραίτηση, 
γιὰ νὰ εἶναι ἡ Εἰκόνα του ποίημα τῆς Ἐκκλησίας καὶ ὄχι ἀτομικό 
του ἐπινόημα — νὰ μπορεῖ νὰ ἀναγνωρίσει ἡ Ἐκκλησία στὸ ἔργο 
του τὸ πρωτότυπο τῆς ἀλήθειας της. Οἱ ἀντικειμενικοὶ κανόνες καὶ
ὁ καθιερωμένος τύπος τῆς Εἰκόνας ὑποτάσσουν τὴν ἀτομικὴ ἀπὸ 
τὸν ζωγράφο θεώρηση τῆς εἰκονογραφικῆς ἀλήθειας, τὴν ἀτομική 
του ἰδέα καὶ σύλληψη, σὲ μιὰ θέα ποὺ εἶναι γεγονὸς κοινωνίας. 
Δὲν παριστάνει τὴν πραγματικότητα ὅπως αὐτὸς τὴ βλέπει μὲ τὰ 
φυσικά του μάτια, ἀλλὰ μὲ τὴ βοήθεια συμβόλων ποὺ εἶναι κοινὰ 
πρότυπα τῆς ἐκκλησιαστικῆς συνείδησης. Ἡ ἀπόφαση τῆς Ζ΄ 
Οἰκουμενικῆς Συνόδου λέει:
«Οὐ γὰρ ζωγράφων ἐφεύρεσις ἡ τῶν εἰκόνων ποίησις, ἀλλὰ τῆς καθολικῆς Ἐκκλησίας 
ἔγκριτος θεσμοθεσία καὶ παράδοσις [...] μενοῦνγε αὐτῶν [τῶν ἁγίων Πατέρων] ἡ ἐπίνοια 
καὶ ἡ παράδοσις, καὶ οὐ τοῦ ζωγράφου. Τοῦ γὰρ ζωγράφου ἡ τέχνη μόνον· ἡ δὲ διάταξις 
πρόδηλον τῶν δειμαμένων ἁγίων Πατέρων»268.

Καὶ τὸ παράδοξο —γιὰ τὸν ἄγευστο τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἐμπειρίας— εἶναι ὅτι ἡ ὑποταγὴ τοῦ καλλιτέχνη στοὺς δεδομένους 
εἰκονογραφικοὺς τύπους δὲν περιορίζει τὴ δημιουργικὴ ἔμπνευση 
καὶ πρωτοβουλία, δὲν εἶναι ἕνα εἶδος «λογοκρισίας» καὶ 
πνευματικοῦ εὐνουχισμοῦ ποὺ ἐπιβάλλεται στὸ τάλαντο καὶ στὴν 
ἱκανότητα τοῦ καλλιτέχνη. Ἀντίθετα, ὅσο περισσότερο 



ἐλευθερώνεται ἀπὸ τὶς ἀτομικές του αἰσθητικὲς παρορμήσεις, 
τόσο ἐναργέστερα ἀποκαλύπτεται ἡ προσωπικὴ ἑτερότητα τοῦ 
ἔργου του καὶ ἡ σύνολη Ἐκκλησία ἀναγνωρίζει στὸ δικό του 
προσωπικὸ ἐνέργημα τὴν ἴδια τὴν καθολική της ἀλήθεια. Καὶ 
εἶναι ἐκπληκτικὰ τὰ καλλιτεχνικὰ ἅλματα ποὺ ἔχουν 
πραγματοποιηθεῖ στὸν χῶρο τῆς βυζαντινῆς ἁγιογραφίας, ἡ τόλμη 
τῶν καθαρὰ ζωγραφικῶν καινοτομιῶν, τὸ ἐπίπεδο τῆς ζωγραφικῆς
εὐαισθησίας ποὺ διαφοροποιοῦσε τὶς εἰκονογραφικὲς σχολὲς καὶ 
τάσεις, ἀλλὰ καὶ τοὺς καλλιτέχνες.

Πρέπει ἴσως ἐδῶ νὰ προστεθεῖ ὅτι ἡ ἐκκλησιαστικὴ 
εἰκονογραφία προϋποθέτει τὴν ἄρτια καὶ ἐπιμελημένη γνώση καὶ 
ἱκανότητα τοῦ ζωγράφου στὴν «κοσμικὴ» ἀρχικὰ ζωγραφική. 
Εἶναι γνωστὸ ὅτι οἱ μαθητευόμενοι ἁγιογράφοι περνοῦσαν ἀπὸ 
μακρὲς καὶ ἐπίπονες «σπουδὲς» τοπιογραφικῶν συνθέσεων καὶ 
πορτρέτων προτοῦ φτάσουν στὴν Εἰκόνα. Ἤξεραν πολὺ καλὰ τὰ 
μυστικὰ τῆς ζωγραφικῆς τέχνης καὶ εἶχαν ἀσκηθεῖ μὲ ἐξαιρετικὴ 
ἐπιμέλεια σὲ αὐτὴ τὴν τέχνη προτοῦ νὰ ὑποταχθοῦν στὸν κανόνα 
τῆς ἁγιογραφίας. Ὅπως σὲ κάθε φάση τῆς ζωῆς τῆς Ἐκκλησίας, 
ἔτσι καὶ ἐδῶ ἡ ὑπέρβαση τοῦ φυσικοῦ γίνεται ὄχι ἀφηρημένα καὶ 
διανοητικά, ἀλλὰ μὲ τὴν ἀπόλυτη πιστότητα στὸ φυσικό, τὴ σωστὴ 
γνώση καὶ σπουδὴ τῶν ἀντιστάσεων καὶ δυνατοτήτων τῆς φύσης. 
Ἡ μεταμορφωμένη κτίση τῆς Ἐκκλησίας δὲν ἀντιπροσωπεύει μιὰν 
ὀντολογικὴ μεταβολή, ἐξαΰλωση ἢ ἀποπνευμάτωση τῆς φύσης, 
ἀλλὰ μιὰ ὑπαρκτικὴ μεταβολή της. Ἡ φύση παραμένει ἡ ἴδια, 
ἀλλάζει ὅμως ὁ τρόπος ὑπάρξεως τῆς φύσης. Ἡ ἐξαΰλωση καὶ 
ἀποπνευμάτωση τῆς φύσης εἶναι μόνο μιὰ νοητικὴ σύλληψη, ποὺ 
ἔχει ὡς ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση τὴν «ἠθικὴ» μίμηση τοῦ ἰδεατοῦ 
προτύπου καὶ ὡς εἰκαστικὴ παράσταση τὴ σχηματικὴ καὶ 
ἀναλογικὴ ἀλληγορία. Ἐνῶ ἡ ὑπαρκτικὴ μεταβολὴ τῆς φύσης 
προσεγγίζεται, βιωματικὰ καὶ εἰκαστικά, μόνο μὲ τὴν ἄσκηση τῆς 
ἐλευθερίας, μόνο ἀπὸ τὴν ὁδὸ τῆς μετάνοιας. Τὸ κατόρθωμα τῆς 
βυζαντινῆς εἰκονογραφίας εἶναι ὅτι ἀποφεύγει τὸν κίνδυνο τῶν 
«νοητῶν εἰδώλων» μένοντας πιστὴ στὴν «ταυτότητα» τῆς φύσης 
καὶ στὴν «ἑτερότητα» τῆς ὑπαρκτικῆς της μεταβολῆς: «Τὴν 
ἑτερότητα παρίστησιν, ἑτερότητα δὲ ὡς ὁμοιότητα»269.



Ἡ ἀσκητικὴ σπουδὴ καὶ πιστότητα στὸ φυσικὸ προκειμένου νὰ 
ἀναχθοῦμε στὴν ὑπαρκτική του μεταμόρφωση φαίνεται 
καθαρότερα στὴ σύγκριση τῆς ἑλληνικῆς («βυζαντινῆς», ὅπως 
λέμε σήμερα) μὲ τὴ ρωσικὴ ἁγιογραφία — θέμα λεπτὸ καὶ 
εὐαίσθητο270.

Μιλήσαμε γιὰ τὴν ὕπαρξη κανόνα στὴν ὀρθόδοξη ἁγιογραφία. 
Ἡ χρήση αὐτοῦ τοῦ κανόνα εἶναι τὸ ὅριο τῆς ὑποταγῆς τοῦ 
καλλιτέχνη —ὅριο «διακρίσεως» ἀνάμεσα στὴν προσωπικὴ 
πρόσβαση καὶ στὴν ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία—, πού, ἐνῶ 
ὑποτάσσει τὴν ἀτομικὴ θεώρηση, ἀναδεικνύει τὴν προσωπικὴ 
καθολικότητα δίχως νὰ καταλήγει σὲ ἀπρόσωπο τύπο.

Ἡ ρωσικὴ ἁγιογραφία δὲν ξεπερνάει πάντοτε τὸν πειρασμὸ τοῦ 
θεωρητικοῦ τύπου, τῆς σχηματικῆς «τεχνοτροπίας». Μπροστὰ σὲ 
μιὰ ρωσικὴ ὀρθόδοξη Εἰκόνα, πολὺ συχνά, δὲν ἔχει κανεὶς τὴ 
μαρτυρία τῆς ὑπαρκτικῆς μεταμόρφωσης τοῦ φυσικοῦ, ἀλλὰ τὴν 
ἰδέα τῆς μεταμόρφωσης δοσμένη σχηματικά, διακοσμητικά. Ἡ 
σχηματοποίηση ὑποκαθιστᾶ τὴν πιστότητα στὸ φυσικὸ καὶ τείνει 
νὰ ὑπηρετήσει τὴν ἐντύπωση τῆς ἀποπνευμάτωσης καὶ 
ἐξαΰλωσης: Οἱ πτυχὲς τοῦ ἐνδύματος δὲν ἀνταποκρίνονται στὴν 
πραγματικότητα ἑνὸς σώματος κάτω ἀπὸ τὸ ἔνδυμα, ἡ στάση τῶν 
σωμάτων καὶ οἱ κινήσεις τους δὲν εἶναι φυσικές, ἀλλὰ γεωμετρικὰ 
σχηματικές271, οἱ φωτισμοὶ διαχέονται, σχεδὸν ταυτίζονται μὲ τὸ 
χρῶμα, γιὰ νὰ δοθεῖ ἡ ἐντύπωση καὶ πάλι μιᾶς αὐτόφωτης ὕλης. 
Εἶναι δύσκολο νὰ περιγράψει κανεὶς μὲ τὸν λόγο τὶς πραγματικὲς 
αὐτὲς διαφορές, γίνονται ὅμως ἀντιληπτὲς ὅταν συγκρίνουμε μιὰ 
ρωσικὴ Εἰκόνα μὲ μιὰ ἑλληνική.

Αὐτὴ ἡ διαφοροποίηση κάνει τὴ ρωσικὴ ἁγιογραφία εὐκολότερα 
προσιτὴ στὸν σύγχρονο δυτικὸ ἄνθρωπο, ἀνταποκρίνεται στὸν 
τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο ὁ Εὐρωπαῖος καταλαβαίνει, μέσα ἀπὸ τὴ δική 
του παράδοση, τὴν ἀφαίρεση σὰν ἀποπνευμάτωση καὶ ἐξαΰλωση. 
Καὶ δὲν εἶναι ἄσχετη αὐτὴ ἡ στάση μὲ ἄλλες ἰδιάζουσες μορφὲς 
τῆς ρωσικῆς ἐκκλησιαστικῆς ζωῆς καὶ θεολογίας, ὅπως, π.χ., μὲ 
τὸν ρυθμὸ τοῦ μπαρὸκ ποὺ κυριάρχησε στὴν ἐκκλησιαστικὴ 
ρωσικὴ ἀρχιτεκτονική, τὴν ὁλοκληρωτικὴ ἅλωση τῆς λειτουργικῆς 
μουσικῆς ἀπὸ τὸν ἀνθρωποκεντρικὸ συναισθηματισμὸ τῆς δυτικῆς 



«ἁρμονίας» ἢ τὶς «σοφιολογικὲς» τάσεις τῆς ρωσικῆς θεολογίας, 
τόσο συγγενικὲς μὲ τὸν δυτικὸ μυστικισμό.

7. Ἡ ἔσχατη ἐλπίδα
Ξεκινήσαμε ἀπὸ τὸ ἐρώτημα πῶς τίθεται τὸ πρόβλημα τῆς 
τεχνικῆς καὶ ποιό ἦθος ἐκφράζει ἡ τεχνικὴ στὸν χῶρο τῆς 
λειτουργικῆς τέχνης. Καὶ προσπαθήσαμε νὰ ἀναζητήσουμε στὴν 
ἐκκλησιαστικὴ ἀρχιτεκτονικὴ καὶ εἰκονογραφία τὴν ξεχωριστὴ 
στάση ζωῆς ἢ τὸ ἦθος ποὺ μπορεῖ νὰ μεταβάλει τὴν τεχνικὴ σὲ 
πράξη λειτουργικὴ καὶ εὐχαριστιακή, νὰ ἀποκαταστήσει τὴ σχέση 
μὲ τὴν ὕλη σὲ γεγονὸς κοινωνίας καὶ προσωπικῆς ὁλοκλήρωσης. 
Πέρα ἀπὸ τὴ «σημαντικὴ» περιγραφὴ τῶν ὁρίων αὐτῆς τῆς 
στάσης, αὐτοῦ τοῦ συγκεκριμένου ἤθους, δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ 
προχωρήσουμε χωρὶς τὸν κίνδυνο δεοντολογικῶν 
σχηματοποιήσεων.

Δὲν ὑπάρχει μιὰ θεωρία ποὺ νὰ προδιαγράφει τὴ μεταμόρφωση 
τῆς τεχνικῆς σὲ κοινωνικὸ γεγονὸς καὶ σὲ δυνατότητα ὑπαρκτικῆς 
ὁλοκλήρωσης τοῦ ἀνθρώπου. Ὑπάρχει ὅμως ἡ δυναμικὴ ἀφετηρία 
γι' αὐτὸν τὸν μετασχηματισμὸ τῆς ζωῆς καὶ τῆς χρήσης τοῦ 
κόσμου: εἶναι ἡ εὐχαριστιακὴ σύναξη, ἡ κοινωνικὴ πραγμάτωση 
τῆς ζωῆς καὶ τῆς τέχνης στὴν ἐνορία καὶ ἐπισκοπή. Κανένας 
πολιτικὸς προγραμματισμός, ὁσοδήποτε «ἀποτελεσματικός», 
καμία κοινωνικὴ Ἠθική, ὁσοδήποτε ριζοσπαστική, καμία 
ὀργάνωση τοῦ λαϊκοῦ σώματος σὲ «πυρῆνες» ἐπαναστατικῆς 
ἀλλαγῆς δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ πραγματοποιήσουν τὸν 
«μεταβολισμὸ» τῆς ζωῆς ποὺ ἀπεργάζεται δυναμικὰ ἡ 
εὐχαριστιακὴ κοινότητα, νὰ ὁδηγήσουν στὴ λύση τῶν ἀκραίων 
ὑπαρκτικῶν προβλημάτων ποὺ δημιουργεῖ σήμερα πιὰ ἡ 
τεχνοκρατία.

Ὁ κίνδυνος τοῦ πυρηνικοῦ ἀφανισμοῦ, ἡ παραφροσύνη τῶν 
ἐξοπλισμῶν, ἡ διεθνοποίηση τῶν συστημάτων καὶ μηχανισμῶν 
καταπίεσης καὶ ἀλλοτρίωσης τοῦ ἀνθρώπου, ἡ ἐξάντληση τῶν 
πλουτοπαραγωγικῶν πηγῶν τοῦ πλανήτη, ἡ μόλυνση τῶν 
θαλασσῶν καὶ τῆς ἀτμόσφαιρας, ἡ προσπάθεια ἀπώθησης καὶ 
λήθης τοῦ θανάτου στὴν ὑστερία τῆς καταναλωτικῆς βουλιμίας καὶ 



ἐμπορίας τῆς ἡδονῆς, αὐτὰ ὅλα, καὶ πλῆθος ἀκόμα ἐφιαλτικὰ 
σύνδρομα, εἶναι ὁ κόσμος ποὺ ὑποδέχεται σήμερα κάθε νήπιο 
ἀναδεκτὸ τῆς Ἐκκλησίας μέσα ἀπὸ τὴν κολυμβήθρα τοῦ ἁγίου 
Βαπτίσματος. Καὶ ἀπέναντι σὲ αὐτὸν τὸν κόσμο ὅλοι οἱ πιστοὶ 
μοιάζουμε ὁλότελα νήπιοι, ἀδύναμοι καὶ ἀνίσχυροι νὰ 
ἐπηρεάσουμε στὸ παραμικρὸ τὴν πορεία τῆς ἀνθρώπινης Ἱστορίας 
καὶ τὴν τύχη τοῦ πλανήτη μας. Ἴσως γιατὶ μέσα ἀπὸ τὶς ἱστορικὲς 
περιπέτειες τῶν αἱρετικῶν ἀλλοιώσεων τῆς ἀλήθειας μας 
(ἀλλοιώσεων ποὺ θεμελιώνουν τὸ σημερινὸ πολιτιστικὸ ἀδιέξοδο) 
μοιάζουμε νὰ χάσαμε τὴν ἐπίγνωση τοῦ τρόπου μὲ τὸν ὁποῖο ἡ 
ἀσθένεια καὶ ἀδυναμία μας «τελειοῖ» τὴ μεταμορφωτικὴ δύναμη 
τῆς Ἐκκλησίας. Ἡ δύναμή μας «κέκρυπται» στὸν κόκκο τοῦ σίτου 
καὶ στὸν ἐλάχιστο σπόρο τοῦ σιναπιοῦ, στὸν μυστικὸ δυναμισμὸ 
τῆς ζύμης τῆς χαμένης στὸ νεκρὸ φύραμα τοῦ κόσμου — στὴν 
εὐχαριστιακὴ ὑπόσταση τοῦ κοινωνικοῦ μας σώματος.

Ἡ εὐχαριστιακὴ κοινότητα, ἡ ἐπαναβίωση τῆς εὐχαριστιακῆς 
μας αὐτοσυνειδησίας καὶ ταυτότητας, ὁ πυρήνας τῆς ἐνορίας καὶ 
τῆς ἐπισκοπῆς, εἶναι ἡ «ἐπαναστατική» μας ὀργάνωση, ἡ 
ριζοσπαστική μας «πολιτική», ἡ «ἀνατρεπτικὴ τοῦ 
κατεστημένου» Ἠθική μας: εἶναι ἡ ἐλπίδα μας καὶ τὸ μήνυμα τοῦ 
εὐαγγελισμοῦ ποὺ κομίζουμε. Καὶ αὐτὴ ἡ ἐλπίδα θὰ «νικήσει τὸν 
κόσμο», θὰ μετακινήσει τὰ βουνὰ τῆς τεχνοκρατικῆς ἀσφυξίας. Ἡ 
τεχνοκρατικὴ ἀσφυξία τοῦ κόσμου σήμερα εἶναι ἡ μοιραία 
κατάληξη τῆς μεγάλης ἱστορικῆς περιπέτειας τῆς δυτικῆς 
χριστιανοσύνης, τῶν διαιρέσεων, αἱρέσεων καὶ ἀλλοιώσεων τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἀλήθειας.

Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἔξοδος ἀπὸ τὸ ἀδιέξοδο τῆς τεχνοκρατίας δὲν 
μπορεῖ νὰ εἶναι ἄσχετη μὲ τὴν ἐπιστροφὴ στὴ δυναμικὴ ἀλήθεια 
τῆς Μίας Ἐκκλησίας. Ἡ δίψα τῶν ἀνθρώπων γιὰ ζωὴ ἔχει τὴ 
συγκεκριμένη ἱστορική της ἀπάντηση στὴ Σάρκωση τοῦ Χριστοῦ, 
στὴ Μία καθολικὴ Εὐχαριστία. Καὶ ἡ Μία καθολικὴ Εὐχαριστία 
σημαίνει τὴν ἀπόλυτη προτεραιότητα τῆς ὀντολογικῆς ἀλήθειας 
τοῦ προσώπου, τὴν ἀπελευθέρωση τῆς ζωῆς ἀπὸ τὸν 
συγκεντρωτικὸ ὁλοκληρωτισμὸ τῆς ἀντικειμενικῆς αὐθεντίας, τὸ 
ξανασυλλάβισμα τῆς ἀλήθειας τοῦ κόσμου μέσα ἀπὸ τὸν λόγο καὶ 



τὴν τέχνη τῆς Εἰκόνας. Καὶ μόνο αὐτὲς οἱ τρεῖς ὑπερβάσεις τῆς 
αἵρεσης ἀρκοῦν γιὰ νὰ μετακινήσουν τὰ βουνὰ τῆς τεχνοκρατικῆς 
ἀσφυξίας.

Ὁ χῶρος τῆς ὑπέρβασης εἶναι ἡ καθολικότητα τῆς τοπικῆς 
εὐχαριστιακῆς κοινότητας, ἐνορίας ἢ ἐπισκοπῆς. Μόνο ἐκεῖ μπορεῖ 
νὰ δοθεῖ ἡ μάχη μὲ τὸ ἀδιέξοδο τῆς τεχνοκρατίας. Καὶ ὅσο 
εἰλικρινέστερη ἡ ἀναζήτηση τῆς ζωῆς μέσα ἀπὸ τὴν κατάρρευση 
τῶν εἰδώλων τῆς ζωῆς, τόσο πιὸ σίγουρη ἡ συνάντηση μὲ τὴν 
ἔνσαρκη ἀπάντηση στὴν ἀνθρώπινη δίψα — τὴν εὐχαριστιακὴ 
πραγμάτωση τῆς «ὄντως ζωῆς».

Χρειάστηκαν ἐννέα περίπου αἰῶνες γιὰ νὰ φτάσουμε ἀπὸ τὸ 
Filioque καὶ τὸ «πρωτεῖο» καὶ τὸ «ἀλάθητο» καὶ τὴν ἀπώλεια 
τῆς ἀλήθειας τοῦ προσώπου στὸ ἀπροκάλυπτο πιὰ καὶ καθολικὸ 
ἀδιέξοδο ποὺ δημιουργεῖ ἡ ἀλλοτρίωση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 
τρόπου τοῦ βίου. Ὁ χρόνος εἶναι πολὺ σχετικὸ μέγεθος, καὶ 
κανένας δὲν μπορεῖ νὰ ξέρει πότε καὶ μέσα ἀπὸ ποιές μορφὲς 
ἱστορικῶν καὶ πολιτιστικῶν ἐξελίξεων μπορεῖ νὰ συνειδητοποιηθεῖ 
ἡ δυνατότητα ὑπέρβασης τοῦ ἀδιεξόδου. Τὰ ψελλίσματα αὐτῶν 
ἐδῶ τῶν σελίδων θὰ ἔχουν ἀπαλειφθεῖ ἀπὸ τὴν ἀνθρώπινη μνήμη, 
καὶ τὰ μάτια ποὺ θὰ σκύψουν στὴν ἀνάγνωσή τους, ὅπως καὶ τὸ 
χέρι ποὺ τὰ χάραξε, θὰ ἔχουν χαθεῖ στὸ χῶμα, ἀλλὰ ἡ διαδοχὴ 
τῶν γενεῶν —«αἱ γενεαὶ πᾶσαι» ποὺ συγκροτοῦν τὴν Ἐκκλησία
— θὰ συνεχίζουν τὸ αἴτημα καὶ θὰ πραγματοποιοῦν τὸν ἐρχομὸ 
τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ στὸ γεγονὸς τῆς εὐχαριστιακῆς «ζύμης». 
Ὅσο καὶ ἂν εἶναι χρονικὰ ἀπομακρυσμένη, ἡ ὑπέρβαση τῆς 
αἵρεσης εἶναι σημερινὸ γεγονός — ὄχι γιατὶ τὰ ἱστορικὰ 
περιθώρια τοῦ ἀδιέξοδου πολιτισμοῦ εἶναι ἀπὸ τώρα κιόλας 
περιορισμένα, ἀλλὰ γιατὶ αὐτὴ εἶναι ἡ παρούσα ἐσχατολογικὴ 
ἀλήθεια τῆς Ἐκκλησίας, ἡ κρυμμένη στὰ ὅρια τῆς εὐχαριστιακῆς 
«ζύμης».

Σὲ μιὰ καινούργια ἐποχὴ ἡ εὐχαριστιακὴ πραγμάτωση τῆς 
Βασιλείας, χωρὶς νὰ ἀναιρεῖ τὴν περιπέτεια τῆς ἐλευθερίας καὶ 
ἁμαρτίας, θὰ σαρκωθεῖ καὶ πάλι σὲ δυναμικὲς μορφὲς κοινωνικοῦ 
καὶ πολιτιστικοῦ βίου, γιατὶ αὐτὸς ὁ κοινωνικὸς δυναμισμὸς εἶναι 
ἡ φύση τῆς Ἐκκλησίας, ἡ ὀργανικὴ συνέπεια τῆς ζωῆς της. Αὐτὴ ἡ 



καινούργια ἐποχὴ θὰ ξανασυλλαβίσει μὲ ταπείνωση τὴν ἀλήθεια 
τοῦ κόσμου, τὸν λόγο τῶν πραγμάτων καὶ τὸ νόημα τῆς Ἱστορίας 
— θὰ τεχνουργήσει καὶ πάλι στὴν Εἰκόνα τὸ μεταμορφωμένο 
πρόσωπο τοῦ ἀνθρώπου.

 



ΕΠΙΛΟΓΟΣ
ΤΟ ΗΘΟΣ ΤΗΣ ΕΛΕΥΘΕΡΙΑΣ
 
Τὰ ὅρια τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἤθους εἶναι τὰ ὅρια τῆς προσωπικῆς 
ἐλευθερίας, συγκεκριμένα κι ὡστόσο ἀπεριόριστα — εἶναι τὰ ὅρια 
τῆς ζωῆς στὴ μόνη λογικὴ καὶ αὐτεξούσια πραγματοποίηση: τὴν 
ὑποστατικὴ τοῦ προσώπου.

Αὐτὴ ἡ ἀφετηριακὴ καὶ θεμελιώδης ἀλήθεια εἶναι καὶ ἡ πιὸ 
δύσκολα προσιτή. Οἱ ἄνθρωποι ἐπιμένουμε νὰ μεταθέτουμε τὰ 
ὅρια τῆς ζωῆς σὲ ἀνυπόστατους χώρους. Φτιάχνουμε εἴδωλα τῆς 
ζωῆς, ἀλλὰ καὶ εἴδωλα τοῦ κακοῦ ποὺ ἀπειλεῖ τὴ ζωή: Δίνουμε 
πλαστὴ ὑπόσταση σὲ ἀνυπόστατες ἀπειλὲς καὶ 
ἀντικειμενοποιοῦμε τὴν ἁμαρτία-ἀποτυχία τῆς ζωῆς ἔξω ἀπὸ τὸν 
χῶρο ὅπου πραγματικὰ πραγματώνεται, τὸν χῶρο τῆς 
προσωπικῆς ἐλευθερίας. Ἀναζητᾶμε συνεχῶς ριζοσπαστικὲς 
μεθόδους καὶ ἀποτελεσματικότερα ἠθικὰ συστήματα, πιστεύουμε 
πὼς πολεμᾶμε τὸ κακὸ στὶς ἱστορικές, κοινωνικές, πολιτιστικές, 
πολιτικές του φανερώσεις. Ξεχνᾶμε ἢ ἀγνοοῦμε πὼς οἱ 
φανερώσεις αὐτὲς τοῦ κακοῦ φανερώνουν τὴν ὑπαρκτική μας 
περιπέτεια, πὼς τὸ παιχνίδι τοῦ βίου παίζεται ἀποκλειστικὰ καὶ 
μόνο στὸ πεδίο τῆς προσωπικῆς ζωῆς.

Αὐτὸ δὲν σημαίνει πὼς ἡ συνισταμένη τῶν προσωπικῶν 
ἁμαρτιῶν μας δὲν δημιουργεῖ «καταστάσεις» κακοῦ, 
αὐτονομημένα ἀπὸ τὴν ἐλευθερία μας γρανάζια μηχανισμῶν 
βασανιστικῶν τοῦ ἀνθρώπου. Ἀλλὰ τὸ πρόβλημα τοῦ ἤθους εἶναι 
ἀφετηριακὰ καὶ τελικὰ πρόβλημα διάκρισης ἀνάμεσα στὴν 
πραγματικότητα καὶ στὴν οὐτοπία, στὴν ἀληθινὴ ἢ πλασματικὴ 
πραγμάτωση τῆς ζωῆς. Γιατὶ μπορεῖ ὁ ἄνθρωπος νὰ ἀναλώσει τὴ 
ζωή του ὁλόκληρη πολεμώντας τὶς ἀντικειμενικὲς «καταστάσεις» 
ἀνελευθερίας, ἐνῶ τὰ γρανάζια τῆς ὑποταγῆς καὶ τῶν 
ἀλλοτριώσεων τῆς ζωῆς συνεχίζουν νὰ δουλεύουν μέσα του 
ἀναπαράγοντας ἀδιάκοπα τὸν βασανισμό. Ὅπως μπορεῖ καὶ νὰ 
κλειστεῖ στὸ σκληρυμένο κέλυφος μιᾶς ἀτομικῆς «ἠθικότητας» 
ποὺ εἶναι τόσο στερητικὴ καὶ ἀλλοτριωτικὴ τῆς ζωῆς ὅσο καὶ οἱ 



αὐτονομημένοι μηχανισμοὶ καταπίεσης.
Τὰ κριτήρια τῆς Ἐκκλησίας γιὰ τὸ ἀνθρώπινο ἦθος ἀποκλείουν 

τὸ γνωστὸ καὶ ἀδιέξοδο δίλημμα: Νὰ ἀρχίσουμε ἀπὸ τὴν 
ἠθικοποίηση τοῦ ἀτόμου ἢ ἀπὸ τὴν ἠθικοποίηση τῶν συνθηκῶν τοῦ 
κοινοῦ βίου; Τὸ δίλημμα εἶναι λαθεμένο, γιατὶ προϋποθέτει μιὰ 
φαινομενικὴ μόνο καὶ πολωτικὴ ἀντίληψη τῆς ζωῆς: τὸ ἄτομο σὰν 
μονάδα τῆς ζωῆς καὶ τὸ κοινωνικὸ σύνολο σὰν ἄθροισμα 
ἀριθμητικὸ τῶν ἐπιμέρους μονάδων. Ἀντίθετα, ἡ Ἐκκλησία βλέπει 
τὴν καθολικὴ πραγμάτωση τῆς ζωῆς στὸ γεγονὸς τῆς προσωπικῆς 
ὕπαρξης καὶ τὴν προσωπικὴ ὕπαρξη ὡς κοινωνικὸ καὶ ὄχι ἀτομικὸ
γεγονός. Γι' αὐτὸ καί, ὅταν νικηθεῖ ἡ ὑπαρκτικὴ ἀποτυχία καὶ 
ἁμαρτία στὸ πεδίο τῆς προσωπικῆς ζωῆς ἑνὸς καὶ μόνο 
ἀνθρώπου, τὸ ἀποτέλεσμα εἶναι πάντα ἕνα κοινωνικὸ γεγονὸς μὲ 
ἐκπληκτικὴ εὐρύτητα καὶ ἀπροσδιόριστο δυναμισμό272. Ἀλλὰ αὐτὴ 
ἡ μεταβολὴ τῶν ποσοτικῶν μεγεθῶν σὲ ποιοτικὰ μέτρα 
ἀξιολόγησης τῶν δυνατοτήτων τῆς ζωῆς δὲν εἶναι ἁπλῶς μιὰ 
διαφορετικὴ θεώρηση τοῦ ἠθικοῦ προβλήματος. Εἶναι μιὰ 
διαφορετικὴ στάση ζωῆς, ποὺ προϋποθέτει τὴν ὑπαρκτικὴ 
μεταβολὴ τοῦ ἀνθρώπου, δηλαδὴ τὴ μετάνοια, τὴ δυναμικὴ 
ἀναθεώρηση τῶν στόχων τοῦ βίου.

Ἠ ἀλήθεια τοῦ προσώπου διαστέλλει τὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας καὶ 
τὸ ἦθος τῆς Ἐκκλησίας ἀπὸ κάθε ἄλλη ἠθικὴ ἀντίληψη. Σὲ 
ἀντίθεση μὲ ὁποιαδήποτε ἄλλη Ἠθική, ἡ Ἐκκλησία δὲν ζητάει νὰ 
κατοχυρώσει τὸ ἄτομο, οὔτε μεμονωμένα οὔτε συλλογικά, δὲν 
ἀποβλέπει οὔτε στὴν ἐφήμερη οὔτε στὴν αἰώνια ἀτομικὴ 
ἐξασφάλιση. Ζητάει νὰ ἀπαρνηθεῖ ὁ ἄνθρωπος τὴν ἀτομικότητά 
του, νὰ «ἀπωλέσει» τὴν ψυχή του. Γιατὶ αὐτὴ ἡ ἀπώλεια εἶναι ἡ 
σωτηρία τοῦ ἀνθρώπου, ἡ ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση τῆς «ὄντως 
ζωῆς», τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας.

Παράδοξη γλώσσα. Ποιά εἶναι λοιπὸν ἡ «κοινωνικὴ Ἠθικὴ» τῆς 
Ἐκκλησίας, τὸ συγκεκριμένο ἀποτέλεσμα στὸ ὁποῖο θέλει νὰ 
ὁδηγήσει τοὺς ἀνθρώπους, τὸ «πρόγραμμα» ποὺ ἐπαγγέλλεται; 
Εἶναι ἡ ὁλόκληρη εὐθύνη τοῦ κάθε συγκεκριμένου ἀνθρώπου γιὰ 
τὴν καθολικὴ πραγμάτωση τῆς ζωῆς στὰ ἀπεριόριστα ὅρια τῆς 
προσωπικῆς ὕπαρξης καὶ ἐλευθερίας. Ὁ ἐκκλησιαστικὸς 



ἄνθρωπος σώζει στὸ πρόσωπό του τὶς καθολικὲς δυνατότητες τῆς 
ζωῆς — ὅπως ὁ χαρισματοῦχος ποιητὴς σώζει στὸ πρόσωπό του 
τὶς καθολικὲς δυνατότητες τῆς ποίησης.

Καὶ μέσα ἀπὸ ποιό «προγραμματισμὸ» ὁδηγεῖ ἡ Ἐκκλησία σὲ 
αὐτὸ τὸ ἐπίτευγμα; Σίγουρα ὄχι μὲ ἀφηρημένες θεωρίες καὶ 
νοητικὲς ἀναλύσεις, ἀλλὰ ἀπὸ μιὰ ὁδὸ προσιτὴ τόσο στὸν βαθὺ 
στοχαστὴ ὅσο καὶ στὸν ἀναλφάβητο: μὲ τὰ σωματικὰ ἔργα τῆς 
ἄσκησης, τὴν ἔμπρακτη ἀπάρνηση τῆς ἀτομικότητας· τὴ νηστεία, 
τὴν ἐγκράτεια, τὴν ἐλευθερία ἀπὸ τὴν καταναλωτικὴ μέριμνα, τὴ 
μετοχὴ τοῦ σώματος στὴν προσευχή, τὸν κόπο τῆς διακονίας τῶν 
ἄλλων. Ἀπὸ αὐτὸ τὸ σκαλοπάτι ἀρχίζει ἡ ἀνάβαση πρὸς τὴν 
ἐλευθερία, τὴν ἀληθινὴ κοινωνία. Ἔξω ἀπὸ τὴ σωματικὴ καὶ 
ἔμπρακτη πραγματοποίηση τῆς ζωῆς —ἐλευθερίας τῆς ἀγάπης— 
καμία θεωρία καὶ καμία ἰδεολογία δὲν λυτρώνει τὸν ἄνθρωπο 
ἀπὸ τὴν ὑποταγή του στὴ φυσικὴ ἀναγκαιότητα, τὸν ἐγκλωβισμό 
του στὴ θνητὴ ἀτομικότητα. Κάθε ἠθικὴ καὶ κοινωνικὴ θεωρία 
«ἄπρακτη» —δίχως τὴ σωματικὴ ἀπάρνηση τῆς «ψυχῆς» ἢ τοῦ 
ἐγώ— μόνο αἰσχύνη γεννάει273.

«Ὅταν ὑπεραναβῇς τὴν ὁδὸν τῆς δικαιοσύνης, τότε 
προσκολληθήσῃ τῇ ἐλευθερίᾳ ἐν παντὶ πράγματι», εἶπε ὁ ἅγιος 
Ἰσαὰκ ὁ Σύρος274. Ἡ ὁδὸς τῆς δικαιοσύνης εἶναι τὰ ἔργα τῆς 
δικαιοσύνης275, ἡ ἔμπρακτη ἄρνηση τοῦ ἀνθρώπου νὰ ἀδικήσει τὴ 
φύση του τὴν προικισμένη μὲ τὴ δυνατότητα τῆς προσωπικῆς 
ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας, ἀλλὰ καὶ νὰ ἀδικηθεῖ ἀπὸ τὶς «παρὰ 
φύσιν» ἀπρόσωπες ἀπαιτήσεις τῆς ἐπαναστατημένης φύσης του. 
Δίκοπη πρόκληση καὶ ἀμφίστομη δοκιμασία. «Τὴν ἐμὴν ταύτην 
καὶ οὐκ ἐμήν, ἐχθρὰν φίλην σάρκα», εἶχε πεῖ ὁ ἅγιος Ἰωάννης τῆς 
Κλίμακος276. Νὰ συνειδητοποιήσει ὁ ἄνθρωπος ἐμπειρικὰ αὐτὴ τὴν
πραγματικότητα σημαίνει ὅτι ἔχει κιόλας μπεῖ στὴ μεγάλη 
περιπέτεια γιὰ τὴν κατάκτηση τῆς δίχως ὅρια ἐλευθερίας — «ἐν 
παντὶ πράγματι».

Τέτοιο ἐπίπεδο ὑπαρκτικῶν ἀπαιτήσεων εἶναι ἀσυμβίβαστο μὲ 
τὴ χρησιμοθηρικὴ ἠθικολογία. Ὅμως ἔχουμε κεκτημένη ταχύτητα 
αἰώνων νὰ μεταβάλλουμε τὴν Ἠθικὴ καὶ τὴ θρησκευτικότητα σὲ 
διευκόλυνση τοῦ ἀτομικοῦ βίου: νὰ «βελτιώνονται» τὰ κοινωνικὰ 



ἤθη, οἱ ἀτομικοὶ χαρακτῆρες — ἐκεῖ συνήθως τελειώνει ἡ Ἠθική, 
συχνὰ καὶ ἡ θρησκευτικότητα. Ὡστόσο, γιὰ ἕνα πολιτικὸ ὅραμα, 
γιὰ μιὰ ἐπικίνδυνη ἐξερεύνηση στὴ γῆ ἢ στὸ διάστημα ἢ γιὰ μιὰ 
καινούργια κατάκτηση τῆς ἐπιστήμης θεωροῦμε αὐτονόητη τὴν 
ἑτοιμότητα γιὰ θυσία ἀκόμα καὶ τῆς ἀτομικῆς ἐπιβίωσης. Ἡ 
ἔσχατη αὐταπάρνηση γιὰ τέτοιους σκοποὺς ἔχει στὰ μάτια μας 
ἀμεσότερη σχέση μὲ τὴν πραγμάτωση τῆς ζωῆς καὶ τὴ διακονία 
τῆς ζωῆς ἀπὸ ὅσο ἡ ἀτομικὴ ἠθικὴ κατοχύρωση. Μόνο ἂν 
ξεριζωθοῦμε ἀπὸ τὸν αὐτονόητο ἀτομοκεντρικὸ χαρακτήρα τῆς 
Ἠθικῆς θὰ κατανοήσουμε ὅτι ἡ καθολικὴ πραγμάτωση τῶν 
δυνατοτήτων τῆς ζωῆς στὰ ἀπεριόριστα ὅρια τῆς προσωπικῆς 
ὕπαρξης προϋποθέτει τὴν ἴδια ἑτοιμότητα αὐταπάρνησης, τὴν 
ἑκούσια ἀπώλεια τῆς «ψυχῆς» ἢ τοῦ ἐγώ.

Τὸ ἦθος τῆς ἐλευθερίας ποὺ ἐπαγγέλλεται ἡ Ἐκκλησία δὲν 
συμβιβάζεται μὲ τὴ συντήρηση ἐλπίδων ἀτομικῆς ὑπαρκτικῆς 
αὐτάρκειας, ἐξασφάλισης ἢ βελτιώσεων τοῦ βίου. Εἶναι ἦθος 
ἀνελπιστίας καὶ ἀπόγνωσης γιὰ τὰ περιθώρια ζωῆς ποὺ 
προσφέρει ἡ ἀτομικὴ ἐπιβίωση. Καὶ αὐτὴ ἡ ἀπόγνωση εἶναι τὸ 
μέγιστο τοῦ δυναμισμοῦ τῆς προσωπικῆς ζωῆς, ἡ ἰσχὺς τῆς 
ἐλευθερίας «ἐν παντὶ πράγματι». Εἶναι παράδοξος ἀλλὰ πολὺ 
ἀληθινὸς ὁ λόγος τοῦ ἁγίου Ἰσαάκ: «Οὐδὲν ἰσχυρότερον τῆς 
ἀπογνώσεως. Αὕτη οὐ γινώσκει ἡττηθῆναι ὑπό τινος [...]. Ὅτε ὁ 
ἄνθρωπος ἐν τῇ διανοίᾳ ἑαυτοῦ κόψει τὴν ἐλπίδα ἐκ τῆς ζωῆς 
αὐτοῦ, οὐδὲν θαρσαλεώτερον». Τί δεσμεύει καὶ τί μπορεῖ νὰ 
ἀπειλήσει τὸν παραιτημένο ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ ἐπιβίωση ἄνθρωπο; 
«Πᾶσα θλῖψις γινομένη ὑποκάτωθεν τοῦ θανάτου ἐστί· καὶ αὐτὸς 
ἔκυψε δέξασθαι καθ' ἑαυτοῦ τὸν θάνατον»277. Ἀπὸ κεῖ καὶ πέρα 
αὐτὸς ὁ «ἀνύπαρκτος» ἀρχίζει νὰ δέχεται τὰ δῶρα τῆς ὕπαρξης 
«ἐν ἐκπλήξει». «Καὶ παρέρχεται ἐξ αὐτοῦ ὁ ἀγὼν καὶ ὁ φόβος 
καὶ ὁ κόπος καὶ ὁ μόχθος ἐν πᾶσι. Καὶ ὑπεραίρεται ὑπὲρ τὴν 
φύσιν καὶ φθάνει εἰς τὴν ἀγάπην»278.

Μὰ γιὰ ποιούς μιλᾶμε; θὰ ἀντιπροβάλει καὶ πάλι ἡ «πρακτικὴ» 
καὶ στατιστική μας νοοτροπία. Γιὰ τοὺς ἐλάχιστους «μυστικούς», 
τοὺς ἀναχωρητὲς τῶν ἐρήμων; Ὄχι, μιλᾶμε γιὰ τὸ ἦθος τῆς 
ἐλευθερίας τὸ προσιτὸ σὲ κάθε ἄνθρωπο, γιὰ τὴ δυνατότητα ἑνὸς 



πολιτισμοῦ ποὺ ὑπηρετεῖ τὴν προσωπικὴ ἑτερότητα τοῦ ἀνθρώπου 
καὶ ὄχι τὴν ὑποταγή του στὴν τυραννία τῶν ἀπρόσωπων συνταγῶν 
«εὐτυχίας». Μόνο ποὺ ἕνα τέτοιο ἦθος καὶ ἕνας τέτοιος 
πολιτισμὸς πραγματώνεται κατ' ἀρχὴν μὲ τὸ σῶμα, τὴ φυσικὴ 
ὑπόσταση τῆς ζωῆς, ὄχι κατ' ἀρχὴν μὲ τὴ διάνοια — προϋποθέτει 
«τὴν σταύρωσιν τὴν τοῦ σώματος», ὄχι τοὺς οὐτοπικοὺς 
«μετεωρισμοὺς τῆς διανοίας». Νὰ ὑποταχθεῖ ὁ νοῦς, μὲ τὴ 
σωματικὴ αὐταπάρνηση, στὸ ἄθλημα τῆς ἀγάπης. Νὰ ὑποταχθεῖ ἡ 
αὐθαιρεσία τῆς διάνοιας στὴν ἐλευθερία ἀπὸ τὸ ἐγώ — «ἡ 
διάνοια, τὸ ταχυπετὲς ὄρνεον καὶ ἀναιδέστατον»279. Γιατί 
«ὄρνεο» ἡ διάνοια; Γιὰ τὴν ταχύτητα, εὐκολία καὶ ἀναίδεια μὲ 
τὴν ὁποία μεταθέτει τὴ ζωὴ σὲ ἀνυπόστατους χώρους. «Πολὺς 
γὰρ ἀναχαιτισμὸς γίνεται ἡ συνήθεια αὐτῆς καὶ αἱ ἔννοιαι αὐτῆς 
καὶ πᾶσα ἡ λεπτότης αὐτῆς καὶ ἡ πολύπλοκος αὐτῆς μέθοδος»280.

Ἡ ἀμεσότερη γλώσσα γιὰ νὰ «ποῦμε» τὸ ἦθος τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ζωῆς εἶναι αὐτὴ τῆς σωματικῆς πράξης: Τί εἶναι ἡ 
τελεία ἀγάπη; «Ἔλεγεν ὁ ἀββᾶς Ἀγάθων ὅτι ἤθελον εὑρεῖν λωβὸν
καὶ δοῦναι αὐτῷ τὸ σῶμα μου καὶ λαβεῖν τὸ αὐτοῦ. Αὕτη ἐστὶν ἡ 
τελεία ἀγάπη»281. Μέσα σὲ ἕναν κόσμο ὅπου ὁ προγραμματισμὸς 
τοῦ βίου ὑποκαθιστᾶ ὅλο καὶ περισσότερο τὴν ἀμεσότητα τῆς 
ζωῆς καὶ ἡ ἐλευθερία ἀναζητιέται στὶς θεσμικὲς προϋποθέσεις τοῦ 
συλλογικοῦ βίου, μέσα σὲ αὐτὸν τὸν κόσμο ὅπου ἡ ἀτομικὴ 
διάνοια εἶναι τὸ ἰσχυρότερο ὅπλο ἐπιβίωσης καὶ ἡ ἀτομικὴ 
προτίμηση τὸ μόνο κριτήριο εὐτυχίας, ἡ μαρτυρία τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ ἤθους μοιάζει σὰν εἶδος «ἀναρχικῆς θεωρίας» 
ἀνατρεπτικῆς τῶν καθιερωμένων, ἔτσι ποὺ συγκεντρώνει καὶ πάλι 
τὴν καθολικότητα τῆς ζωῆς στὸ πεδίο τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας 
καὶ τὴν προσωπικὴ ἐλευθερία στὴν ἄσκηση τῆς σωματικῆς 
αὐταπάρνησης.

Ἀλλὰ αὐτὴ ἡ «ἀναρχικὴ» μετάθεση τοῦ ἄξονα τῆς ζωῆς στὸ 
γεγονὸς τῆς ἀλήθειας τοῦ προσώπου —ἀνατρεπτικὴ ὁπωσδήποτε 
τῶν «ἀποτελεσματικῶν» καὶ σκληρυμένων δομῶν, ὅπως καὶ τῶν 
προγραμμάτων «γενικῆς εὐτυχίας»— εἶναι ἡ μόνη φιλάνθρωπη 
καὶ παρήγορη ἀπάντηση στὴν ἀπύθμενη δίψα μας γιὰ τὴν 
ἀμεσότητα τῆς ζωῆς καὶ τῆς ἐλευθερίας. Γι' αὐτὸ καὶ στὴ 



σωματικὴ πράξη τῆς ἄσκησης συλλαβίζουμε, μὲ τὴ γλώσσα τῆς 
ἐρήμου, τὴν ἀντίστασή μας στὴν ἀλλοτριωτικὴ τῆς ὕπαρξης 
ἀτομοκεντρικὴ κοινωνία τῆς τεχνοκρατίας καὶ κατανάλωσης.

Τὸ μήνυμα τῆς ἐρήμου δὲν εἶναι ἡ σωματικὴ ἄσκηση σὰν 
ἀτομικὴ γυμναστικὴ τῆς θέλησης, ἀλλὰ ὁ ἔμπρακτος ἐγκεντρισμὸς 
τῆς φυσικῆς καὶ θνητῆς ζωῆς στὸν τρόπο ὑπάρξεως τοῦ Χριστοῦ 
— στὴ μόνη ὑποστατικὴ πληρότητα ζωῆς τοῦ ἀνθρώπου. Τὰ 
σωματικὰ ἔργα τῆς ἄσκησης εἶναι συσταύρωση μὲ τὸν Χριστό, 
ὑπακοὴ στὸ θέλημα τοῦ Πατρὸς καὶ συνανάσταση στὴ ζωοποιὸ 
υἱικὴ κοινωνία μὲ τὸν Πατέρα. Διὰ τοῦ Χριστοῦ ἡ ἄσκησή μας 
προσάγεται στὸν Θεό, γι' αὐτὸ καὶ κάθε φάση καὶ στιγμὴ τῆς 
ἄσκησης εἶναι μιὰ ἐπίκληση τοῦ ὀνόματος τοῦ Χριστοῦ. Στὴν 
παράδοση τῆς ἐρήμου αὐτὴ ἡ ἐπίκληση δὲν εἶναι νοητικὴ 
ἀναφορά, ἄσχετη μὲ τὸ σῶμα τοῦ ἀνθρώπου, ἀλλὰ ἀδιάκοπη 
μνήμη τοῦ ὀνόματος τοῦ Χριστοῦ καὶ «μονολόγιστος εὐχὴ» 
ταυτισμένη μὲ τὸν ρυθμὸ τῆς ἀναπνοῆς τοῦ σώματος. Γιὰ νὰ 
φτάσει κανεὶς σὲ τέτοια ἀδιάλειπτη καθολικὴ κοινωνία ὁ δρόμος 
τῆς ἄσκησης εἶναι μακρὸς καὶ ἐπίπονος. Ἀλλὰ ἡ ἐπίκληση τοῦ 
ὀνόματος τοῦ Χριστοῦ, ἡ ἐπανάληψη τῆς «εὐχῆς» ποὺ μᾶς 
κληροδότησε ἡ ἐμπειρία τῆς ἐρήμου, σὲ ὅποια στιγμὴ τῆς μέρας ἢ 
τῆς νύχτας, εἶναι σπορὰ ζωῆς στὴν καρδιὰ τοῦ ἀνθρώπου, ἀρδεύει 
τὴν ἔρημο τοῦ βίου μὲ τὰ νάματα τῆς «ὄντως ζωῆς».

Αὐτὴ ἡ ἐπίκληση μπορεῖ νὰ ἀρδεύσει καὶ νὰ ζωοποιήσει τὴν 
κοσμοπολίτικη ἔρημο τοῦ σύγχρονου βίου, νὰ δώσει μιὰν ἄμεση 
γεύση τοῦ Θεοῦ στὴν ἀγνωσία ποὺ θεμελιώνει τὴν εὐζωία μας. Ἡ 
προϋπόθεση τῆς καρδιακῆς ἱκεσίας γιὰ τὸ ἔλεος τοῦ Χριστοῦ 
εἶναι νὰ ταπεινωθεῖ ὁ ἄνθρωπος, ἔστω καὶ ἀκούσια· καὶ σήμερα 
αὐτὴ ἡ ταπείνωση —περισσότερο ἢ λιγότερο ἀκούσια— 
σημαδεύει πιὰ τὸ κορμὶ καὶ τὴν ψυχή μας: Εἶναι ἡ χρεωκοπία τοῦ 
πολιτισμοῦ μας, τοῦ τρόπου τῆς ζωῆς μας σήμερα, ἡ τραγικότητα 
τῆς ἐπαναστατημένης καὶ ἀνικανοποίητης δίψας τοῦ ἀνθρώπου 
γιὰ ὑπαρκτικὴ αὐτάρκεια καὶ αὐτονομημένη ἡδονή. Νὰ 
διακρίνουμε καὶ νὰ ἀναγνωρίσουμε τὴ στέρηση τῆς ζωῆς μέσα στὰ
ὅρια τοῦ ἀτομικοῦ μας βίου —τίμια καὶ δίχως ἐξωραϊστικοὺς 
συμβιβασμούς— εἶναι τὸ πρῶτο καὶ καίριο βῆμα γιὰ νὰ 



λειτουργήσει μέσα μας ἡ ἐπίκληση τοῦ ὀνόματος τοῦ Χριστοῦ ὡς 
γεγονὸς ζωῆς καὶ δυνατότητα ὑπαρκτικῶν χαρισμάτων. Χωρὶς 
ἄλλο, πρέπει νὰ περάσει ὁ ἄνθρωπος ἀπὸ πολλὲς πτώσεις καὶ 
συντριμμούς, ἀπὸ ταπεινώσεις καὶ ἀθλιότητα, ἀπὸ πολλοὺς 
ἀπελπισμούς, γιὰ νὰ φτάσει σὲ ἐκεῖνο τὸ ἦθος τῆς «ἀθωότητας» 
τῶν ὡρίμων ποὺ ἐπιτρέπει τὴ θέαση τῶν μὴ ὁρωμένων.
 
 
 



ΒΙΒΛΙΑ ΤΟΥ ΧΡΗΣΤΟΥ ΓΙΑΝΝΑΡΑ
 
Τὸ ρητὸ καὶ τὸ ἄρρητο – Τὰ γλωσσικὰ ὅρια ρεαλισμοῦ τῆς 
μεταφυσικῆς, ἐκδ. Ἴκαρος, 1999
Ἡ ἀπανθρωπία τοῦ δικαιώματος, ἐκδ. Δόμος, 1997
Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσική, ἐκδ. Δόμος, 1993
Τὸ πραγματικὸ καὶ τὸ φαντασιῶδες στὴν Πολιτικὴ Οἰκονομία, 
ἐκδ. Δόμος, 21996
Προτάσεις Κριτικῆς Ὀντολογίας, ἐκδ. Δόμος, 31995
Ὀρθὸς λόγος καὶ κοινωνικὴ πρακτική, ἐκδ. Δόμος, 21990
Σχεδίασμα Εἰσαγωγῆς στὴ Φιλοσοφία, ἐκδ. Δόμος, 41994
Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως, ἐκδ. Δόμος, 41987
Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης, ἐκδ. Δόμος, 41998
Πολιτιστικὴ Διπλωματία – Προθεωρία ἑλληνικοῦ σχεδιασμοῦ, 
ἐκδ. Ἴκαρος, 2001
Τὰ καθ' ἑαυτόν, ἐκδ. Ἴκαρος, 31996
Σχόλιο στὸ Ἄσμα Ἀσμάτων, ἐκδ. Δόμος, 51998
Καταφύγιο ἰδεῶν, ἐκδ. Ἴκαρος, 61999
Ἀόριστη Ἑλλάδα – Κοντσέρτο γιὰ δυὸ ἀποδημίες, ἐκδ. Δόμος, 
21999
Ἡ κόκκινη πλατεία καὶ ὁ θεῖος Ἀρθοῦρος, ἐκδ. Δόμος, 41998
Πείνα καὶ δίψα, ἐκδ. Γρηγόρη, 51997
Ἀλφαβητάρι τοῦ Νεοέλληνα (Ἀνθολόγιο), ἐκδ. Πατάκη, 2000
Ἡ μεταφυσικὴ τοῦ σώματος, ἐκδ. Δωδώνη, 1971
Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους, ἐκδ. Γρηγόρη, 31987
Ὀρθοδοξία καὶ Δύση στὴ Νεώτερη Ἑλλάδα, ἐκδ. Δόμος, 31996
Ἀλφαβητάρι τῆς πίστης, ἐκδ. Δόμος, 101996
Ἡ Ἀπολογητική, ἐκδ. Γρηγόρη, 1975
Ἐρωτικῶν ἀμφιλογία, ἐκδ. Δόμος, 1989
Ἀλήθεια καὶ ἑνότητα τῆς Ἑκκλησίας, ἐκδ. Γρηγόρη, 21997
Ἡ κρίση τῆς προφητείας, ἐκδ. Δόμος, 21988
Τὸ προνόμιο τῆς ἀπελπισίας, ἐκδ. Γρηγόρη, 21983
Κεφάλαια Πολιτικῆς Θεολογίας, ἐκδ. Γρηγόρη, 31983



Ἡ Νεοελληνικὴ Ταυτότητα, ἐκδ. Γρηγόρη, 21983
Κριτικὲς παρεμβάσεις, ἐκδ. Δόμος, 21987
Τὸ κενὸ στὴν τρέχουσα πολιτική, ἐκδ. Καστανιώτη, 21992
Ἑλλαδικὰ προτελεύτια, ἐκδ. Καστανιώτη, 1992
Χώρα ὑποχείρια παιγνίου, ἐκδ. Καστανιώτη, 1994
Ἀπερισκέπτως αὐτόχειρες, ἐκδ. Καστανιώτη, 1994
Κύκλος φαῦλος στροβιλώδης, ἐκδ. Καστανιώτη, 1994
Ἀφελληνισμοῦ παρεπόμενα, ἐκδ. Ἴνδικτος, 1997
Ἑλληνότροπος πολιτική, ἐκδ. Ἴκαρος, 1996
Ἀντιστάσεις στὴν ἀλλοτρίωση, ἐκδ. Ἴκαρος, 1997
Πολιτισμός, τὸ κεντρικὸ πρόβλημα τῆς πολιτικῆς, ἐκδ. 
Ἴνδικτος, 1997
Ἰχνηλασία νοήματος, ἐκδ. Λιβάνη, 1998
Ἡ παρακμὴ ὡς πρόκληση, ἐκδ. Λιβάνη, 1999
Ἑλληνικὴ ἑτοιμότητα γιὰ τὴν εὐρωπαϊκὴ ἑνοποίηση, ἐκδ. 
Λιβάνη, 2000
Παιδεία καὶ γλώσσα, ἐκδ. Πατάκη, 2000
Ἡ Ἀριστερὰ ὡς Δεξιά – Ἡ Δεξιὰ ὡς παντομίμα, ἐκδ. Πατάκη, 
2001
Κομματοκρατία, ἐκδ. Πατάκη, 2002
ΕΧΟΥΝ ΜΕΤΑΦΡΑΣΤΕΙ:
Σχεδίασμα Εἰσαγωγῆς στὴ Φιλοσοφία
στὰ γαλλικά: Philosophie sans rupture, Genève (Labor et Fides)
στὰ οὐκρανικά: HEPO P BHA I OCOΦI , Κίεβο (ἐκδ. 
OCHOB )
στὰ σερβικά: OCOΦ IA  HOBOΓ Γ A, Βελιγράδι (ἐκδ. 
M POTO BOΓ)
Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης
στὰ ἰταλικά: Heidegger e Dionigi Areopagita, Roma (Città Nuova)
στὰ ρουμανικά: Heidegger şi Areopagitul, Bucuresti (Editura 
Anastasia)
στὰ γαλλικά: De l'absence et de l'inconnaissance de Dieu, Paris 
(Cerf)
στὰ ἀγγλικά: Heidegger and the Areopagite, Edinburgh (T. and 
T. Clark)



στὰ σερβικά: XAJ EΓER  O C JE APEOΠAΓ T, 
Βελιγράδι (ἐκδ. M POTO BOΓ)
Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως
στὰ γερμανικά: Person und Eros, Göttingen (Vandenhoeck und 
Ruprecht)
στὰ ρουμανικά: Persona şi Eros, Bucuresti (Editura Anastasia)
Σχόλιο στὸ Ἄσμα Ἀσμάτων
στὰ γαλλικά: Variations sur le Cantique des Cantiques, Paris 
(Desclée de Brouwer)
στὰ ἰταλικά: Variazioni sul Cantico dei Cantici, Milano (Nuova 
Stampa)
στὰ οὐκρανικά: BAPIAUI HA TEM  ΠICHI ΠICEH , Κίεβο 
(ἐκδ. X ITERA)
Ἀλφαβητάρι τῆς πίστης
στὰ ἀγγλικά: Elements of Faith, Edinburgh (T. and T. Clark)
στὰ γαλλικά: La foi vivante de l'Église, Paris (Cerf)
στὰ ἰταλικά: La fede dell'esperienza ecclesiale, Brescia 
(Queriniana)
στὰ ρωσικά: BEPA UEPK , Μόσχα,
στὰ ρουμανικά: Abecedar al credintei, Bucuresti (Editura 
Bizantina)
στὰ σερβικά: A H K BEPE, Novi Sad (Beceda)
Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους
στὰ ἀγγλικά: The Freedom of Morality, New York (SVP)
στὰ γαλλικά: La morale de la liberté, Genève (Labor et Fides)
στὰ ἰταλικά: La libertà dell'Ethos, Bologna (Dehoniane)
Ἀλήθεια καὶ ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας
στὰ γαλλικά: Vérité et unité de l'Église, Grez-Doiceau (Èditions 
Axios)
στὰ ἰταλικά: Verità e unità della chiesa, Milano (Nuova Stampa)
Πείνα καὶ δίψα
στὰ φινλανδικά: Nälkä ja Jano, Joensuu
στὰ ρουμανικά: Foanea şi Setea, Bucuresti (Editura Anastasia).
 
 

ΤΟ ΒΙΒΛΙΟ Η ΕΛΕΥΘΕΡΙΑ ΤΟΥ ΗΘΟΥΣ ΤΟΥ ΧΡΗΣΤΟΥ ΓΙΑΝΝΑΡΑ 



ΣΤΟΙΧΕΙΟΘΕΤΗΘΗΚΕ ΚΑΙ ΣΕΛΙΔΟΠΟΙΗΘΗΚΕ ΤΟΝ ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟ ΤΟΥ 2002 ΣΤΟ 
ΤΥΠΟΓΡΑΦΕΙΟ «ΑΝΑ ΓΡΑΜΜΑ», ΜΕ ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ-ΔΙΟΡΘΩΣΕΙΣ ΤΗΣ ΜΑΡΙΑΣ 

ΣΥΜΕΩΝΙΔΟΥ, ΓΙΑ ΛΟΓΑΡΙΑΣΜΟ ΤΗΣ ΕΚΔΟΤΙΚΗΣ ΕΤΑΙΡΙΑΣ ΙΚΑΡΟΣ»
 

ΕΠΑΝΕΚΤΥΠΩΣΗ ΙΑΝΟΥΑΡΙΟΣ 2011
ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΑ ΕΠΕ

ΙΚΑΡΟΣ ΕΚΔΟΤΙΚΗ ΕΤΑΙΡΙΑ • ΒΟΥΛΗΣ 4, 105 62 ΑΘΗΝΑ
Τ.: 210 3225152 • F.: 210 3235262 • www.ikarosbooks.gr • info@ikarosbooks.gr



1 ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΠΑΛΑΜΑ, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, 3, 2-12,
ἔκδοση Παναγ. Χρήστου, τόμ. Α΄, Θεσσαλονίκη 1962, σελ. 666.

2 «Ὁ Θεὸς καὶ Πατὴρ κινηθεὶς ἀχρόνως καὶ ἀγαπητικῶς προῆλθεν
εἰς διάκρισιν ὑποστάσεων, ἀμερῶς τε καὶ ἀμειώτως μείνας ἐν τῇ
οἰκείᾳ ὁλότητι ὑπερηνωμένος καὶ ὑπερηπλωμένος»: ΜΑΞΙΜΟΥ
ΟΜΟΛΟΓΗΤΟΥ, Σχόλια εἰς τὸ περὶ θείων ὀνομάτων, Migne P.G.
4, 221Α.

3 Σχόλια εἰς τὸ περὶ θείων ὀνομάτων, Migne P.G. 4, 412BC. —
Πρβλ. καὶ ΔΙΟΝΥΣΙΟΥ ΑΡΕΟΠΑΓΙΤΟΥ, Περὶ μυστικῆς θεολογίας
5, Migne P .G. 3, 1045D-1048AB.

4 Ἡ πρόθεση πρὸς καὶ τὸ οὐσιαστικὸ ὢψ (γεν. ὠπός) —ποὺ
σημαίνει: ὄμμα, ὀφθαλμός, ὄψις— σχηματίζουν τὴ σύνθετη ἔννοια
πρόσ-ωπον, βλ. Δ. ΔΗΜΗΤΡΑΚΟΥ, Μέγα Λεξικὸν τῆς Ἑλληνικῆς
Γλώσσης, τόμ. Θ΄, σελ. 8056. — Ὁ Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑΣ (Ἀπὸ τὸ
προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 290) ἀρνεῖται τὴν ἀρχικὴ
ἔννοια τοῦ ὅρου πρόσωπον «ὡς ἀναφορᾶς καὶ σχέσεως βάσει
κάποιας ἐτυμολογικῆς ἀναλύσεώς του». Προτιμάει «νὰ
ἐτυμολογηθῆ ὁ ὅρος πρόσωπον μᾶλλον ἐπὶ τῇ βάσει αὐστηρᾶς
ἀνατομικῆς ἀναλύσεως: π.χ. τὸ σημεῖον τὸ προσδιοριζόμενον ἀπὸ
τοὺς δύο ὀφθαλμούς [``τὸ πρὸς τοῖς ὠψὶ μέρος'']». Εἶναι ὅμως
φανερὸ ὅτι δὲν πρόκειται γιὰ «κάποια ἐτυμολογικὴ ἀνάλυση»,
ἀλλὰ ὁπωσδήποτε γιὰ τὴν ἐπικρατέστερη: Τόσο ὁ Pierre
CHANTRAINE, Dictionnaire Étymologique de la Langue Grecque
(Histoire des mots), τόμ. ΙΙΙ, Paris (Editions Klincksieck) 1974, σελ.
942, ὅσο καὶ ὁ Hjalmar FRISK, Griechisches Etymologisches
Wörterbuch, Heidelberg (Winter-Verl.) 1960, σελ. 602, ἀλλὰ καὶ
αὐτὸς ὁ Eduard SCHWYZER, Griechische Grammatik, τόμ. ΙΙ,
München (Beck-Verl.) 1950, σελ. 517, δέχονται τὴν ἐτυμολόγηση
ποὺ ἑρμηνεύει τὸ πρόσωπον ὡς «τὸ ἔναντι τῶν ὀφθαλμῶν [τοῦ
ἄλλου]» καὶ ἀποδίδουν μόνο στὸν SOMMER (Nominalkomposita 115,
n. 1) τὴν ἑρμηνεία «τὸ μέρος τῆς κεφαλῆς τὸ πρὸς τοῖς ὠψί».
Γράφει ὁ CHANTRAINE: «Comme μέτωπον, πρόσωπον est une



hypostase [καὶ ὁ ὅρος «ὑπόσταση» ἐδῶ σημαίνει τὴν
ὀνοματοποίηση ἑνὸς ἐμπρόθετου προσδιορισμοῦ: π.χ. πρὸ ὁδοῦ >
πρόοδος, ὑπ' ἀλλήλους > ὑπάλληλοι, παρ' αὐτάς > πάραυτα,
κ.λπ.] issue du radical de ὢψ en posant προτι (ou προσ)-ωπον,
mais l'interprétation doit être différent et le mot doit être signifier
``ce qui est face aux yeux (d'autrui)'' [...]. Le mot a pu finalement
être senti comme un nom verbal répondant à προτιόσσομαι,
προσόψομαι», cf. all. Angesicht. — Οἱ ἴδιες ἀκριβῶς ἀπόψεις καὶ
στὸν FRISK καὶ στὸν SCHWYZER.

5 Βλ. Vl. LOSSKY, La théologie mystique de l'Église d'Orient, Paris
(Aubier) 1944, σελ. 116 κ.ἑ.

6 Πρβλ. Γέν. 4, 1 – 4, 17 – 4, 25. — Ματθ. 1, 25. — Λουκ. 1, 34.
— R. BULTMANN, «Γινώσκω - γνῶσις», στὸ Theolog. Wörterbuch
zum N. Testament, ἐκδ. G. KITTEL, τόμ. Ι, σελ. 696-697. — Max
MEINERTZ, Theologie des Neuen Testamentes, τόμ. Ι, Bonn 1950,
σελ. 199.

7 Βλ. ἐνδεικτικά: THOMAS DE AQUINO, Summa Theologica Ι, 93, 4-
8. — J.-H. NICOLAS, Dieu connu comme inconnu, Paris (Desclée de
Brouwer) 1966, σελ. 332, 334, 339. — Χρήστου ΑΝΔΡΟΥΤΣΟΥ,
Δογματική, Ἀθῆναι 1907, σελ. 137. — Π. Ν. ΤΡΕΜΠΕΛΑ,
Δογματική, τόμ. Α΄, Ἀθῆναι (ἐκδ. «Ζωῆς») 1959, σελ. 487.

8 Περὶ κατασκευῆς τοῦ ἀνθρώπου, 16, Migne P.G. 44, 185.

9 Προσωποποιΐαι, Migne P.G. 150, 1316C.

10 Ὁ ἄνθρωπος μετέχει στὴν «ὄντως ζωὴ» (πέρα ἀπὸ χῶρο, χρόνο
καὶ φυσικοὺς προκαθορισμούς) ἐπειδὴ εἶναι προσωπικὴ ὕπαρξη
καὶ ὄχι ἐπειδὴ ἔχει «πνεῦμα» ἢ «ψυχὴ ἀθάνατη». «Ἂν ἡ ψυχὴ
εἶναι φύσει ἀθάνατος, τότε ἡ προσωπικὴ ἐπιβίωσις εἶναι
ἀναγκαστική [...]. Τότε καὶ ὁ Θεὸς εἶναι ἀθάνατος ἀπὸ τὴν φύσιν
Του, δηλαδὴ κατ' ἀνάγκην, καὶ ὁ ἄνθρωπος συγγενεύει οὐσιαστικὰ



—ἀναγκαστικά— μὲ τὸν Θεόν. Ὅλα αὐτὰ ποὺ εἶναι τόσον φυσικὰ
διὰ τὸν ἀρχαῖον Ἕλληνα, ὁ ὁποῖος δὲν εἶχε ἔννοιαν τοῦ
προσώπου, δημιουργοῦν τεράστια ὑπαρξιακὰ προβλήματα εἰς τὴν
ἐφαρμογήν τους εἰς τὸ πρόσωπον. Διότι μία ἀθανασία
ἀναπόφευκτος δὲν εἶναι νοητὴ διὰ τὸν ἐλεύθερον Θεόν, καὶ
ἀποτελεῖ πρόκλησιν διὰ τὸ πρόσωπον. Πῶς τότε ἐξασφαλίζεται ἡ
ἀπόλυτος καὶ μοναδικὴ ταυτότης τοῦ προσώπου, ἀφοῦ ἡ οὐσία
δὲν μπορεῖ νὰ τὴν ἐξασφαλίση;»: Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ τὸ
προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 306.

11 Εἶναι ἡ κλασικὴ προτεσταντικὴ θέση σχετικὰ μὲ τὶς συνέπειες
τῆς πτώσης στὸν εἰκονισμὸ τοῦ Θεοῦ ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο. Βλ.
ἐνδεικτικά: Heinrich HEPPE, Die Dogmatik der
evangelisch-reformierten Kirche (Neukirchener Verlag) 1958, σελ.
254-260. — Wolfgang TRILLHAAS, Dogmatik, Berlin (Töpelmann)
1962, σελ. 207-208. — Ἐπίσης, τὴν κλασικὴ διατύπωση τῆς
Westminster Confession (1647), Κεφ. 9, §3, στὸ βιβλίο τοῦ Karl
MÜLLER, Die Bekenntnisschriften der reformierten Kirche, Leipzig
(Georg Böhme) 1903, σελ. 564.

12 «Ζωὴ καὶ ἀγάπη ταυτίζονται εἰς τὸ πρόσωπον: τὸ πρόσωπον
δὲν ἀποθνήσκει, μόνον διότι ἀγαπᾶται καὶ ἀγαπᾶ· ἔξω ἀπὸ τὴν
κοινωνίαν τῆς ἀγάπης τὸ πρόσωπον χάνει τὴν μοναδικότητά του,
γίνεται ἕνα ὂν ὅπως καὶ τὰ ἄλλα, ἕνα ``πρᾶγμα'' χωρὶς ἀπόλυτον
``ταυτότητα'' καὶ ``ὄνομα'', χωρὶς πρόσωπον. Θάνατος διὰ τὸ
πρόσωπον σημαίνει τὸ νὰ παύση νὰ ἀγαπᾶται καὶ νὰ ἀγαπᾶ, νὰ
εἶναι μοναδικὸν καὶ ἀνεπανάληπτον, ἐνῶ ζωὴ διὰ τὸ πρόσωπον
σημαίνει τὴν ἐπιβίωσιν τῆς μοναδικότητος τῆς ὑποστάσεώς του,
τὴν ὁποίαν βεβαιώνει καὶ συντηρεῖ ἡ ἀγάπη»: Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑ,
Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 307.

13 «Ma chûte originelle c'est l'existence de l'autre»: L'Être et le
Néant, Paris (Gallimard) 1943, σελ. 321.

14 Huis Clos, στὸ τέλος τῆς πέμπτης σκηνῆς: «L'enfer, c'est les



Autres». — Βλ. καὶ ΜΑΞΙΜΟΥ ΟΜΟΛΟΓΗΤΟΥ, Περὶ διαφόρων
ἀπόρων, Migne P.G. 90, 256B: «Ἡ μία φύσις εἰς μυρία
κατεμερίσθη τμήματα· καὶ οἱ τῆς αὐτῆς φύσεως, ἀλλήλων ἐσμὲν
δίκην ἑρπετῶν θηρίων παραναλώματα».

15 Ἀδελφοὶ Καραμάζωφ, Α΄, 6, ΙΙΙ: Ἀπὸ τὶς διδαχὲς καὶ ὁμιλίες τοῦ
στάρετς Ζωσιμᾶ, θ΄.

16 Σχόλια εἰς τὸ περὶ θείων ὀνομάτων, Migne P.G. 4, 348C.

17 Σχόλια εἰς τὸ περὶ θείων ὀνομάτων, Migne P.G. 4, 305B.

18 Βλ. Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως, §93.

19 Ὁ ὅρος εἶναι τοῦ ἁγίου ΜΑΞΙΜΟΥ: «Κατάκρισις οὖν ἐστι τῆς
προαιρετικῆς ἁμαρτίας τοῦ Ἀδάμ, ἡ τῆς φύσεως πρὸς πάθος καὶ
φθορὰν καὶ θάνατον μεταποίησις· ἣν οὐ γέγονε μὲν ἐκ Θεοῦ
καταρχὰς ἔχων ὁ ἄνθρωπος, ἐποίησε δὲ καὶ ἔγνω, τὴν
προαιρετικὴν διὰ τῆς παρακοῆς ἁμαρτίαν δημιουργήσας· ἧς
ὑπάρχει γέννημα σαφῶς, ἡ διὰ τοῦ θανάτου κατάκρισις», Περὶ
διαφόρων ἀπόρων, Migne P.G. 90, 408C.

20 Περὶ διαφόρων ἀπόρων, Migne P.G. 90, 405C.

21 Anselm, Ἀρχιεπίσκοπος τοῦ Canterbury, 1033-1109· Pierre
Abélard, γάλλος σχολαστικὸς θεολόγος καὶ φιλόσοφος, 1079-1142.
Περισσότερα γιὰ τὶς δικανικὲς θεολογικές τους θεωρίες καὶ τὴν
ἐπίδραση ποὺ εἶχαν αὐτὲς στὸν θεολογικὸ καὶ πνευματικὸ βίο τῆς
Δύσης, βλ. στὴ μελέτη τοῦ Ἰωάν. ΡΩΜΑΝΙΔΟΥ, Τὸ προπατορικὸν
ἁμάρτημα, Ἀθῆναι 1957, σελ. 12 κ.ἑ., 87 κ.ἑ. — Βλ. ἐπίσης,
Étienne GILSON, La Philosophie au Moyen Age, Paris (Payot) 21962,
σελ. 243 κ.ἑ. — Jean COTTIAUX, La conception de la théologie chez
Abélard, Revue d'histoire ecclésiastique, 28 (1932), σελ. 247-295,
533-551, 788-828. — Jean JOLIVET, Arts du langage et théologie chez
Abélard, Paris (Vrin) 1969, κυρίως στὶς σελ. 276 κ.ἑ. — Karl



BARTH, Fides quaerens intellectum, Darmstadt 21958.

22 ΜΑΞΙΜΟΥ ΟΜΟΛΟΓΗΤΟΥ, Περὶ διαφόρων ἀπόρων, Migne
P.G. 90, 364B.

23 Ἰωάν. 3, 18-19.

24 «Ὁδοὶ δύο εἰσί, μία τῆς ζωῆς καὶ μία τοῦ θανάτου [...] ἡ μὲν
οὖν ὁδὸς τῆς ζωῆς ἐστιν αὕτη· πρῶτον, ἀγαπήσεις τὸν θεόν [...],
δεύτερον, τὸν πλησίον σου ὡς σεαυτόν»: Διδαχὴ τῶν Δώδεκα
Ἀποστόλων, 1. 1, 2.

25 Περὶ διαφόρων ἀπόρων, Migne P.G. 90, 413B.

26 Γιὰ μιὰ ἀπὸ αὐτὲς τὶς ἐκδηλώσεις τῆς σύγχρονης ζωῆς,
συγκεκριμένα γιὰ τὸν ἐρωτισμὸ ποὺ κυριαρχεῖ στὴ λογοτεχνία,
γράφει χαρακτηριστικὰ ὁ Alberto MORAVIA: «Ὁ ἐρωτισμὸς ποὺ
χαρακτηρίζει τὴ μοντέρνα λογοτεχνία ἔχει μιὰ ἐντελῶς δική του
μορφή, ποὺ δὲν μοιάζει μὲ καμιὰ προηγούμενη καί, πολὺ
περισσότερο, δὲν μοιάζει καθόλου μὲ τὸν ἐρωτισμὸ τῆς
παγανιστικῆς λογοτεχνίας. Γιατί, ἐνῶ αὐτὴ ἡ δεύτερη κλείνει μέσα
της ὅλο τὸν αὐθορμητισμὸ καὶ τὴν ἀθωότητα μιᾶς πράξης
φυσιολογικῆς καὶ ὄχι ἀξιοκατάκριτης, στὴν ὁποία δὲν ἔχει
εἰσχωρήσει ἀκόμα τὸ μικρόβιο τῆς χριστιανικῆς ἁμαρτίας, ἡ
μοντέρνα λογοτεχνία δεσμεύεται στὴν ἔκφρασή της ἀπὸ τὴ
χριστιανικὴ ἐμπειρία καὶ τὶς προκαταλήψεις της. Καὶ ὁ ἀγώνας
ἀκριβῶς τῆς νεότερης λογοτεχνίας ἐντοπίζει τὴν προσπάθειά του
στὴν ἀπελευθέρωση ἀπὸ τὰ χριστιανικὰ ταμποὺ καὶ τὶς
ὑποκριτικὲς ἀπαγορεύσεις τῆς Ἠθικῆς. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἐλευθερία
αὐτὴ δὲν μπορεῖ ποτὲ νὰ ἔχει τὴν τεράστια δύναμη μιᾶς
ὑποσυνείδητης κατάστασης, ἀλλὰ περιέχει ὁπωσδήποτε τὴν
ἐπίγνωση μιᾶς ἐπανακατάκτησης. Σὰν κάτι ποὺ τὸ εἴχαμε χαμένο
καὶ τὸ ξαναβρίσκουμε»: L'homme, Paris (Flamarion) 1965, σελ.
322 (: L'érotisme en littérature).



27 Ἰωάν. 11, 52.

28 Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος ΠΓ΄, Ἀθῆναι (ἐκδ. Σπανοῦ),
σελ. 319.

29 Κλῖμαξ, Λόγος ΚΗ΄, §§λ, ἔκδοσις Κωνσταντινουπόλεως 1883,
σελ. 101.

30 Κλῖμαξ, Λόγος ΚΣΤ΄, §ια΄, ἔκδοσις Κωνσταντινουπόλεως 1883,
σελ. 125.

31 Περὶ θείων ὀνομάτων, Migne P.G. 3, 720BC.

32 Κλῖμαξ, Λόγος Ε΄, §στ΄, ἔκδοσις Κωνσταντινουπόλεως 1883, σελ.
57.

33 Δόκτωρ Ζιβάγκο, ἑλλην. μετάφραση: Σ. Πρωτοπαπᾶ, Ἀθῆναι
1964, σελ. 405-406.

34 Κεφάλαια περὶ ἀγάπης, Β΄, λθ΄, Migne P.G. 90, 997Α.

35 Ἔγκλημα καὶ τιμωρία, Α, ΙΙ.

36 Βλ. Walter GUTBROD, Das Gesetz im Alten Testament, στὸ Theol.
Wηrterbuch zum N.T., Hrsg. v. G. KITTEL, τόμ. IV, σελ. 1029 κ.ἑ.
— Ἐπίσης, Walther EICHRODT, Theologie des Alten Testaments, Teil
I, Berlin 1948, σελ. 31 κ.ἑ.

37 OESTERLEY καὶ BOX, Religion and Worship of the Synagogue,
London 1911, σελ. 71. — Βλ. ἐπίσης, Hans-Joachim KRAUS,
Gottesdienst in Israel, Mθnchen (Kaiser - Verl.) 21962. — I.
ELBOGEN, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen
Entwicklung, Frankfurt 31931.



38 Γιὰ τὸ θέμα αὐτὸ βλ. περισσότερα στὰ βιβλία: Jean DANIÉLOU,
Sanctification du Nom et Avénement du Règne chez les Hébreux,
Cahiers bibliques, τόμ. XL, σελ. 151-152. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ, Théologie
du judéochristianisme, Paris (Éd. du Seuil) 1958, σελ. 40 κ.ἑ. — Luis
BOUYER, La spiritualité du Nouveau Testament et des Pères, Paris
(Aubier) 1966, σελ. 22-32.

39 Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος ΠΔ΄, σελ. 323.

40 Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος Ξ΄, σελ. 245. — Βλ. καὶ Λόγος
ΝΗ΄, σελ. 234: «Ἡ ἐλεημοσύνη καὶ ἡ δικαιοκρισία ἐν μιᾷ ψυχῇ, ὡς
ἄνθρωπος προσκυνῶν τῷ Θεῷ καὶ τοῖς εἰδώλοις ἐν ἑνὶ οἴκῳ. Ἡ
ἐλεημοσύνη ἐναντία ἐστὶ τῇ δικαιοκρισίᾳ. Ἡ δικαιοκρισία ἐστὶν
ἰσότης τοῦ μέτρου τοῦ ἴσου. Ἑκάστῳ γὰρ ὡς ἔστιν ἄξιον δίδωσι,
καὶ οὐκ ἐκκλίνει εἰς ἓν μέρος ἢ προσωποληπτεῖ ἐν ἀνταποδώσει.
Ἡ ἐλεημοσύνη δὲ λύπη ἐστὶ κινουμένη ἐκ τῆς χάριτος, καὶ τοῖς
πᾶσιν ἐκκλίνει συμπαθῶς, καὶ τὸν ἄξιον τῆς κακώσεως οὐκ
ἀνταποδιδοῖ, καὶ τὸν ἄξιον τοῦ ἀγαθοῦ ὑπερεμπιπλᾶ αὐτόν. Καὶ
ἐὰν αὕτη [ἡ ἐλεημοσύνη] ἐκ τοῦ μέρους τῆς δικαιοσύνης ἐστί,
λοιπὸν ἐκείνη [ἡ δικαιοκρισία] ἐκ τοῦ μέρους τῆς κακίας. Ὥσπερ
χόρτος καὶ πῦρ οὐχ ὑπομένουσιν ἐν ἑνὶ οἴκῳ, οὕτως οὐδὲ ἡ
δικαιοκρισία καὶ ἡ ἐλεημοσύνη ἐν μιᾷ ψυχῇ. Ὥσπερ οὐ
συσταθμίζεται κόκκος ψάμμου πρὸς βάρος πολὺ χρυσίου, οὕτως ἡ
χρεία τῆς δικαιοκρισίας τοῦ Θεοῦ οὐ συσταθμίζεται πρὸς
ὁμοίωσιν τῆς ἐλεημοσύνης αὐτοῦ».

41 «Οἱ Χριστιανοὶ τῶν πρώτων αἰώνων, ὅταν ἀκόμη ἡ συνείδησίς
των τί εἶναι Ἐκκλησία ἦταν σαφὴς καὶ καθαρά, ἐδήλωσαν τὴν
ὑπέρβασιν τῶν σχέσεων ποὺ δημιουργεῖ ἡ βιολογικὴ ὑπόστασις μὲ
τὸ νὰ μεταφέρουν εἰς τὴν Ἐκκλησίαν τοὺς τίτλους ποὺ
ἐχρησιμοποιοῦντο εἰς τὴν οἰκογένειαν. Ἔτσι, διὰ τὴν νέαν
ὑπόστασιν, τὴν ἐκκλησιολογικήν, ``πατὴρ'' δὲν ἦτο ὁ φυσικὸς
γεννήτωρ, ἀλλὰ ``ὁ ἐν τοῖς οὐρανοῖς'', καὶ ἀδελφοὶ ἦσαν τὰ μέλη
τῆς Ἐκκλησίας καὶ ὄχι τῆς οἰκογενείας. [...] Χαρακτηριστικὸν τῆς
ἐκκλησιαστικῆς ὑποστάσεως εἶναι ἡ δυνατότης τοῦ προσώπου νὰ



ἀγαπᾶ χωρὶς ἀποκλειστικότητα, καὶ τοῦτο ὄχι ἀπὸ συμμόρφωσιν
πρὸς μίαν ἠθικὴν ἐντολήν [``ἀγάπα τὸν πλησίον σου'', κ.λπ.], ἀλλὰ
ἀπὸ ὑποστατικὴν καταβολήν, ἀπὸ τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ νέα γέννησίς
του ἀπὸ τὴν μήτραν τῆς Ἐκκλησίας τὸν κατέστησε μέρος ἑνὸς
πλέγματος σχέσεων ποὺ ὑπερβαίνει κάθε ἀποκλειστικότητα»:
Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ.
314-316.

42 «Ὁ ὑπερήφανος πολυπραγμονήσει κρίματα»: Κλῖμαξ, Λόγος
ΚΕ΄, §ια΄, σελ. 118.

43 Ὑπάρχει μᾶλλον περιορισμένη βιβλιογραφία σχετικὴ μὲ τὸ θέμα
τῶν ἁγίων «διὰ Χριστὸν σαλῶν». Στὴ συντομότατη ἀναφορὰ ποὺ
κάνω ἐδῶ χρησιμοποιῶ κυρίως ἕνα μελέτημα τοῦ Ernst BENZ,
«Heilige Narrheit», στὸ περιοδικὸ Kyrios 3 (1938), σελ. 1-55, καὶ
τὴν κριτικὴ ἔκδοση τοῦ βίου τοῦ ἁγίου Συμεὼν «τοῦ διὰ Χριστὸν
ἐπονομασθέντος Σαλοῦ, συγγραφέντος ὑπὸ Λεοντίου ἐπισκόπου
Νεαπόλεως τῆς Κυπρίων νήσου», ἔκδοση ποὺ ἔγινε στὴν Uppsala
(Σουηδία) τὸ 1963, ἀπὸ τὸν Lennart RYDÉN (: Das Leben des
heiligen Narren Symeon von Leontios von Neapolis). Ὑπάρχει ἐπίσης
γραπτὴ μαρτυρία γιὰ τὸν βίο τοῦ ἁγίου Ἀνδρέα «τοῦ διὰ Χριστὸν
σαλοῦ», στὴν ἔκδοση τοῦ Migne (P.G. 111, 611 κ.ἑ.). Σημειώνω
καὶ δύο ἐνδιαφέροντα ἄρθρα τοῦ Stephanus HILPISCH: τὸ πρῶτο,
«Die Torheit um Christi Willen», στὸ Zeitschrift für Aszese und
Mystik 6 (1931), σελ. 121-131, καὶ τὸ δεύτερο, «Die Schmach der
Sünde um Christi Willen», στὸ ἴδιο περιοδικὸ 8 (1933), σελ. 289-
299.

44 Βλ. Ματθ. 12, 29.

45 «Heilige Narrheit», σελ. 3, 4. — Βλ. καὶ HILPISCH, «Die
Torheit...», σελ. 129.

46 Βλ. τὴν κριτικὴ ἔκδοση τοῦ RYDÉN, καὶ Migne P.G. 93, 1669-
1748.



47 Βλ. Migne P.G. 111, 611 κ.ἑ.

48 Βλ. Migne P.G. 86, 2767.

49 Migne P.G. 73, 779 καὶ 958.

50 Historia Lausiaca, κεφ. 70, ἐκδ. BUTLER, Texts and Studies VI,
Cambridge 1904, σελ. 165 κ.ἑ.

51 Migne P.G. 65, 310.

52 Migne P.G. 74, 178-179.

53 Patrologia Orientalis, τόμ. ΧΙΧ, σελ. 164-179.

54 Migne P.G. 93, 1704B. — RYDÉN, σελ. 142, στίχ. 25-26.

55 Migne P.G. 93, 1708D. — RYDÉN, σελ. 145, στίχ. 25-29, καὶ
σελ. 146, 1-3.

56 Migne P.G. 93, 1712C. — RYDÉN, σελ. 148, 1-5.

57 Migne P.G. 93, 1724C. — RYDÉN, σελ. 154, 27-29, καὶ σελ. 155,
1-4.

58 Migne P.G. 93, 1712D. — RYDÉN, σελ. 148, 10-13.

59 Migne P.G. 93, 1728AB. — RYDÉN, σελ. 156, 23-28.

60 Migne P.G. 93, 1713BC. — RYDÉN, σελ. 149, 1-18.

61 Migne P.G. 93, 1713D. — RYDÉN, σελ. 149, 16-18.



62 Migne P.G. 93, 1708B. — RYDÉN, σελ. 145, 9-15.

63 Migne P.G. 93, 1728C. — RYDÉN, σελ. 157, 12-16.

64 Migne P.G. 93, 1741CD. — RYDÉN, σελ. 166, 29, καὶ σελ. 167,
1-3.

65 Migne P.G. 93, 1745B. — RYDÉN, σελ. 168, 68-69.

66 Die 50 geistlichen Homilien des Makarios, Hrsg. v. Dörries,
Klostermann und Kroeger – Patristische Texte und Studien – Berlin
(W. de Gruyter) 1964, 5, 5, σελ. 49-50.

67 Στὴν ἴδια ἔκδοση, 5, 6, σελ. 54.

68 Μὲ τὴ λέξη δόξα οἱ «Ἑβδομήκοντα» μεταφραστὲς τῆς Παλαιᾶς
Διαθήκης μεταφέρουν στὰ ἑλληνικὰ τὸν ἑβραϊκὸ ὅρο καμπόd, ποὺ
σημαίνει ἐμφάνιση, φανέρωση, λαμπρότητα, μεγαλοπρέπεια (βλ.
KITTEL, Theol. Wörterbuch zum N.T., τόμ. ΙΙ, σελ. 240 κ.ἑ., ὅπου
καὶ σχετικὴ βιβλιογραφία). Ἐνῶ ἡ σημασία τῆς ἑλληνικῆς λέξης
εἶναι ἀρχικά: γνώμη, δοξασία, εἰκασία, καὶ ἀργότερα: ἡ γνώμη
ποὺ ἔχουν οἱ ἄλλοι γιὰ κάποιον, ἡ ἀγαθὴ ὑπόληψη, ἡ τιμή, ἡ
ἐπαινετικὴ φήμη, ἡ ἐξύμνηση. Χωρὶς τὴν ἀναφορὰ στὸ ἑβραϊκὸ
καμπόd, ἡ βιβλικὴ ἔκφραση «δόξα Θεοῦ» μένει σχεδὸν
ἀκατανόητη.

69 Ὑπάρχει στὴν Καινὴ Διαθήκη μιὰ φαινομενικὴ ἀντίθεση
ἀνάμεσα στὴν πίστη καὶ στὰ ἔργα: Κυρίως ὁ Ἀπόστολος Παῦλος
ἐμφανίζεται νὰ δίνει προτεραιότητα στὴν πίστη σὲ σχέση μὲ τὰ
ἔργα (πρβλ. Ρωμ. 3, 27-28 – 4, 2-6. — Γαλ. 2, 16. — Ἐφεσ. 2, 9.
— Β΄ Τιμόθ. 1, 9, κ.λπ.), ἐνῶ κυρίως ὁ Ἀπόστολος Ἰάκωβος
μοιάζει νὰ ἀντιστρέφει αὐτὴ τὴν προτεραιότητα (Ἰακ. 2, 14-25).
Ἀλλὰ ἡ ἀντίθεση ὑπάρχει μόνο ἂν ἀντικειμενοποιήσουμε τοὺς
ὅρους, τοὺς ἀπογυμνώσουμε ἀπὸ τὸ ὑπαρκτικὸ περιεχόμενο ποὺ
ἔχουν μέσα στὴν Ἁγία Γραφή. Ἡ πίστη εἶναι μιὰ στάση



ἐμπιστοσύνης καὶ αὐτοπαράδοσης στὸν Θεό, ποὺ προϋποθέτει
ἕναν πρῶτο «εὐαγγελισμό» τῆς ἀλήθειας τοῦ προσωπικοῦ Θεοῦ
(«ἀκοὴν πίστεως», Ρωμ. 10, 17). Χωρὶς αὐτὴ τὴν ἐμπιστοσύνη,
ποὺ συνιστᾶ σχέση καὶ κοινωνία μὲ τὸν Θεό, τὰ «ἔργα τῆς
δικαιοσύνης» (ἀγαθότητας καὶ ἀρετῆς) δὲν σώζουν τὸν ἄνθρωπο.
Ταυτόχρονα ὅμως αὐτὴ ἡ πίστη εἶναι «νεκρὰ» ἂν ἐξαντλεῖται σὲ
μιὰ ἰδεολογικὴ βεβαιότητα, σὲ μιὰ ἀτομικὴ ψυχολογικὴ
πεποίθηση, καὶ δὲν ἐκφράζει ἔργο καὶ πράξη ζωῆς, συγκεκριμένες
φανερώσεις ἔμπρακτες τῆς ἐμπιστοσύνης καὶ αὐτοπαράδοσης
στὸν Θεό.

70 Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος Α΄, σελ. 6.

71 Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος ΠΑ΄, σελ. 306.

72 Πνευματικαὶ ὁμιλίαι, 44, 1, ἔκδοση Dörries κ.λπ., σελ. 291.

73 Περὶ ἐκκλησιαστικῆς ἱεραρχίας, ΙΙΙ, Migne P.G. 3, 437C.

74 Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος ΠΔ΄, σελ. 323.

75 Περὶ ἐκκλησιαστικῆς ἱεραρχίας, ΙΙΙ, Migne P.G. 3, 429Α.

76 Πνευματικαὶ ὁμιλίαι, 16, 8, ἔκδοση Dörries κ.λπ., σελ. 163.

77 Βλ. Δ. Γ. ΚΟΥΡΤΕΣΗ, «Εἰσαγωγὴ στὸ θέμα: Ὀρθοδοξία καὶ
μαρξισμός», περιοδικὸ Σύνορο, ἀρ. 31/1964, σελ. 129 κ.ἑ. — S.
BOULGAKOFF, «Ὀρθοδοξία καὶ οἰκονομικὴ ζωή», περιοδικὸ
Σύνορο, ἀρ. 31/1964, σελ. 153 κ.ἑ. — Παναγ. ΝΕΛΛΑ, «Τρεῖς
βιβλικὲς προϋποθέσεις γιὰ τὴν προσέγγιση τοῦ θέματος τῆς
πολιτικῆς», περιοδικὸ Σύνορο, ἀρ. 40/1967, σελ. 286 κ.ἑ.

78 Βλ. R. H. TAWNEY, Religion and the Rise of Capitalism, Penguin
Books, 111975. — A. FANFANI, Catholicism, Protestantism and



Capitalism, London 1935.

79 Βλ. μιὰ ἐκτενέστερη ἀνάπτυξη αὐτῆς τῆς ἀλήθειας στὸ βιβλίο
τοῦ Alexander SCHMEMANN, For the Life of the World, ἑλληνικὴ
μετάφραση: Γιὰ νὰ ζήσει ὁ κόσμος, ἀπὸ τὸν Ζήσιμο Λορεντζάτο,
Ἀθήνα (ἐκδ. «Ἀθηνᾶ») 1970.

80 «Ὁ χριστιανισμὸς βρῶσίς ἐστι καὶ πόσις· καὶ ὅσῳ τις ἐσθίει ἀπ'
αὐτοῦ, ἐκ τῆς ἡδύτητος ἐπὶ πλεῖον ἐρεθίζεται ὁ νοῦς, ἀκατάσχετος
καὶ ἀκόρεστος ὑπάρχων καὶ ἀπλήστως ἐπιζητῶν καὶ ἐσθίων»:
ΜΑΚΑΡΙΟΥ Αἰγυπτίου, Πνευματικαὶ ὁμιλίαι, 17, 13, ἔκδοση
Dörries κ.λπ., σελ. 174.

81 Λόγος ἀπολογητικὸς, Ι, Migne P.G. 94, 1245AB.

82 ΙΩΑΝΝΟΥ Σιναΐτου, Κλῖμαξ, Λόγος ΚΣΤβ΄, §κ΄, ἔκδοσις
Κωνσταντινουπόλεως 1883, σελ. 140.

83 Ὁ σουηδὸς σκηνοθέτης Ingmar BERGMANN, στὴν ταινία του Ἡ
ἕβδομη σφραγίδα. Βλ. Τὰ σενάρια τοῦ Ἴνγκμαρ Μπέργκμαν, σὲ
ἑλληνικὴ μετάφραση Ροζίτας Σώκου, Ἀθήνα (ἐκδ. «Γαλαξίας»)
1962, σελ. 110-111.

84 Πνευματικαὶ ὁμιλίαι, 27, 4.

85 Πνευματικαὶ ὁμιλίαι, 17, 1.

86 Κλῖμαξ, Λόγος Ζ΄, §μ΄.

87 Περὶ διαφόρων ἀπόρων, Migne P.G. 91, 1305BC.

88 Βλ. ΜΑΞΙΜΟΥ ΟΜΟΛΟΓΗΤΟΥ, Περὶ διαφόρων ἀποριῶν, P.G.
91, 1304D κ.ἑ. — Vlad. LOSSKY, La théologie mystique de l'Église
d'Orient, Paris (Aubier) 1944, σελ. 104 (ἑλληνικὴ μετάφραση Στ.



Πλευράκη, Θεσσαλονίκη 1964, σελ. 121 κ.ἑ.). — Lars THUNBERG,
Microcosm and Mediator, Lund 1965, σελ. 147 κ.ἑ.

89 Βλ. Ματθ. 22, 30. — Μάρκ. 12, 25. — Λουκ. 20, 34-35.

90 ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΝΥΣΣΗΣ, Περὶ κατασκευῆς τοῦ ἀνθρώπου, 16,
Migne P.G. 44, 184D-185A.

91 Στὴν κατεξοχὴν θεολογικὴ διηγηματικὴ πεζογραφία τοῦ
Ἀλέξανδρου ΠΑΠΑΔΙΑΜΑΝΤΗ ὁ φυσικὸς αὐτὸς συντονισμὸς τῶν
δύο φύλων στὴν κοινὴ ἱερουργία τῆς Εὐχαριστίας βρίσκει τὸν
ἐναργέστερο ἴσως εἰκονισμό του: Οἱ «ὅμιλοι τῶν φιλεόρτων
γυναικῶν» ποὺ συνοδεύουν τὸν ἱερέα νὰ τελέσει τὴν Εὐχαριστία
στὰ διάφορα ναΐδρια καὶ ἐξωκλήσια προετοιμάζουν καὶ συνιστοῦν
τὴ φυσικὴ σάρκα αὐτῆς τῆς κοσμικῆς λειτουργίας — ἔχουν
ζυμώσει τὰ πρόσφορα, φέρνουν μαζί τους τὸ κρασί, τὸ λάδι, τὸ
λιβάνι καὶ τὰ κεριά, εὐτρεπίζουν τὸν ναό, ψέλνουν τὴ λειτουργία.
Καὶ ὅλα αὐτὰ μέσα σὲ ἕναν φυσικὸ περίγυρο, ποὺ ὁ
Παπαδιαμάντης τὸν βλέπει ἀφομοιωμένον στὸ εὐχαριστιακὸ
γεγονός. Δὲν ὑπάρχουν περιθώρια γιὰ νὰ δώσει κανεὶς ἀξιολογικὴ
προτεραιότητα στὸν ρόλο τοῦ ἄνδρα ἢ στὸν ρόλο τῆς γυναίκας,
ἔτσι ὅπως συντονίζονται στὸ προσωπικὸ γεγονὸς τῆς ἐλεύθερης
ἀγάπης καὶ αὐτοπροσφορᾶς ποὺ ἱερουργεῖ τὴν Εὐχαριστία, τὴ
σωτηρία τοῦ ἀνθρώπου καὶ τοῦ κόσμου. — Πρβλ. ἐνδεικτικά:
Λαμπριάτικος ψάλτης, κριτικὴ ἔκδοση Ν. Δ. Τριανταφυλλόπουλου,
τόμ. Β΄, σελ. 513-540, 116, 118. — Ἡ Γλυκοφιλοῦσα, ἐκδ. ΝΔΤ,
τόμ. Γ΄, σελ. 71-78. — Ρεμβασμὸς τοῦ Δεκαπενταύγουστου, ἐκδ.
ΝΔΤ, τόμ. Δ΄, σελ. 85-97. — Στὸ Χριστὸ στὸ Κάστρο, ἐκδ. ΝΔΤ,
τόμ. Β΄, σελ. 275-279.

92 Σὲ λατρευτικὲς παραδόσεις, ὅπως ἡ προτεσταντική, ὅπου
ἀπουσιάζει ἡ κοσμολογικὴ διάσταση καὶ ἀλήθεια τῆς Εὐχαριστίας,
ἡ χειροτονία τῶν γυναικῶν εἶναι μιὰ αὐτονόητη ἀπαίτηση. Ἐκεῖ ἡ
λατρεία εἶναι σύναξη ἀδελφῶν, ὅπου «οὐκ ἔνι ἄρσεν καὶ θῆλυ,
οὐκ ἔνι Ἰουδαῖος οὐδὲ Ἕλλην, οὐκ ἔνι δοῦλος οὐδὲ ἐλεύθερος»



(Γαλ. 3, 28). Καὶ μιὰ τέτοια ἀντίληψη ἀδελφοσύνης καὶ ἰσότητας,
ἀπομονωμένη ἀπὸ τὶς κοσμολογικὲς προϋποθέσεις καὶ
προεκτάσεις τῆς ἀλήθειας τῆς Ἐκκλησίας, δὲν μπορεῖ νὰ
ἀποκλείει τὴν ἱερατικὴ διακονία τῶν γυναικῶν. Ἀλλὰ τὸ ἐρώτημα
εἶναι κατὰ πόσο αὐτὴ ἡ ἀντίληψη διασώζει τὸ ὀντολογικὸ
περιεχόμενο τῆς εὐαγγελικῆς ἀλήθειας, κατὰ πόσο εὐαγγελίζεται
τὴ σωτηρία ὡς ὑπαρκτικὸ γεγονὸς ὅπου μετέχει καὶ τὸ κορμὶ τοῦ
ἀνθρώπου καὶ ἡ σάρκα τοῦ κόσμου. Δυστυχῶς ὅμως ἡ
κοσμολογικὴ διάσταση τοῦ γεγονότος τῆς σωτηρίας καὶ τὸ
ὀντολογικό της περιεχόμενο εἶναι ἕνα κεφάλαιο ποὺ ἐλάχιστα
ἀπασχολεῖ τοὺς «οἰκουμενικοὺς διαλόγους» τῆς ἐποχῆς μας.

93 ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ, Φυσικά, Δ΄ 11, 219β 1-3.

94 Βλ. περισσότερα στὸ βιβλίο Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως, §84.

95 Βλ. Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως, §15 καὶ §16, ὅπου καὶ οἱ
διαφοροποιημένες ἑρμηνεῖες ποὺ δόθηκαν ἀπὸ τὴ βιβλικὴ καὶ
πατερικὴ παράδοση στὴ λέξη ψυχή.

96 Βλ. ΜΑΞΙΜΟΥ ΟΜΟΛΟΓΗΤΟΥ, Περὶ διαφόρων ἀπόρων, P.G.
90, 397C.

97 Ἂν ἀρνηθοῦμε τὴν ὀντολογικὴ διάκριση φύσεως καὶ ἐνεργειῶν,
ὄχι μόνο ἀφήνουμε ὀντολογικὰ ἀνερμήνευτη τὴν πραγματικότητα
τῆς ὕλης καὶ τοῦ σώματος, ἀλλὰ ὁδηγούμαστε ὑποχρεωτικὰ στὸν
σχηματικὸ ἀριστοτελικὸ ὑλομορφισμό, στὴν ἀντίληψη τῆς ψυχῆς
ὡς ἐντελέχειας τοῦ σώματος — ὅπως ἔγινε μὲ τὴ
Ρωμαιοκαθολικὴ Ἐκκλησία (πρβλ. Σύνοδο τῆς Vienna, 1311-1312).
Καὶ ὁ ἀριστοτελικὸς ὑλομορφισμὸς ἔχει ὡς ἀναπόφευκτη
συνέπεια τὴν ἀπαξίωση τῆς ὕλης καὶ μιὰν ἐξωτερικὴ καὶ
σχηματικὴ ἀντίληψη τῆς ἠθικῆς ζωῆς — τελικὰ τὸν δικανικὸ
μοραλισμὸ τῆς Ρωμαιοκαθολικῆς Ἐκκλησίας καὶ τὸν
προτεσταντικὸ πιετισμὸ καὶ πουριτανισμό.



98 Κλῖμαξ, Λόγος ΙΕ΄, § κθ΄, σελ. 89.

99 Κλῖμαξ, Λόγος ΙΕ΄, § δ, σελ. 86.

100 Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, Ἐπιστολὴ Δ΄, ἐκδ. Σπανοῦ, σελ. 383.

101 Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος Θ΄, ἐκδ. Σπανοῦ, σελ. 41.

102 Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος ΙΣΤ΄, ἐκδ. Σπανοῦ, σελ. 58.

103 Ἡ βιβλιογραφία ἡ σχετικὴ μὲ τὸν πιετισμὸ εἶναι πλουσιότατη,
κυρίως σὲ μονογραφίες ποὺ ἀναφέρονται στὰ πολυάριθμα τοπικὰ
πιετιστικὰ κινήματα καὶ στὶς προσωπικότητες τῶν ἡγετῶν τους.
Πληρέστερη συνολικὴ μελέτη τοῦ φαινομένου (ἂν καὶ ὄχι τόσο
συστηματική) παραμένει ἡ τρίτομη τοῦ A. RITSCHL Geschichte des
Pietismus, Bonn, 1880-1886. — Ἕνα πρόσφατο, ἐξαιρετικὰ
κατατοπιστικὸ καὶ τεκμηριωμένο, βοήθημα εἶναι τὸ βιβλίο τοῦ
Martin SCHMIDT Pietismus (Kohlhammer-Verl.), 1972. — Τὴ
ρωμαιοκαθολικὴ προσέγγιση (μὲ συνοπτική, ἀντικειμενικὴ καὶ
ἀρκετὰ πλήρη περιγραφὴ τοῦ φαινομένου καὶ τῆς ἱστορίας τοῦ
πιετισμοῦ) μπορεῖ νὰ βρεῖ ὁ ἀναγνώστης στὸ βιβλίο τοῦ Louis
BOUYER La spiritualité orthodoxe et la spiritualité protestante et
anglicane, Paris (Aubier) 1965, σελ. 227 κ.ἑ. — Ἀπὸ τὴν ὑπόλοιπη
βιβλιογραφία σημειώνουμε ἐδῶ τὰ βασικότερα βοηθήματα: W.
MAHRHOLZ, Der deutsche Pietismus, Berlin (Furche-Verl.) 1921. —
H. BORNKAMM, Mystik, Spiritualismus und die Anfänge des
Pietismus im Luthertum, Giessen 1926. — M. BEYER-FROHLICH,
Pietismus und Rationalismus, Leipzig (Phil. Reclam) 1933. — K.
REINHARDT, Mystik und Pietismus, 1925. — O. SÖHNGEN (ἐκδ.),
Die bleibende Bedeutung des Pietismus, Witten, Berlin (von
Cansteinschen Bibelanstalt), 1960. — E. SACHSSE, Ursprung und
Wesen des Pietismus, 1884. — F. E. STOEFFLER, The Rise of
Evangelical Pietism, Studies in the History of Religions IX, 1965, σελ.
180-246.



104 Ἡ εἰκόνα ποὺ ἔχει κανεὶς μέσα ἀπὸ τὴ σχετικὴ βιβλιογραφία
θὰ δικαίωνε τὴν ἄποψη ὅτι οἱ ἱστορικὲς ρίζες τοῦ πιετισμοῦ
ἁπλώνονται στὴ σύνολη θρησκευτικὴ καὶ θεολογικὴ παράδοση τοῦ
δυτικοῦ Χριστιανισμοῦ, ρωμαιοκαθολικοῦ καὶ προτεσταντικοῦ.
Ὑπάρχει ὡστόσο μιὰ ἀμεσότερη ἱστορικὴ σύνδεση τοῦ φαινομένου
μὲ ὁρισμένες ὁλλανδικὲς παραφυάδες τοῦ προτεσταντισμοῦ, μὲ
τὸν ἀγγλικὸ πουριτανισμὸ καὶ κυρίως μὲ τὸν ρωμαιοκαθολικὸ
μυστικισμό: Ὁ γιανσενισμὸς στὴ Γαλλία τοῦ 17ου αἰώνα καὶ ἡ
κίνηση τοῦ Port-Royal, ὁ ρωμανικὸς μυστικισμὸς (Quietismus), ἡ
Μίμηση Χριστοῦ τοῦ Κεμπησίου Θωμᾶ, ἡ Τερέζα τῆς Ἄβιλα, ὁ
Ἰωάννης τοῦ Σταυροῦ, ὁ Φραγκίσκος τῆς Sale, ὁ Fénélon
θεωροῦνται ἀπὸ τοὺς περισσότερους μελετητὲς ἄμεσοι πρόδρομοι
τοῦ προτεσταντικοῦ πιετισμοῦ. Εἶναι χαρακτηριστικὸ ὅτι ἡ
λουθηρανικὴ «ὀρθοδοξία» κατηγοροῦσε πάντοτε τοὺς πιετιστὲς
ὡς φιλοκαθολικούς. Βλ. M. SCHMIDT, Pietismus, σελ. 26. — L.
BOUYER, La spiritualité..., σελ. 227-228 καὶ 259.

105 Βλ. Karl HEUSSI – Eric PETER, Précis d'Histoire de l'Église,
Neuchatel (Delachaux et Niestlé) 1967, §106. — M. SCHMIDT,
Pietismus, σελ. 140. — Ὁ πρῶτος ἀπὸ τοὺς ἱδρυτὲς τοῦ κινήματος
τοῦ πιετισμοῦ, ὁ Philippe-Jacques Spener (1635-1705), λουθηρανὸς
πάστορας ἀπὸ τὴν Ἀλσατία, διαμόρφωσε τὸν τύπο τῆς ἠθικιστικῆς
αὐτῆς στρατείας ὀργανώνοντας τοὺς ζηλωτὲς πιστοὺς σὲ
«Κύκλους Μελέτης Ἁγίας Γραφῆς» (Bibelkreise) ἀνεξάρτητους
ἀπὸ τὶς λατρευτικὲς συνάξεις τῆς Ἐκκλησίας. Ἡ μελέτη τῆς
Γραφῆς ἔπρεπε νὰ καταλήγει σὲ ἔμπρακτα ἠθικὰ συμπεράσματα
γιὰ τὴν ἀτομικὴ ζωὴ τῶν μελῶν τοῦ κινήματος. Ὁ κάθε πιστὸς
μποροῦσε νὰ διευθύνει ἕναν τέτοιο «κύκλο». Ὁ Spener καὶ οἱ
ἄλλοι πρωτεργάτες τοῦ πιετιστικοῦ κινήματος (A. H. Francke,
1663-1727, G. Arnold, 1666-1714, N. L. Graf von Zinzendorf, 1700-
1760, J. A. Bengel, 1697-1752, F. C. Oetinger, 1702-1782) τόνιζαν
ἰδιαίτερα τὴ γενικὴ ἱεροσύνη τῶν λαϊκῶν καὶ ἀσκοῦσαν ὀξεία
κριτικὴ τοῦ κλήρου τῆς ἐποχῆς τους καὶ τῆς «συμβιβασμένης μὲ
τὸν κόσμο ἱδρυματικῆς Ἐκκλησίας». — Βλ. L. BOUYER, La
spiritualité..., σελ. 229-230. — M. SCHMIDT, Pietismus, σελ. 12-42.



—Nouvelle Histoire de l'Église, Paris (Editions du Seuil), τόμ. 4,
1966, σελ. 35-36.

106 Βλ. L. BOUYER, La spiritualité..., σελ. 234: «[...] la dissolution
de toute foi dogmatique définie, et son remplacement par une
sentimentalité incontrôlable [...]».

107 «[Le piétisme] considère la pratique de la piété comme l'essentiel
de la réligion [...] mais en s'accompagnant plus souvent d'une
indifférence croissante è l'égard du dogme»: Nouvelle Histoire de
l'Église, σελ. 35. — L'Église, dès qu'elle a voulu dogmatiser, est
tombée dans une décadence d'où elle ne peut sortir que par des
hommes simples, dont la réaction instinctive, brimée par l'autorité,
réaffirme, prophétiquement, à chaque génération, ce christianisme
primitif, pur de toute ratiocination, qui est le seul pur
christianisme»: L. BOUYER, La spiritualité..., σελ. 235.

108 Συγκεκριμένα κινήματα καὶ γεννήματα τοῦ πιετισμοῦ εἶναι
τὸ Κίνημα τῆς Halle (ἱδρυτὴς ὁ August-Hermann Francke), οἱ
Ἀδελφοὶ τῆς Μοραβίας (Herrnhuter Brüdergemeine – ἱδρυτὴς ὁ
N.-L. von Zinzendorf), οἱ Μεθοδιστὲς (ἱδρυτὴς ὁ John Wesley,
1703-1791), οἱ Κουάκεροι (QuakersÍτρέμοντες, ἱδρυτὴς ὁ George
Fox, 1624-1691) καὶ στὸν 19ο καὶ 20ὸ αἰώνα πλῆθος «ἐλεύθερων
ἐκκλησιῶν» (Freikirchen), ἱεραποστολικῶν ἑταιρειῶν,
κηρυγματικῶν σχολῶν, κινημάτων «ἐσωτερικῆς ἱεραποστολῆς»
(Innere Mission), προτεσταντικῶν μοναστικῶν ἀδελφοτήτων, κ.λπ.
(βλ. M. SCHMIDT, Pietismus, σελ. 143-160).

Στὸν χῶρο τοῦ ρωμαιοκαθολισμοῦ σπάνια ἀναφέρονται
αὐτονομημένες ὁμάδες ἢ κινήματα πιετιστῶν, ἴσως γιατὶ οἱ
εὐσεβιστικὲς τάσεις καὶ πρωτοβουλίες υἱοθετοῦνται ἐπίσημα ἀπὸ
τὴ Ρωμαιοκαθολικὴ Ἐκκλησία μὲ τὴ μορφὴ ταγμάτων, ἑταιρειῶν,
μοναστικῶν κοινοτήτων, ἱερῶν συνδέσμων, κ.λπ. Ὁπωσδήποτε στὸν
ρωμαιοκαθολικὸ μυστικισμὸ ὁ πιετισμὸς βρίσκει πάντοτε τὴ μήτρα
τῆς φυσικῆς του γέννησης: Ἡ ἀτομικὴ πρόσβαση στὴν ἀρετή, ὁ
ἀνθρωποκεντρικὸς συναισθηματισμός, ἡ μετάθεση τῆς



θρησκευτικότητας στὸ «ἐσωτερικὸ» τοῦ ἀτόμου εἶναι τυπικὰ
γνωρίσματα τῶν μυστικῶν τοῦ ρωμαιοκαθολικισμοῦ — εἴτε γιὰ
ἄτομα πρόκειται εἴτε γιὰ ὀργανωμένες καὶ ἐπίσημα
ἀναγνωρισμένες ὁμάδες. Ὁ δεσμὸς μὲ τὸ ἐκκλησιαστικὸ σῶμα
ἔχει δευτερεύουσα —κάποτε ἐντελῶς νομικὴ καὶ τυπική—
σημασία: «Bei ihnen kam alles auf den inneren Menschen, nichts
auf die äussere Form der Kirchlichkeit an» (: M. SCHMIDT,
Pietismus, σελ. 26).

Ἀπὸ τὶς ὀρθόδοξες ἐκκλησίες πρώτη ἡ ρωσικὴ ὑφίσταται τὴν
εἰσβολὴ τοῦ πιετισμοῦ. Ἀρχὲς τοῦ 18ου αἰώνα, ὁ ἐπίσκοπος
Φεοφὰν Προκόποβιτς (1681-1736), καθηγητὴς καὶ ἀργότερα
πρύτανης τῆς Θεολογικῆς Ἀκαδημίας τοῦ Κιέβου, ἐκπροσωπεῖ στὴ
Ρωσία τὸ κίνημα τοῦ πιετισμοῦ τῆς Halle (βλ. M. SCHMIDT,
Pietismus, RGG, τόμ. V, στ. 372. — R. STUPPERICH, Protestantismus
in Russland, RGG, τόμ. V, στ. 1248). Ἡ ἐπίδραση τοῦ Προκόποβιτς
πῆρε εὐρύτατες διαστάσεις καὶ σφράγισε ὁριστικὰ τὸν
ἐκκλησιαστικὸ καὶ πνευματικὸ βίο τῆς Ρωσίας ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ
ὁ Μέγας Πέτρος (1672-1725) τὸν προσέλαβε ὡς ἄμεσο συνεργάτη
(ἀφοῦ τὸν ἀνέδειξε σὲ Ἀρχιεπίσκοπο τοῦ Νόβγκοροντ) καὶ βασικὸ
διαμορφωτὴ τῶν ἀρχῶν τῆς θρησκευτικῆς του μεταρρύθμισης [:
βλ. Igor SMOLITSCH, Geschichte der russischen Kirche 1700-1917,
Leiden (Brill) 1964, σελ. 94 κ.ἑ. — Reinhard WITTRAM, Peter I -
Czar und Kaiser, τόμ. ΙΙ, Göttingen (Vandenhoeck u. Ruprecht)
1964, σελ. 189 κ.ἑ.]. Ἡ θρησκευτικὴ μεταρρύθμιση τοῦ Μεγάλου
Πέτρου ἀπέβλεψε στὸν συστηματικὸ ἐκδυτικισμὸ τῆς ρωσικῆς
Ἐκκλησίας — τόσο τῶν δομῶν ὅσο καὶ τοῦ πνευματικοῦ βίου. Καὶ
μὲ τὴν ἐπίδραση τοῦ Φεοφὰν Προκόποβιτς πολλὲς πτυχὲς τοῦ
ἐκκλησιαστικοῦ καὶ πνευματικοῦ βίου τῆς Ρωσίας διαμορφώθηκαν
ἀκριβῶς σύμφωνα μὲ τὸ πνεῦμα καὶ τὰ κριτήρια τοῦ
προτεσταντικοῦ πιετισμοῦ. Ἐνῶ ταυτόχρονα τὸ θεολογικό του
«σύστημα» καὶ ἡ συγγραφική του παραγωγὴ ἐπέβαλαν στὴν
ἀκαδημαϊκὴ σπουδὴ τῆς θεολογίας στὴ Ρωσία «τὴν κυριαρχία
ἑνὸς λατινο-προτεσταντικοῦ σχολαστικισμοῦ», κατὰ τὴν ἔκφραση
τοῦ G. FLOROFSKY (: Puti russkogo bogoslovija, Paris 1937, σελ.
104, ἡ παραπομπὴ ἀπὸ τὸ βιβλίο τοῦ I. SMOLITSCH Geschichte der



russischen Kirche, σελ. 577. — Βλ. ἐπίσης H. KOCH, Die russische
Orthodoxie im Petrinischen Zeitalter, Breslau 1929. — Cyprien KERN,
«L'enseignement théologique supérieur dans la Russie du XIXe
siècle», περιοδ. Istina 1960. — Igor SMOLITSCH, Russische
Mönchtum 988-1917, Würzburg 1953, σελ. 383 κ.ἑ.). (Ἡ ἐπίδραση
τῆς θεολογίας τοῦ Φεοφὰν Προκόποβιτς φτάνει καὶ ὣς τὴν
Ἑλλάδα, τουλάχιστον μέσῳ τοῦ Θεόκλητου Φαρμακίδη, «πρώτου
διδάξαντος ἐν τῇ κατὰ Κέρκυραν Ἰονίῳ Ἀκαδημίᾳ τῷ 1824 τὴν
Δογματικὴν Θεολογίαν, κατὰ τὸ κείμενον τοῦ ρώσου Θεοφάνους
Προκοβικίου»: Μανουὴλ ΓΕΔΕΩΝ, Ἡ πνευματικὴ κίνησις τοῦ
γένους κατὰ τὸν ΙΗ΄ καὶ ΙΘ΄ αἰώνα, Ἀθήνα, «Ἑρμῆς», 1976, σελ.
206. )

Οἱ συγκεκριμένες πιετιστικὲς κοινότητες στὴ Ρωσία εἶναι μᾶλλον
ἐλάχιστες (: ἡ πιὸ γνωστή, τῶν Ἀδελφῶν τῆς Μοραβίας, ἀπὸ τὸ
1740 στὴν πόλη Σαρέπτα, στὶς ὄχθες τοῦ Βόλγα — R.
STUPPERICH, Protestantismus in Russland, RGG, τόμ. V, στ. 1250),
ἐνῶ ἡ συνολικὴ διάβρωση τῆς ἐκκλησιαστικῆς νοοτροπίας εἶναι
περισσότερο ἔκδηλη. Σὲ συνδυασμὸ μὲ τὴν προτεραιότητα τοῦ
συναισθήματος ποὺ εἰσήγαγε καὶ στὴ Ρωσία ὁ θρησκευτικὸς
ρομαντισμὸς τοῦ 19ου αἰώνα καὶ τὴν ἀντίστοιχη κυριαρχία τοῦ
μπαρὸκ στὸν χῶρο τῆς ἐκκλησιαστικῆς τέχνης, ποὺ ἀλλοίωσε
θεμελιώδεις θεολογικὲς προϋποθέσεις τῆς ὀρθόδοξης λατρείας στὴ
Ρωσία, ἕνα καθολικὸ κλίμα πιετισμοῦ διαμορφώνει συχνὰ τὴν
ἀτμόσφαιρα καὶ φυσιογνωμία τῆς ρωσικῆς ἐκκλησιαστικῆς ζωῆς.

Ἡ πιετιστικὴ ἐπίδραση ἐμφανίζεται καὶ στὶς πιὸ
ἀντιπροσωπευτικὲς μορφὲς τοῦ ρωσικοῦ πνευματικοῦ βίου. Ἡ
σημαντικότερη πνευματικὴ προσωπικότητα στὴ Ρωσία τοῦ 18ου
αἰώνα, ὁ ἅγιος Τύχων τοῦ Ζαντόνσκ (1724-1783), εἶναι καὶ
χαρακτηριστικὸς ἐκπρόσωπος τῶν πιετιστικῶν καὶ
ρωμαιοκαθολικῶν ἐπιδράσεων («[...] il trahit une très forte
influence de la piété occidentale contemporaine, tant catholique de
la Contre-Reforme que protestante marquée

109 «Im Mittelpunkt steht der einzelne Mensch: das urchristliche
Bild von der Erbauung [``οἰκοδομή''] wird individualistisch



abgewandelt (Erbauung des inneren Menschen)»: M. SCHMIDT,
Pietismus, RGG, τόμ. V, στ. 370. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ, στὸ βιβλίο Pietismus,
σελ. 90 καὶ 123.

110 «Die neuartige Gemeinschaftsform [...] ist die Gruppenbildung
des wiedergeborenen Einzelnen, nicht die Gemeinschaft der
Berufenen an Wort und Sakrament. Die Initiative liegt beim Subject
[...]. Individualismus und Subjectivismus hohlen die
Sakramentsanschauung aus»: SCHMIDT, Pietismus, RGG, τόμ. V, στ.
371. — «L'indifférence au moins latente à l'égard de toute doctrine
définie, dans la substitution d'une expérience émotionnelle aux
données objectives de la foi et des sacrements, et plus généralement
la perte de vue de l'importance de l'Église et de son ministère
comme institutions»: L. BOUYER, La spiritualité..., σελ. 234.

111 Ἀκριβῶς ἐπειδὴ ἡ Ἐκκλησία δὲν εἶναι μιὰ θρησκευτικὴ
ἰδεολογία, ἀλλὰ ἡ ἀδιάκοπη πρόσληψη τῆς σάρκας τοῦ κόσμου
καὶ ἡ μεταμόρφωση αὐτοῦ τοῦ προσλήμματος σὲ θεανθρώπινη
σάρκα τοῦ Χριστοῦ, γι' αὐτὸν τὸν λόγο ἡ ὀντολογικὴ ἀλήθεια τῆς
ἐκκλησιαστικῆς ἑνότητας καὶ κοινωνίας δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ
«συνυπάρχει» παθητικὰ μὲ ἕναν πολιτισμὸ ἀτομοκεντρισμοῦ καὶ
ἀντικειμενοποίησης. Ἡ Ἐκκλησία ζεῖ καὶ λειτουργεῖ μόνο ἐφόσον
προσλαμβάνει ἀδιάκοπα καὶ δυναμικὰ τὶς ἀτομοκεντρικὲς καὶ
ἀντικειμενοποιημένες ὑπάρξεις γιὰ νὰ τὶς μεταμορφώσει σὲ
πρόσωπα ποὺ ἀλληλοπεριχωροῦν ἐρωτικὰ τὴ ζωὴ καὶ τὴν ὕπαρξη.
Ἀλλὰ αὐτὸ σημαίνει ὅτι σὲ ἱστορικὸ-κοινωνικὸ ἐπίπεδο ἡ ζωὴ καὶ
ἡ ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας λειτουργεῖ ὡς ριζικὴ ἄμεση ἄρνηση ἢ
ὑπονόμευση τοῦ πολιτιστικοῦ «συστήματος» τῆς ἀτομοκρατίας
καὶ ἀντικειμενοποίησης. Διαφορετικά, ὑποτάσσεται ἡ Ἐκκλησία
στὸν τρόπο ζωῆς ποὺ ἐπιβάλλει τὸ «σύστημα», γιὰ νὰ
ἀλλοτριωθεῖ ἡ ἴδια καὶ ὡς γεγονὸς ἀλήθειας καὶ σωτηρίας καὶ ὡς
θεσμικὴ ἔκφραση καὶ φανέρωση αὐτοῦ τοῦ γεγονότος.

112 «Der Pietismus war ursprünglich eine ökumenische, weltweite
Erscheinung [...]. Vor allem verstand er sich selbst als ökumenische



Grösse, als Darstellung des echten Christentums auf der ganzen
Erde»: SCHMIDT, Pietismus, σελ. 11.

113 Βλ. R. H. TAWNEY, Religion and the Rise of Capitalism, Penguin
Books, 111975. — Max WEBER, «Die protestantische Ethik und der
Geist des Kapitalismus», στὸ βιβλίο: Die protestantische Ethik, Ι,
Hamburg (Siebenstern) 31973. — E. TROELTSCH, Die Soziallehren
der christlichen Kirchen und Gruppen, Tübingen (Mohr-Verl.) 1965.
— H. HAUSER, Les débuts du Capitalisme, Paris (Ed. Alcan) 1927.
— A. FANFANI, Catholicism, Protestantism and Capitalism, London
1935. — H. M. ROBERTSON, Aspects of the Rise of Economic
Individualism, Cambridge (Univ. Press) 1933.

114 «Convinced that character is all and circumstances nothing, [the
morally self-sufficient] see in the poverty of those who fall by the
way, not a misfortune to be pitied and relieved, but a moral failing
to be condemned, and in riches not an object of suspicion —though
like other gifts they may be abused—, but the blessing which
rewards the triumph of energy and will»: TAWNEY, Religion and
the Rise of Capitalism, σελ. 229-230.

115 Οἱ χιλιαστικὲς τάσεις καὶ μεσσιανικὲς ἀναζητήσεις εἶναι τυπικὸ
σύμπτωμα τοῦ πιετισμοῦ, «[...] une espèce de ``chiliasme''
renouvelé, c'est-à-dire d'attente imminente d'un Royaume de Dieu
sur la terre qu'il serait en notre pouvoir de produire»: L. BOUYER,
La spiritualité..., σελ. 234. — Βλ. καὶ SCHMIDT, Pietismus, σελ.
130-132 καὶ 160. — Charles L. SANFORD, The Quest of Paradise:
Europe and the American Moral Imagination, Urbana Ill. 1961.

116 Βλ. Robert BELLAH, The Broken Covenant – American Civil
Religion in Time of Trial, New York (The Seabury Press) 1975,
ἰδιαίτερα τὶς σελίδες 7-8 καὶ τὸ κεφάλαιο: «America as a Chosen
People» (σελ. 36 κ.ἑ.). — Conrad CHERRY, God's New Israel:
Religious Interpretations of American Destiny, Prentice-Hall, 1971. —
H. Richard NIEBUHR, The Kingdom of God in America, New York



1937.

117 Εἶναι ἡ ἐπιγραφὴ πάνω σὲ κάθε χαρτονόμισμα δολαρίου. —
Βλ. καὶ Moses RISCHIN (ἐκδ.), The American Gospel of Success,
Quadrangle Books, 1965. — Howard Mumford JONES, The Pursuit
of Happiness, Cornell Univ. Press, 1966.

118 Βλ. Robert HANDY, A Christian America, New York (Oxford
Univ. Press) 1971, ἰδιαίτερα τὸ κεφάλαιο: «Components of the
New Christian Civilization: Religion, Morality, Education», καὶ
κυρίως τὶς σελ. 33-40. — William McLOUGHLIN, Isaac Backus and
the American Pietistic Tradition, Boston (The Library of American
Biography) 1967. — Irvin G. WYLLIE, The Self-Made Man in
America, Free Press, 1966.

119 Βλ. τὸ περιβόητο δοκίμιο τοῦ Andrew CARNEGIE «The Gospel
of Wealth», ἀναδημοσιευμένο ἀπὸ τὸ American Review, 148 (1889),
σελ. 653-664, στὸ βιβλίο τοῦ Gail KENNEDY (ἐκδ.) Democracy and
the Gospel of Wealth, Boston 1949, γαλλικὴ μετάφραση: L'Évangile
de la Richesse, Paris (Librairie Fischbacher) 1891.

120 Μὲ αὐτὴ τὴν ἔννοια ἡ Παναγία εἶναι ἡ κοινὴ ἀνάδοχος ὅλων
μας στὴν καινὴ ζωὴ τῆς Χάρης, ὅλων τῶν μελῶν τοῦ ἑνὸς σώματος
τοῦ Χριστοῦ, αὐτὴ ποὺ ἐκπροσώπησε καὶ ἐνσάρκωσε τὸ συνειδητὸ
ἢ ἀνεπίγνωστο «τέλος» τῆς προσωπικῆς μας ἐλευθερίας καὶ
συγκατάθεσης στὴ σωτηρία, τὴν κοινὴ βαθύτατη ὑπαρκτική μας
δίψα γιὰ ζωή.

121 «Ἡ ὑπόστασις τῆς ἐκκλησιολογικῆς ὑπάρξεως ``συνιστᾶται'' μὲ
τὴν νέαν γέννησιν τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸ Βάπτισμα. Τὸ Βάπτισμα
ὡς νέα γέννησις εἶναι ἀκριβῶς μία πρᾶξις συστατικὴ τῆς
ὑποστάσεως. Ὅπως ἡ σύλληψις καὶ γέννησις τοῦ ἀνθρώπου
συνιστᾶ τὴν βιολογικὴν ὑπόστασίν του, ἔτσι καὶ τὸ Βάπτισμα
ὁδηγεῖ εἰς ἕναν νέον τρόπον ὑπάρξεως, εἰς μίαν ἀναγέννησιν (Α΄
Πέτρ. 1, 3 καὶ 23), καὶ συνεπῶς εἰς μίαν νέαν ``ὑπόστασιν''. [...]



Ὄχι μόνον διὰ τὸν Θεόν, ἀλλὰ τώρα καὶ διὰ τὸν ἄνθρωπον ἡ
βάσις τῆς ὀντολογίας εἶναι τὸ πρόσωπον: ὅπως ὁ Θεὸς μόνον ὡς
πρόσωπον ``εἶναι'' αὐτὸ ποὺ εἶναι εἰς τὴν φύσιν Του, ``τέλειος
Θεός'', ἔτσι καὶ ὁ ἄνθρωπος ἐν τῷ Χριστῷ μόνον ὡς ὑπόστασις, ὡς
πρόσωπον, δηλαδὴ ὡς ἐλευθερία καὶ ἀγάπη, εἶναι ``τέλειος
ἄνθρωπος''. Ὁ τέλειος ἄνθρωπος συνεπῶς εἶναι μόνον ἐκεῖνος ποὺ
εἶναι ὄντως πρόσωπον, ἐκεῖνος δηλαδὴ ποὺ ὑφίσταται, ποὺ ἔχει
τὸν ``τρόπον ὑπάρξεώς'' του, ποὺ συνιστᾶται ὡς ὄν, κατὰ τὸν
τρόπον ἀκριβῶς μὲ τὸν ὁποῖον καὶ ὁ Θεὸς ὑφίσταται ὡς ὄν. [...]
Χάρις εἰς τὸν Χριστὸν ὁ ἄνθρωπος μπορεῖ πλέον καὶ αὐτὸς νὰ
``ὑφίσταται'', νὰ βεβαιώνει τὴν ὕπαρξίν του ὡς προσώπου ὄχι
βάσει τῶν ἀπαραβάτων νόμων τῆς φύσεώς του, ἀλλὰ βάσει μιᾶς
σχέσεως μὲ τὸν Θεόν, ἡ ὁποία ταυτίζεται μὲ ἐκείνην ποὺ ἐλεύθερα
καὶ ἀπὸ ἀγάπην ἔχει ὁ Χριστὸς ὡς Υἱὸς τοῦ Θεοῦ μὲ τὸν Πατέρα.
Αὐτὴ ἡ υἱοθεσία τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὸν Θεόν, ὁ ταυτισμὸς τῆς
ὑποστάσεώς του μὲ τὴν ὑπόστασιν τοῦ Υἱοῦ τοῦ Θεοῦ, εἶναι ἡ
οὐσία τοῦ Βαπτίσματος»: Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον
εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 311, 313, 314.

122 «Ὁ Κύριος ἡμῶν διὰ τοῦτο παραγέγονεν, ὥστε τὴν φύσιν
ἀλλάξαι καὶ μεταβαλεῖν»: ΜΑΚΑΡΙΟΥ Αἰγυπτίου, Πνευματικαὶ
ὁμιλίαι, 44, 1, ἔκδοση Dörries κ.λπ., σελ. 291.

123 Βλ. R. de VAUX, Les Institutions de l'Ancien Testament, τόμ. Ι,
Paris (Ed. du Cerf) 1960, σελ. 160-163. — D. LYS, «L'onction
dans la Bible», Études Théologiques et Religieuses, 55 (1954), σελ. 3-
54. — J. de FRAINE, «Onction», Dictionnaire Encyclopédique de la
Bible, Éditions Brépols 1960, στ. 1282-1285.

124 «Καὶ οὐδείς ἐστιν ὅρος τελειώσεως, ὅτι ἡ τελειότης τῶν
τελείων ὄντως ἀτέλεστος. Διά τοι τοῦτο ἡ μετάνοια οὔτε καιροῖς,
οὔτε πράξεσι περιορίζεται ἕως θανάτου»: ΙΣΑΑΚ τοῦ Σύρου, Τὰ
εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος ΝΕ΄, ἐκδ. Σπανοῦ, σελ. 220.

125 Βλ. Ἰωάν. 14, 21-23· 17, 23 καὶ 26. — Ἐφεσ. 1, 6.



126 «Αὕτη ἡ χάρις ἐστὶν ἡ μειζοτέρα, ἡ μετὰ τὸ ἁμαρτῆσαι ἡμᾶς
ἀναστήσασα, ὑπὲρ ἐκείνην ὅτε οὐκ ἦμεν καὶ παρήγαγεν ἡμᾶς εἰς
κτίσιν. [...] Ὦ τῆς χρηστότητος τῆς ἀμέτρου, ἧς τὴν φύσιν ἡμῶν
τῶν ἁμαρτωλῶν πάλιν εἰσάγει πρὸς ἀνάπλασιν αὐτοῦ. Τίς ἱκανοῖ
πρὸς τὴν δόξαν αὐτοῦ; Τὸν παραβάντα αὐτὸν καὶ βλασφημήσαντα
ἐγείρει, τὸν χοῦν τὸν ἀλόγιστον καινίζει καὶ συνετὸν καὶ λογικὸν
ποιεῖ, καὶ τὸν διεσκορπισμένον νοῦν καὶ ἀναίσθητον καὶ τὰς
διεσκορπισμένας αἰσθήσεις φύσιν λογικὴν καὶ ἀξίαν ἐννοίας
ἐμποιεῖ. Οὐχ ἱκανοῖ ὁ ἁμαρτωλὸς ἐννοῆσαι τὴν χάριν τῆς
ἀναστάσεως αὐτοῦ. Ποῦ ἐστιν ἡ γέεννα, ἡ δυναμένη λυπῆσαι
ἡμᾶς; καὶ ποῦ ἐστιν ἡ κόλασις ἡ ἐκφοβοῦσα ἡμᾶς πολυμερῶς καὶ
νικῶσα τὴν εὐφροσύνην τῆς ἀγάπης αὐτοῦ; καὶ τί ἐστιν ἡ γέεννα
πρὸς τὴν χάριν τῆς ἀναστάσεως αὐτοῦ ὅταν ἐγείρει ἡμᾶς ἐκ τοῦ
ἅδου καὶ ποιήση τὸ φθαρτὸν τοῦτο ἐνδύσασθαι τὴν ἀφθαρσίαν καὶ
τὸν εἰς ἅδην πεσόντα ἐγείρη ἐν δόξῃ;»: ΙΣΑΑΚ τοῦ Σύρου, Τὰ
εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος Ξ΄, ἐκδ. Σπανοῦ, σελ. 246.

127 Περὶ διαφόρων ἀπόρων, Migne P.G. 90, 369Α.

128 Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος ΟΑ΄, ἐκδ. Σπανοῦ, σελ. 280 καὶ
281.

129 Θὰ ἀρκοῦσε ἴσως καὶ μόνο ἡ παράθεση τῶν «κανόνων
δικαιώσεως» (Canones de iustificatione) ποὺ διατύπωσε ἡ Σύνοδος
τοῦ Τριδέντου (1545-1563) (: βλ. Conciliorum Oecumenicorum
Decreta, ἔκδοση τοῦ Istituto per le scienze religiose, Bologna 41972,
σελ. 679) γιὰ νὰ ἔχει ὁ ἀναγνώστης μιὰ συνοπτικὴ εἰκόνα αὐτῆς
τῆς νομικῆς δοσοληψίας καὶ συναλλαγῆς ποὺ ἀποτελεῖ τὴν
ἐπίσημη διδασκαλία τῆς ρωμαιοκαθολικῆς χριστιανοσύνης γιὰ τὴ
σωτηρία τοῦ ἀνθρώπου καὶ τὴ σχέση του μὲ τὸν Θεό. Καὶ ἡ
Σύνοδος τοῦ Τριδέντου δὲν πρωτοτύπησε, μόνο συγκεφαλαίωσε
τὴν προγενέστερη δυτικὴ παράδοση, ἀπὸ τὸν Αὐγουστίνο (τὴν
πηγὴ κάθε ἀλλοίωσης καὶ παραφθορᾶς τῆς ἐκκλησιαστικῆς
ἀλήθειας στὴ Δύση) ὣς τὶς μέρες της. — Βλ. ἐνδεικτικὰ καί:



THOMAS DE AQUINO, Summa Theologiae I. II. q. 21 ad 3. — H.-G.
PÖHLMANN, Rechtfertigung, Güterloh (Mohr-Verl.) 1971, σελ. 139-
182. — Johannes BRINKTRINE, Die Lehre von der Gnade,
Paderborn (Schöningh-Verl.) 1957 (: πρόκειται γιὰ τὸ τρίτο μέρος
ἑνὸς δογματικοῦ ἔργου ποὺ εἶναι ἰδιαίτερα ἐνδιαφέρον καὶ
πολύτιμο, γιατὶ ἐκθέτει τὴν ἀμιγή, παραδοσιακὴ καὶ ἐπίσημα
ἀναγνωρισμένη δογματικὴ διδασκαλία τοῦ ρωμαιοκαθολικισμοῦ,
δίχως τὶς νεότερες ὡραιοποιήσεις καὶ ὑπεκφυγές. Γράφει
χαρακτηριστικὰ στὴ σελ. 230:) «Die guten oder bösen Werke
bringen nun eine gewisse Ungleichheit in der moralischen Ordnung
hervor, die Gleichheit wird aber wiederhergestellt durch die
Belohnung in Bezug auf die guten Werke, durch die Strafe in
Bezug auf die bösen Werke».

130 Τὴ θεωρία διατύπωσε πρῶτος ὁ Ἄνσελμος, Ἀρχιεπίσκοπος
τοῦ Canterbury (1033-1109), ἀντλώντας κυρίως ἀπὸ τὸν
Τερτυλλιανό: Ἡ ἁμαρτία τοῦ ἀνθρώπου εἶναι μιὰ διαταραχὴ τῆς
θείας «τάξεως δικαίου» καὶ ταυτόχρονα προσβολὴ τῆς τιμῆς καὶ
μεγαλειότητας τοῦ Θεοῦ. Τὸ μέγεθος τῆς ἐνοχῆς γι' αὐτὴ τὴ
διατάραξη καὶ προσβολὴ μετριέται ἀνάλογα μὲ τὸ μέγεθος τῆς
ἀξίας τοῦ προσβληθέντος. Ἡ ἄπειρη λοιπὸν μεγαλειότητα καὶ
δικαιοσύνη τοῦ Θεοῦ ἀπαιτεῖ ἄπειρο ἀντάλλαγμα ἐξιλέωσης. Ὁ
πεπερασμένος ἄνθρωπος δὲν μποροῦσε νὰ προσφέρει τέτοιο
ἄπειρο ἀντάλλαγμα, ἔστω καὶ ἂν ὁλόκληρη ἡ ἀνθρωπότητα
θυσιαζόταν γιὰ νὰ ἱκανοποιηθεῖ ἡ θεία δικαιοσύνη. Γι' αὐτὸ καὶ ὁ
ἴδιος ὁ Θεὸς ἀνέλαβε νὰ πληρώσει, στὸ πρόσωπο τοῦ Υἱοῦ Του, τὸ
ἄπειρο λύτρο γιὰ τὴν ἱκανοποίηση τῆς δικαιοσύνης Του. Ὁ
Χριστὸς τιμωρήθηκε μὲ τὸν σταυρικὸ θάνατο γιὰ νὰ ἐξιλεωθεῖ ἡ
ἁμαρτωλὴ ἀνθρωπότητα (: βλ. Michael SCHMAUS, Katholische
Dogmatik, τόμ. ΙΙ. 2, München, Hueber-Verl., 51955, σελ. 64). Τὴ
θεωρία ἀνέπτυξε πληρέστερα ὁ Θωμᾶς Ἀκινάτης (βλ. SCHMAUS,
ἔ.ἀ., σελ. 358) καὶ τὴν καθιέρωσε ὡς ἐπίσημη διδασκαλία τῆς
Ρωμαιοκαθολικῆς Ἐκκλησίας ἡ Σύνοδος τοῦ Τριδέντου (βλ.
Decretum de iustificatione, Sessio VI, ὅπου καὶ ἡ χαρακτηριστικὴ
διατύπωση: «Dominus noster Iesus Christus, qui [...] sua



sanctissima passione in ligno crucis nobis iustificationem meruit et
pro nobis Deo Patri satisfecit»: Conciliorum Oecum. Decreta, ἔκδοση
Bologna, σελ. 673). — Βλ. ἐπίσης: L. HEINRICHS, Die
Genugtuunslehre des hl. Anselmus, Paderborn 1909. — A.
DENEFFE, «Das Wort satisfactio», Zeitschrift für katholische
Theologie, 1919, σελ. 158 κ.ἑ. — Osmo TIILILÄ, Das Strafleiden
Christi (Annales Academiae scientiarum Fennicae B, 48. 1),
Helsinki 1941.
Ἡ σύνδεση τῆς θεωρίας «περὶ ἱκανοποιήσεως τῆς θείας
δικαιοσύνης διὰ τοῦ σταυρικοῦ θανάτου τοῦ Χριστοῦ» μὲ τὸ
μυστήριο τῆς Ἐξομολόγησης γίνεται σαφέστατα ἀπὸ τὸν M.
SCHMAUS, Kirchliche Dogmatik, τόμ. IV/1, München 1957, σελ. 531-
532: «Auch an Christus wird ein Gericht vollzogen, insofern ihn
der Vater hineingibt [...]. Er übernahm die vom Vater verhangte
Strafe des Todes [...]. Die nach der Taufe sündingen müssen dem
leidenden Christus ähnlich werden durch irgendeine Strafe oder ein
Leiden, das sie in sich selbst auf sich nehmen».

131 Βλ. ἐνδεικτικά: Confes. Augustanae, Art. IV: De Iustificatione,
ἔκδοση J. C. MÜLLER (Die symbolischen Bücher der evangelisch-
lutherischen Kirche, Gütersloss, Beztelsmann, 1900), σελ. 86 κ.ἑ. —
CALVIN, Institution de la Religion Chrétienne, II. Paris (Belles
Lettres) 1937, σελ. 251 κ.ἑ. — Στὴ διδασκαλία τοῦ Λουθήρου καὶ
τοῦ Καλβίνου δὲν εἶναι ἁπλῶς ἡ θεία δικαιοσύνη, ἀλλὰ ἡ ὀργὴ
τοῦ Θεοῦ ποὺ καταπραΰνεται μὲ τὴ σταυρικὴ θυσία τοῦ Χριστοῦ:
«Luther lässt in der Tat keinen Zweifel daran dass die Versöhnung
des Zornes Gottes notwendig sei»: Otto Hermann PESCH, Theologie
der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas von Aquin, Mainz
(Matthias-Grünewald-Verl.) 1967, σελ. 127. — Βλ. καὶ P. BLÄSER,
Rechtfertigungsglaube bei Luther, Münster 1953, σελ. 34. — H.-G.
PÖHLMANN, Rechtfertigung, σελ. 220. — Ἡ διαφορὰ τῶν
Μεταρρυθμιστῶν ἀπὸ τὴ ρωμαιοκαθολικὴ διδασκαλία στὸ θέμα
αὐτὸ περιορίζεται στὴν ἑρμηνεία τοῦ τρόπου μὲ τὸν ὁποῖο ὁ
ἄνθρωπος οἰκειώνεται τὰ ἀποτελέσματα τῆς ἐξιλαστήριας θυσίας
τοῦ Χριστοῦ: Δὲν εἶναι τὰ καλὰ ἔργα ποὺ ἐξασφαλίζουν αὐτὴ τὴν



οἰκείωση, ἀλλὰ μόνο ἡ πίστη. «Ideo primum volumus hoc
ostendere, quod sola fides ex iniusto-iustum efficiat, hoc est, accipiat
remissionem peccatorum»: Confes. Augustanae à. 4 n. 72, ἔκδοση
MÜLLER, σελ. 100. — «Dicimus hominem sola fide iustificari»:
Institutio 1. 3. c II. n. 19. — Ἀλλὰ αὐτὴ ἡ δικαίωση τοῦ ἀνθρώπου
μὲ μόνη τὴν πίστη στὴν ἐξιλαστήρια δύναμη τοῦ σταυρικοῦ
θανάτου τοῦ Χριστοῦ δὲν σημαίνει τὴν ἐξάλειψη τῶν ἁμαρτιῶν,
παρὰ μόνο τὸν μὴ καταλογισμό τους. Ὁ ἄνθρωπος παραμένει
στὴν οὐσία του ἁμαρτωλός: «Non ita accipiendum est, quod
iustificatis et renatis nulla prorsus iniustitia (post generationem)
substantiae ipsorum et conversationi adhaereat, sed quod Christus
perfectissima obedientia sua omnia ipsorum peccata tegat, quae
quidem in ipsa natura (in hac vita) adhuc infixa haerent. Peccatum
adhuc in carne, etiam in renatis, habitet»: Formula Concordiae,
ἔκδοση MÜLLER, σελ. 614. — Βλ. καὶ O.-H. PESCH, Theologie der
Rechtfertigung..., σελ. 79 κ.ἑ.

132 Βλ. ἐνδεικτικά, Π. Ν. ΤΡΕΜΠΕΛΑ, Δογματική, τόμ. Β΄, Ἀθῆναι
(ἐκδ. «Ζωῆς») 1959, σελ. 168: «Θὰ ἐσείοντο ἐκ βάθρων καὶ θὰ
ἀνετρέποντο τὰ θεμέλια τῆς ἠθικῆς τάξεως τοῦ κόσμου, ἐὰν
παρείχετο ἡ ἀπολυτροῦσα χάρις, χωρὶς καὶ ἡ θεία δικαιοσύνη ἐξ
ὁλοκλήρου νὰ ἱκανοποιηθῇ. Καὶ ἡ ἁμαρτία θὰ ἔπαυε πλέον νὰ
εἶναι ἁμαρτία, ἐὰν δὲν ὑπῆρχεν ἀνάγκη ἐξιλεώσεως δι' αὐτήν. Θὰ
ἀπέβαινεν αὕτη ἀδιάφορόν τι ἐνώπιον τῶν ὀφθαλμῶν τοῦ ἁγίου
Θεοῦ, ἐὰν ἡ θεία δικαιοσύνη ἔπαυε νὰ ἐκζητῇ τὴν τιμωρίαν αὐτῆς
[...]». — Βλ. ἐπίσης Εὐσεβίου ΜΑΤΘΟΠΟΥΛΟΥ, Ὁ προορισμὸς
τοῦ ἀνθρώπου, Ἀθῆναι (ἐκδ. «Ζωῆς») 121966, σελ. 350: «Ὁ
Χριστὸς ἀπέθανεν ἐπάνω εἰς τὸν σταυρὸν ἐν μέσῳ ὀδυνῶν καὶ
φρικτῶν βασάνων, ἵνα ἐν τῷ προσώπῳ αὐτοῦ τιμωρηθῇ ἡ ἁμαρτία
τοῦ κόσμου καὶ ἱκανοποιηθῇ ἡ προσβληθεῖσα θεία δικαιοσύνη,
τουτέστιν ἵνα ἱκανοποιηθῇ ὁ θεῖος νόμος, τὸν ὁποῖον ἠθέτησεν ὁ
ἄνθρωπος διὰ τῆς παραβάσεώς του [...]». — Βλ. καὶ Σεραφεὶμ
ΠΑΠΑΚΩΣΤΑ, Ἡ μετάνοια, Ἀθῆναι (ἐκδ. «Ζωῆς») 101953, σελ.
78-79: «Ὁ Χριστὸς ἀνέλαβεν ὡς ἀντιπρόσωπός μας, ὡς μεσίτης
καὶ ἐγγυητὴς ἰδικός μας τὸ βάρος τῶν ἁμαρτιῶν μας καὶ



ἐπλήρωσεν αὐτὸς διὰ τοῦ ἐπὶ τοῦ σταυροῦ θανάτου του τὸ χρέος
καὶ τὴν ποινὴν τὴν ἰδικήν μας [...]. Ὁ ἄνθρωπος δὲν ἦτο δυνατὸν
μὲ κανένα μέσον, μὲ καμμίαν ποινὴν καὶ θυσίαν νὰ ἐξαλείψῃ τὴν
ἁμαρτίαν καὶ νὰ ἱκανοποιήσῃ τὴν θείαν δικαιοσύνην [...]. Ἕνα
παράδειγμα θὰ διασαφήσῃ καλύτερα τὴν ἀλήθεια ταύτην.
Ὀφείλει ἕνας μέγα ποσὸν χρημάτων, τὸ ὁποῖον τοῦ εἶναι
ἀπολύτως ἀδύνατον νὰ πληρώσῃ εἰς τὸν δανειστήν του· ἀλλὰ
παρουσιάζεται ἕνας τρίτος ὡς ἐγγυητής, ὁ ὁποῖος ἀναλαμβάνει τὸ
χρέος, ἐξοφλεῖ τοῦτο καὶ τοιουτοτρόπως ἀπαλλάσσει τὸν
ὀφειλέτην. Τοιοῦτο συνέβη καὶ ἐδῶ· ἀνέλαβεν ὁ Χριστὸς τὸ βάρος
τῶν ἰδικῶν μας ἁμαρτιῶν, ἀπέθανεν ἐπὶ τοῦ σταυροῦ ὡς
ἀντιπρόσωπος ἰδικός μας, προσέφερε τὴν θυσίαν τῆς ζωῆς του διὰ
τὴν σωτηρίαν ἡμῶν· καὶ τὴν θυσίαν ταύτην ἐδέχθη ὁ οὐράνιος
Πατήρ».

133 Βλ. Olivier CLÉMENT, Ἡ θεολογία μετὰ τὸν «θάνατο τοῦ
Θεοῦ», Ἀθήνα (ἐκδ. «Ἀθηνᾶ») 1973, σελ. 53-54 καὶ 56-58: «Γιὰ
τὸν Αὐγουστίνο —καὶ τουλάχιστον μιὰ μερίδα τῆς δυτικῆς
παράδοσης τὸν ἀκολούθησε— οἱ ὀδύνες τῶν καταδικασμένων
συντελοῦν στὴ μακαριότητα τῶν ἐκλεκτῶν. Ἂς σημειωθῆ ὅτι οἱ
ἀντιλήψεις αὐτὲς τοῦ Αὐγουστίνου ἀποτέλεσαν μιὰ ἀπὸ τὶς
ὁμολογημένες αἰτίες τοῦ ἀθεϊσμοῦ ἑνὸς Camus. Ἔτσι, ἡ θρησκεία
τῆς νίκης πάνω στὴν κόλαση ἔγινε κάποτε θρησκεία τῆς κόλασης
[...]. Ἡ διδασκαλία γιὰ τὴν ἀτομικὴ κρίση, μὲ τὸ ἐνδεχόμενο τῆς
κόλασης, δίχως δυνατότητα ἀνάκλησης τὴ στιγμὴ τοῦ θανάτου,
ἀποκρυσταλλώθηκε στὴ Δύση στὸν 14ο αἰώνα. Ἡ Μεταρρύθμιση
σταμάτησε τὶς προσευχὲς γιὰ τοὺς νεκρούς [...]. Μήπως ὁ ἄθεος
δὲν ὑψώνεται συχνὰ σὰν ἐλευθερωτὴς πατροκτόνος, σὰν
``εἰδωλοκλάστης'' αὐτῆς τῆς παιδαριώδους ἀντιλήψεως γιὰ τὸν
Θεό, ποὺ τὴν κατήγγειλε ὁ Freud κάτω ἀπὸ τὸ ὄνομα τοῦ
``σαδιστῆ Πατέρα'';»

134 Γιὰ τὴ γένεση καὶ ἐξέλιξη τοῦ θεσμοῦ τῆς χρηματικῆς
ἐξαγορᾶς τῶν ἁμαρτημάτων βλ. Willibald PLÖCHL, Geschichte des
Kirchenrechts, τόμ. II, München (Herold-Verl.) 1962, σελ. 283-285,



καὶ στὴ σελ. 288 ἐκτενὴ βιβλιογραφία. — Ὁ Plöchl ἀναφέρει τὴ
θεολογικὴ θεμελίωση τοῦ θεσμοῦ τῶν «ἀφέσεων» (indulgentiae)
στὸν Θωμᾶ Ἀκινάτη, ποὺ προσδιόρισε τρεῖς «αἰτίες δικαίωσης»
αὐτοῦ τοῦ θεσμοῦ: τὴ δόξα τοῦ Θεοῦ (honor Dei), τὸ ὄφελος τῆς
Ἐκκλησίας (utilitas Ecclesiae) καὶ τὸ ἀτομικὸ συμφέρον (utilitas
proximi).
Ἡ χρηματικὴ ἐξαγορὰ τῶν ἁμαρτιῶν ἦταν μία ἀπὸ τὶς ἀφορμὲς
γιὰ νὰ ἀπορρίψει ὁ καλβινισμὸς ἀπὸ τὴν πρώτη στιγμὴ τὸ
μυστήριο τῆς Ἐξομολόγησης (βλ. CALVIN, Institution de la Religion
Chrétienne, τόμ. II, Belles Lettres, σελ. 171 κ.ἑ.), ἐνῶ στὸν
λουθηρανισμὸ τὸ μυστήριο ὑποτιμήθηκε καὶ παραθεωρήθηκε
προοδευτικά, γιὰ νὰ ἐξαλειφθεῖ ἐντελῶς γύρω στὰ 1800. — Βλ.
K. RAMKE, «Die Privatbeicht bei Luther und im Alt- und
Neuluthertum», στὸ βιβλίο τοῦ F. HEILER Die heiligen Sakramente,
Beichte und Absolution, 1935, σελ. 232-245. — Βλ. στὸ ἴδιο βιβλίο
καὶ P. SCHÄFER, «Das Sakrament der Busse und seine Stellung in
Vergangenheit und Gegenwart», σελ. 204-228.

135 Ἡ Σύνοδος τοῦ Τριδέντου προσδιόρισε τρία βασικὰ στοιχεῖα
τοῦ μυστηρίου τῆς Ἐξομολόγησης: μετάνοια, ἐξαγόρευση,
ἐπανόρθωση (: βλ. Sessio XIV, Cap. VIII: «De satisfactionis
necessitate et fructu», Concil. Oecum. Decreta, ἔκδοση Bologna, σελ.
708-709). — Ἡ ἐπανόρθωση, κατὰ τὸν SCHMAUS (Kirchliche
Dogmatik, τόμ. IV/1, München 1957, σελ. 586), «gehört wesentlich
zum Sakrament. Er ist der Entschluss, die Reue nicht nur im Wort,
wie es im Sündenbekenntnis geschieht, sondern auch im Werk zu
verleiblichen und sich der Strafe Gottes zu unterwerfen». — Καὶ
στὴ σελ. 584: «Nie kannte die Kirche Gottes einen sicherern Weg,
drohende Strafen Gottes abzuwenden, als dass die Menschen diese
Werke der Busse mit wirklichem Seelenschmerz auf sich nahmen».
— Βλ. καὶ Johannes BRINKTRINE, Die Lehre von den heiligen
Sakramenten der katholischen Kirche II, Paderborn (Ferd. Schöningh-
Verl.) 1962, σελ. 57 κ.ἑ.

136 Ἡ Σύνοδος τοῦ Τριδέντου καθιέρωσε ἐπίσημα τὴν



Ἐξομολόγηση ὡς δικαστικὴ πράξη (actum iudicialem) καὶ
ἀφορίζει ὅσους ἀρνοῦνται τὸν δικανικὸ χαρακτήρα της (βλ. Sessio
XIV: «Canones de sanctissimo poenitentiae sacramento» 9, Concil.
Oecum. Decreta, ἔκδοση Bologna, σελ. 712). — Βλ. καὶ M.
SCHMAUS, Katholische Dogmatik, IV/1, §265: «Das Busssakrament
als Gericht». Στὴ σελ. 530 γράφει: «Das Gericht der Kirche bringt
zur Erscheinung das Gericht Gottes. Es ist Epiphanie Gottes des
Richters [...]. In dem gerichthaltenden Bischof erscheint der
gerichthaltende himmlische Vater». — Ἐπίσης, Π. Ν. ΤΡΕΜΠΕΛΑ,
Δογματική, τόμ. Γ΄, Ἀθῆναι (ἐκδ. «Σωτήρ») 1961, κεφ. Η΄ §δ΄: «Ἡ
ἀπόλυσις ὡς ἐνέργεια δικαστικὴ καὶ ὁ χαρακτὴρ τῶν ἐπιτιμίων».
Στὶς σελ. 273-274 γράφει: «Ὅτι ἡ διαχείρισις τῆς ἐξουσίας τοῦ
δεσμεῖν καὶ λύειν καὶ ἡ κατ' αὐτὴν ἄφεσις ἢ ἀναστολὴ τῆς
ἀφέσεως τῶν ἐν τῇ ἐξομολογήσει ἁμαρτιῶν ἀποτελοῦσιν
ἐνεργείας χαρακτῆρος δικαστικοῦ, εἶναι πρόδηλον. Ὁ ἱερεὺς
ἀπολύει ἢ μὴ τῶν δεσμῶν τῆς ἁμαρτίας τὸν μετανοοῦντα,
ἐπιβάλλει δὲ εἰς αὐτὸν κατὰ τὰς περιστάσεις καὶ ποινὰς
παιδαγωγικάς, διαχειριζόμενος τὴν ἐξουσίαν τῆς κρίσεως, τὴν
ὁποίαν ``πᾶσαν δέδωκεν ὁ Πατὴρ τῷ Υἱῷ'', ὁ δὲ Υἱὸς παρέδωκεν
αὐτὴν εἰς τὴν Ἐκκλησίαν». — Σὲ ἀντίθεση μὲ τὶς δικανικὲς αὐτὲς
ἀντιλήψεις, ὁ Ὀρθόδοξος πιστεύει ὅτι στὴν ἐξομολόγηση —στὸ
μυστήριο τῆς Μετάνοιας— φανερώνεται γιὰ τοὺς πιστοὺς διαρκῶς
ἡ πατρικὴ στοργὴ τοῦ Θεοῦ. «Φοβοῦ ἐκ τῆς ἀγάπης αὐτὸν καὶ μὴ
ἐκ τοῦ ὀνόματος τοῦ σκληροῦ τοῦ τεθέντος ἐπ' αὐτόν» (ΙΣΑΑΚ
τοῦ Σύρου, Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, σελ. 245). Εἶναι φοβερὸς γιὰ
τὴν ἀγάπη Του, ποὺ δὲν τὴν ἀξίζουμε. Μᾶς περιμένει τοὺς
ἄσωτους μὲ ἀνοιχτὴ ἀγκαλιὰ ἔξω ἀπὸ τὸ σπίτι Του. Θεραπεύει,
δὲν ἐπιτιμᾶ. Τὸ κλίμα τοῦ ὀρθόδοξου ἐξομολογηταρίου τὸ δίνει ἡ
φιλάνθρωπη φράση τοῦ ἀββᾶ ΙΣΑΑΚ: «Ἐὰν τοὺς ἀσθενεῖς
ἐπιθυμεῖς θεραπεῦσαι, γνῶθι ὅτι οἱ ἄρρωστοι ἐπιμελείας χρήζουσι
μᾶλλον ἢ ἐπιτιμίου» (σελ. 234). Καὶ ὑπῆρξαν πάντοτε οἱ καλοὶ
πνευματικοὶ καὶ φιλάνθρωποι γιατροί.

137 Βλ. ἐνδεικτικὲς βιογραφίες τέτοιων ἁγίων πνευματικῶν
καθοδηγῶν στὰ νεότερα χρόνια: Ὁ πατὴρ Ἀρσένιος ὁ



Καππαδόκης, Σουρωτὴ Θεσσαλονίκης (ἔκδοση Ἱ. Ἡσυχαστηρίου
Ἰωάννης ὁ Θεολόγος) 1975 (γραμμένη ἡ βιογραφία αὐτὴ ἀπὸ τὸν
μοναχὸ π. Παΐσιο τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Σταυρονικήτα Ἁγίου Ὄρους,
εἶναι ἕνα ἐκπληκτικὸ εἶδος γραφῆς, ἄμεση ἐμπειρικὴ μαρτυρία
τῆς κοινωνίας τῶν ἁγίων ποὺ συνιστᾶ τὴν Ἐκκλησία καταλύοντας
τὰ ὅρια τοῦ χρόνου, τοῦ χώρου, τῆς φθορᾶς καὶ τοῦ θανάτου). —
Ἀρχιμ. Ἠλία ΜΑΣΤΡΟΓΙΑΝΝΟΠΟΥΛΟΥ, Ἅγιες μορφὲς τῆς
νεωτέρας Ἑλλάδος, Ἀθῆναι (ἐκδ. «Τῆνος») 1977. — ΜΑΡΘΑΣ
μοναχῆς, Ὁ παπα-Νικόλας Πλανάς, Ἀθῆναι (ἐκδ. «Ἀστήρ») 1974.
— Παπα-Δημήτρης Γκαγκαστάθης, Θεσσαλονίκη (ἐκδ. «Ὀρθ.
Κυψέλη») 1975. — Ἐπίσης, τὸ κεφάλαιο «Οἱ Στάρετς», στὸ
μυθιστόρημα τοῦ ΝΤΟΣΤΟΓΙΕΒΣΚΥ Ἀδελφοὶ Καραμάζωφ (A, I,
V). — Χρ. ΓΙΑΝΝΑΡΑ, «Οἱ ``Γέροντες'' καὶ ἡ ``διανόηση''», στὸ
βιβλίο Τὸ προνόμιο τῆς ἀπελπισίας, σελ. 67 κ.ἑ. — Σωτηρίας
ΝΟΥΣΗ, Ὁ γέρων Ἱερώνυμος τῆς Αἰγίνης, Ἀθῆναι (ἐκδ.
«Ἑπτάλοφος») 1978.

138 Ὁ ἅγιος ΜΑΞΙΜΟΣ ὁ Ὁμολογητὴς βλέπει τὴ φυσικὴ
προϋπόθεση τῆς «ἀγαπητικῆς δυνάμεως» τοῦ ἀνθρώπου στὴν
«κατ' ἐπιθυμίαν δύναμιν»: «Δίχα τῆς κατ' ἐπιθυμίαν δυνάμεως»,
λέει, «οὐ συνίσταται πόθος, οὗ τέλος ἐστὶν ἡ ἀγάπη· τὸ γὰρ ἐρᾶν
τινος, ἴδιόν ἐστιν ἐπιθυμίας. Καὶ δίχα θυμικῆς δυνάμεως
νευρούσης τὴν ἐπιθυμίαν πρὸς τὴν τοῦ ἡδέος ἕνωσιν, οὐδαμῶς
γίνεσθαι πέφυκεν εἰρήνη· εἴπερ ἀληθῶς εἰρήνη ἐστὶν ἡ
ἀνενόχλητος καὶ παντελὴς τοῦ καταθυμίου κατάσχεσις»
(Κεφάλαια θεολογικά, II. P.G. 90, 1248CD). Ἡ ἐπιθυμία γιὰ τὸν
ἅγιο Μάξιμο δὲν ἀναφέρεται στὴν ἡδονὴ τῶν αἰσθήσεων, ἀλλὰ
στὴν ἡδονὴ τοῦ νοῦ — καὶ ὁ νοῦς στὴ δική του γλώσσα σημαίνει
τὶς προσωπικὲς δυνατότητες τοῦ ἀνθρώπου (βλ. Ἕτερα κεφάλαια,
P.G. 90, 1437B). Ἡ ἀναφορὰ τῆς ἐπιθυμίας στὴν ἡδονὴ τῶν
αἰσθήσεων εἶναι μιὰ ὑπαρκτικὴ διαστροφή, ἀλλὰ αὐτὴ ἡ
διαστροφὴ δὲν ἀναιρεῖ τὶς φυσικὲς προϋποθέσεις τοῦ «ὄντως
ἔρωτος».

139 Εἶναι χαρακτηριστικὸ ὅτι στὰ μυθικὰ ἐρωτικὰ ζεύγη καὶ



κλασικὰ πρότυπα ἀγαπητικῆς πληρότητας ποὺ ἔχει πλάσει ἡ
τέχνη σχεδὸν πάντοτε ἡ διάρκεια τοῦ ἔρωτα εἶναι ἀνέφικτη καὶ οἱ
ἥρωες προτιμοῦν νὰ βεβαιώσουν τὸν ἔρωτά τους μὲ τὸν θάνατο
παρὰ νὰ δεχτοῦν τὴν ἀτομικὴ ἐπιβίωση καὶ τὸν χωρισμό τους ἀπὸ
τὸ πρόσωπο ποὺ ἀγαποῦν. Μέσα ἀπὸ αὐτὴ τὴν προτίμηση
«λανθάνει» ἡ ἀλήθεια τοῦ μόνου τρόπου ὑποστατικῆς ὕπαρξης
καὶ «κατ' ἀλήθειαν» ζωῆς, ποὺ εἶναι ἡ ἐρωτικὴ αὐθυπέρβαση καὶ
ἀγαπητικὴ αὐτοπροσφορά, ὅπως τὴν ἀποκάλυψε ὁ Σταυρὸς τοῦ
Χριστοῦ. — Καὶ ἐπειδὴ ὁ λόγος γιὰ τὶς προσπάθειες τῆς τέχνης
νὰ ἐκφράσει τὴ βαθύτερη ἀλήθεια τοῦ ἀνθρώπου μέσα ἀπὸ τὴν
ἐρωτικὴ ἐμπειρία, θὰ ἦταν ἴσως ἐδῶ ἡ θέση νὰ ἀναφερθεῖ ἕνα
μικρὸ διήγημα τοῦ ΤΟΛΣΤΟΪ —πραγματικὸ ἀριστούργημα τῆς
γραφίδας του—, ποὺ ὁ τίτλος του στὰ ἑλληνικὰ θὰ πρέπει νὰ
εἶναι «Ἀλιόσα ὁ τσούκαλος»: Περιγράφει τὸν βίο ἑνὸς φτωχοῦ
ὑπηρέτη, ποὺ ὅλοι τὸν περιφρονοῦν γιὰ τὴ σωματική του ἀσχήμια
καὶ τὴ φυσική του ἀφέλεια. Τὸν φορτώνουν τὶς πιὸ βαριὲς
δουλειὲς καὶ τὶς πιὸ ταπεινωτικὲς ἀγγαρεῖες, ποὺ αὐτὸς τὶς
ὑπομένει ταπεινὰ καὶ ἀνέμελα. Ὥσπου κάποια μέρα ὁ ἔρωτας
παρεμβάλλεται στὴν ταλαίπωρη ζωή του: τὸν ἐρωτεύεται ἡ
μαγείρισσα τοῦ σπιτιοῦ, καὶ τότε καταλαβαίνει ὅτι γιὰ πρώτη
φορὰ «ὑπάρχει κάποιος ἄνθρωπος ποὺ τὸν ἔχει ἀνάγκη τὸν
φτωχὸ Ἀλιόσα ὄχι γι' αὐτὰ ποὺ κάνει, ἀλλὰ γι' αὐτὸ ποὺ εἶναι».
Ἴσως σὲ αὐτὴ τὴν ἔκφραση νὰ βρίσκεται ὁ πληρέστερος ὁρισμὸς
τῶν φυσικῶν δυνατοτήτων τοῦ ἔρωτα.

140 Ἀκόμα καὶ στὸ πλαίσιο τῆς Καινῆς Διαθήκης, ὁ Ἀπόστολος
Παῦλος ἀποφαίνεται ὅτι «ἡ γυνὴ σωθήσεται διὰ τῆς τεκνογονίας»
(Α΄ Τιμόθ. 2, 15). Τὸ νόημα αὐτῆς τῆς φράσης δὲν μπορεῖ βέβαια
νὰ εἶναι ὅτι ἡ ὑποταγὴ στὴ φυσικὴ ἀναγκαιότητα τῆς τεκνογονίας
σώζει τὴ γυναίκα, ἀλλὰ ὅτι ἡ φυσικὴ δυνατότητα ἡ χαρισμένη στὴ
γυναίκα γιὰ νὰ ὑπερβεῖ τὸν ἀτομοκεντρισμό της εἶναι ἡ
τεκνογονία. Τὸ φυσικὸ μοίρασμα τῆς ζωῆς της καὶ τοῦ κορμιοῦ
της στὰ παιδιά της μπορεῖ νὰ μεταμορφωθεῖ σὲ ἀλήθεια ἀγάπης
καὶ αὐτοπροσφορᾶς, δηλαδὴ σὲ ἐλευθερία ἀπὸ τὴ φυσικὴ
ἀναγκαιότητα καὶ ἑπομένως σὲ σωτηρία.





141 Βλ. καὶ Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον εἰς τὸ
πρόσωπον, σελ. 319, σημ. 52: «Ὁ Γάμος θὰ ἦτο λάθος νὰ θεωρηθῇ
ὡς ἁπλῆ βεβαίωσις καὶ ἐπευλόγησις ἑνὸς βιολογικοῦ γεγονότος.
Συνδεδεμένος μὲ τὴν Εὐχαριστίαν ἀποτελεῖ ὑπόμνησιν ὅτι οἱ
νεόνυμφοι, καίτοι ἔχουν τὴν εὐλογίαν νὰ δημιουργήσουν ἰδίαν
οἰκογένειαν, ἐν τούτοις τὸ ἔσχατον καὶ οὐσιαστικὸν πλέγμα
σχέσεων ποὺ συνιστᾶ τὴν ὑπόστασίν τους δὲν εἶναι ἡ οἰκογένεια,
ἀλλὰ ἡ Ἐκκλησία, ὅπως ἐκφράζεται εἰς τὴν εὐχαριστιακὴν
σύναξιν. Ἡ ἐσχατολογικὴ αὐτὴ ὑπέρβασις τῆς βιολογικῆς
ὑποστάσεως ὑποδηλοῦται καὶ ἀπὸ τὴν ``στέψιν'' τῶν νεονύμφων,
χάνεται ὅμως οὐσιαστικὰ καὶ ὑπαρξιακὰ ἀπὸ τὴν στιγμὴν ποὺ θὰ
ἀποκοπῆ ἡ τελετὴ τοῦ Γάμου ἀπὸ τὴν Εὐχαριστίαν».

142 Βλ. ΔΙΟΝΥΣΙΟΥ ΑΡΕΟΠΑΓΙΤΟΥ, Περὶ θείων ὀνομάτων, IV,
P.G. 3, 709BC.

143 Βλ. ΜΑΞΙΜΟΥ ΟΜΟΛΟΓΗΤΟΥ, Σχόλια εἰς τὸ περὶ θείων
ὀνομάτων, 4, 17 – P.G. 4, 269CD.

144 ΔΙΟΝΥΣΙΟΥ ΑΡΕΟΠΑΓΙΤΟΥ, Περὶ ἐκκλησιαστικῆς ἱεραρχίας,
III, P.G. 3, 428B.

145 «Ὁ ἀσκητικὸς χαρακτὴρ τῆς ἐκκλησιολογικῆς ὑποστάσεως δὲν
ὀφείλεται εἰς μίαν ἄρνησιν τοῦ κόσμου ἢ αὐτῆς τῆς βιολογικῆς
φύσεως τῆς ὑπάρξεως. (Ὁ ``λόγος φύσεως'' δὲν ἔχει ἀνάγκην
ἀλλαγῆς, ὁ ``τρόπος φύσεως'' τὴν χρειάζεται.) Ἀποτελεῖ ἄρνησιν
τῆς βιολογικῆς ὑποστάσεως. Τὴν βιολογικὴν φύσιν τὴν δέχεται,
θέλει ὅμως νὰ τὴν ὑποστασιάση κατὰ τρόπον μὴ βιολογικόν, νὰ
τὴν κάμη νὰ εἶναι ὄντως, νὰ τῆς δώση ἀληθινὴν ὀντολογίαν,
δηλαδὴ ζωὴν αἰώνιον. Διὰ τοῦτο οὔτε ὁ ἔρως οὔτε τὸ σῶμα
πρέπει νὰ ἐγκαταλειφθοῦν, ἀλλὰ νὰ ὑποστασιασθοῦν κατὰ τὸν
``τρόπον ὑπάρξεως'' τῆς ἐκκλησιολογικῆς ὑποστάσεως. Ὁ
ἀσκητικὸς χαρακτὴρ τοῦ προσώπου προερχόμενος ἀπὸ τὴν
εὐχαριστιακὴν μορφὴν τῆς ἐκκλησιολογικῆς ὑποστάσεως ἐκφράζει
τὸ ὄντως πρόσωπον, ὅταν ἀκριβῶς δὲν ἀρνεῖται, ἀλλ'



ὑποστασιάζει ἐκκλησιολογικὰ τὸν ἔρωτα καὶ τὸ σῶμα»: Ἰωάν.
ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 321.

146 Βλ. ἐνδεικτικά: ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΝΥΣΣΗΣ, Περὶ κατασκευῆς τοῦ
ἀνθρώπου, ΙΗ, P.G. 44, 193. — ΜΑΞΙΜΟΥ ΟΜΟΛΟΓΗΤΟΥ,
Κεφάλαια θεολογικά, V, P.G. 90, 1392Α – IV, 1317C. — ΙΩΑΝΝΟΥ
ΣΙΝΑΪΤΟΥ, Κλῖμαξ, Λόγος Ε΄, §στ΄, σελ. 57.

147 «Δηλαδὴ ὁλόκληρον τὸ πλέγμα σχέσεων ποὺ συνιστᾶ τὴν
βιολογικὴν ὑπόστασιν. Οἱ λόγοι αὐτοὶ δὲν σημαίνουν ἁπλῆν
ἄρνησιν· ὑποκρύπτουν μίαν θέσιν: ὁ Χριστιανὸς μὲ τὸ Βάπτισμα
ἵσταται ἐνώπιον τοῦ κόσμου, ὑπάρχει ὡς σχέσις πρὸς τὸν κόσμον,
ὡς πρόσωπον, κατὰ τρόπον ἐλεύθερον ἀπὸ τὴν σχέσιν ποὺ
δημιουργεῖ ἡ βιολογικὴ ταυτότης του. Αὐτὸ σημαίνει ὅτι μπορεῖ
πλέον νὰ ἀγαπᾶ ὄχι διότι ἔτσι τὸν ὑποχρεώνουν οἱ νόμοι τῆς
βιολογίας —πρᾶγμα ποὺ ἐνυπάρχει ἀναπόφευκτα εἰς τὴν ἀγάπην
τῶν οἰκείων—, ἀλλὰ ἐλεύθερα ἀπὸ τοὺς φυσικοὺς νόμους. Ὡς
ἐκκλησιολογικὴ ὑπόστασις ὁ ἄνθρωπος ἀποδεικνύει ἔτσι ὅτι αὐτὸ
ποὺ ἰσχύει διὰ τὸν Θεὸν μπορεῖ νὰ ἰσχύση καὶ διὰ τὸν ἄνθρωπον:
ἡ φύσις δὲν καθορίζει τὸ πρόσωπον· τὸ πρόσωπον κάμει τὴν φύσιν
νὰ ὑπάρχη· ἡ ἐλευθερία ταυτίζεται μὲ τὸ εἶναι τοῦ ἀνθρώπου»:
Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ.
315.

148 Βλ. Ματθ. 23, 8-9: «Πάντες ὑμεῖς ἀδελφοί ἐστε, καὶ πατέρα μὴ
καλέσητε ὑμῶν ἐπὶ τῆς γῆς· εἷς γάρ ἐστιν ὁ πατὴρ ὑμῶν, ὁ ἐν τοῖς
οὐρανοῖς».

149 «Ὁ ἔρως γίνεται κίνησις ἐλευθέρας ἀγάπης μὲ καθολικὸν
χαρακτῆρα. Ἀγάπης, δηλαδή, ἡ ὁποία, ἐνῶ μπορεῖ νὰ
συγκεντρώνεται εἰς ἕνα πρόσωπον ὡς τὴν ἔκφρασιν τῆς ὅλης
φύσεως, βλέπει εἰς τὸ πρόσωπον αὐτὸ τὴν ὑπόστασιν, εἰς τὴν
ὁποίαν ἀγαπῶνται ἀπὸ αὐτό, ὑποστασιάζονται ὡς πρὸς αὐτό,
ὅλοι καὶ ὅλα. [...] Ἡ δυνατότης τοῦ προσώπου νὰ ἀγαπᾶ εἰς ἕνα
καὶ μόνον πρόσωπον ὅλα καὶ ὅλους εἶναι ἰδιότης τοῦ Θεοῦ, ὁ



Ὁποῖος ὡς Πατήρ, ἐνῶ ὑποστασιάζει καὶ ἀγαπᾶ ἕνα μόνον Υἱόν
(``μονογενῆ''), μπορεῖ ``ἐν τῷ Υἱῷ'' νὰ ἀγαπᾶ καὶ νὰ δίδῃ
ὑπόστασιν εἰς ὅλην τὴν δημιουργίαν (``τὰ πάντα ἐν αὐτῷ
συνέστηκε'', Κολ. 1, 18)»: Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον
εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 321.

150 Β΄ Κορ. 3, 18.

151 «Νόμον οὖν καταργοῦμεν διὰ πίστεως; μὴ γένοιτο, ἀλλὰ νόμον
ἱστῶμεν»: Ρωμ. 3, 31.

152 «Διὰ γὰρ νόμου ἐπίγνωσις ἁμαρτίας»: Ρωμ. 3, 20. — «Οὗ δὲ
οὐκ ἔστι νόμος, οὐδὲ παράβασις»: Ρωμ. 4, 15. — «Ἁμαρτία οὐκ
ἐλλογεῖται μὴ ὄντος νόμου»: Ρωμ. 5, 13. — «Τὴν ἁμαρτίαν οὐκ
ἔγνων, εἰ μὴ διὰ νόμου. Χωρὶς γὰρ νόμου ἁμαρτία νεκρά»: Ρωμ.
7, 7-8. — «Ἡ δὲ δύναμις τῆς ἁμαρτίας ὁ νόμος»: Α΄ Κορ. 15, 36.

153 Ρωμ. 4, 15.

154 Γαλ. 2, 16. — Ρωμ. 3, 20. — Γαλ. 3, 17.

155 Ρωμ. 10, 4.

156 Ρωμ. 8, 2.

157 Ἐφεσ. 2, 14.

158 Ρωμ. 13, 10.

159 Γαλ. 3, 11 καὶ 21: «ἐν νόμῳ οὐδεὶς δικαιοῦται παρὰ τῷ Θεῷ
[...] εἰ γὰρ ἐδόθη νόμος ὁ δυνάμενος ζωοποιῆσαι, ὄντως ἂν ἐκ
νόμου ἦν ἡ δικαιοσύνη».

160 Γαλ. 2, 21: «εἰ γὰρ διὰ νόμου δικαιοσύνη, ἄρα Χριστὸς δωρεὰν



ἀπέθανεν».

161 Ἐφεσ. 2, 5-10: «χάριτί ἐστε σεσωσμένοι [...] καὶ τοῦτο οὐκ ἐξ
ὑμῶν, Θεοῦ τὸ δῶρον [...] αὐτοῦ γάρ ἐσμεν ποίημα, κτισθέντες ἐν
Χριστῷ Ἰησοῦ». — Ρωμ. 6, 23: «τὸ δὲ χάρισμα τοῦ Θεοῦ ζωὴ
αἰώνιος». – 6, 14: «οὐ γάρ ἐστε ὑπὸ νόμον, ἀλλ' ὑπὸ χάριν». —
Τίτ. 3, 7: «δικαιωθέντες τῇ ἐκείνου χάριτι».

162 Ἰωάν. 19, 7.

163 Γαλ. 3, 10.

164 Ἐφεσ. 2, 15.

165 Α΄ Κορ. 15, 54. — Β΄ Κορ. 5, 4.

166 Ρωμ. 7, 4.

167 Ρωμ. 6, 4: «συνετάφημεν οὖν αὐτῷ διὰ τοῦ βαπτίσματος εἰς
τὸν θάνατον, ἵνα ὥσπερ ἠγέρθη Χριστὸς ἐκ νεκρῶν διὰ τῆς δόξης
τοῦ πατρός, οὕτω καὶ ἡμεῖς ἐν καινότητι ζωῆς περιπατήσωμεν».

168 Γαλ. 4, 22-31.

169 Ἐφεσ. 2, 20-21.

170 Πράξ. 15, 6-29.

171 Πράξ. 15, 28-29.

172 Βλ. V. LAURENT, «L'œuvre canonique du concil in Trullo,
source primaire du droit de l'Église orientale», Revue des Études
Byzantines, 23/1956, 19, 20. — Α. ΧΡΙΣΤΟΔΟΥΛΟΥ, Δοκίμιον
Ἐκκλησιαστικοῦ Δικαίου, ἐν Κωνσταντινουπόλει 1896, σελ. 57 κ.ἑ.



— Βαρθολομαίου ΑΡΧΟΝΤΩΝΗ, Περὶ τὴν κωδικοποίησιν τῶν
Ἱερῶν Κανόνων καὶ τῶν κανονικῶν διατάξεων ἐν τῇ Ὀρθοδόξῳ
Ἐκκλησίᾳ, Θεσσαλονίκη (ἐκδ. ΠΙΠΜ) 1970, σελ. 47.

173 Κανὼν β΄: «Ἔδοξε δὲ καὶ τοῦτο τῇ ἁγίᾳ ταύτῃ συνόδῳ
κάλλιστά τε καὶ σπουδαιότατα, ὥστε μένειν καὶ ἀπὸ τοῦ νῦν
βεβαίους καὶ ἀσφαλεῖς, πρὸς ψυχῶν θεραπείαν καὶ ἰατρείαν
παθῶν, τοὺς ὑπὸ τῶν πρὸ ἡμῶν ἁγίων καὶ μακαρίων Πατέρων
δεχθέντας καὶ κυρωθέντας, ἀλλὰ μὴν καὶ παραδοθέντας ἡμῖν [...]
κανόνας».

174 «Ἡ οἰκονομία, ὡς ποιμαντικὸν μέτρον, δὲν ταυτίζεται μόνον
μετὰ τῆς ἐπιεικείας, ἀλλὰ πολλάκις νοεῖται καὶ ὡς τιμωρία
αὐστηροτέρα τῆς ὑπὸ τῆς ἀκριβείας τῆς κανονικῆς παραδόσεως
προβλεπομένης, ἰδίᾳ πρὸς τοὺς ἀμετανοήτως ἐμμένοντας εἰς τὴν
παρέκκλισιν»: Βλ. ΦΕΙΔΑ, Ἱστορικοκανονικαὶ καὶ ἐκκλησιολογικαὶ
προϋποθέσεις ἑρμηνείας τῶν Ἱερῶν Κανόνων, Ἀθῆναι 1972, σελ.
41.

175 Βλ. Peter GAY, The Enlightenment – An Interpretation, 2. The
Science of Freedom, London (Wildwood House) 1973, σελ. 96, 189-
190, 194-207. — Philip SHERRARD, Christianity and Eros, London
(SPCK) 1976. — André BIÉLER, L'homme et la femme dans la morale
calviniste, Genève (Labor et Fides) 1963. — M. RADE, Die Stellung
des Christentums zum Geschlechtsleben, Tübingen (Siebeck-Verl.)
1910. — Th. de FÉLICE, Le protestantisme et la question sexuelle,
Paris (Fischbacher) 1930. — John MARBOVE, The Puritain
Tradition in English Life, London 1956. — Fritz TANNER, Die Ehe
im Pietismus (Dissertation), Zürich (Zwingli-Verl.) 1952.

176 Κανὼν λη΄ τοῦ ἁγίου Νικηφόρου Πατριάρχου
Κωνσταντινουπόλεως τοῦ Ὁμολογητοῦ: Περὶ τοῦ μὴ εἰσιέναι τὴν
λεχὼ εἰς τὸν κοιτῶνα, ἐνῷ κεῖται τὸ βρέφος αὐτῆς βαπτισθέν.

177 Κανὼν β΄ τοῦ ἁγίου Διονυσίου Ἀρχιεπισκόπου Ἀλεξανδρείας:



Περὶ τοῦ μὴ μεταλαμβάνειν τὰς ἐν ἀφέδρῳ γυναῖκας. — Κανὼν
τοῦ ἁγίου Ἰωάννου τοῦ Νηστευτοῦ: Περὶ τῶν ἐν ἀφέδρῳ
γυναικῶν. — Κανὼν στ΄ καὶ ζ΄ τοῦ ἁγίου Τιμοθέου Ἐπισκόπου
Ἀλεξανδρείας: Περὶ τοῦ μὴ βαπτισθῆναι τὴν ἐν ἀφέδρῳ – Ὅτι
καὶ βεβαπτισμένη οὐ μεταλαμβάνει ἐν ἀφέδρῳ οὖσα.

178 Κανὼν ε΄ τοῦ ἁγίου Τιμοθέου Ἀλεξανδρείας: Περὶ τοῦ μὴ
μεταλαμβάνειν τοὺς συγκαθευδήσαντας ὁμοζύγους.

179 Κανὼν τοῦ ἁγίου Ἰωάννου τοῦ Νηστευτοῦ περὶ ἀρρενομανίας:
«Παιδίον πρό τινος φθαρέν, εἰς ἱερωσύνην οὐκ ἔρχεται. Εἰ γὰρ
κἀκεῖνο διὰ τὸ ἀτελὲς τῆς ἡλικίας οὐχ ἥμαρτεν, ἀλλὰ τὸ αὐτοῦ
σκεῦος ἐρράγη καὶ εἰς ἱερὰν ὑπουργείαν ἄχρηστον γέγονεν».

180 Κανὼν λστ΄ τοῦ ἁγίου Νικηφόρου Κωνσταντινουπόλεως.

181 «Πόθου τοῦ πρὸς τὸν Θεὸν ὁ τῶν σωμάτων ἔρως τύπος γινέσθω
σοι»: ΙΩΑΝΝΟΥ, Κλῖμαξ, Λόγος ΚΣΤ΄, §λα΄, σελ. 129.

182 «Οὐχ οὕτως τις ἐραστὴς μανικώτατος τῆς ἑαυτοῦ ἐρωμένης
ἐπιθυμεῖ, ὡς ὁ Θεὸς ψυχῆς τῆς βουλομένης μετανοεῖν»: ΝΕΙΛΟΣ ὁ
ἀσκητής, Migne P.G. 79, 464.

183 Βλ. σημ. 32.

184 Βλ. Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως, §86. — Ἐπίσης, Ἰωάν.
ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 308-309:
«Ἡ βιολογικὴ σύστασις τῆς ὑποστάσεως τοῦ ἀνθρώπου πάσχει
ριζικὰ ἀπὸ δύο ``πάθη'' ποὺ ἀναιροῦν ἀκριβῶς ἐκεῖνο, εἰς τὸ
ὁποῖον κατατείνει ἡ ἀνθρωπίνη ὑπόστασις: τὸ πρόσωπον. Τὸ
πρῶτον ``πάθος'' εἶναι αὐτὸ ποὺ θὰ ὀνομάζαμε ὀντολογικὴν
ἀναγκαιότητα. Τὸ συστατικὸν γεγονὸς τῆς ὑποστάσεως εἶναι
ἀναπόφευκτα συνδεδεμένον μὲ τὸ φυσικὸν ἔνστικτον, μὲ μίαν
ὁρμὴν ``δεδομένην'' καὶ ἀνεξέλεγκτον ἀπὸ τὴν ἐλευθερίαν. Ἔτσι
τὸ πρόσωπον ὡς ``ὂν'' ``ὑφίσταται'' ὄχι ὡς ἐλευθερία, ἀλλ' ὡς



ἀνάγκη. [...] Τὸ δεύτερον ``πάθος'' [...] θὰ μποροῦσε νὰ ὀνομασθῆ
τὸ πάθος τοῦ ἀτομισμοῦ, τῆς διαστάσεως τῆς ὑποστάσεως. Τελικὰ
ὅμως ταυτίζεται μὲ τὸ ἔσχατον καὶ μέγιστον πάθος τοῦ ἀνθρώπου,
μὲ τὴν διάσπασιν τῆς ὑποστάσεως, τὸν θάνατον».

185 «Κάθε ἄνθρωπος ἐρχόμενος εἰς τὸν κόσμον φέρει τὴν
``ὑπόστασίν'' του, ἡ ὁποία δὲν εἶναι ἐντελῶς ἄσχετος μὲ τὴν
ἀγάπην: εἶναι προϊὸν κοινωνίας δύο ἀνθρώπων. Ὁ ἔρως καὶ ὡς
ψυχρὴ ἀκόμη καὶ χωρὶς συναισθηματικὴν δέσμευσιν πρᾶξις εἶναι
ἕνα συγκλονιστικὸν μυστήριον τῆς ὑπάρξεως, ὑποκρύπτει μίαν
τάσιν δι' ἕνα βαθύτατον γεγονὸς κοινωνίας, διὰ μίαν ἐκστατικὴν
ὑπέρβασιν τῆς ἀτομικότητος εἰς τὴν δημιουργίαν [...]»: Ἰωάν.
ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 308.

186 Βλ. Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως, §52. — Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ
τὸ προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 310: «Ὁ ἄνθρωπος ὡς
βιολογικὴ ὑπόστασις εἶναι ἐκ καταβολῆς μία τραγικὴ ταυτότης:
Γεννᾶται ἀπὸ ἕνα γεγονὸς ἐκστατικὸν —τὸν ἔρωτα—, ἀλλὰ τὸ
γεγονὸς αὐτὸ εἶναι συνυφασμένον μὲ μίαν φυσικὴν ἀναγκαιότητα,
χωρὶς δηλαδὴ ὀντολογικὴν ἐλευθερίαν. Γεννᾶται ὡς ἕνα γεγονὸς
ὑποστατικόν, ὡς σῶμα, ἀλλὰ τὸ γεγονὸς αὐτὸ εἶναι συνυφασμένον
μὲ τὴν ἀτομικότητα καὶ μὲ τὸν θάνατον. Μὲ τὴν ἰδίαν ἐρωτικὴν
πρᾶξιν, μὲ τὴν ὁποίαν προσπαθεῖ νὰ γίνει ἐκστατική, ὁδηγεῖται εἰς
τὸν ἀτομισμόν. Τὸ σῶμα του εἶναι τὸ τραγικὸν ὄργανον, τὸ ὁποῖον
ὁδηγεῖ εἰς κοινωνίαν μὲ τοὺς ἄλλους. [...] Συγχρόνως ὅμως εἶναι ἡ
``μάσκα'' τῆς ὑποκρισίας, τὸ ὀχυρὸν τοῦ ἀτομισμοῦ, ὁ φορεὺς τοῦ
ἐσχάτου χωρισμοῦ, τοῦ θανάτου».

187 «Ἡ τραγικότητα τῆς βιολογικῆς συστάσεως τῆς ὑποστάσεως
τοῦ ἀνθρώπου δὲν ἔγκειται εἰς τὸ ὅτι μὲ αὐτὴν ὁ ἄνθρωπος δὲν
εἶναι πρόσωπον· ἔγκειται εἰς τὸ ὅτι μὲ αὐτὴν τείνει νὰ γίνη
πρόσωπον καὶ ἀστοχεῖ. Ἡ ἁμαρτία εἶναι αὐτὴ ἀκριβῶς ἡ ἀστοχία.
Καὶ ἡ ἁμαρτία εἶναι τὸ τραγικὸν προνόμιον μόνον τοῦ προσώπου.
[...] Τὸ σῶμα τείνει εἰς τὸ πρόσωπον, ἀλλ' ὁδηγεῖ τελικὰ εἰς τὸ
ἄτομον [...]. [Ὁ θάνατος], ἡ ``ἀστοχία'' τῆς βιολογικῆς ὑποστάσεως



νὰ ἐπιβιώση δὲν ὀφείλεται εἰς κάποιο ἐπίκτητον ἠθικῆς μορφῆς
σφάλμα (εἰς ἕνα παράπτωμα), ἀλλ' εἰς αὐτὸν τὸν τρόπον
συστάσεως τῆς ὑποστάσεως, δηλαδὴ εἰς τὴν βιολογικὴν πρᾶξιν
τῆς διαιωνίσεως τοῦ εἴδους»: ΖΗΖΙΟΥΛΑΣ, σελ. 309-310.

188 «Διὰ νὰ γίνη δυνατὴ ἡ σωτηρία, διὰ νὰ εὐστοχήση ἡ ἀστοχοῦσα
ὑπόστασις, εἶναι ἀνάγκη ὁ ἔρως καὶ τὸ σῶμα ὡς ἐκφράσεις τῆς
ἐκστάσεως καὶ τῆς ὑποστάσεως τοῦ προσώπου νὰ παύσουν νὰ
εἶναι φορεῖς τοῦ θανάτου. Ἔτσι δύο πράγματα ἐμφανίζονται
ἀπαραίτητα: α) Νὰ μὴ καταστραφοῦν τὰ δύο βασικὰ συστατικὰ
τῆς βιολογικῆς ὑποστάσεως, ὁ ἔρως καὶ τὸ σῶμα. Μία φυγὴ ἀπὸ
τὰ στοιχεῖα αὐτὰ θὰ συνεπέφερε τὴν στέρησιν τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ
τὰ μέσα ἐκεῖνα, μὲ τὰ ὁποῖα ἐκφράζεται τόσον ὡς ἔκστασις ὅσον
καὶ ὡς ὑπόστασις, δηλαδὴ ὡς πρόσωπον. β) Νὰ ἀλλάξη ὁ τρόπος
συστάσεως τῆς ὑποστάσεως, νὰ εὑρεθῆ δηλαδὴ ὄχι μία ἠθικὴ
ἀλλαγὴ ἢ βελτίωσις, ἀλλὰ ἕνας τρόπος νέας γεννήσεως τοῦ
ἀνθρώπου. Αὐτὸ σημαίνει ὅτι ἐνῶ τόσον ὁ ἔρως ὅσον καὶ τὸ σῶμα
δὲν ἐγκαταλείπονται, ἐν τούτοις ἀλλάζουν ἐνέργειαν,
προσαρμόζονται εἰς τὸν νέον τρόπον ὑπάρξεως τῆς ὑποστάσεως,
ἀποβάλλουν εἰς αὐτὴν τὴν συστατικὴν τῆς ἀνθρωπίνης
ὑποστάσεως ἐνέργειάν τους ὅ,τι δημιουργεῖ τὴν τραγικότητα, καὶ
διατηροῦν ὅ,τι κάμει τὸ πρόσωπον ἀγάπην, ἐλευθερίαν, ζωήν.
Αὐτὸ ἀκριβῶς ἀποτελεῖ ἐκεῖνο ποὺ ὀνομάζομε ``ὑπόστασιν τῆς
ἐκκλησιολογικῆς ὑπάρξεως''»: Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ τὸ
προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 310-311.

189 Χαρακτηριστικὸ παράδειγμα ἐκνομικισμοῦ ἑνὸς θεμελιώδους
ἠθικοῦ-ὑπαρξιακοῦ προβλήματος εἶναι τὸ βιβλίο τοῦ
Ἀρχιμανδρίτη Σεραφεὶμ ΠΑΠΑΚΩΣΤΑ Τὸ ζήτημα τῆς
τεκνογονίας, Ἀθῆναι (ἐκδ. «Ζωῆς») 1933. Τὸ βιβλίο αὐτὸ ἔδωσε
τὴ «γραμμὴ» γιὰ τὴν ἀντιμετώπιση τῶν συζυγικῶν σχέσεων σὲ
ὅλα τὰ νεότερα πιετιστικὰ κινήματα στοὺς κόλπους τῆς ἑλλαδικῆς
Ἐκκλησίας. Καὶ μέσῳ τοῦ Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν Χρυσοστόμου
Παπαδοπούλου (1923-1938), φιλικὰ προσκείμενου στὶς
εὐσεβιστικὲς ὀργανώσεις, ὁ συγγραφέας τοῦ βιβλίου κατόρθωσε



νὰ περάσει τὴ «γραμμὴ» αὐτὴ σὲ κείμενο Ἐγκυκλίου τῆς Ἱερᾶς
Συνόδου τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος (Ὀκτ. 1937). Ἔτσι, ἡ
ἑλλαδικὴ Ἐκκλησία ἐμφανίστηκε νὰ υἱοθετεῖ ἐπίσημα τὸν τραγικὰ
ἀθεολόγητο νομικισμὸ καὶ ἠθικισμὸ τῶν πιετιστικῶν ὀργανώσεων,
νὰ τοῦ προσδίδει κύρος καὶ ἐπίφαση «ὀρθοδοξίας». Πρόσφατη
μελέτη τοῦ Ἀλεξάνδρου ΣΤΑΥΡΟΠΟΥΛΟΥ, Τὸ πρόβλημα τῆς
τεκνογονίας καὶ ἡ Ἐγκύκλιος τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος (1937)
– Συμβολὴ εἰς τὴν ποιμαντικὴν τῆς τεκνογονίας ἐξ ἐπόψεως
ὀρθοδόξου, Ἀθῆναι 1977, ἀποκάλυψε τὸ μέγεθος τῆς ἀπάτης ποὺ
πραγματοποιήθηκε εἰς βάρος τῆς ὀρθοδόξου συνειδήσεως: Ὄχι
μόνο ἡ σύνταξη τῆς Ἐγκυκλίου τοῦ 1937 ὀφείλεται στὸν
συγγραφέα τοῦ βιβλίου Τὸ ζήτημα τῆς τεκνογονίας, ἀλλὰ καὶ ἡ
συγγραφὴ αὐτοῦ τοῦ βιβλίου βασίζεται ἀποκλειστικὰ στὴν πιστὴ
καὶ συχνὰ κατὰ λέξη ἀντιγραφὴ ρωμαιοκαθολικῶν καὶ
προτεσταντικῶν πηγῶν. Ἔτσι, ἡ «γραμμὴ» ποὺ προπαγανδίστηκε
στὴν Ἑλλάδα ὡς κατεξοχὴν ἔκφραση αὐστηρῆς «ὀρθοδοξίας»
ἀποδεικνύεται συνεπέστατη μεταφορὰ στὸν ὀρθόδοξο χῶρο τῶν
δυτικῶν προτύπων, τοῦ ἀδιέξοδου ρωμαιοκαθολικοῦ νομικισμοῦ
καὶ προτεσταντικοῦ πιετισμοῦ.

190 Γιὰ τὴν ἱστορία τῶν προσπαθειῶν κωδικοποίησης, τὴν
ἐπιχειρηματολογία καὶ τὴ σχετικὴ βιβλιογραφία, βλ. τὴ μελέτη τοῦ
Ἀρχιμανδρίτη Βαρθολομαίου ΑΡΧΟΝΤΩΝΗ (τώρα Οἰκουμενικοῦ
Πατριάρχη) Περὶ τὴν κωδικοποίησιν τῶν Ἱερῶν Κανόνων καὶ τῶν
κανονικῶν διατάξεων ἐν τῇ Ὀρθοδόξῳ Ἐκκλησίᾳ, Θεσσαλονίκη
(ἐκδ. ΠΙΠΜ) 1970.

191 Βλ. Βαρθ. ΑΡΧΟΝΤΩΝΗ, Περὶ τὴν κωδικοποίησιν..., ἰδιαίτερα
τὶς σελ. 7 καὶ 114 κ.ἑ. Ὀρθότατα ὁ συγγραφέας συνδέει τὶς
προσπάθειες κωδικοποίησης τοῦ Δικαίου μὲ τὸ πνεῦμα τοῦ
Διαφωτισμοῦ καὶ Θετικισμοῦ στὸν 18ο καὶ 19ο αἰώνα
(Kodifikationsära).

192 «Ἡ χρησιμότης καὶ τὰ θετικὰ ἀποτελέσματα τῆς μελλούσης
κωδικοποιήσεως θὰ γίνουν αἰσθητὰ ἐπὶ πλείστων τομέων. Καὶ



κατὰ πρῶτον μὲν λόγον δέον ὅπως σοβαρῶς ὑπολογισθῆ ἡ
σπουδαία ὤθησις, τὴν ὁποίαν θὰ δώση πρὸς εὐρυτέραν ἀνάπτυξιν
καὶ καλλιέργειαν τοῦ Ὀρθοδόξου Ἐκκλησιαστικοῦ Δικαίου καὶ
κατὰ τὴν περίοδον τῆς ἑτοιμασίας αὐτῆς ἀλλὰ καὶ μετὰ ταῦτα, ὡς
ἀπέδειξεν ἡ περίπτωσις τῆς κωδικοποιήσεως τοῦ Λατινικοῦ
Κανονικοῦ Δικαίου, ὁδηγησάσης εἰς πραγματικὴν ἄνθησιν τῆς
ἐπιστήμης τοῦ Κανονικοῦ Δικαίου ἐν τῇ Δυτικῇ Ἐκκλησίᾳ»:
ΑΡΧΟΝΤΩΝΗΣ, σελ. 59.

193 «[...] Κώδικος ὑπερέχοντος τῶν ἁπλῶν συλλογῶν κατά τε τὴν
συστηματικότητα, ἐπιστημονικότητα καὶ ἐπισημότητα-αὐθεντίαν
καὶ ἄρα καὶ χρησιμότητα αὐτοῦ»: ΑΡΧΟΝΤΩΝΗΣ, σελ. 59.

194 ΑΡΧΟΝΤΩΝΗΣ, σελ. 69 κ.ἑ.

195 «Οἱ ἱεροὶ κανόνες οὔτε εἶναι, οὔτε κατὰ τὴν ἀποστολὴν τῆς
Ἐκκλησίας πρέπει νὰ εἶναι, οὔτε κατὰ τὴν καθολικὴν
ἐκκλησιαστικὴν συνείδησιν θέλουν νὰ εἶναι ἡ ὁριστικὴ νομοθεσία
τῆς Ἐκκλησίας πρὸς συγκρότησιν τοῦ ἐπὶ τῇ βάσει τῆς ἐν Χριστῷ
ἀποκαλύψεως πλήρους συστήματος θετικοῦ θείου δικαίου αὐτῆς.
[...] Ἡ θετικιστικὴ θέσπισις τῶν αἰωνίων ἀληθειῶν τῆς
ἀποκαλύψεως εἰς πλῆρες νομικὸν σύστημα δικαίου τῆς
Ἐκκλησίας, εἶναι ἐκκλησιολογικῶς ἀδιανόητος»: Βλασ. ΦΕΙΔΑ,
Ἱστορικοκανονικαὶ καὶ ἐκκλησιολογικαὶ προϋποθέσεις ἑρμηνείας
τῶν Ἱερῶν Κανόνων, σελ. 7 καὶ 32.

196 Τὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας δὲν ἔχει ἄλλη «ὑπόσταση» —οὔτε
νομικὴ οὔτε διοικητική— ἄσχετη μὲ τὴν εὐχαριστιακή του
συγκρότηση. Ἡ εὐχαριστιακὴ σύναξη συνιστᾶ, πραγματοποιεῖ,
φανερώνει τὴν Ἐκκλησία. Καὶ ἡ δυνατότητα ἐκπροσώπησης τοῦ
εὐχαριστιακοῦ σώματος δὲν μπορεῖ νὰ ἐνσαρκωθεῖ σὲ ἀπρόσωπη
διοικητικὴ δομὴ ἢ ὀργανωτικὸ μηχανισμό, οὔτε σὲ κάποιο
καταστατικὸ χάρτη ἢ σύνταγμα κανόνων, δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ
ταυτιστεῖ μὲ «νομικὸ πρόσωπο». Ἡ μόνη δυνατὴ ἐκπροσώπηση
τοῦ εὐχαριστιακοῦ σώματος εἶναι ἕνα φυσικὸ πρόσωπο, τὸ



πρόσωπο τοῦ πατρὸς τῆς συνάξεως, δηλαδὴ τοῦ ἐπισκόπου «εἰς
τύπον καὶ τόπον Χριστοῦ». Γιατὶ ἡ Ἐκκλησία εἶναι γεγονὸς ζωῆς,
καὶ ἡ ζωὴ ἔχει μόνο προσωπικὴ ὕπαρξη καὶ ὑπόσταση. Ὁ
ἐπίσκοπος συγκεφαλαιώνει τὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας στὸν
προσωπικὸ τρόπο ὑπάρξεώς της, τρόπο ἐλευθερίας ἀπὸ τὴ φύση
(ὀργάνωση-διοίκηση-ἐξουσία), δηλαδὴ στὸ γεγονὸς τῶν σχέσεων
προσωπικῆς κοινωνίας ποὺ συνιστοῦν τὴν Ἐκκλησία. Γι' αὐτὸ καὶ
εἶναι ὁ ἐπίσκοπος ὑπεράνω τῶν κανόνων, ἀφοῦ αὐτὸς ἐνσαρκώνει
καὶ συγκεφαλαιώνει τὶς σχέσεις ποὺ οἱ κανόνες μόνο
ἐπισημαίνουν καὶ ὁριοθετοῦν. Καὶ ταυτόχρονα, ἐπειδὴ οἱ κανόνες
ὁριοθετοῦν ζωὴ καὶ ὄχι θεσμικὸ ἢ νομικὸ σχῆμα, εἶναι αὐτοὶ ποὺ
ἐπισημαίνουν καὶ τὴ γνησιότητα ἢ τὴν ἀναξιότητα στὴν
ἐκπροσώπηση τῆς ἀλήθειας ἀπὸ τὸν ἐπίσκοπο. Ἀλλὰ καὶ πάλι ὄχι
σὰν κώδικας ποὺ συνιστᾶ τὴν ταυτότητα τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ
σώματος, ἀλλὰ ὡς ὅρια καὶ δεῖκτες τῆς ζωῆς ποὺ ἔχει μόνο
προσωπικὴ ὕπαρξη καὶ ὑπόσταση. Ἐξάλλου, οἱ κανόνες ποὺ
«ὁρίζουν» καὶ κρίνουν τὴ γνησιότητα ἢ ἀναξιότητα τοῦ ἐπισκόπου
ὁρίζονται ἀπὸ τὴ σύνοδο τῶν ἐπισκόπων ὡς ἐκπροσώπων καὶ
ἐκφραστῶν τοῦ φρονήματος καὶ τοῦ βιώματος τῆς κάθε τοπικῆς
ἐκκλησίας. Δὲν εἶναι οὔτε καὶ ἡ οἰκουμενικὴ σύνοδος μιὰ
αὐτονομημένη δομὴ ἢ νομικὸ πρόσωπο μὲ ἀπρόσωπες
δικαιοδοσίες ὑπέρτερες τοῦ ἐπισκόπου. Ἡ ἐκπροσώπηση καὶ
συγκεφαλαίωση τῆς ζωῆς τῆς Ἐκκλησίας στὸ πρόσωπο τοῦ
ἐπισκόπου εἶναι ἡ συνέπεια στὴν ἀλήθεια τοῦ προσωπικοῦ τρόπου
τῆς ὑπάρξεως ποὺ ἐνσαρκώνει ἡ Ἐκκλησία. Καὶ γι' αὐτὸ εἶναι καὶ
ἡ ἔσχατη διακινδύνευση καὶ ἱστορικὴ περιπέτεια τῆς Ἐκκλησίας.
Τὰ ὅσα ἔχει ὑποφέρει καὶ ὑφίσταται τὸ ἐκκλησιαστικὸ σῶμα ἀπὸ
τοὺς ἀνάξιους ἢ τοὺς δίχως ἐπίγνωση τοῦ ἀξιώματός τους
ἐπισκόπους εἶναι γνωστὰ τόσο ἀπὸ τὴν Ἱστορία ὅσο καὶ ἀπὸ τὴν
ἄμεση καθημερινὴ πείρα. Οἱ ἅγιοι ἐπίσκοποι εἶναι τόσο σπάνιοι
ὅσο καὶ οἱ ἅγιοι λαϊκοί. Γιατὶ αὐτὴ εἶναι ἡ ἀλήθεια μας, ἡ
ἀλήθεια τῆς ἀνθρώπινης φύσης μας, ποὺ δὲν παύει νὰ εἶναι
ἁμαρτωλὴ καὶ ἀποτυχημένη ἔστω καὶ ἐνυπόστατη στὰ πρόσωπα
τῶν ἐπισκόπων. Ὅμως οἱ ἁμαρτίες τῶν ἐπισκόπων δὲν ἀναιροῦν
τὴ δυνατότητα τῆς σωτηρίας, ὅπως δὲν τὴν ἀναιροῦν καὶ οἱ



ἁμαρτίες τῶν λαϊκῶν — ἀντίθετα, ὑπογραμμίζουν τὸ θαυμαστὸ
παράδοξο τῆς σωτηρίας ποὺ λειτουργεῖται στὸ γεγονὸς τοῦ
εὐχαριστιακοῦ σώματος. Ἐνῶ ἡ ὑποταγὴ τῆς Ἐκκλησίας σὲ
ἀπρόσωπες δομὲς καὶ νομικοὺς κώδικες, σὲ καταστατικοὺς χάρτες
καὶ συντάγματα κανόνων ἄσχετα μὲ τὴν προσωπικὴ περιπέτεια
τῆς ἐλευθερίας καὶ μετάνοιας, ἀλλοιώνει τὴν ἀλήθεια τῆς
Ἐκκλησίας, ἀναιρεῖ τὴ δυνατότητα τῆς σωτηρίας, καταργεῖ τὴν
ἐλπίδα ζωῆς τῶν ἀνθρώπων.

197 «Ce qui doit retenir notre attention, c'est la rencontre historique
entre une ascèse éthique et un développement économique, au
service d'une rationalisation progressive de la vie. Cette conjonction
n'a donc pas seulement une valeur au niveau historique [...] mais
elle est d'une importance mondiale, puisqu'elle a déterminé le
destin même du monde»: Julien FREUND, «L'éthique économique
des réligions mondiales selon Max Weber», Archives de sociologie des
réligions, 13 (26) 1968, σελ. 13.

198 «Sofern die ökonomische, politische und kulturelle Vernunft
längst ihre eigene Freiheit gewonnen hat, wirkt jener Anspruch des
Glaubens meist nur noch als eine nachträgliche Rechtfertigung
dessen, was ohne ihn erreicht worden ist. Der Anspruch der Kirche,
die weltlichen Ordnungen zu ihrer Weltlichkeit zu befreien [...] ist
heute unwirksam geworden»: Jürgen MOLTMANN, Kirche in der
Kraft des Geistes, München (Kaiser-Verl.) 1975, σελ. 190.

199 «The impression was given that Christianity had nothing more
to say than ``love and do what you will'', and that it now had
nothing definite or peremptory to declare about the norms of
conduct that make for the good life and the common good»: Alec
VIDLER, The Church in an Age of Revolution, Penguin Books 1976,
σελ. 279.

200 «L'Église ne peut rester neutre mais doit s'engager fortement en
faveur de la justice sociale. Sans juger nos prédécesseurs, papes,



évêques et prêtres, il faut avouer que la préoccupation d'affirmer
l'autorité et de maintenir l'ordre social nous a empêchés de
reconnaître que ce soi-disant ordre était une stratification de
l'injustice avec notre passivité vis-à-vis de l'oppression. Nous avons
justifié Marx disant que ``la religion est l'opium du peuple''. Nous
avons offert à tous les opprimés, ceux des pays pauvres comme
aussi à ceux des pays riches, un opium pour les peuples»: Don
Helder CAMARA, au Synode des évêques, Octobre 1974. —
Dorothee SÖLLE, Atheistisch an Gott glauben, Olten (Walter-Verl.)
1969.

201 Ἀπὸ τὴν ἐκτενέστατη σχετικὴ βιβλιογραφία βλ. ἐνδεικτικά:
François BIOT, Théologie du politique. Foi et politique –Eléments de
réflexion, Paris (Ed. Universitaires/Ed. Témoignage chrétien) 1972.
— Alan BOOTH, Christians and Power Politics, London (SCM) 1961.
— René COSTE, Les dimensions politiques de la foi, Paris (Ed.
Ouvrières) 1972. — André DUMAS, Théologies politiques et vie de
l'église, Lyon, Chalet, 1977. — Alfredo FIERRO, The Militant Gospel.
An Analysis of Contemporary Political Theologies, London (SCM) 1977.
— Joseph HROMADKA, Der Geschichte ins Gesicht sehen –
Evangelische und politische Interpretationen der Wirklichkeit, München
(Kaiser-V.) 1977. — Juan Luis SECUNDO, Liberation of Theology,
New York (Maryknoll, Orbis books) 1976. — Gustavo
GUTIERREZ, Théologie de la libération – Perspectives, Bruxelles
(Lumen Vitae) 1974. — Siegfried WIDENHOFER, Politische
Theologie, Stuttgart (Kohlhammer) 1976.

202 «En Occident il y a quelques siècles, [on] a crée cette
représentation imaginaire particulière, d'après laquelle tout ce qui
est ``rationel'' (et en particulier mathématisable), ce qu'il y a à
savoir est en droit exhaustible, et la fin du savoir est la maîtrise et
la possession de la nature»: Cornelius CASTORIADIS, L'institution
imaginaire de la société, Paris (Seuil) 1975, σελ. 369. — Βλ. ἐπίσης:
M.-D. CHENU, La théologie comme science au XIIIe siècle, Paris
(Vrin) 1969. — H.-X. ARQUILLIÈRE, L'augustinisme politique.



Essais sur la formation des théories politiques du Moyen-Age, Paris
(Vrin) 21972. — Gerald CRAGG, The Church and the Age of Reason,
Penguin Books 61976, σελ. 159 καὶ 280. — Χρ. ΓΙΑΝΝΑΡΑ, Τὸ
πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως, § 10 καὶ § 75. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ, Ἀλήθεια καὶ
ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας, σελ. 99, 134 κ.ἑ., 161, 162.

203 Γιὰ τὴν πρώτη διατύπωση καὶ κατοχύρωση τῆς ἀρχῆς τοῦ
«ἀλαθήτου», βλ. THOMAS DE AQUINO, Summa Theologiae (1266-
1272), ΙΙ, 2, 1, art. 10.

204 Πρβλ. ἐνδεικτικὰ τοὺς προσδιορισμοὺς τῆς ἀντικειμενικότητας
τῆς γνώσης ἀπὸ τὸν Θωμᾶ Ἀκινάτη (THOMAS DE AQUINO, In
librum de Anima, II, 12 καὶ III, 8. — Summa Theologiae, I, 87, 3 καὶ I,
88, 2 ad. 2. — De Veritate, qu. I, art. 9 καὶ qu. III, art. 2. — Contra
Gentiles, I, 53. — De potentia, qu. XI, art. 5). — Βλ. ἐπίσης, M.-D.
ROLAND-GOSSELIN, La thérie thomiste de l'erreur, Mélanges
thomistes/Bibliothèque thomiste III/1923, σελ. 253-274. — Τοῦ
ΙΔΙΟΥ, «Sur la théorie thomiste de la vérité», Revue des sciences
philosophiques et théologiques, Χ/1921, σελ. 222-234. — C. VAN
RIET, L'épistémologie thomiste, Louvain 1946. — Étienne GILSON,
Le Thomisme, Paris/Vrin/61972, ἰδιαίτερα τὶς σελ. 281 κ.ἑ. — Τοῦ
ΙΔΙΟΥ, Réalisme thomiste et critique de la connaissance,
Paris/Vrin/1938.

205 Πρβλ. τὸ ἀπόφθεγμα τοῦ LUKACS: «Le matérialisme historique
est la conscience de soi de la société capitaliste» (ἀπὸ τὸ βιβλίο τοῦ
Maurice CLAVEL Ce que je crois, Paris/Grasset/1975, σελ. 156). —
Ἐπίσης τὴν ἀνάλογη συμπερασματικὴ διατύπωση τοῦ Julien
FREUND: «Le capitalisme et tous les systèmes économiques qui
sont ses enfants, y compris le socialisme, ont développé le règne de
l'impersonnel et provoqué, sur ce point, une rupture avec l'ancienne
mentalité économique, dominée par des relations personnelles»:
«L'éthique économique et les religions mondiales selon Max
Weber», Archives de sociologie des réligions, 13 (26) 1968, σελ. 24-
25.



206 «Jamais, ni Marx, ni le mouvement marxiste n'ont pensé autre
chose que ``mettre la technique (capitaliste) au service du
socialisme'', que modifier les ``rapports de productions''
(rapidement identifiés du reste, et pas par hasard, aux formes
juridiques de propriété»: Corn. CASTORIADIS, L'institution
imaginaire de la société, σελ. 479.

207 Ἀπὸ τὸ πλῆθος τῶν γνωστῶν πιὰ ἱστορικῶν τεκμηρίων,
προσωπικῶν μαρτυριῶν, ἀλλὰ καὶ κριτικῶν ἀναλύσεων καὶ
πολιτικῶν θεωρήσεων, θὰ ἤθελα νὰ ξεχωρίσω τὸν βίαιο καὶ πικρὸ
σχολιασμὸ τῆς κατάρρευσης τοῦ μαρξιστικοῦ ὁράματος στὴ Ρωσία
ποὺ ἀντιπροσωπεύει τὸ βιβλίο τοῦ André GLUCKSMANN La
cuisinière et le mangeur d'hommes – Essai sur l'État, le marxisme, les
camps de concentration, Paris (Seuil) 1975: «Mais qu'en est-il»,
ρωτάει ὁ Glucksmann, «de cette doctrine marxiste-leniniste qui, en
s'affirmant comme la ``science du gouvernement'' du XXe siècle, a
sous-tendu la seconde campagne d'occidentalisation de la Russie
÷après celle du Pierre le Grand÷, lui innoculant ces valeurs
européennes qui ont régi depuis toujours les rapports maîtres-
esclaves, despote-plèbe ou État-peuple? ``L'Archipel du Goulag''
n'est-il pas la pointe avancée de l'Occident? Quelles cécités ou quels
calculs devraient empêcher la remise en cause radicale de cette
théorie et de cette pratique de la ``révolution par en haut'', version
moderne de la tyrannie, qui prétendaient aboutir à faire gouverner
l'État par la simple ``cuisinière'' russe et n'ont fait que la livrer au
monstre froid du Goulag, à la barbarie étatique, à la loi du
``mangeur d'hommes''?»

208 «L'essentiel, c'est que [le marxisme] est une philsophie
rationaliste, et, comme toutes les philosophies rationalistes, se donne
d'avance la solution de tous les problèmes qu'elle pose»:
CASTORIADIS, Institution imaginaire..., σελ. 57. — Βλ. καὶ τὸ
ἄρθρο μου «``Βατικανὸ'' καὶ ``Διαμαρτύρηση'' στὸν μαρξισμό», στὸ
βιβλίο Ἡ Νεοελληνικὴ Ταυτότητα, Ἀθήνα (ἐκδ. Γρηγόρη) 1978.



209 Βλ. Jacques BAYNAC, Mai retrouvé, Paris (Robert Laffont) 1978.
— Alain DELALE – Gilles RAGACHE, La France de 68, Paris
(Seuil) 1978. — Jean-Marc SALMON, Hôtel de l'avenir, Paris (Presses
d'aujourd'hui) 1978. — Patrick POIVRE D'ARVOR, Mai 68, Mai 78,
Paris (Seghers) 1978.

210 Soyez réalistes, demandez l'impossible. ÷ Dessous les pavés c'est
la plage. ÷ La vie contre la survie. ÷ Cache-toi, objet. ÷
L'imagination prend le pouvoir. ÷ L'action ne doit pas être une
réaction mais une création. ÷ Le vent se lève il faut tenter de vivre.
÷ Créativité, spontanéité, vie. ÷ La révolution ne sert à rien, elle est
gratuite, c'est la danse de Dionysos. ÷ Merde au bonheur. Vivez.

211 Βλ. Cornelius CASTORIADIS, L'institution imaginaire de la société,
Paris (Seuil) 1975. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ, Les carrefours du labyrinthe, Paris
(Seuil) 1978. — Claude LEFORT, Eléments d'une critique de la
bureaucratie, Genève (Droz) 1971. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ, Un homme en trop –
réflexions sur «L'Archipel du Goulag», Paris (Seuil) 1976. — Τοῦ
ΙΔΙΟΥ, Le travail de l'œuvre, Machiavel, Paris (Gallimard) 1972. —
Τοῦ ΙΔΙΟΥ, Les formes de l'histoire, Paris (Gallimard) 1978. — Edgar
MORIN ÷ Claude LEFORT ÷ Jean-Marc COUDRAY, Mai 68: la
brèche, Paris (Fayard) 1968. — Bernard-Henri LEVY, La barbarie α
visage humain, Paris (Grasset) 1977. — André GLUCKSMANN, La
cuisinière et le mangeur d'hommes – Essai sur l'êtat, le marxisme, les
camps de concentration, Paris (Seuil) 1975. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ, Les maîtres
penseurs, Paris (Grasset) 1977.

212 Χαρακτηριστικὴ ἡ ἀναφορὰ στὸν Καστοριάδη τοῦ Daniel Cohn-
Bendit —τοῦ φοιτητῆ ποὺ μὲ τὴν ἡγετικὴ συμμετοχή του καὶ τὴν
ἐν συνεχείᾳ ἀπέλασή του ἀπὸ τὴ Γαλλία ἔγινε μορφὴ συμβολικὴ
τῆς φοιτητικῆς ἐξέγερσης τοῦ '68— σὲ συνέντευξή του στὴ
γαλλικὴ τηλεόραση (TF3) στὶς 7 Μαΐου 1978.

213 Ὁ Καστοριάδης δέχεται ὡς αὐτονόητο τὸ αὐθαίρετο σχῆμα τῆς



δυτικῆς ἱστοριογραφίας: Ὁ δυτικοευρωπαϊκὸς πολιτισμὸς εἶναι ἡ
μοναδικὴ ἄμεση καὶ ὀργανικὴ συνέχεια τῆς ἀρχαιοελληνικῆς
παράδοσης. Ἡ δυτικὴ φιλοσοφία, ἂν καὶ ξεκίνησε μόνο μὲ μερικὰ
βιβλία τοῦ Ἀριστοτέλη, καὶ αὐτὰ μεταφρασμένα ἀπὸ τὰ ἀραβικά,
θέλει νὰ λογαριάζει τὸν ἑαυτό της σὰν τὴ μοναδικὴ ἀπευθείας
ἐξέλιξη τῆς προσωκρατικῆς καὶ μετασωκρατικῆς ἑλληνικῆς
φιλοσοφίας. Τὸ «ἑλληνικὸ» διάβασμα τῶν ἀρχαίων ἑλλήνων
φιλοσόφων ἀπὸ τοὺς βυζαντινοὺς σχολιαστὲς καὶ ἡ ὀργανικὴ
ἀφομοίωση τῆς σκέψης τους στὶς δυναμικὲς συνθέσεις τῶν
ἑλλήνων Πατέρων —οἱ ὀντολογικὲς προϋποθέσεις αὐτοῦ τοῦ
ἄλλου πολιτισμοῦ, στοὺς ἀντίποδες τῆς χρησιμοθηρικῆς
«ἀντικειμενικότητας» τῶν Δυτικῶν καὶ τῶν ἀπάνθρωπων
συνεπειῶν της— μένουν καὶ γιὰ τὸν Καστοριάδη ἕνα ἄγνωστο
κεφάλαιο.

214 Βλ. Ζήσιμου ΛΟΡΕΝΤΖΑΤΟΥ, «Εἰσαγωγικὰ ἀπὸ μιὰ
βιβλιοκρισία», περιοδικὸ Τομές, ἀρ. 2/1977, σελ. 17 κ.ἑ. — Στὸ
ἴδιο περιοδικὸ καὶ τεῦχος, σελ. 32-33: Χρ. ΓΙΑΝΝΑΡΑ,
«Ἀπάντηση σὲ μιὰ ἔρευνα».

215 Στὸ πλαίσιο τῆς «πολιτικῆς θεολογίας» τῶν ἡμερῶν μας
γίνονται ἀπεγνωσμένες προσπάθειες νὰ διατυπωθεῖ καὶ δικαιωθεῖ
ἀντικειμενικὰ μιὰ «θεολογία τῆς ἐπανάστασης» ποὺ θὰ ἐπιτρέψει
σὲ ὅσους Χριστιανοὺς ζοῦν κάτω ἀπὸ ἀνελεύθερα καὶ
ὁλοκληρωτικὰ πολιτικὰ καθεστῶτα (ἰδιαίτερα στὸν λεγόμενο
Τρίτο Κόσμο) νὰ στρατευθοῦν ἐνεργά, ἀλλὰ καὶ ἐξασφαλισμένοι
«θεολογικά», στὰ ἐπαναστατικὰ καὶ ἀπελευθερωτικὰ κινήματα
ποὺ συνήθως μονοπωλοῦνται ἀπὸ τοὺς μαρξιστές. Αὐτὴ ἡ ἀνάγκη
μιᾶς a priori ἀντικειμενικῆς θεολογικῆς κατοχύρωσης τῶν
προσωπικῶν ἠθικῶν διακινδυνεύσεων εἶναι τυπικὸ γνώρισμα καὶ
συνέπεια τοῦ ἀτομοκεντρικοῦ χαρακτήρα κάθε ὁλιστικῆς Ἠθικῆς.
Ἕνα παράδειγμα διαφορετικῆς ἠθικῆς νοοτροπίας θὰ μποροῦσε
νὰ εἶναι ἡ συμμετοχὴ τῶν ὀρθόδοξων κληρικῶν στοὺς ἔνοπλους
ἀπελευθερωτικοὺς ἀγῶνες τῶν λαῶν τῆς Βαλκανικῆς στὸν 19ο
αἰώνα: Ὑπῆρξαν κυρίως ἕλληνες ἐπίσκοποι, ἀλλὰ καὶ πρεσβύτεροι



καὶ διάκονοι, ποὺ πῆραν τὰ ὅπλα καὶ ξεσηκώθηκαν μαζὶ μὲ τὸν
λαό, τὸ 1821, πολεμώντας συχνὰ ὡς ἀρχηγοὶ στρατιωτικῶν
σωμάτων. Ἔφτασαν ὣς τὴ χρήση ἔνοπλης βίας, δίχως νὰ ἔχουν
ἐξασφαλίσει ἀπὸ πρὶν τὴν ἀτομικὴ ἠθική τους δικαίωση μὲ χωρία
τῆς Γραφῆς ἢ μὲ κάποια «θεολογία τῆς ἐπανάστασης». Ἤξεραν
πολὺ καλὰ ὅτι ἡ βία βρίσκεται ἀκριβῶς στοὺς ἀντίποδες τῆς
ἀλήθειας τῆς Ἐκκλησίας καὶ τοῦ ἤθους τῆς Ἐκκλησίας καὶ ὅτι,
σύμφωνα μὲ τοὺς ἐκκλησιαστικοὺς Κανόνες, διακινδυνεύουν τὸ
ἱερατικό τους χάρισμα καὶ τὸν ἀφορισμό τους, τὴν ἴδια τὴ
σωτηρία τῆς ψυχῆς τους. Ὅμως αὐτὸ ποὺ πρώτευε στὰ δικά τους
μάτια δὲν ἦταν ἡ ἀτομική τους σωτηρία, ἀλλὰ ἡ σωτηρία τοῦ
λαοῦ καὶ ἡ ἀπελευθέρωση τῆς ζωῆς του ἀπὸ τὸν ἐξανδραποδισμὸ
τῆς τυραννίας — ἦταν τὸ «ἐμεῖς» καὶ ὄχι τὸ «ἐγώ», καθὼς λέει
χαρακτηριστικὰ ὁ Μακρυγιάννης. Γι' αὐτὸ καὶ ἀδιαφοροῦσαν ἂν
θὰ γίνουν οἱ ἴδιοι «κατάκριμα». Ὁ ἀγώνας τους ἦταν κατόρθωμα
ἔσχατης αὐταπάρνησης καὶ ἀκραία διακινδύνευση ἀγάπης,
γεγονὸς ἐλευθερίας καὶ κοινωνίας. — Ὅσο γιὰ τὸν ἀναγνώστη
ποὺ θὰ ἤθελε περισσότερες πληροφορίες γιὰ τὴ σημερινὴ
«θεολογία τῆς ἐπανάστασης», μπορεῖ νὰ ἀνατρέξει στὰ βιβλία: H.
E. TÖDT, Theologie der Revolution, Analysen und Materialien,
Frankfurt 1968. — J. G. DAVIES, Christians, Politics and Revolution,
London (SCM). — J. MIGUEZ-BONINO, Doing Theology in a
Revolutionary Situation, Philadelphia 1974. — E. FEIL – R. WETH
(ed.), Diskussion zur Theologie der Revolution, München/Mainz, 1969.
— G. GUTIÉRREZ, Theologie der Befreiung, München/Mainz, 1973.

216 Βλ. ἐκτενέστερα: C. YANNARAS, «Études de théologie
politique», Contacts, no 95, 1976/3.

217 Τὸ φεουδαρχικὸ σύστημα εἶναι γέννημα καὶ γνώρισμα τῶν
δυτικοευρωπαϊκῶν κοινωνιῶν, ἄγνωστο στὴν ἑλληνικὴ (ἢ
βυζαντινή, ὅπως τὴ λένε οἱ Εὐρωπαῖοι) Ἀνατολή. Ἡ φεουδαρχία
ἐμφανίζεται στὴν Ἀνατολή, στὸν χῶρο τῆς Ὀθωμανικῆς
Αὐτοκρατορίας, μόλις στὰ τέλη τοῦ 17ου αἰώνα, ὡς σύμπτωμα
ἐκδυτικισμοῦ τῆς οἰκονομικῆς καὶ κοινωνικῆς ὀργάνωσης. «Ἡ



ἔννοια Βυζάντιο εἶναι ρητῶς ἀσυμβίβαστη μὲ τὴν ἔννοια
φεουδαρχία. [...] Ὁλόκληρη ἡ βυζαντινὴ ἱστορία εἶναι
σφραγισμένη ἀπὸ τὴν ἀτέρμονη πάλη τῆς κεντρικῆς ἐξουσίας
κατὰ τῶν μεγάλων γαιοκτημόνων. [...] Ἡ ἀπουσία κάθε τυπικῆς
κοινωνικῆς διάκρισης ἔδινε στὴ βυζαντινὴ διοίκηση ἕναν
κοσμικὸ-λαϊκὸ χαρακτήρα ποὺ τὴ διαφοροποιοῦσε ριζικῶς ἀπὸ
τὶς δυτικὲς διατεταγμένες κοινωνίες [...]. Τόσο ὁ βυζαντινὸς ὅσο
καὶ ὁ ὀθωμανικὸς κόσμος θεώρησαν ὡς ἀντικοινωνικὴ κάθε
διαδικασία συγκέντρωσης γαιοκτησίας»: Κ. ΒΕΡΓΟΠΟΥΛΟΥ, Τὸ
ἀγροτικὸ ζήτημα στὴν Ἑλλάδα, Ἀθήνα (ἐκδ. «Ἑξάντας») 1975,
σελ. 20, 26, 27. Στὶς ἴδιες σελίδες καὶ ἡ σχετικὴ βιβλιογραφία.

218 Ἀπὸ τὴ βιβλιογραφία τὴ σχετικὴ μὲ τὴ διάκριση τῶν τάξεων
στὶς δυτικὲς μεσαιωνικὲς κοινωνίες, βλ. ἐνδεικτικά: Georges DUBY,
Adolescence de la Chrétienté Occidentale, Genève (Skira) 1967, σελ. 57
κ.ἑ. — Robert FOSSIER, Histoire sociale de l'Occident médiéval, Paris
(Collin-Collection «U») 1973. — Jacques DE GOFF, La civilisation
de l'Occident médiéval, Paris (Arthaud) 1972, σελ. 319-386.

219 Ὁ ὁλοκληρωτικὸς χαρακτήρας τῆς θρησκευτικῆς ὀργάνωσης
τῶν δυτικῶν μεσαιωνικῶν κοινωνιῶν καὶ ὁ ὑποβιβασμὸς τῆς
ἀνθρώπινης προσωπικότητας εἶναι κοινὴ καὶ δίχως ἀμφισβητήσεις
διαπίστωση της ἴδιας τῆς δυτικῆς ἱστοριογραφίας. Θὰ ἀρκοῦσε νὰ
θυμίσει κανεὶς καὶ μόνο τὶς θεσμικὲς ἐκφράσεις τοῦ θρησκευτικοῦ
αὐτοῦ ὁλοκληρωτισμοῦ: τὸν περίφημο Dictatus τοῦ πάπα
Γρηγόριου VII (1073-1085), τὴν ἀρχὴ τοῦ παπικοῦ ἀλαθήτου (De
Romani Pontificis infallibili magisterio) θεμελιωμένη στὴ Summa
Theologiae τοῦ Θωμᾶ Ἀκινάτη, τὴν ἱδρυτικὴ βούλα τοῦ θεσμοῦ τῆς
Ἱερᾶς Ἐξετάσεως (Inquisitio) τοῦ πάπα Γρηγόριου ΙΧ (1233), τὴν
εἰσαγωγὴ τῶν βασανιστηρίων ὡς ἀνακριτικῆς μεθόδου στὶς δίκες
τῶν αἱρετικῶν ἀπὸ τὸν πάπα Ἰννοκέντιο IV (1252), κ.λπ.
Ἐξάλλου, αὐτὸς ὁ θρησκευτικὸς ὁλοκληρωτισμὸς εἶναι ἡ μήτρα
τῶν ποικίλων μορφῶν θρησκευτικῆς ἀνταρσίας τοῦ νεότερου
εὐρωπαίου ἀνθρώπου, ὅπως καὶ τῆς γένεσης τοῦ καπιταλιστικοῦ
συστήματος, ποὺ ὁδηγεῖ στὸν ὁριστικὸ θρησκευτικὸ



ἀποχρωματισμὸ τῶν δυτικῶν κοινωνιῶν. Εἰδικὰ γιὰ τὶς ρίζες ποὺ
ἔχει ἡ καπιταλιστικὴ ἰδεολογία στὸν ρωμαιοκαθολικὸ
σχολαστικισμό, καὶ μάλιστα στὸν Θωμᾶ Ἀκινάτη, βλ. Werner
SOMBART, Le Bourgeois – Contribution α l'histoire morale et
intellectuelle de l'homme économique moderne, Paris (Payot) 21966
(μτφρ. ἀπὸ τὰ γερμανικά), σελ. 226 κ.ἑ.

220 Μιὰ βιβλιογραφικὴ ἐπιλογὴ ἀπὸ τὴν ὁποία προκύπτει αὐτὴ ἡ
θεώρηση τοῦ βυζαντινοῦ πολιτισμοῦ μπορεῖ νὰ εἶναι καὶ ἡ
ἀκόλουθη: Steven RUNCIMAN, Byzantine Style and Civilization,
Penguin Books, 1975. — A. Gervase MATHEW, Byzantine
Aesthetics, London (John Murray) 1963. — Philip SHERRARD,
Constantinople – Iconography of a Sacred City, London 1965. —
Dimitri OBOLENSKY, The Principles and Methods of Byzantine
Diplomacy, Actes du XIIe Congrès International d'Études
Byzantines, I, Belgrade 1963, σελ. 45-61. — Hélène AHRWEILER,
L'idéologie politique de l'empire byzantin, Paris (PUF) 1975. — Luis
BREHIER, Les institutions de l'Empire byzantin, Paris (Albert Michel)
1970. — J. M. HUSSEY, Church and Learning in the Byzantine
Empire, London 1937. — P. CHARANIS, «On the Social Structure of
the later Roman Empire», περιοδ. Byzantion XVII (19 – 44 – 45),
σελ. 38-57.

221 Βλ. John CAMPBELL – Philip SHERRARD, Modern Greece,
London (Ernest Benn Ltd) 1968, ἰδιαίτερα τὶς σελίδες 189-213. —
Steven RUNCIMAN, The Great Church in Captivity, Cambridge
(Univ. Press) 1968. — Μανουὴλ ΓΕΔΕΩΝ, Ἡ πνευματικὴ κίνησις
τοῦ Γένους κατὰ τὸν 18ον καὶ ἰδίᾳ κατὰ τὸν 19ον αἰῶνα, Ἀθήνα
(ἐκδ. «Ἑρμῆς») 1977. — Ἀγγελικῆς ΧΑΤΖΗΜΙΧΑΛΗ, Οἱ
συντεχνίες – τὰ ἰσνάφια, Ἀθήνα 1950. — Τῆς ΙΔΙΑΣ: Ἡ ἑλληνικὴ
λαϊκὴ φορεσιά, Ἀθήνα (ἐκδ. «Μέλισσα», ἐπιμέλεια Τατ.
Γιανναρᾶ) 1978. — Δημήτρη ΠΙΚΙΩΝΗ, «Ἡ λαϊκή μας τέχνη κ'
ἐμεῖς», περιοδικὸ Φιλικὴ Ἑταιρεία, 4/1925, σελ. 145 κ.ἑ.

222 Τὸ πείραμα ἔχει ἀρχίσει νὰ ἐφαρμόζεται, κάτω ἀπὸ τὴν πίεση



τῆς ἄμεσης ἀνάγκης, στὶς ἐνορίες τῆς ὀρθόδοξης διασπορᾶς, στὸν
εὐρωπαϊκὸ κυρίως χῶρο, ὅπου ὁ μικρὸς ἀριθμὸς τῶν πιστῶν δὲν
μπορεῖ νὰ συντηρήσει οἰκονομικὰ τὸν ἱερέα ἀπερίσπαστον ἀπὸ
βιοποριστικὲς φροντίδες. Ἔτσι, ἐπιστήμονες τῶν πιὸ διαφορετικῶν
κλάδων ἀσκοῦν τὸ προσωπικό τους ἐπάγγελμα γιὰ τὴ συντήρηση
τῶν οἰκογενειῶν τους καὶ ταυτόχρονα ποιμαίνουν τὶς ἐνορίες τους.
Οἱ συνέπειες τοῦ πειράματος μοιάζουν ἐξαιρετικὰ θετικές,
ἰδιαίτερα ὅταν ἡ ὑπέρβαση τῆς ἐπαγγελματικῆς ἱεροσύνης
συνοδεύεται καὶ ἀπὸ ζωντανὴ θεολογικὴ συνείδηση τοῦ
λειτουργήματος. Ὡστόσο, ὅλα ὅσα λέμε ἐδῶ γιὰ τὸν περιορισμὸ ἢ
τὴν κατάργηση τῆς ἐπαγγελματικῆς ἱεροσύνης δὲν παύουν νὰ
ἀντιπροσωπεύουν μία μόνο ὄψη τοῦ προβλήματος: Ὁπωσδήποτε,
ἕνας σωστὸς ἱερέας, πατέρας ἐνορίας, ποὺ δὲν ἔχει ἄλλη
ἀπασχόληση γιὰ τὴ συντήρηση τῆς οἰκογενείας του, εἶναι πιὸ
ἀπερίσπαστος καὶ «ἀφωρισμένος τῷ Θεῷ» ἀπὸ ἕναν ἐπίσης
σωστὸ ἱερέα ποὺ ὅμως ἐξασκεῖ βιοποριστικὸ ἐπάγγελμα γιὰ νὰ
ζήσει τὸ σπίτι του.

223 Γιὰ τὴ «βατικανοποίηση» τῆς Ἐκκλησίας, τὴ μετάθεση τοῦ
κέντρου τῆς ζωῆς της ἀπὸ τὴν εὐχαριστιακὴ σύναξη στὶς θεσμικὲς
διαστάσεις τοῦ ὀργανωτικοῦ καθιδρύματος, ὅπως καὶ γιὰ τὰ
συμπτώματα αὐτῆς τῆς μετάθεσης (ἀνώτατη «ὑπαλληλία»
τιτουλαρίων ἐπισκόπων, ἀρχιεπισκόπων καὶ μητροπολιτῶν
ἀποκομμένων ἀπὸ τὴ λειτουργία τοῦ ἐπισκοπικοῦ ἀξιώματος
μέσα στὸ ἐκκλησιαστικὸ σῶμα, ἐπιτελικὰ γραφεῖα μὲ
«ἐξειδικευμένους» κληρικούς, διαδοχικὴ τέλεση τῆς Εὐχαριστίας
στὸν ἴδιο ναὸ καὶ τὴν ἴδια μέρα ἢ τέλεση τῆς Εὐχαριστίας γιὰ
ὁρισμένες μόνο κοινωνικὲς τάξεις ἢ καὶ ὀργανώσεις, κ.λπ., κ.λπ.),
βλ. Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑ, «La continuité avec les origines apostoliques
dans la conscience théologique des Églises Orthodoxes», περιοδ.
Istina, 1/1974, σελ. 85-87. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ, Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον εἰς
τὸ πρόσωπον, σελ. 318. — Χρ. ΓΙΑΝΝΑΡΑ, Ἀλήθεια καὶ ἑνότητα
τῆς Ἐκκλησίας, σελ. 262-264. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ, «Οἱ αὐτονομημένοι
θεσμοί», στὸ βιβλίο Τὸ προνόμιο τῆς ἀπελπισίας, σελ. 148-156.



224 Ἡ ἑλληνικὴ λέξη τέχνη εἶναι «ἡ τοῦ τεύχειν τί ἐπιστήμη», ὁ
«λόγος τοῦ ἔργου», «λόγου ἀληθοῦς ποιητικὴ» κατὰ τὸν
Ἀριστοτέλη (Ἠθικὰ Νικομάχεια, 6, 1140α 10). Παράγεται ἀπὸ τὸ
ρῆμα τεύχω καὶ σημαίνει οἰκοδομῶ, εἶμαι ὁ «τέκτων» ἑνὸς ἔργου,
δημιουργῶ, δίνω «λόγο» στὴν ὕλη. — Βλ. Pierre CHANTRAINE,
Dictionnaire Étymologiques de la langue grecque, τόμ. IV/1, Paris
(Éditions Klincksieck) 1977, σελ. 1111. — Cornelius CASTORIADIS,
Les carrefours du labyrinthe, Paris (Seuil) 1978, σελ. 222-223: «La
``technè'' grecque remonte à un verbe très ancien teuchô
(uniquement mais innombrablement attesté par les poètes [...]),
dont le sens central chez Homère est ``fabriquer'', ``produire'',
``construire''; teuchos, ``outil'', ``instrument'', est aussi l'instrument
par excellence: les armes. Déjà chez Homère s'accomplit le passage
de ce sens à celui de causer, faire être, amener à l'existence, souvent
détaché de l'idée de fabrication matérielle, mais jamais de celle de
l'acte approprié et efficace».

225 Τὸ ἦθος ποὺ ἐκφράζει ἡ σύγχρονη τεχνοκρατία δὲν παύει νὰ
εἶναι παράγωγο τῆς ἀνθρώπινης φύσης, τῆς ὑπαρκτικῆς
περιπέτειας τῆς ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ
ἀσκητικὴ ἀνθρωπογνωσία (ἡ ἐμπειρικὴ διερεύνηση τῶν ἀδύτων
τῆς ὑπαρκτικῆς ἀνταρσίας τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τοὺς ἁγίους καὶ
σοφοὺς τῆς ἐρήμου) ἔχει περιγράψει μὲ ἐκπληκτικὴ σαφήνεια καὶ
τὸ ἦθος τῆς τεχνοκρατίας, σὲ ἐποχὴ ποὺ τὸ πρόβλημα αὐτοῦ τοῦ
ἤθους μόνο σὲ ἐλάχιστη κλίμακα μποροῦσε νὰ τεθεῖ. Γράφει
χαρακτηριστικὰ ὁ ἅγιος ΙΣΑΑΚ ὁ Σύρος: «Ὅτε τῇ ἐπιθυμίᾳ τῇ
σαρκικῇ ἡ γνῶσις ἀκολουθεῖ, τούτους τοὺς τρόπους συνάγει: τὸν
πλοῦτον, τὴν κενοδοξίαν, τὴν κόσμησιν, τὴν ἀνάπαυσιν τὴν τοῦ
σώματος, σπουδὴν σοφίας τῆς λογικῆς, τῆς ἁρμοζούσης εἰς τὴν
διοίκησιν τοῦ κόσμου τούτου, καὶ βρυούσης τὰς ἀνανεώσεις τῶν
εὑρέσεων καὶ τῶν τεχνῶν καὶ τῶν μαθήσεων, καὶ τὰ λοιπὰ τὰ
στεφανοῦντα τὸ σῶμα ἐν τῷ κόσμῳ τούτῳ τῷ ὁρατῷ. Ἐκ τῶν
εἰδῶν τούτων γίνεται ἐναντία τῇ πίστει [...] καθότι γυμνή ἐστι
πάσης θείας μερίμνης, καὶ ἀδυναμίαν ἄλογον εἰσφέρει κατὰ τῆς
διανοίας, διὰ τὸ κεκρατῆσθαι ὑπὸ τοῦ σώματος. Καὶ τελείως ἡ



μέριμνα αὐτῆς ἐν τῷ κόσμῳ τούτῳ ἐστί [...]. Τῇ ἑαυτῆς προνοίᾳ
τὰ πάντα εἶναι οἴεται, κατὰ τοὺς λέγοντας, ὡς οὐκ ἔστι
κυβέρνησις τούτων τῶν ὁρωμένων. Ὅμως ἐκτὸς τῆς διηνεκοῦς
μερίμνης, καὶ τοῦ φοβεῖσθαι ὑπὲρ τοῦ σώματος, τυγχάνειν οὐ
δύναται. Διὰ τοῦτο κατέχει αὐτὴν ἡ μικροψυχία καὶ ἡ λύπη καὶ ἡ
ἀπόγνωσις [...] καὶ ἡ τῶν νοσημάτων φροντίς, καὶ ἡ μέριμνα τῆς
ἐνδείας καὶ τῆς λείψεως τῆς χρείας καὶ ὁ φόβος τοῦ θανάτου [...].
Διότι οὐκ οἶδε ρίψαι τὴν μέριμναν αὐτῆς ἐπὶ τὸν Θεὸν ἐν τῇ
πεποιθήσει τῆς εἰς αὐτὸν πίστεως. Διὰ τοῦτο ἐν μηχανήμασι καὶ
πανουργίαις ἐν ἅπασι τοῖς ἑαυτοῖς ἀναστρέφεται. Ὅταν δὲ
ἀργήσωσιν οἱ τρόποι τῶν μηχανημάτων αὐτῆς ἐν μιᾷ προφάσει
τινί, καὶ μὴ θεωρήσῃ τὴν μυστικὴν πρόνοιαν, μάχεται μετὰ τῶν
ἀνθρώπων τῶν ἐμποδιζόντων αὐτὴν καὶ ἐναντιουμένων αὐτῇ»: Τὰ
εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος ΣΤ΄, ἐκδ. Σπανοῦ, σελ. 256-257.

226 Βοηθήματα γιὰ μιὰ θεολογικὴ θεώρηση καὶ ἑρμηνεία τῆς
ἐκκλησιαστικῆς ἀρχιτεκτονικῆς τῶν Ὀρθοδόξων δὲν ξέρω νὰ
ὑπάρχουν. Μοναδικὸ ἴσως στὸ εἶδος του εἶναι τὸ βιβλίο τοῦ
Gerwase MATHEW Byzantine Aesthetics, London (John Murray)
1963. — Γιὰ τὴ σύνταξη αὐτοῦ τοῦ κεφαλαίου χρησιμοποίησα τὴν
ἀκόλουθη περιορισμένη βιβλιογραφία: Π. Α. ΜΙΧΕΛΗ, Αἰσθητικὴ
θεώρηση τῆς βυζαντινῆς τέχνης, Ἀθήνα 1946 (ὑπάρχει καὶ β΄
ἔκδοση, μετὰ τὸν θάνατο τοῦ συγγραφέα, Ἀθήνα 1972). —
Μαρίνου ΚΑΛΛΙΓΑ, Ἡ αἰσθητικὴ τοῦ χώρου τῆς Ἑλληνικῆς
Ἐκκλησίας στὸν Μεσαίωνα, Ἀθήνα 1946. — Erwin PANOFSKY,
Architecture gothique et pensée scolastique, Paris (Ed. de minuit) 1970
(μετάφραση ἀπὸ τὸ ἀγγλικὸ πρωτότυπο: Gothic Architecture and
Scholasticism, Latrobe, The Archabbey Press, 1951). — Olivier
CLÉMENT, Dialogues avec le Patriarche Athénagoras, Paris (Fayard)
1969, σελ. 278-283. — Christos YANNARAS, «Teologia apofatica e
architettura byzantina», στὸ Symposio Cristiano, Milano 1971, σελ.
104-112. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ, «Scholasticism and Technology», Eastern
Churches Review, VI/1974, 2, σελ. 162-169.

227 «Ὁ ὀντολογικὸς μονισμὸς ποὺ χαρακτηρίζει τὴν ἑλληνικὴν



φιλοσοφίαν ἀπὸ τὴν ἀρχήν της (ἀπὸ τὴν ἐποχὴν ἀκόμη τῶν
προσωκρατικῶν ἡ ἑλληνικὴ σκέψις στηρίζεται εἰς ἕναν βασικὸν
ταυτισμὸν μεταξὺ τοῦ ``εἶναι'' καὶ τοῦ ``νοεῖν'') ὁδηγεῖ τὴν
ἑλληνικὴν σκέψιν εἰς τὴν ἔννοιαν τοῦ κόσμου, δηλαδὴ τῆς
ἁρμονικῆς σχέσεως τῶν ὄντων μεταξύ τους. [...] Ἡ ἑλληνικὴ
σκέψις δημιουργεῖ μίαν θαυμαστὴν ἔννοιαν ``κόσμου'', δηλαδὴ
ἑνότητος καὶ ἁρμονίας, ἕναν κόσμον γεμάτον ἐσωτερικὸν
δυναμισμὸν καὶ αἰσθητικὴν πληρότητα, ἕναν κόσμον ὄντως
``καλὸν'' καὶ ``θεῖον''. Εἰς τὸν κόσμον ὅμως αὐτὸν ἀδυνατεῖ νὰ
κινηθεῖ τὸ ἀπρόοπτον καὶ ἡ ἐλευθερία: ὅλα ὅσα ἀπειλοῦν τὴν
κοσμικὴν ἁρμονίαν καὶ δὲν ἐξηγοῦνται μὲ τὸν ``λόγον'', ὁ ὁποῖος
``συνάγει'' καὶ ἀνάγει τὰ πάντα εἰς αὐτὴν τὴν ἁρμονίαν καὶ
ἑνότητα, εἶναι ἀπόβλητα καὶ καταδικασμένα»: Ἰωάν. ΖΗΖΙΟΥΛΑ,
Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 289-290.

228 «Στὸν κόσμο τοῦ χάους καὶ τῆς μοίρας ὁ δωρικὸς συλλογισμὸς
ἀντιτάζει τὴν τάξη καὶ τὴν νίκη τοῦ νοῦ. [...] Ὁ Παρθενώνας δὲν
εἶναι μόνο χαρὰ τῶν ματιῶν ἀλλὰ καὶ ἠθικὴ ὀμορφιά. Μὲ τὸν
αὐστηρὸ ὑπολογισμὸ τῆς ἀρχιτεκτονικῆς καὶ τὴν ἁρμονικὴ
ἰσορρόπηση τῶν ὄγκων ἐκφράζεται πλαστικὰ τὸ ἐσωτερικὸ ἠθικὸ
σύστημά του· τὸ νόημά του εἶναι ὑποταγὴ τῆς ζωῆς στοὺς
σκοποὺς ποὺ θέτει ἕνας νοῦς ὁπλίτης. Εἶναι ὁ πίνακας ὅλων τῶν
ἀξιῶν τοῦ ἑλληνικοῦ κόσμου· μιὰ ἡρωικὴ συμφωνία ἀθλητικῶν
ἀρετῶν, μιὰ ἠθικὴ ἄσκηση. Ἡ ἐξωτερικὴ αὐστηρὴ φόρμα δὲν εἶναι
παρὰ ἡ πλαστικὴ ἔκφραση τῆς ἐσωτερικῆς πειθαρχίας»: Μάρκου
ΑΥΓΕΡΗ, «Ἡ μυστικοπάθεια στὴν ἑλληνικὴ τέχνη», στὸ βιβλίο
Ἑλληνικὴ Κριτικὴ Σκέψη – Ἐκλογὴ (παρουσίασμα: Ζήσιμος
Λορεντζάτος), Ἀθήνα (ἐκδ. «Ἴκαρος») 1976, σελ. 120-121.

229 Βλ. ΜΙΧΕΛΗ, Αἰσθητικὴ θεώρηση τῆς βυζαντινῆς τέχνης, σελ.
35-36.

230 «Comme la Summa de la scolastique classique, la cathédrale
classique [...] cherche à incarner la totalité du savoir chrétien
théologique, naturel et historique, en mettant chaque chose à sa



place [...]. Dans sa structure, elle s'efforce de la même façon de
synthétiser tous les motifs principaux qui lui sont parvenus par
différents canaux, réalisant un équilibre»: Erwin PANOFSKY,
Architecture gothique..., σελ. 103. — Βλ. καὶ Auguste CHOISY,
Histoire de l'architecture, tome II, Paris (Gauthier-Villars) 1899, σελ.
260 καὶ 265. — Ἐπίσης, Georges DUBY, L'Europe des Cathédrales,
Genève (Skira) 1966, σελ. 40: «Le calcul des mathématiciens
procurait le moyen de donner réalité à ses constructions
rationnelles [...]. L'univers cesse d'être un ensemble de signes où se
perd l'imaginaire, il revêt une figure logique que la cathédrale a
mission de restituer en situant à leur place toutes les créatures
visibles».

231 Βλ. σημ. 3.

232 Σελ. 89 κ.ἑ. — Βλ. ἐπίσης, Georges DUBY, L'Europe des
Cathédrales, σελ. 106: «La nouvelle cathédrale apparait [...] plus
soucieuse d'une analyse dialectique des structures. Elle vise à la
clarté rationnelle des démonstrations scolastiques».

233 «[...] ce développment extraordinairement synchrone [...]»: σελ.
83. — Βλ. καὶ τὶς σελ. 71 κ.ἑ., ὅπως καὶ τοὺς σχετικοὺς πίνακες
στὶς σελ. 171-177. — Ἐπίσης, M.-D. CHENU, Introduction à l'étude
de Saint Thomas d'Aquin, Paris (Vrin) 1974, σελ. 51-60, ὅπου καὶ οἱ
συμπερασματικὲς διατυπώσεις: «[...] la théologie est la première
grande technique du monde chrétien [...]. Les hommes qui ont bâti
les cathédrales ont construit (aussi) des Sommes». — Ἡ ἴδια
διαπίστωση καὶ ἀπὸ τὸν Jacques MARITAIN, Les degrés du savoir,
Paris 1932, σελ. 583.

234 Σελ. 83. — Βλ. ἐπίσης, DUBY, L'Europe des Cathédrales, σελ.
105: «Les monuments inscrivaient dans la matière inerte la pensée
des professeurs, ses cheminements dialectiques. Ils démontraient la
théologie catholique».



235 «[...] la construction d'un savoir dans la foi. C'est de quoi
fonder la théologie comme science»: M.-D. CHENU, La théologie
comme science au XIIIe siècle, σελ. 70. — «La préoccupation
première de chaque évêque dans sa cathédrale [...] fut de placer la
foi chrétienne hors des incertitudes et des brumes de la pensée
prélogique, de construire un édifice doctrinal ample, divers et
fermement ordonné, d'en monter au peuple les déductions
convaincantes»: DUBY, L'Europe des Cathédrales, σελ. 9.

236 «Véritable orgie de logique [...]»: στὸ ἴδιο βιβλίο, σελ. 94.

237 Βλ. ΜΙΧΕΛΗ, Αἰσθητικὴ θεώρηση..., σελ. 89-90.

238 ΜΙΧΕΛΗΣ, σελ. 90.

239 ΜΙΧΕΛΗΣ, σελ. 90. — Ὁ ἴδιος παραπέμπει καὶ στὸν
WORRINGER, Formprobleme der Gotik, München 1910, σελ. 73.

240 Γιὰ τὴ σχέση τῆς γοτθικῆς ἀρχιτεκτονικῆς εἰδικὰ μὲ τὴν
κοσμολογία ποὺ διαμόρφωσαν οἱ θεολόγοι τοῦ δυτικοῦ Μεσαίωνα
καὶ τὴ σχέση αὐτῆς τῆς κοσμολογίας μὲ τὴ σύγχρονη τεχνοκρατία,
βλ. Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως, §34 καὶ §35.

241 Formprobleme der Gotik, σελ. 113 καὶ 50 — ἀπὸ τὸ βιβλίο τοῦ
ΜΙΧΕΛΗ, σελ. 40.

242 «Ce fut toutefois l'art des cathédrales gothiques qui, dans toute la
chrétienté, devint alors l'instrument, le plus efficace peut-être, de la
répression catholique»: DUBY, L'Europe des Cathédrales, σελ. 72. —
Μόνο ἡ ἄμεση ἐμπειρία μπορεῖ νὰ δικαιώσει καὶ ἐπαληθεύσει τὶς
θεωρητικὲς αὐτὲς παρατηρήσεις. Μέσα στὸν καθεδρικὸ ναὸ τῆς
Κολωνίας, τοῦ Μιλάνου ἢ τῆς Οὔλμ, ὅπως καὶ ἄλλων εὐρωπαϊκῶν
πόλεων, ὁ ὁποιοσδήποτε ἔμπειρος τῆς θεολογίας καὶ τέχνης τῆς
Ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας κατανοεῖ καὶ δικαιολογεῖ τόσο τὴν
«ἀνταρσία» τῆς Μεταρρύθμισης ὅσο καὶ τὶς ποικίλες



ἐπαναστάσεις τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου ἐνάντια στὸ ὑπερβατικὸ
αὐτὸ κύρος (ἀρχιτεκτονικὰ μὲ τρόπο μεγαλοφυὴ διατυπωμένο),
ποὺ ταπεινώνει καὶ ἐξουθενώνει, ἂν δὲν ἐξαφανίζει τελικά, τὴν
ἀνθρώπινη προσωπικότητα. Εἶναι ἀναπόφευκτη ἡ ἐπανάσταση
ἐνάντια σὲ ἕναν τέτοιο Θεὸ ποὺ δέχεται νὰ ἀναμετρηθεῖ μὲ τὸν
ἄνθρωπο σὲ κλίμακα συντριπτικῆς διαφορᾶς μεγεθῶν.

243 Histoire de l'architecture, τόμ. ΙΙ, σελ. 414.

244 ΜΙΧΕΛΗΣ, σελ. 52-53.

245 Εἶναι δύσκολο, μὲ τὶς περιορισμένες δυνατότητες τῶν
ἐννοιολογικῶν προσδιορισμῶν, νὰ διευκρινίσουμε τὴ διαφορὰ
ἀνάμεσα στὴ «μεταμόρφωση» τοῦ φυσικοῦ ὑλικοῦ καὶ στὴν
«ἐξαΰλωσή» του. Μὲ τὴ λέξη μεταμόρφωση προσπαθοῦμε νὰ
ἐκφράσουμε τὸ ἀποτέλεσμα τῆς ἄσκησης, τῆς πάλης τοῦ
ἀνθρώπου νὰ ἀποκαλύψει τὴν ἀλήθεια τῆς ὕλης, τὴ δυνατότητα
τοῦ κτιστοῦ κόσμου νὰ μετάσχει στὴν «ὄντως ζωή» — τὴ
δυνατότητα τοῦ ἀνθρώπινου σώματος καὶ τοῦ κατασκευαστικοῦ
ὑλικοῦ καὶ τῶν ἐργαλείων τοῦ ἀνθρώπου νὰ ἀποτελέσουν γεγονὸς
κοινωνίας, νὰ διακονήσουν καὶ φανερώσουν τὸν «κοινὸ λόγο» τῆς
ἀσκητικῆς ἐμπειρίας, τὴν ἐμπειρία τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας
καὶ ἐλευθερίας. Ἀντίθετα, μὲ τὸν ὅρο ἐξαΰλωση μεταφράζουμε
τὴν ἐντύπωση ποὺ μᾶς δίνει ἡ ὕλη ὅταν τιθασεύεται ἀπὸ τὴ
δύναμη τοῦ νοῦ καὶ τῆς θέλησης, ὅταν ἡ ὑποστατικὴ
πραγματικότητα τῆς ὕλης περνάει σχεδὸν ἀπαρατήρητη, καθὼς τὸ
φυσικὸ ὑλικὸ ἔχει ἀπόλυτα ὑποταχθεῖ στὴν ἔμπνευση τοῦ
καλλιτέχνη, στὸ νόημα ποὺ θέλει νὰ ὑπηρετήσει τὸ ἔργο καὶ στὴ
σκοπιμότητα τῆς ἐντύπωσης καὶ ὑποβολῆς ποὺ πρέπει νὰ ἀσκηθεῖ
πάνω στὸν θεατή. Τὸ γοτθικὸ ἀρχιτεκτόνημα δίνει ὁπωσδήποτε
τὴν αἴσθηση ἑνὸς ἐξαϋλωμένου χώρου, τὴν ἐντύπωση ἀνάτασης
τῆς γῆς πρὸς τὸν οὐρανό. Εἶναι ἀκριβῶς ἡ «ὑπέροχη βία» τῆς
ἐκπληκτικῆς συχνὰ ἰδιοφυΐας τοῦ καλλιτέχνη ποὺ τιθασεύει τὸ
φυσικὸ ὑλικὸ καὶ τὸ ὑποτάσσει στὶς ἀπαιτήσεις τοῦ δεδομένου
σκοποῦ καὶ νοήματος. Ἐντελῶς ἀντίστοιχα, ὁλόκληρη ἡ



σχολαστικὴ θεολογία εἶναι μιὰ ἰδιοφυὴς νοηματικὴ «ἐξαΰλωση»
τῆς ἀλήθειας τῆς Ἐκκλησίας, μιὰ ὑποταγὴ τοῦ «κοινοῦ λόγου»
τῆς ἐμπειρίας τῆς σωτηρίας στὴ σκοπιμότητα τῆς ἀτομικῆς
νοητικῆς βεβαιότητας καὶ τῆς ἀντικειμενικῆς κατοχύρωσης τῶν
ἐκκλησιαστικῶν ἀληθειῶν. Αὐτὰ ὅλα δὲν σημαίνουν ὑποτίμηση
οὔτε τῆς «ἐπιστημονικῆς» ἰδιοφυΐας τῶν σχολαστικῶν οὔτε καὶ
τῆς καλλιτεχνικῆς ἰδιοφυΐας ποὺ ἐνσαρκώνουν τὰ γοτθικὰ
ἀρχιτεκτονήματα. Κανεὶς δὲν ἀρνεῖται ὅτι δημιουργήματα ὅπως ἡ
Notre Dame στὸ Παρίσι ἢ ὁ ναὸς τῆς Chartres εἶναι κορυφαῖα
ἐπιτεύγματα τῆς ἀνθρώπινης τέχης. Ἀλλά, ὅπως ἀναγνωρίζουμε
τὸ αἰσθητικὸ κατόρθωμα, ἔτσι ὀφείλουμε καὶ νὰ διαστείλουμε τὸ
ἦθος καὶ τὴ στάση ποὺ ἐκφράζει αὐτὴ ἡ τέχνη ἀπέναντι στὸ
φυσικὸ ὑλικὸ ἀπὸ ἄλλες μορφὲς τέχνης ποὺ σαρκώνουν τὴν πάλη
τοῦ ἀνθρώπου γιὰ τὴν ἀλήθεια τῆς ὕλης καὶ τοῦ κόσμου, τὴν πάλη
μὲ τὸ φυσικὸ ὑλικὸ γιὰ τὴν ἀποκάλυψη τῆς προσωπικῆς του
διάστασης — πάλη καὶ ἄσκηση γιὰ τὴν πραγμάτωση τοῦ
κοινωνικοῦ γεγονότος τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας καὶ ἑτερότητας.

246 ΜΙΧΕΛΗΣ, σελ. 50.

247 Βλ. Christos YANNARAS, «Pollution of the Earth», περιοδ.
Christian, vol. 3, no 4/1976, σελ. 317-321. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ,
«Scholasticism and Technology», Eastern Churches Review, vol. VI,
2/1974, σελ. 166-169.

248 Σελ. 45-46.

249 Ὁ ἅγιος ΜΑΞΙΜΟΣ ὁ Ὁμολογητὴς βλέπει ὁλόκληρη τὴ
δημιουργία, ἀπὸ τοὺς ἀγγέλους ὣς τὴν ἄψυχη ὕλη, ὡς ἑνιαῖο καὶ
ἀδιάστατο ἐρωτικὸ γεγονός, δυναμικὰ ἱεραρχημένη ἐρωτικὴ σχέση
καὶ καθολικὴ ἐρωτικὴ κίνηση ποὺ συγκροτεῖ τὴν κτίση —τὴν
προσωπικὴ καὶ τὴν ἀπρόσωπη, τὴν ἔμψυχη καὶ τὴν ἄψυχη— σὲ
«κοινωνικὴ» ἀλληλουχία μὲ φορὰ ἐπιστρεπτικὴ στὸν Θεό. Ἡ
ἄψυχη ὕλη μετέχει στὸ καθολικὸ αὐτὸ ἐρωτικὸ γεγονὸς «κατὰ τὴν
ἑκτικὴν ἐπιτηδειότητα, ἤτοι τῆς ποιότητος»: Βλ. Σχόλια εἰς τὸ



περὶ θείων ὀνομάτων, P.G. 4, 268CD – 269A.

250 Πρβλ. ΙΩΑΝΝΟΥ ΔΑΜΑΣΚΗΝΟΥ, Λόγος Ἀπολογητικὸς, A,
Migne P.G. 94, 1245AB. — Κριτικὴ ἔκδοση Bonif. KOTTER, τόμ.
ΙΙΙ, σελ. 89: «Σέβων οὐ παύσομαι τὴν ὕλην δι' ἧς ἡ σωτηρία μας
εἴργασται».

251 «Τὸ μυστήριον τοῦ προσώπου ὡς ὀντολογικῆς ``ἀρχῆς'' καὶ
``αἰτίας'' συνίσταται εἰς τὸ ὅτι ἡ ἀγάπη μπορεῖ νὰ κάμη κάτι νὰ
εἶναι μοναδικόν, νὰ ἔχη ἀπόλυτον ταυτότητα καὶ ὄνομα. Αὐτὸ
ἀκριβῶς δηλώνει ὁ ὅρος ``αἰώνιος ζωή'', ἡ ὁποία ἀκριβῶς δι' αὐτὸν
τὸν λόγον σημαίνει ὅτι τὸ πρόσωπον μπορεῖ νὰ ἀνυψώση εἰς
προσωπικὴν ἀξίαν καὶ ζωὴν ἀκόμη καὶ ἄψυχα ἀντικείμενα, ἀρκεῖ
αὐτὰ νὰ ἀποτελέσουν ὀργανικὸν μέρος μιᾶς ἀγαπητικῆς σχέσεως
(νὰ σωθῆ, π.χ., ὅλη ἡ κτίσις χάρις εἰς τὴν ``ἀνακεφαλαίωσίν'' της
εἰς τὴν ἀγαπητικὴν σχέσιν τοῦ Πατρὸς μὲ τὸν Υἱόν)»: Ἰωάν.
ΖΗΖΙΟΥΛΑ, Ἀπὸ τὸ προσωπεῖον εἰς τὸ πρόσωπον, σελ. 307, σημ.
35.

252 Ἐντελῶς παρενθετικὰ ἂς σημειώσουμε ἐδῶ ὅτι εἶναι
ἐξαιρετικὰ ἐπιπόλαιος ὁ θαυμασμός μας γιὰ τὰ μνημεῖα τῆς
ἀρχαιοελληνικῆς ἀρχιτεκτονικῆς ὅταν ἀγνοοῦμε τὴν κοσμικὴ
ἀλήθεια ποὺ ἐνσαρκώνουν καὶ τὰ ἀπομονώνουμε ἀπὸ τὸ φυσικὸ
περιβάλλον τους, τὸ ὁποῖο ζητᾶνε νὰ ἑρμηνεύσουν. Τὸ κάλλος τῶν
κτισμάτων τῆς Ἀκρόπολης τῶν Ἀθηνῶν, λ.χ., εἶναι οὐσιαστικὰ
ἀκατανόητο ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ καταστρέψαμε οἱ Νεοέλληνες τὸν
φυσικό τους περίγυρο, ἀλλοιώνοντας τὶς γραμμὲς καὶ τὴ
φυσιογνωμία τοῦ ἀττικοῦ τοπίου.

253 Βλ. Νικ. ΝΗΣΙΩΤΗ, Προλεγόμενα εἰς τὴν θεολογικὴν
γνωσιολογίαν, Ἀθῆναι 1965.

254 Ὅ.π., σελ. 50.

255 ΜΙΧΕΛΗΣ, σελ. 50.



256 Περὶ ψυχῆς καὶ ἀναστάσεως, P.G. 46, 124C.

257 ΜΙΧΕΛΗΣ, σελ. 37.

258 Βλ. Olivier CLÉMENT, Dialogues avec le Patriarche Athénagoras,
σελ. 278-283.

259 Χρ. ΓΙΑΝΝΑΡΑ, Ὀρθοδοξία καὶ Δύση στὴ Νεώτερη Ἑλλάδα,
Ἀθήνα (ἐκδ. «Δόμος») 1992.

260 Βλ. Leon. OUSPENSKY – Vlad. LOSSKY, Der Sinn der Ikonen,
Bern-Olten 1952. — Leon. OUSPENSKY, Essai sur la théologie de
l'icône dans l'Église Orthodoxe, Paris (Ed. de l'Exarchat patriarcal
russe) 1960. — Paul EVDOKIMOV, L'art de l' icône – théologie de la
beauté, Paris (Desclé de Brouwer) 1970. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ, L'Orthodoxie,
Neuchâtel (Delachaux et Niestlé) 1965, σελ. 216-238. — G. P.
FEDOTOV, The Russian Religious Mind, Harvard University Press,
1946. — N. P. KONDAKOV, The Russian Icon, translated by G. H.
Minns, Oxford 1927. — P. P. MURATOV, Les icône russes, Paris
1927. — Θὰ μποροῦσε νὰ παρατηρήσει κανεὶς ὅτι τὰ δείγματα
αὐτὰ ἀντιπροσωπεύουν μιὰ ἰδιάζουσα, μᾶλλον τυπικὰ ρωσικὴ
νοοτροπία ἑρμηνευτικῆς τῶν Εἰκόνων, ποὺ εἶναι τόσο
ἰμπρεσιονιστικὴ (impressioniste) ὅσο καὶ ἡ ρωσικὴ εἰκονογραφία.
Ἡ θεματικὴ τῆς Εἰκόνας ἀναλύεται σὲ ἐπιμέρους αἰσθητικὲς
ἐντυπώσεις (impressions) —συνήθως μὲ τὴ βοήθεια τῆς ἀναγωγῆς
σὲ γεωμετρικὰ σχήματα—, οἱ αἰσθητικὲς ἐντυπώσεις
μεταφράζονται σὲ νοήματα, τὰ νοήματα συγκεκριμενοποιοῦν τὴ
συμβολικὴ τῆς θεματικῆς, τοῦ σχεδίου, τῶν χρωματισμῶν. Αὐτὸ τὸ
εἶδος ἑρμηνευτικῆς τῶν Εἰκόνων (χαρακτηριστικότερο δεῖγμα
εἶναι μᾶλλον ἡ ἀνάλυση τῆς Εἰκόνας τῆς Ἁγίας Τριάδος τοῦ
ρώσου ἁγιογράφου Ρουμπλιὼφ στὸ βιβλίο L'Orthodoxie τοῦ Paul
EVDOKIMOV, σελ. 233-238) ἐκφράζει ὁπωσδήποτε μιὰ πλούσια
ποιητικὴ εὐαισθησία, ὁδηγεῖ ὅμως συχνὰ σὲ σχηματοποιήσεις ποὺ
ἀδικοῦν τὴν ἀμεσότητα καὶ καθολικότητα τῆς εἰκονογραφικῆς



«σημαντικῆς». Εἶναι πάντως χαρακτηριστικὸ ὅτι τὰ
παραδείγματα ποὺ χρησιμοποιοῦνται γιὰ τὶς ἑρμηνευτικὲς αὐτὲς
ἀναλύσεις εἶναι σχεδὸν ἐξολοκλήρου παρμένα ἀπὸ τὴ ρωσικὴ
εἰκονογραφικὴ παράδοση. Ἡ ἑλληνικὴ Εἰκόνα (ἡ βυζαντινή, ὅπως
τὴ λέμε σήμερα) ἐμφανίζει ἰσχυρὲς ἀντιστάσεις σὲ μιὰ νοητικὴ
ἀνάλυση. Καὶ εἶναι αὐτὸς μᾶλλον ὁ λόγος γιὰ τὸν ὁποῖο τὸ
πρόσφατο ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον τῶν Δυτικῶν γιὰ τὴν ὀρθόδοξη
ἁγιογραφία ἐξαντλεῖται σχεδὸν ἀποκλειστικὰ στὶς ρωσικὲς
Εἰκόνες ἀγνοώντας τὰ ἑλληνικὰ πρωτότυπα.

261 Βλ. Χρ. ΓΙΑΝΝΑΡΑ, Ἀλήθεια καὶ ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας, σελ.
133-142, ὅπου καὶ σχετικὴ βιβλιογραφία.

262 Εἶναι χαρακτηριστικὴ ἡ ἐπιχειρηματολογία ποὺ χρησιμοποιεῖ ὁ
ΚΑΛΒΙΝΟΣ γιὰ νὰ ἀπορρίψει καὶ ἀποκλείσει τὴν παρουσία
Εἰκόνων καὶ συμβόλων (ἀκόμα καὶ τοῦ σημείου τοῦ Σταυροῦ)
στοὺς ναούς: Μὲ τὰ δεδομένα τῆς δυτικῆς θρησκευτικῆς
ζωγραφικῆς ποὺ ἔχει ὑπόψη του, μιὰ ἁγιογραφημένη ἐκκλησία
δὲν εἶναι τίποτα περισσότερο «qu'une bannière dressée pour attirer
les hommes à idolâtrer». Ἀνυποψίαστος γιὰ τὴν εἰκονογραφικὴ
παράδοση τῆς ἀδιαίρετης Ἐκκλησίας, εἰρωνεύεται τὴν Ζ΄
Οἰκουμενικὴ Σύνοδο καὶ τὶς ἀποφάσεις της: Βλ. Institution de la
Religion chrétienne, βιβλίο πρῶτο, ΧΙ, §§12, 13, 14, 15.

263 Πρβλ. τὸν ὁρισμὸ τοῦ ἁγίου ΘΕΟΔΩΡΟΥ ΣΤΟΥΔΙΤΟΥ «παντὸς
εἰκονιζομένου οὐχ ἡ φύσις, ἀλλ' ἡ ὑπόστασις εἰκονίζεται»: Λόγος
ἀντιρρητικὸς, 3, 34, P.G. 99, 405Α.

264 Ἡ ἀφορμὴ γι' αὐτὴ τὴν παρατήρηση εἶναι ἀπὸ τὸ μελέτημα
τοῦ Χρήστου ΚΑΡΟΥΖΟΥ «Οἱ ἀρχὲς τῆς αἰσθητικῆς ὅρασης στὸν
5ον αἰώνα π.Χ.», στὸ βιβλίο του Ἀρχαία τέχνη, Ἀθήνα (ἐκδ.
«Ἑρμῆς») 1972, σελ. 43 κ.ἑ., ὅπου καὶ ὁ προσδιορισμὸς τῆς
συνειδητῆς θέας ποὺ χαρακτηρίζει τὴν τέχνη τοῦ 5ου αἰώνα, σὲ
ἀντιδιαστολὴ πρὸς τὴν ὑποσυνείδητη θέα τὴν ἀποτυπωμένη στὴν
ἀρχαϊκὴ τέχνη.



265 Χρ. ΚΑΡΟΥΖΟΣ, σελ. 51.

266 «Ἡ γὰρ τῆς εἰκόνος τιμὴ ἐπὶ τὸ πρωτότυπον διαβαίνει»: Μεγ.
ΒΑΣΙΛΕΙΟΥ, Περὶ Ἁγίου Πνεύματος, 18, 45 – P.G. 32, 149C.

267 «[...] ὡς πάντα πρὸς ἑαυτὸ καλοῦν (ὅθεν καὶ κάλλος λέγεται)
[...]»: ΔΙΟΝΥΣΙΟΥ ΑΡΕΟΠΑΓΙΤΟΥ, Περὶ θείων ὀνομάτων, IV, P.G.
3, 701C.

268 «Πράξεις τῆς Ζ΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου», Mansi XIII, 252C,
στὴν ἔκδοση Ἰωάν. ΚΑΡΜΙΡΗ, Τὰ δογματικὰ καὶ συμβολικὰ
μνημεῖα τῆς Ὀρθοδόξου Καθολικῆς Ἐκκλησίας, τόμ. Ι, Ἀθῆναι
1960, σελ. 238 κ.ἑ.

269 Βλ. ΕΠΙΦΑΝΙΟΥ, Κατὰ αἱρέσεων, 72, 10 – P.G. 42, 396C.

270 Σὲ αὐτὴ τὴ διάκριση μοῦ ἐπέστησε ἀρχικὰ τὴν προσοχὴ ὁ
ζωγράφος Ἀνδρέας ΦΩΚΑΣ. Τοῦ ὀφείλω καὶ ἄλλες πολύτιμες
παρατηρήσεις, ποὺ βελτίωσαν αὐτὲς ἐδῶ τὶς ἑρμηνευτικὲς
προσπάθειες.

271 Βλ. Paul EVDOKIMOV, L'art de l'icône – théologie de la beauté,
σελ. 188-189, 210. — Τοῦ ΙΔΙΟΥ, L'Orthodoxie, σελ. 227-228.

272 Μὲ τὴ γλώσσα τῆς τέχνης, ποὺ εἶναι ἀσύγκριτα ἐναργέστερη
ἀπὸ τὴ γλώσσα τῶν ἐννοιολογικῶν καθορισμῶν, ἔδειξε ὁ
ΣΟΛΖΕΝΙΤΣΥΝ στὸ διήγημά του «Τὸ σπίτι τῆς Ματριώνα» τὸ
πῶς ὁ ἀληθινὸς ἄνθρωπος, ποὺ διασώζει τὴ γνησιότητα τῆς ζωῆς
ὡς ἀγάπη καὶ αὐτοπροσφορά, εἶναι μιὰ πραγματικότητα
σωτηρίας γιὰ ὅλους μας: σώζει ἕνα χωριὸ ἢ μιὰ πόλη ἢ καὶ μιὰ
χώρα ὁλόκληρη ἢ καὶ ὁλάκερο τὸν κόσμο. Αὐτὴ εἶναι ἡ ἀλήθεια
τοῦ ἀνθρώπινου προσώπου, ὅπως τὴ διασώζει ἡ ὀρθόδοξη
ἐκκλησιαστικὴ παράδοση καὶ ζωή. Τὸ πρόσωπο σημαίνει τὴ



δυνατότητα συγκεφαλαίωσης τοῦ ὅλου, τὴ σωτηρία ὅλων στὸ
πρόσωπο τοῦ ἑνός, τὴ φανέρωση τῆς κοινῆς μας ἀλήθειας στὴν
ὕπαρξη τοῦ προφήτη καὶ τοῦ μάρτυρα. Γι' αὐτὸ καὶ ὁ ἄνθρωπος
ποὺ θὰ «πεθάνει» ὡς ἀτομικότητα γιὰ νὰ ζήσει τὴν ὁλοκληρωτικὴ
ἀγάπη καὶ αὐτοπροσφορὰ συγκεφαλαιώνει στὸ πρόσωπό του τὴν
καθολικὴ ἀλήθεια τοῦ ἀνθρώπου, μιὰ παντοδύναμη ἀλήθεια.
Ἕνας τέτοιος ἄνθρωπος εἶναι γιὰ τὴ χώρα του «μιὰ δεύτερη
κυβέρνηση» — τὸ εἶπε καὶ τὸ ἀπέδειξε ὁ Σολζενίτσυν.
Ἐνσάρκωσε ὁ ἴδιος ζώντας στὴ Ρωσία τὸ δυναμικότερο μέγεθος
ζωῆς ποὺ εἶχε νὰ φοβηθεῖ τὸ Κρεμλίνο ὕστερα ἀπὸ πενήντα τόσα
χρόνια διωγμῶν καὶ πλύσης ἐγκεφάλων.

273 «Ὁ λόγος ὁ ἐκ τῆς πράξεως, ταμεῖον τῆς ἐλπίδος· καὶ ἡ
ἄπρακτος σοφία, παραθήκη αἰσχύνης. [...] Ἑκάστην ἀρετὴν χωρὶς
κόπου σωματικοῦ γινομένην, ὡς ἔκτρωμα ἄψυχον ἡγοῦ»: ΙΣΑΑΚ
τοῦ Σύρου, Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά, Λόγος Α΄, σελ. 7, καὶ Λόγος
ΝΣΤ΄, σελ. 229.

274 Λόγος ΚΓ΄, σελ. 91.

275 «Ταῦτα τὰ ἔργα τῆς δικαιοσύνης· νηστεία, ἐλεημοσύνη,
ἀγρυπνία, ἁγιασμός, καὶ τὰ λοιπὰ τὰ διὰ τοῦ σώματος
ἐνεργούμενα»: Λόγος ΞΒ΄, σελ. 254.

276 Κλῖμαξ, Λόγος ΙΕ΄, §κθ΄.

277 Λόγος ΙΘ΄, σελ. 73.

278 Λόγος ΙΗ΄, σελ. 66.

279 Λόγος ΛΑ΄, σελ. 134.

280 Λόγος ΙΘ΄, σελ. 69.



281 Ἐπιστολὴ Δ΄, σελ. 374.


