
1 

 

  



2 

 

Τὸ ἔμβρυο πρέπει νὰ γεννηθεῖ γιὰ νὰ ζήσει 

Τὸ «ἐντελῶς ἄλλο» – πρὶν τὴ γέννηση καὶ μετὰ τὸν θάνατο 

Ὁ τρόπος τῆς αἰτίας καὶ ὁ τρόπος τοῦ αἰτιατοῦ 

«Κατὰ λόγον» ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία μόνο ἡ ἀγάπη 

Ἡ σχέση συνιστᾶ τὴν ὕπαρξη, ὄχι ἡ φύση 

Τί θὰ πεῖ ἐλευθερία ἀπὸ χρόνο καὶ χῶρο 

Ἡ ἐλευθερία εἰκονισμὸς τῆς αὐθυπαρξίας 

Ἡ «μέλλουσα κρίση» 

Τρόπος τῆς ἐλευθερίας ἡ ἀγαπητικὴ «κένωση» 

Ἡ ὑπαρκτικὴ πληρότητα ἀσυμβίβαστη μὲ τὴν ἀτομικὴ 

δικαίωση 

Μόνη «αὐθεντία» ἡ κοινωνούμενη ἐμπειρία 

Γεννάει ἀπανθρωπία ἡ ἱστορικὴ-νομικὴ ἐκδοχὴ τῆς «πτώσης» 

Ἀλληγορικὴ ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἀνάγνωση τῆς Γένεσης 

Κτιστότητα «κατ’ εἰκόνα» καὶ «ὁμοίωσιν» τοῦ Ἀκτίστου 

Τὸ κακό, προϊὸν τῆς ἐλευθερίας ἀνυπόστατο 

Ἱστορικὰ παράγωγα τῆς ἀλήθειας ὡς ὀρθότητας 

Ἀκίνδυνες οἱ «ἀντιφάσεις», ὅταν γνώση εἶναι ἡ ἐμπειρικὴ 

μετοχή 

Οἱ συνέπειες ἀναστολῆς τῆς συνοδικῆς λειτουργίας 

Συνοδικὴ προπαρασκευή: ἡ ἀνασυγκρότηση τοῦ γλωσσικοῦ 

μας κώδικα 

Τρόπος τὸ ἀγαθό, ἀνερμήνευτο ἢ παρερμηνευμένο τὸ κακό 

Χρηστικὴ ἑρμηνεία (δηλαδὴ νομικὴ ἀποτίμηση) τοῦ κακοῦ 

Προσδοκώμενες συνοδικὲς διασαφήσεις 

Ἡ σχετικότητα καὶ συμβατικότητα τῆς συναφοῦς ὁρολογίας 

«Ἀποκατάσταση τῶν πάντων» 

Τελικά, μόνο «προσκομιδὴ» προβλημάτων 



3 

 

     



4 

 

 

Πτώση – Κρίση – Κόλαση 
ἢ 

ἡ δικανικὴ ὑπονόμευση τῆς ὀντολογίας 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
©© Χρῆστος Γιανναρᾶς & Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 2017 

 

ISBN ebook 978-960-572-174-9 



5 

 

Χρῆστος Γιανναρᾶς 

 

Πτώση 

Κρίση 

Κόλαση 

ἢ 

ἡ δικανικὴ ὑπονόμευση 

τῆς ὀντολογίας 

 

 

Ἴκαρος 



6 

 

 

 

 

 

Στὸν Rowan Williams, 

τὸν μακρόθεν ἐγγύτατο, 

εὐχαριστήρια 



7 

 

 

 

 

1. 

Τὸ ἔμβρυο πρέπει νὰ γεννηθεῖ γιὰ νὰ ζήσει 

 

Ἑρμηνευτικὴ προσέγγιση στὸ Ἰωάν. 5, 24: 

 

Ἀμὴν ἀμὴν λέγω ὑμῖν ὅτι ὁ τὸν λόγον μου ἀκούων καὶ 

πιστεύων τῷ πέμψαντί με ἔχει ζωὴν αἰώνιον, καὶ εἰς 

κρίσιν οὐκ ἔρχεται, ἀλλὰ μεταβέβηκεν ἐκ τοῦ θανάτου εἰς 

τὴν ζωήν. 

 

(Σᾶς βεβαιώνω, πὼς ὅποιος δέχεται τὸν λόγο μου καὶ 

ἐμπιστεύεται αὐτὸν ποὺ μὲ ἀπέστειλε στὸν κόσμο [τὸν 

πατέρα μου] ἔχει τὴν ἀπεριόριστη ζωὴ [τὸ πλήρωμα, τὴν 

ὁλοκληρία τῆς ὕπαρξης] καὶ δὲν πρόκειται νὰ κριθεῖ, 

ἀλλὰ ἔχει κιόλας μεταβεῖ ἀπὸ τὸν θάνατο στὴ ζωή.) 

 

Πρόκειται, στὸ παραπάνω χωρίο, γιὰ ἀντιστροφὴ τοῦ 

νοήματος τῶν λέξεων, ὅπως τὶς ξέρουμε καὶ τὶς 

χρησιμοποιοῦμε. 

Ξέρουμε τὴ ζωὴ ὡς ἐνεργούμενη παρουσία τῆς 

ἀτομικῆς (ὑλικῆς-σωματικῆς) ὑπόστασής μας. Αὐτὴ ἡ 

αἰσθητὴ πραγματικότητα τῆς ζωῆς μας ὀνομάζεται στὸ 

παραπάνω χωρίο θάνατος. 

Ξέρουμε τὸν θάνατο ὡς τέλος-ἀπουσία-ἐξαφάνιση τῆς 

ἐνεργούμενης ἀτομικῆς (ὑλικῆς-σωματικῆς) ὑπόστασής 



8 

 

μας. Αὐτὸς ὁ ἐκμηδενισμὸς τῆς ὕπαρξής μας ὡς 

αἰσθητῆς πραγματικότητας, ὀνομάζεται στὸ παραπάνω 

χωρίο ζωή. 

 

Μὲ τὴν ἐκφραστικὴ τῶν νοηματικῶν εἰκόνων, ρωτᾶμε: 

Τὴν ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα ἑνὸς ἀνθρώπινου 

ἐμβρύου πῶς θὰ τὴν ὀνομάζαμε, ζωὴ ἢ θάνατο; Ἔχει τὸ 

ἀνθρώπινο ἔμβρυο «δυνάμει» (σὲ προοπτικὲς 

ἀνάπτυξης) τὶς προϋποθέσεις γιὰ νὰ ζήσει, διαθέτει τὶς 

ὑπαρκτικὲς δυνατότητες γιὰ νὰ συστήσει ἐνεργὸ 

παρουσία ἀτομικῆς ὑπόστασης τοῦ ζῆν. Ὅμως ἀκόμα 

δὲν ζεῖ. Πρέπει νὰ «γεννηθεῖ» γιὰ νὰ ζήσει. Μὲ τὰ 

ρεαλιστικὰ δεδομένα τῆς ὕπαρξης τοῦ ἐμβρύου εἴμαστε 

ἀπολύτως συνεπεῖς στὴ λογικὴ τῆς ἀνθρώπινης συν-

εννόησης, ἂν ποῦμε ὅτι: μὲ τὴ γέννησή του τὸ ἔμβρυο 

«εἰς κρίσιν οὐκ ἔρχεται, ἀλλὰ μεταβέβηκεν ἐκ τοῦ 

θανάτου εἰς τὴν ζωήν». 

 

Οἱ δυνατότητες πιστοποιήσεων ποὺ διαθέτουν οἱ 

λεγόμενες «ἐπιστῆμες τοῦ ἀνθρώπου» μᾶς ἐπιτρέπουν 

νὰ συμπεράνουμε ὅτι ἡ γέννησή μας (ἡ ἐγκατάλειψη τῆς 

μήτρας μὲ κοπὴ τοῦ ὀμφάλιου λώρου ποὺ μᾶς μετάγγιζε 

δάνεια ζωὴ ἀπὸ τὸ μητρικὸ σῶμα) εἶναι μιὰ ὀδυνηρὴ 

δοκιμασία (τραυματικὴ ἐμπειρία) καὶ ἀποτυπώνει ἴχνη 

στὸν ψυχισμό μας. Ὅμως, χωρὶς αὐτὴ τὴ δοκιμασία, τὸ 

πέρασμα ἀπὸ τὴ δεδομένη (μὲ τὸν λῶρο καὶ τὸν 

πλακούντα) τροφικὴ ἐξάρτηση στὴν κατορθούμενη (μὲ 

τὴν ἀναζήτηση τοῦ μητρικοῦ μαστοῦ) τροφικὴ σχέση, 



9 

 

οὔτε τὸ ἔμβρυο θὰ συνεχίσει νὰ ὑπάρχει οὔτε θὰ 

συγκροτηθεῖ ποτὲ λογικὸ (κοινωνούμενης σχέσης) 

ὑποκείμενο. 

 

Συνεχίζοντας τὴν ἐκφραστικὴ τῶν νοηματικῶν εἰκόνων 

μποροῦμε νὰ ποῦμε ὅτι: τὸ ἔμβρυο ὑπάρχει σὲ συνθῆκες 

ἀχρονίας, ἐπειδὴ ὑφίσταται (ἢ βιώνει) μόνο τὸ συνεχὲς 

τῆς αὐξήσεως καὶ ὄχι κάποια συντελούμενη μετάβαση 

(καὶ μεταβολὴ) ἀπὸ τὸ πρότερον στὸ ὕστερον. Ὑπάρχει 

καὶ σὲ συνθῆκες ἀδιάστατου χώρου, γιατὶ βρίσκεται σὲ 

ἄμεση τροφικὴ (ζωτικὴ) ἐξάρτηση ἀπὸ τὸ κορμὶ τῆς 

μητέρας — δὲν ὑπάρχει τίποτε ἔναντι τοῦ ἐμβρύου. 

Ὑπάρχει, τέλος, τὸ ἔμβρυο καὶ σὲ συνθῆκες ἀφθαρσίας, 

ἀφοῦ ἔχει δεδομένη μόνο τὴ γιγνόμενη αὔξηση (χωρὶς 

παράλληλη φθίση). 

Ἡ ἀχρονία, τὸ ἀδιάστατο, ἡ ἀφθαρσία θὰ μποροῦσαν 

νὰ εἶναι συνθῆκες ὑπαρκτικῆς πληρότητας, ἀλλὰ μόνο 

γιὰ τὸ λογικὸ ὑποκείμενο, ὄχι γιὰ τὸ ἔμβρυο — ὅπως δὲν 

εἶναι καὶ γιὰ ὅποιο ἐφήμερο (ἔστω καὶ ἔκπαγλου 

κάλλους) φυτό. Γιὰ νὰ ὑπάρξει αὐτεπίγνωση ὑπαρκτική, 

πληρότητας ἢ στέρησης, προϋποτίθενται λογικὲς σχέσεις 

ἔλλογου ὑποκειμένου μὲ τὴν ἔναντι λογικὴ 

πραγματικότητα. Μόνο μὲ τὴν τραυματικὴ ἐμπειρία τῆς 

γέννησής του, τὴν ἀπώλεια τῆς φυτικῆς αὐτάρκειας ποὺ 

παρέχει ἡ ἄσχετη ἀχρονία, ἀδιαστασία, ἀφθαρσία, ἡ 

ὕπαρξη τοῦ ἐμβρύου γίνεται ἀνθρώπινη, ἔλλογη ὕπαρξη. 

Μόνο μὲ τὴν εἴσοδό του στὴ διακινδύνευση τῆς σχέσης. 

 



10 

 

Θὰ μποροῦσε νὰ τολμηθεῖ ἡ ἔκφραση ὅτι τὸ ἀνθρώπινο 

ἔμβρυο πρέπει νὰ «πεθάνει», γιὰ νὰ «γεννηθεῖ» τὸ 

λογικὸ ὑποκείμενο. Ἔμβρυο καὶ βρέφος 

ἀντιπροσωπεύουν δυὸ ἀσύμπτωτους καὶ ἀσύμβατους 

τρόπους ὕπαρξης — ὁ ἕνας τρόπος ἀποκλείει τὸν ἄλλον. 

Μὲ τὴ φυσικὴ γέννηση συνεχίζει νὰ παρέχεται στὸν 

ἄνθρωπο μιὰ ἐπίσης δάνεια ζωή. Ὄχι πιὰ ὡς μονόδρομος 

ἐξάρτησης ἀπὸ τὸ μητρικὸ σῶμα, ἀλλὰ ὡς διλημματικὴ 

σχέση μὲ τὸ φυσικὸ περιβάλλον. Ἡ ἐξάρτηση τοῦ 

ἐμβρύου ἦταν μιὰ ἀδήριτη ἀναγκαιότητα — δὲν ὑπῆρχε 

ἐναλλακτικὴ δυνατότητα ὕπαρξης. Ἡ σχέση μὲ τὴ φύση 

εἶναι διλημματική, ἐπιτρέπει δύο δυνατότητες, δύο 

ἐνδεχόμενα, δύο τρόπους ὕπαρξης: Ἡ σχέση μὲ τὴ φύση 

μπορεῖ νὰ εἶναι παθητικὴ προσαρμογὴ (ὑποταγὴ) τοῦ 

ἀνθρώπου στὴν ἐξάρτηση ἀπὸ τὴ φύση (ἀναγκαστική, 

αὐτοματική, αὐτονόητη λήψη ὀξυγόνου, τροφῆς, ποτοῦ, 

ὑλικῶν γιὰ τὴν ἐξασφάλιση στέγης, θέρμανσης, 

φωτισμοῦ καὶ λοιπῶν χρειωδῶν τοῦ βίου). Ἤ, μπορεῖ ἡ 

σχέση νὰ προκύπτει ἀπὸ τὴ θεληματικὴ ἐπιδίωξη, νὰ 

εἶναι λογική: νὰ κάνει πράξη τὴν ἐγρήγορση καὶ 

ἑτοιμότητα τοῦ ἀνθρώπου νὰ συναντήσει στὴ φύση τὸν 

λόγο μιᾶς προσωπικῆς ὕπαρξης, ποὺ ἡ ἑτερότητα καὶ 

μοναδικότητά της ἀποκαλύπτεται σὲ κάθε φυσικὸ 

ἐνέργημα — ὅπως ἀποκαλύπτεται ἡ ὑπαρκτικὴ 

ἑτερότητα-μοναδικότητα τοῦ ζωγράφου στὴ ζωγραφιά 

του, τοῦ μουσουργοῦ στὴ μουσουργία του, τοῦ γλύπτη 

στὸ ἄγαλμά του. 



11 

 

Εἶναι ἄλλος τρόπος ὕπαρξης τὸ νὰ ὑφίστασαι τὴν 

ὕπαρξη καὶ ἄλλος τρόπος τὸ νὰ πραγματώνεις τὴν 

ὕπαρξη ὡς ἐνεργὸ συνειδητή, θετικὴ ἀνταπόκριση σὲ 

μιὰ κλήση-σὲ-σχέση. Εἶναι ἄλλο τὸ νὰ συμβιώνεις, καὶ 

ἄλλο τὸ νὰ ἀγαπᾶς. Ἄλλο νὰ ἐκτονώνεις τὴ σεξουαλική 

σου ὁρμὴ-ἀνάγκη, καὶ ἄλλο ἡ πληρωματικὴ ἐρωτικὴ 

σύμμειξη «εἰς σάρκα μίαν». Ἡ σχέση ἔχει μιὰν 

ἀπεριόριστη δυναμικὴ κλιμάκωσης τῆς πληρότητας. 

 

Μὲ τὰ μέτρα (προϋποθέσεις, ἐμπειρίες) τῆς συνειδητῆς 

ζωῆς, ἡ γέννηση τοῦ ἀνθρώπου εἶναι ἕνας θάνατος: 

Τελειώνει μὲ τὴ γέννηση, ὄχι μιὰ φάση, ἀλλὰ ἕνας 

τρόπος ὕπαρξης — τὸ ἔμβρυο παύει νὰ ὑπάρχει καὶ 

παύει βίαια: κόβεται ὁ λῶρος ποὺ τοῦ μεταγγίζει τὴν 

ὕπαρξη, ξεριζώνεται τὸ ἔμβρυο ἀπὸ τὸ ἀγκάλιασμα 

ὑπαρκτικῆς προστασίας ποὺ τοῦ παρεῖχε ἡ μήτρα. Δὲν 

«ξέρει» τὸ ἔμβρυο τίποτα γιὰ τὴ μετὰ τὸν θάνατό του 

ζωή, γιὰ τὸν τρόπο τῆς ὕπαρξης τὸν μετὰ τὴ γέννηση. 

Αὐτὸ ποὺ ὑφίσταται εἶναι ὅτι μὲ τὴ γέννησή του παύει 

νὰ ὑπάρχει, καὶ ὅτι αὐτὸ τὸ ὑπαρκτικὸ «τέλος» τὸ βιώνει 

κάθε ἔμβρυο ἀπόλυτα μόνο. Ἡ γέννηση εἶναι γεγονὸς 

ὁλοκληρωτικῆς μοναχικότητας, ἀσυντρόφευτη ἐμπειρία. 

Κανένα ἔμβρυο «δὲν γύρισε πίσω» ποτέ, νὰ ξαναγίνει 

ἔμβρυο μετὰ τὴ γέννησή του, ποτὲ δὲν ἐπέστρεψε ὡς 

βρέφος στὰ ἔμβρυα, νὰ τὰ «πληροφορήσει» ποιά θὰ 

εἶναι ἡ ὑπαρκτική τους πραγματικότητα μετὰ τὴ γέννησή 

τους! Ὁ ἄνθρωπος ἔρχεται στὴ ζωὴ μὲ πλήρη ἄγνοια καὶ 



12 

 

ἀπόλυτη μοναξιά, ὅπως καὶ φεύγει ἀπὸ τὴ ζωὴ μὲ πλήρη 

ἄγνοια γιὰ τὰ μετὰ τὸν βίο, καὶ ἀπόλυτη μοναξιά. 

Στὸ μεσοδιάστημα εὐτυχῶς προλαβαίνει νὰ γεννηθεῖ 

ὡς λογικὸ ὑποκείμενο «στὸν τόπο τοῦ Ἄλλου», τόπο τῆς 

σχέσης, τόπο-τρόπο τῆς κοινωνούμενης ἐμπειρίας, τῆς 

γλώσσας καὶ τῶν συμβόλων. Οἱ πολυμερεῖς καὶ 

πολύμορφες δικτυώσεις τοῦ γνωστικοῦ τρόπου 

συναιροῦνται ἀφαιρετικὰ σὲ κάποιες θεμελιώδεις (κατὰ 

τὴν προφάνεια καὶ ἀναγωγιμότητα) σταθερές, ὅπως ἡ 

σύνδεση αἰτίας καὶ ἀποτελέσματος, ποὺ εἶναι σχέση-

κλειδὶ γιὰ τὴ σύζευξη τῆς λογικότητας τοῦ ἀνθρώπου μὲ 

τὴν ἐμπειρία τοῦ ἔναντι καθολικοῦ τρόπου (τῆς 

συμπαντικότητας ὡς ὅλου). Ἐμπειρία συγκεφαλαιωμένη 

τελικὰ στὸ δίλημμα γιὰ τὴν Αἰτιώδη Ἀρχὴ παντὸς 

ὑπαρκτοῦ, τὴν ἀφετηρία τοῦ ὑπάρχειν: Εἶναι μιὰ ἔλλογη 

ἐλευθερία ἀγάπης, ἔρως ἐκ-στατικός, δημιουργὸς καὶ 

συντηρητὴς τοῦ εἶναι καὶ τῶν ἐκπλήξεων τοῦ γίγνεσθαι; 

Ἢ πρέπει νὰ ὑποθέσουμε μιὰν ἄλογη, τυφλὴ 

ἀναγκαιότητα, τὴν τυχαιότητα ἑνὸς ἀ-νόητου φαίνεσθαι, 

σὰν μοναδικὴ «ἑρμηνεία» γιὰ τὴν καταγωγὴ τοῦ 

ὑπάρχειν καὶ τῶν ὑπαρκτῶν; 

 

Ξέρουμε ἀπὸ πείρα οἱ ἄνθρωποι, πείρα κοινωνούμενη, 

τὴν ἀπόλυτη ἄγνοια ὑπαρκτικῆς αὐτεπίγνωσης ποὺ 

συνοδεύει τὴν ἐμβρυϊκή μας ζωή. Ξέρουμε καὶ τὸ πῶς 

ἔρχεται στὴν ὕπαρξη τὸ ἀνθρώπινο ἔμβρυο: χάρη σὲ 

δεδομένη φυσικὴ δυνατότητα καὶ στὴ συγκλίνουσα 

ἐλευθερία ἑνὸς ἀνδρόγυνου ζεύγους — στὴν ἐρωτικὴ 



13 

 

συναρπαγὴ καὶ στὴ βιολογικὴ ἐκφραστικὴ τῆς 

συναρπαγῆς, ποὺ εἶναι ἡ σεξουαλικότητα. Ἀπεριόριστα 

κλιμακούμενη ἡ σύγκλιση στὸ ψυχο-σωματικὸ πεδίο: 

ἀπὸ τὴν ὅποια κτηνώδη ἀπληστία ἐγωτικοῦ ἡδονισμοῦ 

(ἢ καὶ ἀπὸ ὠμὸ βιασμὸ) ὣς τὴν ἐκ-στατικὴ ὁλοκληρία 

τῆς αὐθυπερβατικῆς ἀγάπης, τὴν πληρωματικὴ 

εὐφροσύνη τῆς συναρπαστικῆς ἀμοιβαιότητας. Ἡ 

ἐλευθερία τοῦ ζευγαριοῦ εἶναι ἡ ἄλλη «μήτρα», αὐτὴ 

ποὺ ὑποδέχεται τὸ βρέφος ὅταν ἐγκαταλείπει τὴν 

ἐμβρυϊκὴ φυσικὴ ἐξάρτηση, γιὰ νὰ γεννηθεῖ στὴν 

ἐλευθερία (διακινδύνευση) τῆς σχέσης. 



14 

 

 

 

 

2. 

Τὸ «ἐντελῶς ἄλλο» – πρὶν τὴ γέννηση καὶ μετὰ 

τὸν θάνατο 

 

Οἱ ὁμοιότητες καὶ ἀναλογίες ποὺ ὑπάρχουν ἀνάμεσα στὴ 

φυσικὴ γέννηση καὶ στὸν φυσικὸ θάνατο εἶναι γόνιμο 

πεδίο σπουδῆς τῶν «ὁρίων τῆς γλώσσας μας» — τῶν 

δυνατοτήτων τῆς γλωσσικῆς τῶν ἀνθρώπων 

ἐκφραστικῆς νὰ νοηματοδοτήσει τὴν πραγματικότητα 

στὰ ὅρια τῆς φύσης καὶ τῆς μετα-φύσης. 

Γνωρίζουμε ἢ συνάγουμε λογικὰ ἐκ τῶν ὑστέρων 

(δηλαδή, ὅταν ἔχουμε πιὰ συγκροτηθεῖ ὡς λογικὰ 

ὑποκείμενα) ὅτι τὸ ἔμβρυο ἐγκαταλείπει τὴ φυσικὴ 

μήτρα σὲ συνθῆκες «τραυματικές»: Δὲν ἔχει ἀκόμα τὰ 

γνωστικὰ αἰσθητήρια γιὰ νὰ πιστοποιήσει τὴν ἀγάπη ποὺ 

τὸ συνέστησε καὶ θὰ τὸ περιβάλλει ζωτικὰ ἀμέσως μετὰ 

τὴ γέννησή του. Δὲν μπορεῖ νὰ προβλέψει τὸν τρόπο 

ὕπαρξης στὸν ὁποῖο θὰ μπεῖ μὲ τὴ γέννησή του — ἡ 

λογικότητα καὶ ἡ ἐλευθερία εἶναι γιὰ τὸ ἔμβρυο ὅ,τι 

εἶναι γιὰ τὸν ἐνήλικα ἡ «ὕπαρξη» μετὰ τὸν θάνατο τοῦ 

σώματος: τὸ «ἐντελῶς Ἄλλο» (das ganz Andere). 

Ἡ λογικὴ μπορεῖ νὰ ἐκδέχεται ὡς ἐνδεχόμενη τὴ 

μεταθανάτια ὕπαρξη, ἂν τὰ ἐρείσματα τῆς ἐκδοχῆς 

ἔχουν ἐμπειρικὸ (κοινωνούμενης ἐμπειρίας, ὄχι 

αὐθαίρετης ἀτομικῆς ἐπινόησης) χαρακτήρα. Βέβαια, ὁ 



15 

 

ἐμπειρικὸς χαρακτήρας τῆς γνώσης δὲν καθιστᾶ τὴ 

γνώση ἀναγκαστὴ κατὰ πάντων — ἡ παρατήρηση, τὸ 

πείραμα καὶ ὁ μαθηματικὸς λογισμὸς δὲν εἶναι ὁδοὶ ἢ 

τρόποι γνώσης ποὺ ἐξασφαλίζουν τὴν ἀλάθητη, 

ὑποχρεωτικὴ βεβαιότητα. Σὲ κάθε παραμικρὴ πτυχὴ καὶ 

τῶν «θετικότατων» ἐπιστημῶν ἰσχύει, κατὰ κοινὴ 

παραδοχή, ἡ ἀρχὴ τῆς σχετικότητας τῆς γνώσης: 

σχετικότητα τῆς ἐμπειρίας-παρατήρησης (τὸ 

ἀποτέλεσμα τῆς παρατήρησης εἶναι συνάρτηση τῆς 

θέσης καὶ τῆς κίνησης τοῦ παρατηρητῆ), ἀλλὰ καὶ 

σχετικότητα τῆς «γλώσσας» (μαθηματικῆς ἢ ἐννοιῶν) 

γιὰ τὴ γνωστοποίηση-κοινωνία τῶν συμπερασμάτων τῆς 

παρατήρησης. 

Ρεαλιστικότατη ἑπομένως ἀλήθεια μπορεῖ νὰ εἶναι 

κάθε προσωπικὴ σχέση, μὲ δεδομένη τὴν ἀπροσδιοριστία 

τῆς ὑποκειμενικῆς πρόσβασης στὸν κώδικα τῶν 

σημαινόντων ποὺ γνωστοποιοῦν τὴν ἐμπειρία τῆς 

σχέσης. Ὁ ἔρωτας, ἡ Τέχνη, τὸ ταξίδι, ἡ ἄθληση, ἕνας 

κίνδυνος, μιὰ ὀδύνη, προσπορίζουν γνώση θετική, 

ἐμπειρική (καθόλου φαντασιώδη), ποὺ ὅμως μόνο ὡς 

πληροφορία (μὲ πολλὴ σχετικότητα) μπορεῖ νὰ 

κοινωνηθεῖ. Ἡ διαφορὰ ἀνάμεσα στὴν κατανόηση τῶν 

σημαινόντων καὶ στὴν ἐμπειρικὴ γνώση τῶν 

σημαινομένων καθιστᾶ τὸ πεδίο τῆς γνώσης καὶ τῆς 

ἔκφρασης, τῆς ἐπιστήμης καὶ τῆς Τέχνης, κυριολεκτικὰ 

ἀπεριόριστο, πάντοτε ἀνοιχτὸ σὲ πολλαπλότητα καὶ 

ἀπειρία προσβάσεων. 

 



16 

 

Θὰ πρέπει, ἐκτὸς ἀπὸ τὸ πεδίο τῆς κατανόησης (μέσῳ 

τῆς γλώσσας καὶ τῶν συμβόλων) καὶ τὸ πεδίο τῆς 

ἐμπειρικῆς γνώσης (μέσῳ τῆς σχέσης-μετοχῆς στὰ 

γιγνόμενα), νὰ μιλήσουμε καὶ γιὰ ἕνα τρίτο πεδίο 

ὑπαρκτικῆς ἐμπειρίας, πεδίο τοῦ ὑπάρχειν, προσιτὸ στὴ 

συνειδητότητα ἀλλὰ ἀνεξέλεγκτο ἀπὸ τὴ βούληση: Τὸ 

συγκροτοῦν οἱ φυσιολογικὲς τῆς βιολογικῆς 

ἀτομικότητας λειτουργίες (ἀναπνοῆς, κυκλοφορίας τοῦ 

αἵματος, πέψης κ.λπ.), ἀλλὰ καὶ πολλὰ ἐνεργήματα 

συμπεριφορᾶς, ἀνεξέλεγκτα ἀπὸ τὴ σκέψη, τὴν κρίση, 

τὴ βούληση, ποὺ τὰ χαρακτηρίζουμε ὡς 

«ἀντανακλαστικά». Λέμε γι’ αὐτὰ τὰ ἀτομικὰ 

ἐνεργήματα «ἀντανακλαστικῆς» συμπεριφορᾶς ὅτι 

λειτουργοῦν χωρὶς τὴν πρόθεση τοῦ ὑποκειμένου, τὴ 

λογικὴ-συνειδητὴ ἀπόφαση, σχεδιασμό, σκοπιμότητα. 

Τὰ χαρακτηρίζουμε ὡς «αὐθόρμητα» ἐνεργήματα καὶ τὴ 

συμπεριφορὰ ποὺ ἐκδηλώνεται μὲ τέτοια 

ἀντανακλαστικὰ τὴν ὀνομάζουμε «αὐθορμητισμὸ» ἢ 

«αὐθορμησία». 

Ἡ αὐθορμησία συμπεριφορᾶς (καὶ βιωμάτων) μπορεῖ 

νὰ εἶναι προϊὸν ἄλογης φυσικῆς ἐνόρμησης, 

ἐνστικτώδους ἀνάγκης ἢ αὐτοματισμοῦ. Μπορεῖ ὅμως 

καὶ νὰ γεννιέται ἡ αὐθορμησία ἐξ αἰτίας τοῦ ἔναντι 

«ἄλλου»: νὰ εἶναι ἡ δική του παρουσία καὶ μόνο ποὺ μᾶς 

δημιουργεῖ μιὰν «αἴσθηση» οἰκειότητας, ἀναίρεση τῶν 

ἐνστικτωδῶν ἀναστολῶν ἐγωτικῆς αὐτοάμυνας, 

ἑτοιμότητα αὐθυπερβατικῆς σχέσης μαζί του. Τότε 

μιλᾶμε γιὰ ἐμπιστοσύνη. 



17 

 

Αὐθορμησία καὶ ἐμπιστοσύνη ἔχουν συχνὰ κοινὴ 

τυπολογία συμπεριφορική, ἔχουν ὅμως καὶ οὐσιώδη 

καταγωγικὴ διαφορά: Ἡ λέξη αὐθορμησία δηλώνει 

ἀτομικὸ ἐνέργημα, δίχως τὴ μεσολάβηση τῆς σκέψης καὶ 

τῆς κρίσης — γι’ αὐτὸ καὶ εἶναι τὸ ἐνέργημα 

εὐκολότερα ὑποκείμενο στὶς ἀναγκαιότητες τῶν 

ἐνορμήσεων. Ἐνῶ ἡ ἐμπιστοσύνη δηλώνει μὲν καὶ αὐτὴ 

ἀτομικὸ ἐνέργημα ποὺ προηγεῖται τῆς σκέψης καὶ τῆς 

κρίσης, ἀλλὰ εἶναι ἐνέργημα σχέσης, μὲ στοιχεῖα 

ἀτομικῆς αὐθυπέρβασης καὶ αὐτοπροσφορᾶς. Δηλώνει 

πάντοτε ἡ ἐμπιστοσύνη ἕνα γεγονὸς σχέσης — ἕνα 

ἄτομο-σὲ-σχέση. Ἐμπιστεύεται κάποιον τὸ ἄτομο, 

σημαίνει: τοῦ γνωστοποιεῖ (μοιράζεται μαζί του) 

ἰδιωτικά, προσωπικὰ στοιχεῖα τῆς ζωῆς του: ἐπιθυμίες, 

προθέσεις, προβληματισμούς, ἀποτυχίες, θλίψεις, χαρές, 

γνῶμες, ἀπόψεις, μνῆμες, ἐλπίδες. Ἐμπιστευόμαστε στὸν 

γιατρὸ τὴ θεραπεία μας, στὸν δάσκαλο τὴν κατάρτισή 

μας, στὸν ἐργοδότη μας τὸν βιοπορισμό μας, στὸν 

πιλότο τὴν ἀσφαλὴ πτήση μας, καὶ πάει λέγοντας. 

Ἡ ἐμπιστοσύνη χτίζεται προοδευτικὰ καὶ 

«ἀνεπαισθήτως» μέσα ἀπὸ τὴ συνύπαρξη, τὴ 

συνεργασία, τὴ συγκατοίκηση, τὴ γειτονία, τὴ 

συμμαθητεία — κάθε μορφὴ συμβίωσης καὶ σύμπραξης 

δοκιμάζει (ἀξιολογεῖ) τὴν ποιότητα τῶν ἀνθρώπινων 

σχέσεων. Καὶ γεννάει ἢ τὴν ἐμπιστοσύνη, τὴ συμπάθεια, 

τὴ φιλία ἢ τὴν ἐπιφύλαξη, τὴν ἀντιπάθεια, τὴ ρήξη, τὴν 

ἀποξένωση — καὶ μύριες ὅσες διαβαθμίσεις καὶ 

παραλλαγές τους. 



18 

 

Μπορεῖ ὅμως νὰ γεννηθεῖ ἡ ἐμπιστοσύνη καὶ μὲ τὸν 

«τρόπο» τῆς αὐθορμησίας: Γεννᾶνε τὴν ἐμπιστοσύνη 

στοιχεῖα διαισθητικά, ἐνορμητικά, ἀνυπότακτα σὲ 

συμπεράσματα ὀρθολογικῶν κρίσεων ἢ ἐμπειρικῶν 

δεδομένων. Κερδίζει τὴν ἐμπιστοσύνη, γιὰ παράδειγμα, 

ἡ καθαρότητα τοῦ βλέμματος, ἡ εἰλικρίνεια τοῦ 

χαμόγελου, ἡ ἀνεπιτήδευτη ἔκφραση, ἡ ἀπονήρευτη 

σκέψη κ.ἄ.ἀ. 



19 

 

 

 

 

3. 

Ὁ τρόπος τῆς αἰτίας καὶ ὁ τρόπος τοῦ αἰτιατοῦ 

 

Στὸ πεδίο τῆς ὑπαρκτικῆς ἐμπειρίας τὰ οὐσιωδέστερα 

τῶν γιγνομένων (τὰ γιγνόμενα μὲ τὶς σημαντικότερες 

συνέπειες στὸν ἀνθρώπινο βίο) συντελοῦνται μᾶλλον μὲ 

τὴν αὐθορμησία τῆς ἐμπιστοσύνης (τὴ δυναμικὴ τῆς 

σχέσης) καὶ ὄχι μὲ ὀρθολογικὸ σχεδιασμὸ καὶ 

ἐγγυημένες προβλέψεις. Ἐνδεικτικά: 

— ὅταν οἱ ἄνθρωποι ἐρωτευόμαστε, τὰ κίνητρα εἶναι 

τόσο ἀνορθολογικὰ ὅσο εἰλικρινέστερος καὶ 

πληρέστερος εἶναι ὁ ἔρωτάς μας, 

— γεννᾶμε παιδιά, ὁλοκληρώνοντας φυσιολογικὰ τὸν 

ἔρωτά μας: θὰ ἦταν ἀφύσικο (παρὰ φύσιν) νὰ κάνουμε 

«χρήση» τοῦ ἔρωτα γιὰ σκοπιμότητες ἰδιοτελοῦς 

ὠφελιμισμοῦ, λ.χ., ἐπειδὴ «ἡ οἰκογένεια χρειάζεται 

ἐργατικὰ χέρια» ἢ ἐπειδὴ «ἡ χώρα ἔχει πρόβλημα 

δημογραφικό»!, 

— μὲ αὐθορμητισμὸ ἐμπιστοσύνης στὸν συζυγικὸ 

ἔρωτα ἡ γυναίκα ἀποδέχεται τὴν ψυχοσωματικὴ 

δοκιμασία (συχνὰ δυσφόρητη καὶ ὄχι ἄμοιρη κινδύνων) 

τῆς κύησης καὶ τοῦ τοκετοῦ, 

καὶ θὰ μποροῦσε νὰ ἐπεκταθεῖ ἡ παραδειγματικὴ 

ποικιλότητα σὲ πολλὰ ἀνάλογα δεδομένα τοῦ βίου, 

φωτίζοντας τὸν ἰσχυρισμὸ γιὰ τὴν προτεραιότητα τῆς 



20 

 

αὐθορμησίας-ἐμπιστοσύνης. Μιὰ γόνιμη ἑρμηνευτικὴ 

πρόταση θὰ ἦταν νὰ συνδέσει κανεὶς τὴν πιστοποίηση 

αὐτῆς τῆς προτεραιότητας μὲ τὸν τρόπο ὕπαρξης ποὺ 

ὑπαινίσσεται ἡ Βίβλος, ὅταν διαβεβαιώνει ὅτι ὁ 

ἄνθρωπος δημιουργήθηκε νὰ ὑπάρχει «κατ’ εἰκόνα» τοῦ 

Θεοῦ δημιουργοῦ του. 

Ἀγνοεῖ ὁ ἄνθρωπος ὁλοκληρωτικὰ τὸν τρόπο τῆς 

ὕπαρξης τοῦ Θεοῦ — ἀπὸ τὸν τρόπο τῶν αἰτιατῶν εἶναι 

ἀδύνατο νὰ γνωσθεῖ ὁ τρόπος τοῦ αἰτίου. Ἡ νοητικὴ 

ἀναγωγὴ στὸ ἀπόλυτο σχετικῶν ἰδιωμάτων τοῦ αἰτιατοῦ 

μπορεῖ νὰ κατασκευάζει «νοητὰ εἴδωλα» πανσοφίας, 

παντοδυναμίας, ἀχρονίας, ἀδιαστασίας, ἀφθαρσίας, 

ἀλλὰ δὲν μπορεῖ νὰ συστήσει γνωστικὴ προσέγγιση τῆς 

Ἀναίτιας Αἰτίας τοῦ ὑπάρχειν. 

Ἡ Ἱερὰ Βίβλος τῶν Ἑβραίων (Παλαιὰ Διαθήκη τῶν 

Χριστιανῶν) βεβαίωνε στὴν εἰκονολογικὴ-μυθική 

(ποιητικὴ) της γλώσσα ὅτι «ἐποίησεν ὁ Θεὸς τὸν 

ἄνθρωπον – κατ’ εἰκόνα Θεοῦ ἐποίησεν αὐτόν» (Γέν. 

1, 27). Ἂν ἡ λέξη εἰκόνα (ἀπὸ τὸ ρῆμα εἴκω, ἀόρ. ἔοικα, 

ποὺ σημαίνει ὁμοιάζω) δηλώνει ὁμοιότητα, κοινότητα 

κάποιων γνωρισμάτων Θεοῦ καὶ ἀνθρώπου, ὁ 

χαρακτηρισμὸς πρέπει (λογικὰ) νὰ ἀναφέρεται ὄχι στὸ τὶ 

τῆς Θεότητας (ὡς αὐτοαιτίας), ἀλλὰ στὸ πῶς τῆς 

ὕπαρξής της (ὡς τριάδας ἀλληλοπεριχωρούμενων 

ὑπαρκτικὰ ὑποστάσεων: Πατρός, Υἱοῦ-Λόγου τοῦ 

Πατρός, Πνεύματος τοῦ Πατρὸς). 

Στὴν περίπτωση μιᾶς ἔλλογης ὑπόστασης διακρίνουμε 

(χωρὶς νὰ ἀντιθέτουμε) τὸ πῶς ὑπάρχει, ἀπὸ τὸ πῶς 



21 

 

ἐνεργεῖ. Γνωρίζουμε τὸ πῶς ἐνεργεῖ ὁ Θεὸς ἀπὸ τὰ 

ἐνεργήματά του — τὸν γνωρίζουμε ὡς Δημιουργὸ ὅλων 

τῶν αἰσθητὰ ὑπαρκτῶν, τοῦ μακρόκοσμου καὶ τοῦ 

μικρόκοσμου (ὅσο καὶ ὅπως γνωρίζουμε τὸν ζωγράφο 

ἀπὸ τὴ ζωγραφιά του καὶ τὸν μουσουργὸ ἀπὸ τὴ 

μουσική του). Γιὰ νὰ γνωρίσουμε τὸ πῶς ὑπάρχει ὁ 

Θεός, θὰ ἦταν ἀδύνατο χωρὶς μιὰ ἑκούσια ἀπὸ τὴ μεριά 

του φανέρωση τοῦ τρόπου τῆς ὕπαρξής του — τρόπου 

τῆς Αἰτίας, ριζικὰ διαφορετικοῦ ἀπὸ τὸν τρόπο τῶν 

αἰτιατῶν. 

Ἡ χριστιανικὴ Ἐκκλησία κομίζει στὴν Ἱστορία τὴ 

μαρτυρία τῆς ἐμπειρίας της: Ἡ ἐμπειρία της μαρτυρεῖ 

τὴν παρουσία ἑνὸς ἱστορικοῦ προσώπου, Ἰησοῦ τοῦ ἀπὸ 

Ναζαρέτ, τοῦ ὁποίου κάποια ἔργα-ἐνεργήματα 

λειτουργοῦσαν ὡς «σημεῖα» (σημάδια, σημαίνοντα) 

ἀπόλυτης ἐλευθερίας ἀπὸ τοὺς ὑπαρκτικοὺς 

περιορισμοὺς τῶν κτιστῶν ὑπάρξεων. Ταυτόχρονα ὁ 

λόγος του διευκρίνιζε τὴν ὑπαρκτική του ταυτότητα, τὴ 

σημαινόμενη ἀπὸ τὰ «σημεῖα» τῶν ἐνεργημάτων του: 

Ἦταν ὁ Ἰησοῦς μιὰ ἀτομικὴ ὑπαρκτικὴ μονάδα τῆς 

κτιστῆς ἀνθρώπινης φύσης, καὶ ταυτόχρονα ἡ ἀναίτια 

Αἰτιώδης Ἀρχὴ τοῦ ὑπάρχειν: Ὑπαρκτικὰ ἐλεύθερη ἡ 

Αἰτιώδης Ἀρχὴ καὶ ἀπὸ τὴν ἀναιτιότητά της, γι’ αὐτὸ 

καὶ ἱκανὴ νὰ ὑπάρξει μὲ τὸν τρόπο καὶ τῆς αἰτιότητας, 

τρόπο τῶν κτιστῶν ὑπάρξεων. 

Ἡ μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας 

εὐαγγελίζεται μέσα στὴν Ἱστορία τὸν θρίαμβο τῆς 

ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας τῆς ἀναίτιας Αἰτιώδους Ἀρχῆς 



22 

 

τοῦ ὑπάρχειν, θρίαμβο ἔνσαρκο στὴν ἀνθρώπινη 

παρουσία Ἰησοῦ τοῦ ἀπὸ Ναζαρέτ: Ὁ ἄσαρκος γίνεται 

σάρκα, ὁ ἄρρητος γίνεται γλώσσα — χωρεῖται ὁ 

ἀχώρητος στὰ ὅρια τοῦ κτιστοῦ κόσμου μας, ποὺ εἶναι 

καὶ ὅρια τῆς γλώσσας μας. «Γίνεται γλώσσα ὁ ἄρρητος» 

σημαίνει: μπορεῖ ὁ ἄνθρωπος νὰ κατα-νοήσει (ὄχι 

ὁπωσδήποτε καὶ νὰ γνωρίσει) τὸν τρόπο τῆς ἄκτιστης 

Αἰτιώδους Ἀρχῆς τῶν ὑπαρκτῶν. Κατανοεῖ ἡ ἀνθρώπινη 

λογικὴ μέσῳ τῆς γλώσσας, πὼς ἂν ὁ Θεὸς μπορεῖ νὰ 

ὑπάρχει καὶ ὡς ἄνθρωπος, τότε ὡς Θεὸς δὲν εἶναι 

δεσμευμένος ὑπαρκτικὰ ἀπὸ τὴ θεότητά του, ἡ θεότητα 

δὲν προκαθορίζει ὡς ἀναγκαιότητα τὸν τρόπο τῆς 

ὕπαρξής του — τρόπος τῆς ὕπαρξης τοῦ Θεοῦ εἶναι ἡ 

ἐλευθερία, ὄχι ἡ θεότητα. 

Ὁ τρόπος τοῦ Θεοῦ νὰ ὑπάρχει εἶναι ἡ ἐλευθερία του 

ἀπὸ κάθε τρόπο. Ἐνῶ παραμένει Θεός, ταυτόχρονα 

ἐνανθρωπίζεται, ὑπάρχει καὶ ὡς ἀκραιφνὴς ἄνθρωπος. 

Ἐπειδὴ ἡ ἐνανθρώπησή του δὲν ἀκυρώνει τὴ θεότητά 

του, γι’ αὐτὸ ὑπάρχοντας ἀκραιφνῶς ὡς ἄνθρωπος εἶναι 

ἐλεύθερος καὶ ἀπὸ τοὺς ὑπαρκτικοὺς περιορισμοὺς τῆς 

κτιστότητας — τοὺς ἀποδέχεται ἑκούσια ἢ ἑκούσια τοὺς 

ἀναιρεῖ. 



23 

 

 

 

 

4. 

«Κατὰ λόγον» ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία μόνο ἡ ἀγάπη 

 

Τὸ ἱστορικὸ πρόσωπο Ἰησοῦ τοῦ ἀπὸ Ναζαρέτ, ἔστω καὶ 

μόνο μὲ πρόσβαση τὴν ἀτομικὴ κατανόηση, συνιστᾶ 

ἀποκάλυψη. Ἀποκαλύπτει τὸν τρόπο τῆς Αἰτιώδους 

Ἀρχῆς τοῦ ὑπάρχειν, ὁ ὁποῖος τρόπος εἶναι ἡ ἐλευθερία. 

Ὄχι ἡ ἐλευθερία ὡς βουλητικὸ ἁπλῶς γεγονὸς 

(δυνατότητα ἐπιλογῶν), ἀλλὰ ἡ ἐλευθερία ὡς ὑπαρκτικὸ 

γεγονός, ὡς τρόπος τῆς ὕπαρξης: νὰ εἶναι ἡ ὕπαρξη 

ἀδέσμευτη (ἀνυπότακτη) σὲ ὑπαρκτικοὺς 

προκαθορισμοὺς (ἀναγκαιότητες) — νὰ μὴν καθορίζεται 

ἡ κάθε ὑποστατικὴ πραγμάτωση τοῦ ὑπάρχειν ἀπὸ 

δεδομένο (a priori καὶ ἀνερμήνευτα) τρόπο (οὐσία ἢ 

φύση). 

Ὅταν μιλᾶμε γιὰ ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία δὲν 

παραπέμπουμε σὲ μιὰ ἀφηρημένη νοητικὴ σύλληψη. 

Ἀναφερόμαστε σὲ πραγματικότητα ἐμπειρικὰ προσιτή 

(ἐνδεχομένως, καὶ ἐν μέρει προσιτὴ): στὴν ἐνεργούμενη 

ἀγάπη. Καὶ «ἀγάπη», στὴ γλώσσα τῆς ἀνθρώπινης 

κοινῆς ἐμπειρίας, ὀνομάζουμε ὄχι ψυχολογικοῦ 

χαρακτήρα «αἰσθηματικὲς» καταστάσεις (συμπάθειας, 

εὐαρέσκειας, ἀλληλεγγύης, φιλαλληλίας, ἐκτίμησης, 

στοργῆς, τρυφερότητας, ἀφοσίωσης, γοητευτικῆς ἕλξης, 

ἐρωτικοῦ πόθου) — ὄχι. Ὡς ἀγάπη ὁρίζουμε τὸ 



24 

 

ἐμπειρικὰ βιούμενο καὶ πιστοποιούμενο γεγονὸς τῆς 

ἀτομικῆς αὐθυπέρβασης καὶ αὐτοπροσφορᾶς. 

Ἀτομικὴ αὐθυπέρβαση χαρακτηρίζουμε τὴν 

ἀποδέσμευση-ἐλευθερία τοῦ λογικοῦ ὑποκειμένου ἀπὸ 

τὶς αὐτόνομες (μὴ συνειδητὲς) ἀτομοκεντρικὲς 

(ἐγωιστικὲς) ἐνορμήσεις (ὁ Φρόυντ τὶς συνόψισε σὲ 

τρεῖς: αὐτοσυντήρησης, ἐπιβολῆς-κυριαρχίας, ἡδονῆς) 

ποὺ ὡς ἀδήριτες ἀναγκαιότητες διέπουν κάθε βιολογικὴ 

ὕπαρξη. Ὁ λογικὸς καὶ βουλητικὸς ἔλεγχος αὐτῶν τῶν 

ἐνορμήσεων, ἡ ἐλευθερία ἀπὸ τὴ βιολογικὴ 

ἀναγκαιότητα ποὺ τὶς χαρακτηρίζει, μᾶς ἐπιτρέπει νὰ 

μιλᾶμε γιὰ ὑπαρκτικὴ «αὐθυπέρβαση» τοῦ βιολογικοῦ-

φυσικοῦ ἀτόμου — ἐλευθερία τῆς λογικῆς καὶ τῆς 

θέλησης ἔναντι τῆς τυφλῆς ὁρμῆς. 

Καὶ ἀγάπη ὀνομάζουμε τὴν ἐλευθερία τῆς ἀτομικῆς 

ὑπαρκτικῆς αὐθυπέρβασης, ὅταν συνιστᾶ πρόθεση καὶ 

ἐνέργημα αὐτοπροσφορᾶς. Ἡ λογικὴ καὶ βουλητικὴ 

αὐτοκυριαρχία ἀπὸ μόνη της μπορεῖ νὰ εἶναι 

ἀποτέλεσμα μιᾶς συνεποῦς γυμναστικῆς μὲ στόχο τὸ 

ἀτομικὸ κατόρθωμα καὶ τὴν ἀξιομισθία του, ἕνας 

ναρκισσιστικὸς πρωταθλητισμός. Μόνη (ὡς 

αὐτοσκοπὸς) ἡ ἀσκητικὴ αὐτοκυριαρχία ὁρίζει τοὺς 

ἀντίποδες τῆς ἀγάπης: τὴν ὕπαρξη ἐγκυστωμένη στὴν 

ἀτομοκεντρικὴ-ἐγωτικὴ αὐτάρκεια, τὴν προϋποθετικὴ 

καὶ τῶν ἐνστικτωδῶν ἐνορμήσεων δουλεία στὴν ἰδιο-

τέλεια. 

Ἡ ἀγάπη ἔχει ἐκ-στατικὸ χαρακτήρα — ἡ λέξη ἔκ-

σταση εἶναι παράγωγο τοῦ ρήματος ἐξίσταμαι (ἔξω-



25 

 

ἵσταμαι). Δηλώνει ἡ ἀγάπη τὴν ἔξοδο ἀπὸ τὶς 

θωρακίσεις αὐτοάμυνας καὶ αὐτάρκειας τοῦ ἐγώ, τὴ 

μετάθεση τοῦ σκοποῦ καὶ τοῦ τρόπου τῆς ὕπαρξης ἀπὸ 

τὴ δεδομένη στὶς κτιστὲς (αἰτιατὲς) ὑπάρξεις ὁρμὴ 

αὐθυπαρξίας στὴν ἐλευθερία τῆς σχέσης-κοινωνίας, 

ἐλευθερία τῆς Αὐτοαιτίας. Τὰ φυσικὰ ἐνεργήματα μὲ τὰ 

ὁποῖα ἐνεργεῖται ἡ ἀγάπη εἶναι ἐνορμητικὲς 

ἀναγκαιότητες (αἰσθήματα, ἕλξη, πόθος), ἀλλά, ἂν καὶ 

δεδομένες ἀναγκαιότητες τῆς φύσης, λειτουργοῦν 

ταυτόχρονα καὶ ὡς πεδίο ἢ δυνατότητα ἐνδεχόμενης (καὶ 

ἀντικειμενικὰ ἀπροσδιόριστης) ἐλευθερίας ἀπὸ τὴ 

φυσικὴ ἀναγκαιότητα — πεδίο ἐκ-στατικῆς 

αὐθυπέρβασης καὶ αὐτοπροσφορᾶς. 

 

Ὁ ἔνσαρκος Υἱὸς-Λόγος τοῦ Πατρός, Ἰησοῦς ὁ ἀπὸ 

Ναζαρέτ, ἀποκάλυψε μὲ τὴν ἐπίγεια βιοτή του τὸν τρόπο 

μὲ τὸν ὁποῖο ὑπάρχει ἡ Αἰτιώδης τοῦ ὑπάρχειν Ἀρχή. Ὁ 

τρόπος αὐτὸς δὲν εἶναι ἀσύμβατος μὲ τὴ λογικὴ (τοῦ 

νοεῖν) ἱκανότητα τοῦ ἀνθρώπινου ὑποκειμένου. Μπορεῖ 

νὰ τὸν κατανοήσει ὁ ἄνθρωπος — μὲ δεδομένη πάντοτε 

τὴ διαφορὰ τῆς κατανόησης ἀπὸ τὴν ἐμπειρικὴ γνώση. 

Ἡ ἔννοια «Πρώτη Αἰτία» τοῦ ὑπάρχειν συνεπάγεται 

γιὰ τὴν ἀνθρώπινη λογικὴ ὅτι ἡ ἴδια, ὡς «πρώτη», εἶναι 

ἀναίτια. Ὡς ἀναίτια ἀλλὰ ὑπαρκτή, νοεῖται αὐθύπαρκτη 

— ἡ ἴδια συνιστᾶ τὴν ὕπαρξή της: δὲν ὑπάρχουν 

προδιαγραφὲς (αἰτιώδεις προκαθορισμοὶ) τῆς ὕπαρξής 

της. Μὲ τὴ λογικὴ τῆς ἀνθρώπινης γλώσσας (ποὺ ὅριά 

της εἶναι τὰ ὅρια τοῦ κτιστοῦ κόσμου) ἡ Αἰτιώδης Ἀρχὴ 



26 

 

τοῦ ὑπάρχειν ὑπάρχει, ἐπειδὴ ἐλεύθερα θέλει νὰ ὑπάρχει 

καὶ μὲ τὸν τρόπο ποὺ αὐτὴ θέλει. Μέσα στὰ ὅρια τῆς 

ἐμπειρίας (καὶ τῆς γλώσσας) τοῦ ἀνθρώπου ἡ ἐλευθερία 

δὲν εἶναι ἁπλῶς μιὰ βουλητικὴ δυνατότητα 

ἀπεριόριστων ἐπιλογῶν, ἀλλὰ κάτι πολὺ πληρέστερο: 

εἶναι τρόπος ὕπαρξης, τρόπος ἀδέσμευτος καὶ 

ἀνυπότακτος σὲ προδιαγραφὲς-ἀναγκαιότητες τοῦ 

ὑπάρχειν — σὲ ἀνερμήνευτης καταγωγῆς δεδομένα ποὺ 

προ-καθορίζουν τὴν ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα (μορφικὴ καὶ 

ὄχι μόνο) κάθε μονάδας (ὑποκειμένου) τοῦ ὑπάρχειν. 

Ἂν αὐτὴ εἶναι ἡ ἐλευθερία τῆς ἀναίτιας Πρώτης Αἰτίας 

τοῦ ὑπάρχειν, τότε ἡ τῶν πάντων Αἰτία ὑπάρχει, ἐπειδὴ 

ἐλεύθερα θέλει νὰ ὑπάρχει. Ἀλλὰ οὔτε καὶ ἡ θέληση, 

ὅπως ἀναφέρθηκε, εἶναι βουλητικὴ ἁπλῶς δυνατότητα: 

εἶναι ὁ τρόπος τῆς ὕπαρξης ὡς ἐλευθερίας, δηλαδὴ 

αὐθυπέρβασης τῆς ὕπαρξης — καὶ αὐτὸν ἀκριβῶς τὸν 

τρόπο αὐθυπερβατικῆς ἐλευθερίας τὸν ὀνομάζουμε 

ἀγάπη. 

Ὁ Θεὸς ὑπάρχει μὲ τὸν τρόπο αὐθυπέρβασης τῆς 

μοναδιαίας (ἀτόμου) ἐκδοχῆς τοῦ ὑπάρχειν (δὲν εἶναι ὁ 

Δίας, ὁ Οὐρανὸς — μιὰ ὀντότητα παντοδύναμη, 

πάνσοφη, ἀθάνατη), εἶναι ὁ Πατήρ. Δὲν μπορεῖ νὰ 

σημανθεῖ ὡς ἀτομικότητα, διότι ὑπάρχει ὡς σχέση, ὡς 

ἀγάπη. Ὑπάρχει ἐπειδὴ ἀγαπάει («γεννᾶ» τὸν Υἱὸ καὶ 

«ἐκπορεύει» τὸ Πνεῦμα). Δὲν ὑπάρχει καταρχάς, καὶ στὴ 

συνέχεια ἀγαπάει («γεννᾶ» καὶ «ἐκπορεύει»), ἀλλὰ 

ὑπάρχει ἐπειδὴ «γεννᾶ» καὶ «ἐκπορεύει» — ὑπάρχει ὡς 



27 

 

ὑπαρκτικὴ αὐθυπέρβαση καὶ αὐτοπροσφορά: «ἀγάπη 

ἐστί» (1 Ἰωάν. 4, 16). 

Τὸ ἴδιο καὶ ὁ Υἱός, τὸ ἴδιο καὶ τὸ Πνεῦμα: Ὑπάρχει ὁ 

Υἱὸς ἐπειδὴ γεννᾶται καὶ τὸ Πνεῦμα ἐπειδὴ ἐκπορεύεται, 

ἡ σχέση-ἀγάπη τους μὲ τὸν Πατέρα συνιστᾶ τὴν 

ὑπαρκτικὴ (προσωπικὴ-ἐνεργούμενη) ἑτερότητά τους. 

Καὶ ὁ ἔνσαρκος Υἱός, Ἰησοῦς ὁ Χριστός, συμπεριέλαβε 

τὴν ἀνθρώπινη (κτιστὴ) σάρκα (τὸν τρόπο τῆς 

κτιστότητας) στὴν ὑπαρκτική του σχέση μὲ τὸν Πατέρα, 

σχέση ἐλεύθερη ἀπὸ κάθε νομοτέλεια-ἀναγκαιότητα τοῦ 

κτιστοῦ. Προκάλεσε τὴν υἱοθεσία τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὸν 

Θεό, τὴ θέωσή του. Μὲ μοναδικὸ ὅρο-προϋπόθεση: τὴν 

ἐλεύθερη συγκατάθεση τοῦ ἀνθρώπου, τὴν ἀγαπητικὴ 

αὐθυπέρβαση καὶ αὐτοπροσφορὰ τῆς κτιστῆς 

ἀτομικότητας. 



28 

 

 

 

 

5. 

Ἡ σχέση συνιστᾶ τὴν ὕπαρξη, ὄχι ἡ φύση 

 

Οἱ λέξεις ζωὴ καὶ θάνατος, πρὶν ἀπὸ κάθε ἄλλη 

παράπλευρη σημασία, παραπέμπουν στὴ βιολογικὴ 

φαινομενικότητα: Διαστέλλουν τὸ ἔμβιο ὑπαρκτὸ ἀπὸ 

τὴν ἄβια ὕλη. 

Ἡ διαστολὴ αὐτή, πρωταρχικὴ γιὰ τὴ συλλογιστική 

μας (τὸν τρόπο ποὺ ἀντιλαμβανόμαστε τὴν 

πραγματικότητα) προϋποθέτει ὅ,τι ὀνομάζουμε νοητικὴ 

καὶ κριτικὴ ἱκανότητα (νόηση καὶ κρίση) — προϋποθέτει 

λογικὸ ὑποκείμενο. Τὸ λογικὸ ὑποκείμενο ἔχει συν-

είδηση: ἑνιαία «εἴδηση» (εἰκόνα-ἐπίγνωση) 

συμπεριληπτικὴ ὅλων τῶν εἰδητικῶν του παραστάσεων, 

τῶν νοητικὰ-κριτικὰ ἐπεξεργασμένων εἰκόνων-ἰδεῶν-

ἐννοιῶν τῆς πραγματικότητας τόσο τῶν ἔμβιων ὅσο καὶ 

τῶν ἄβιων ὑπαρκτῶν. Μπορεῖ νὰ κρίνει-ξεχωρίσει τὸ 

λογικὸ ὑποκείμενο καὶ νὰ δηλώσει-φανερώσει (μὲ τὴ 

γλωσσικὴ σημαντικὴ) τὸ ὑπαρκτὸ ἀπὸ τὸ ἀνύπαρκτο — 

τὸ ὑπαρκτὸ ἀπὸ τὸ ὄχι πιὰ ἢ ὄχι ἀκόμα ὑπαρκτό, τὸ 

πραγματικὸ ἀπὸ τὸ φαντασιῶδες. 

Μπορεῖ ἑπομένως τὸ ὑποκείμενο νὰ διαστείλει τὸ 

ζωντανὸ ἀπὸ τὸ ἄζωο, τὴ ζωὴ ἀπὸ τὸν θάνατο. 

Ὀνομάζουμε ζωὴ τὴν ἐνεργὸ (ἐν ἔργῳ) ὕπαρξη, τὴν 

ὕπαρξη ποὺ γίγνεται: συνιστᾶ ἕνα γίγνεσθαι, μιὰν 



29 

 

ἐνεργητικὴ (ἀλλὰ καὶ παθητικὴ) μεταβλητότητα. Καὶ 

ὀνομάζουμε θάνατο τὴν ἀπόσβεση-ἐξάλειψη τῶν 

ἐνεργῶν ἐκφάνσεων ὕπαρξης τοῦ βιολογικοῦ ἀτόμου, 

τὸν ὑπαρκτικὸ μηδενισμό του, τὴν ὀργανική του 

διάλυση καὶ ὁριστικὴ ἐξαφάνιση. 

Μιὰ τρίτη διάκριση ποὺ ἐπιβάλλει ἡ συνείδηση τῆς 

ζωῆς καὶ τοῦ θανάτου εἶναι νὰ διαστέλλουμε τὸ εἶναι 

ἀπὸ τὸ φαίνεσθαι: Ὁ Μότσαρτ δὲν ζεῖ πιά, ὅμως εἶναι 

ἐνεργὰ ὑπαρκτὸς στὴ μουσική του δημιουργία — 

παραμένει ἐνεργὸς ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα. Ὅποιος 

ξεχωρίζει τὴ μοναδικότητα τῆς μουσικῆς του 

(σχετίζεται, ἀγαπάει τὴ μουσικὴ ἐκφραστική του), 

γνωρίζει τὸν Μότσαρτ (τὴν ὕπαρξή του, τὸ εἶναι του) 

ἀσυγκρίτως πληρέστερα καὶ ἐναργέστερα ἀπὸ ὅσο τὸν 

γνώριζε ἕνας σύγχρονός του, ἄσχετος γείτονας, ποὺ ἴσως 

κάθε μέρα ἁπλῶς πιστοποιοῦσε τὸ φαίνεσθαι τῆς 

αἰσθητῆς παρουσίας του. 

Τὸ λογικὸ ὑποκείμενο μπορεῖ συνειδητὰ νὰ διακρίνει τὴ 

ζωὴ ἀπὸ τὸν θάνατο, ὅμως δὲν μπορεῖ νὰ ἔχει συνειδητὴ 

γνώση οὔτε τῆς ὑπαρκτικῆς του ἔναρξης οὔτε τοῦ 

ὑπαρκτικοῦ του τέλους. Ἔχει τὴν πληροφοριακὴ 

βεβαιότητα ὅτι κάποτε γεννήθηκε καὶ ὅτι κάποτε θὰ 

πεθάνει, ἀλλὰ καμιὰ ἐμπειρικὴ ἐπίγνωση (βιωματικὴ 

γεύση) αὐτῶν τῶν γεγονότων. 

Ἡ ἐπιστήμη τῆς Ψυχολογίας ἀνιχνεύει ἐμβρυϊκὲς 

ἐμπειρίες, ἀλλὰ ἀσυνείδητες: πρὶν ἀπὸ τὴ γένεση τοῦ 

λογικοῦ ὑποκειμένου. Ἀνιχνεύει-ἐπισημαίνει καὶ τὴν 

προοδευτικὴ (βαθμιαία) διαδικασία γένεσης τοῦ λογικοῦ 



30 

 

ὑποκειμένου, τὰ στάδια τῆς εἰσόδου του στὸν κόσμο τῆς 

γλώσσας καὶ τῶν συμβόλων, τὸν ἀνθρώπινο κόσμο. 

Σπουδάζει ἡ ἐπιστήμη τῆς Ψυχολογίας τὸ πρωτογενὲς 

δεδομένο τῆς ἐπιθυμίας ὡς libido: ἐπιθυμίας τῆς τροφῆς-

ζωῆς, ἀλλὰ τῆς ζωῆς ὡς σχέσης, πληρωματικῆς 

ὑπαρκτικῆς κοινωνίας. 

Φώτισε ἀποκαλυπτικὰ τὸ ἀνθρωπολογικὸ πρόβλημα ἡ 

πιστοποίηση ὅτι «τὸ λογικὸ ὑποκείμενο γεννιέται στὸν 

τόπο τοῦ Ἄλλου» (Λακὰν) — γεννιέται «ἐφόσον στὸ 

πεδίο τοῦ Ἄλλου ἐμφανίζεται τὸ σημαῖνον»: τὸ σημάδι 

ἀνταπόκρισης στὴν πρωτογενὴ ἐπιθυμία ζωῆς ὡς 

σχέσης. Αὐτὸ ποὺ εἶναι ὁ ἄνθρωπος ὡς ἐνεργούμενη 

ὑπαρκτικὴ μοναδικότητα, τὸ συνιστᾶ καὶ τὸ γνωστοποιεῖ 

ἡ σχέση, ὄχι ἡ φύση. Ἡ σχέση συγκροτεῖ τὸν λόγο, ὄχι ὁ 

λόγος τὴ σχέση. Καὶ μιλώντας γιὰ σχέση ἀναφερόμαστε 

σὲ πρωτογενὴ δυνατότητα ἐλευθερίας ἀπὸ τὴ 

νομοτέλεια-ἀναγκαιότητα τῆς φύσης. 

Ἐπειδὴ εἶναι προοδευτικὴ (βαθμιαία) ἡ διαδικασία 

γένεσης τοῦ λογικοῦ ὑποκειμένου (τῆς σκέψης-κρίσης-

αὐτοσυνειδησίας), δὲν μποροῦμε νὰ ποῦμε (νὰ 

ἀρθρώσουμε σὲ λόγο) τὸ τὶ ζήσαμε ὡς ἔμβρυα καὶ στὶς 

πολὺ πρῶτες φάσεις τοῦ νηπιακοῦ μας βίου. 

Ἀδυνατοῦμε ἐπίσης νὰ γυρίσουμε πίσω: νὰ 

σκεφτόμαστε, νὰ αἰσθανόμαστε, νὰ ἐνεργοῦμε, ὅπως 

σκεφτόμασταν, αἰσθανόμασταν, ἐνεργούσαμε ὡς νήπια. 

Αὐτὸ ποὺ ἀλλάζει ἀπὸ τὴ νηπιότητα στὴν ἐνηλικίωση 

εἶναι ἐπίσης ἀποτέλεσμα σχέσεων, ὄχι νομοτέλεια-

ἀναγκαιότητα φυσικῆς αὔξησης. 



31 

 

Τὸ πέρασμα ἀπὸ τὴν ἐμβρυϊκὴ ἀλογία-ἀσυνειδησία 

στὴ νηπιακὴ λογικότητα-συνείδηση τὸ σημαδεύει ἡ 

κοπὴ τοῦ ὀμφάλιου λώρου, δηλαδὴ ἡ μετάβαση ἀπὸ τὴ 

δεδομένη σχέση στὴν κατορθούμενη σχέση — ἀπὸ τὴ 

φυσικὴ ζωικὴ ἐξάρτηση (μέσῳ τοῦ λώρου, ἀπὸ τὸν 

μητρικὸ πλακούντα) στὴν ἀναζήτηση ζωτικῆς σχέσης 

(πρόσβασης στὸν μητρικὸ μαστὸ). Περαίωση ἀπὸ τὴ 

φυσικὴ νομοτέλεια στὴν περιπέτεια τῆς ἐλευθερίας. 



32 

 

 

 

 

6. 

Τί θὰ πεῖ ἐλευθερία ἀπὸ χρόνο καὶ χῶρο 

 

Στὸ χωρίο τῆς ΚΔ ποὺ ἀρχικὰ ἀναφέραμε (Ἰωάν. 5, 24) 

γίνεται λόγος γιὰ «ζωὴ αἰώνια»· γιὰ ἀποφυγὴ «κρίσης» 

(ἀξιολόγησης, δικαστικοῦ ἐλέγχου δοκιμασίας)· γιὰ 

«μετάβασιν ἐκ τοῦ θανάτου εἰς τὴν ζωήν» (ἀντιστροφὴ 

τῆς φυσικῆς-νομοτελειακῆς ἀλληλουχίας: ἀπὸ τὴ ζωὴ 

στὸν θάνατο). 

Καὶ τὰ τρία αὐτὰ ὑπαρκτικὰ ἐνδεχόμενα ἐμφανίζονται 

ὡς συνάρτηση δύο προϋποθέσεων: Νὰ «ἀκούει» ὁ 

ἄνθρωπος τὸν λόγο τοῦ Χριστοῦ (νὰ προσλαμβάνει, νὰ 

κατανοεῖ, νὰ πείθεται, νὰ ἀποδέχεται, νὰ ὑπακούει σὲ 

αὐτὸν τὸν λόγο). Νὰ πιστεύει-ἐμπιστεύεται αὐτὸν ποὺ 

«ἔπεμψε» τὸν Ἰησοῦ στὸν κτιστὸ κόσμο καὶ στὴν 

ἀνθρώπινη Ἱστορία, τὸν γεννήτορα-πατέρα τοῦ Ἰησοῦ: 

τὴν πατρικὴ (ἀγάπης) Αἰτιώδη Ἀρχὴ τοῦ ὑπάρχειν. 

Ἀναγκαία ἡ σπουδὴ τῶν λέξεων: 

Τὸ γλωσσικὸ σημαῖνον «ζωὴ αἰώνια» προϋποθέτει τὴν 

ἐμπειρικὴ γνώση τοῦ φαινομένου τῆς ζωῆς, μὲ μιὰ 

νοητικὴ ἐπεξεργασία ποὺ παραπέμπει σὲ 

πραγματικότητα κατανοητὴ μέν, ἀλλὰ ἀπρόσιτη στὴν 

ἐμπειρικὴ πιστοποίηση: Γνωρίζουμε ἐμπειρικὰ τὴ ζωὴ 

ὡς τὴν ἐνεργὸ (ἐν ἔργῳ) ὕπαρξη, τὴ γιγνόμενη, 

συντελούμενη ὕπαρξη — τὴν ὕπαρξη ποὺ 



33 

 

πραγματοποιεῖται ὡς δυναμικὴ μεταβλητότητα καί, 

εἰδικὰ (ἀποκλειστικὰ) στὴν περίπτωση τοῦ ἀνθρώπου, 

ὡς παραγωγὸ ὑπαρκτικῆς ἑτερότητας. Γιὰ νὰ 

μπορέσουμε νὰ συλλάβουμε νοητικὰ τὴν «αἰώνια ζωή», 

ἀφαιροῦμε ἀπὸ τὴ συνθετικὴ ἐν νῷ εἰκόνα-παράσταση 

τῆς ἐγκόσμιας ζωῆς τὰ γνωρίσματα τῆς διαστατῆς 

χωρικότητας, τῆς χρονικότητας, τῆς προοδευτικῆς 

φθορᾶς, τῶν συνειδητῶν ὑπαρκτικῶν ὁρίων 

περατότητας. 

Τὸ δυσκολότερο εἶναι νὰ συλλάβουμε τὴ μὴ 

περατότητα ὡς ἀχρονία καὶ ἀδιαστασία: νὰ νοήσουμε 

μιὰ συγκεκριμένη (ἀτομικὴ) ὕπαρξη χωρὶς διαστάσεις, 

καὶ τὶς ἐνέργειές της χωρὶς διαδοχὴ ἀπὸ τὸ πρότερον στὸ 

ὕστερον — νὰ συλλάβουμε τὴν ὑπαρκτικὴ μοναδικότητα 

καὶ ἑτερότητα ἐλεύθερη ἀπὸ τὸ γίγνεσθαι τοῦ χρόνου 

καὶ τὸν ἐντοπισμό της στὶς διαστάσεις τοῦ χώρου. Τὸ 

μοναδικὸ ἀνάλογο ποὺ μποροῦμε ἐμπειρικὰ νὰ 

βεβαιώσουμε («ἐκ μέρους» ὁπωσδήποτε, μὲ διαφορὰ 

ἀπὸ τὸ «τέλειον» – 1 Κορ. 13, 9) εἶναι ἡ γνώση τῆς 

ὑπαρκτικῆς ἑτερότητας ἑνὸς καλλιτέχνη μέσῳ τῆς 

σχέσης μας μὲ τὰ προσωπικὰ δημιουργικά του 

ἐνεργήματα. 

Ἡ ζωὴ τῆς προσωπικῆς μοναδικότητας τοῦ ἀνθρώπου 

ἐνεργεῖται μὲ τὶς ἐνέργειες τῆς κτιστῆς (πεπερασμένης) 

ἀνθρώπινης φύσης. Ἡ αἰώνια ζωή, γιὰ νὰ εἶναι «αἰώνια» 

(ἐλεύθερη ἀπὸ τοὺς περιορισμοὺς τῆς κτιστότητας) 

πρέπει νὰ ἐνεργεῖται μὲ τὸν τρόπο τοῦ Ἀκτίστου καὶ 

αὐτὸς ὁ τρόπος νὰ εἶναι χαρισμένος στὸν ἄνθρωπο. 



34 

 

«Χαρισμένος» θὰ πεῖ: ὄχι ἐπιβεβλημένος, ἀφοῦ ἡ 

ἀναγκαιότητα θὰ ἀναιροῦσε τὴν ἐλευθερία ποὺ εἶναι τὸ 

κύριο γνώρισμα τοῦ τρόπου τοῦ Ἀκτίστου. Νὰ εἶναι 

προσφορά, χάρισμα («Χάρις») τοῦ ἄκτιστου Θεοῦ στὸν 

κτιστὸ ἄνθρωπο, τοῦ Ἀναίτιου στὸ αἰτιατὸ τῆς ἀγάπης 

του — προσφορὰ ποὺ ὁ ἄνθρωπος ἐλεύθερα καὶ 

ἔμπρακτα (μὲ ἐνεργὸ ὑπαρκτικὴ κατάφαση) νὰ μπορεῖ 

νὰ τὴ δεχθεῖ ἢ νὰ τὴν ἀρνηθεῖ. 

Ὁ Χριστὸς στὸ παραπάνω χωρίο βεβαιώνει ὅτι, γιὰ νὰ 

δοθεῖ στὸν κτιστὸ ἄνθρωπο ἡ Χάρη-χάρισμα τῆς 

ἐλεύθερης-ἀπεριόριστης ζωῆς τοῦ Ἀκτίστου, τῆς 

αἰώνιας ζωῆς, δὲν προαπαιτεῖται καμία κρίση-

ἀξιολόγηση, κανένας ἔλεγχος πράξεων, φρονημάτων, 

προθέσεων. $»Αρκοῦν οἱ δύο προϋποθέσεις ποὺ 

προαναφέρθηκαν: Νὰ «ἀκούει» (νὰ ἀποδέχεται-

προσλαμβάνει) τὸν λόγο τοῦ Χριστοῦ καὶ νὰ «πιστεύει»-

ἐμπιστεύεται αὐτὸν ποὺ «ἔπεμψε» τὸν Ἰησοῦ Χριστὸ 

στὸν κόσμο καὶ στὴν Ἱστορία τῶν ἀνθρώπων. 

Σὲ ἄλλο σχετικὸ χωρίο διευκρινίζει ὁ Χριστὸς ὅτι: 

Οὐκ ἀπέστειλεν ὁ Θεὸς τὸν υἱὸν αὐτοῦ εἰς τὸν κόσμον ἵνα 

κρίνῃ τὸν κόσμον, ἀλλ’ ἵνα σωθῇ ὁ κόσμος δι’ αὐτοῦ. Ὁ 

πιστεύων εἰς αὐτὸν οὐ κρίνεται, ὁ δὲ μὴ πιστεύων ἤδη 

κέκριται, ὅτι μὴ πεπίστευκεν εἰς τὸ ὄνομα τοῦ μονογενοῦς 

υἱοῦ τοῦ Θεοῦ. Αὕτη δέ ἐστιν ἡ κρίσις, ὅτι τὸ φῶς 

ἐλήλυθεν εἰς τὸν κόσμον, καὶ ἠγάπησαν οἱ ἄνθρωποι 

μᾶλλον τὸ σκότος ἢ τὸ φῶς (Ἰωάν. 3, 17-19). 

Τὸ εὐ-αγγέλιο τῆς Ἐκκλησίας, ἡ μαρτυρία τῆς 

ἐμπειρίας της, εἶναι αὐτὴ ἀκριβῶς ἡ βεβαιότητα: ὅτι ὁ 



35 

 

Θεὸς δὲν κρίνει τὸν ἄνθρωπο. Δὲν εἶναι δικαστὴς ὁ 

Θεός, εἶναι πατέρας. Καὶ πατέρας θὰ πεῖ: θελημένα 

αἴτιος τῆς ὕπαρξής μας — πλαστούργησε τὴν ὑπόστασή 

μας «δι’ ὑπερβολὴν ἐρωτικῆς ἀγαθότητος», ἀπὸ 

«μανικὸν ἔρωτα» γιὰ τὸν κάθε ἄνθρωπο. Ὁ ἐραστὴς 

μόνο καλεῖ, μόνο ἐπιθυμεῖ —δὲν ἀξιολογεῖ, δὲν 

διαβαθμίζει, δὲν κρίνει—, ἀγαπάει, προσφέρεται, ποθεῖ. 

Δὲν εἶναι στὴ «φύση» τοῦ Θεοῦ (στὸν τρόπο τῆς 

ὕπαρξής του) νὰ δικάζει, νὰ καταδικάζει, νὰ τιμωρεῖ. «Ὁ 

Θεὸς ἀγάπη ἐστὶ» καὶ καμιὰ σκοπιμότητα παιδαγωγίας ἢ 

παραδειγματισμοῦ (ἢ δικαιοκρισίας ὡς αὐταξίας) δὲν 

μπορεῖ νὰ συμβιβάσει τὸν ὑπαρκτικὸ τρόπο τῆς ἐρωτικῆς 

αὐτοπροσφορᾶς μὲ τὸν τρόπο τῶν ἀπειλῶν, τῆς 

καταμέτρησης ποινῶν, τοῦ κολασμοῦ. 

Ἔκφανση ἔρωτα καὶ ἀγάπης εἶναι ὁ ἀπεριόριστος ἀπὸ 

μέρους τοῦ Θεοῦ σεβασμὸς τῆς ἐλευθερίας τοῦ 

ἀνθρώπου. Ἔχει τιμήσει ὁ ἐραστὴς Θεὸς τὸν ἐρώμενο 

ἄνθρωπο χαρίζοντάς του τὴν «εἰκόνα» του: νὰ εἶναι ἡ 

ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου εἰκονισμὸς τῆς ὕπαρξης τοῦ 

Θεοῦ. Ποὺ θὰ πεῖ: χωρὶς νὰ εἶναι αὐτοαιτία τῆς ὕπαρξής 

του ὁ ἄνθρωπος, ἔχει προικιστεῖ μὲ τὴ δυνατότητα νὰ 

ὑπάρξει μὲ τὸν τρόπο τῆς Αὐτοαιτίας — ἐλεύθερος ἀπὸ 

κάθε περιοριστικὸ τῆς ὕπαρξής του προκαθορισμό. Νὰ 

ὑπάρχει, ἐπειδὴ ἐλεύθερα θέλει νὰ ὑπάρχει, καὶ νὰ θέλει 

νὰ ὑπάρχει, ἐπειδὴ ἀγαπάει. 

Εἶναι ὕπαρξη προσωπική, πρόσωπο ὁ κάθε ἄνθρωπος, 

ὅπως εἶναι πρόσωπο καὶ ὁ Θεὸς — τριάδα ἀγαπητικῆς 

ἀλληλοπεριχώρησης προσώπων. Ἐλευθερία 



36 

 

αὐθυπαρξίας ὁ Θεός, ἐλευθερία εἰκονισμοῦ τῆς 

αὐθυπαρξίας ὁ ἄνθρωπος. Διαχειρίζεται τὸ δώρημα (τὴν 

«χάριν») τῆς ἐλευθερίας του κάθε ἄνθρωπος, κρίνεται 

ἑπομένως ἀπὸ τὴ χρήση ποὺ κάνει τῆς ἐλευθερίας του — 

ἀπὸ μόνος του, «ἐν τοῖς πράγμασι» κρίνεται, 

αὐτοκρίνεται ἀπὸ τὶς ἐπιλογές του. Ἔχει τὴ δυνατότητα 

νὰ ὑπάρξει ἀπεριόριστα καὶ πληρωματικά, μὲ τὸν τρόπο 

τὸν ἀγαπητικὸ τῆς τριαδικῆς Αὐτοαιτίας, ἢ νὰ ἐμμείνει 

στὸν τρόπο τοῦ αἰτιατοῦ: τὴν περατότητα καὶ 

μερικότητα. 

Δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ κριθεῖ μὲ ἄλλο μέτρο-κριτήριο 

ἀποτίμησης τῶν ἐπιλογῶν του ὁ ἄνθρωπος — δὲν 

ὑπάρχει Ἠθική, Νόμος, κώδικας συμπεριφορᾶς ποὺ νὰ 

προηγεῖται τοῦ διλημματικοῦ ἐνδεχομένου ὕπαρξης καὶ 

ἀνυπαρξίας, εἶναι καὶ μὴ-εἶναι. Ὁ ἴδιος ὁ Αἴτιος τῆς 

ὕπαρξης τοῦ ἀνθρώπου, μανικὸς ἐραστής του, εἶναι 

λογικὰ καὶ ὑπαρκτικὰ ἀντιφατικὸ νὰ «δικάζει» καὶ νὰ 

«τιμωρεῖ» μὲ «αἰώνιες βασάνους» τὸν ἐρώμενο, ποὺ ὁ 

ἴδιος τὸν ἔπλασε ἱκανὸ νὰ δεχθεῖ ἢ νὰ ἀρνηθεῖ τὸν ἔρωτα 

τοῦ πλαστουργοῦ του. 

Τὰ ἐμφανὴ καὶ αὐτονόητα, ὅταν παγίως ἀγνοοῦνται, 

ἀπαιτοῦν ἐμφατικό, ἐπαναληπτικὸ τονισμό. Εἴκοσι 

αἰῶνες τώρα, ἀναρίθμητα ἑκατομμύρια ἀνθρώπων 

παραβλέπουν τὴν εὐαγγελικὴ μαρτυρία τῆς Ἐκκλησίας 

καὶ ζοῦν τὴ μία καὶ μοναδικὴ ζωή τους παγιδευμένη 

στὸν τρόμο καὶ στὴν ἐνοχὴ ἀπέναντι σὲ ἕναν 

«δικαιοκρίτη» Θεό, ἀμείλικτο «δικαστὴ καὶ τιμωρὸ» τῆς 

ἀποτυχίας ἢ τῆς ἐπιπόλαιης ἀφροσύνης τοῦ ἀνθρώπου. 



37 

 

Γιὰ δικούς μας λόγους, ψυχολογικούς, ἀνεπίγνωστου 

ἴσως ναρκισσισμοῦ ποὺ καμουφλάρεται μὲ μαζοχιστικὲς 

αὐτενοχοποιήσεις, συχνὰ ἡδονιζόμαστε συντηρώντας 

μιὰ νομικὴ-δικανικὴ σχέση μὲ ἕνα φάντασμα Θεοῦ-

«σαδιστῆ πατέρα». 

Ἡ διάγνωση δὲν εἶναι εὔκολη, γι’ αὐτὸ καὶ στὴν πράξη 

ἀποδείχνεται «μείζων τῶν ἀρετῶν ἡ διάκρισις». 

Σίγουρα, δὲν κρίνει, δὲν δικάζει, δὲν τιμωρεῖ ὁ Θεὸς τὸν 

ἄνθρωπο — ὁ ἄνθρωπος κρίνεται ἀπὸ τὶς ἐπιλογές του: 

ἂν δέχεται τὴν ἀγάπη-κλήση τοῦ Δημιουργοῦ του ἢ τὴν 

ἀπορρίπτει. Ὅμως, «δέχομαι» τὴν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ καὶ 

«ἀνταποκρίνομαι» στὴν κλήση του δὲν σημαίνει ἁπλῶς 

νοητικὴ συγκατάθεση καὶ συναισθηματικὴ πρόθεση ἢ 

ἔστω ἑτοιμότητα. Οὔτε σημαίνει στράτευση στοὺς 

ἀλτρουιστικοὺς στόχους μιᾶς ἰδεολογίας ἢ προσχώρηση 

σὲ «κίνημα» ἠθικοποίησης τοῦ ἑαυτοῦ μας καὶ τῶν γύρω 

μας. 

Ὁ ἀπόστολος Παῦλος σημειώνει ἕνα ἀποκαλυπτικό, 

πραγματικὰ συγκλονιστικὸ ἐνδεχόμενο: Νὰ «ψωμίσω 

πάντα τὰ ὑπάρχοντά μου» (νὰ πουλήσω ὅ,τι ἔχω δικό 

μου καὶ νὰ μοιράσω τὰ ὅσα εἰσπράξω στοὺς φτωχοὺς) ἢ 

ἀκόμα: νὰ «παραδώσω τὸ σῶμα μου ἵνα καυθήσομαι» 

—δυὸ πράξεις ἔσχατης αὐταπάρνησης— καὶ τὸ κίνητρό 

μου νὰ μὴν εἶναι ἡ ἀγάπη, ἀλλὰ ὁ ναρκισσισμός μου. Ἡ 

κλήση ποὺ ἀπευθύνει ὁ Θεὸς στὸν ἄνθρωπο εἶναι νὰ 

ἀρνηθεῖ τὴ φύση τοῦ κτιστοῦ, τὸν φυσικὰ δεδομένο 

τρόπο τῆς κτιστότητας — τὸν ἀτομοκεντρισμὸ τῶν 



38 

 

φυσικῶν του ἐνορμήσεων, ἐνστίκτων, τὸν ὁρμέμφυτο, 

κυρίαρχο τῆς ὕπαρξής του ναρκισσισμό. 

Μιὰ τέτοια ἄρνηση, ἡ ἀνάληψη τῆς προσπάθειας γιὰ 

ἐλευθερία ἀπὸ τὶς ἀναγκαιότητες ποὺ διέπουν τὸ κτιστό, 

σημαίνει ἰσόβιο ἀγώνα, καὶ μάλιστα χωρὶς ἐλπίδα νίκης, 

ἐπιτυχίας. Τὴν γὰρ φύσιν ἑαυτοῦ νικῆσαί τινα τῶν οὐκ 

ἐνδεχομένων ἐστί, βεβαιώνουν οἱ ἔμπειροι τοῦ 

τολμήματος. Ὀνομάζουμε στὴ γλώσσα τῆς Ἐκκλησίας 

ἄσκηση τὴν ἔμπρακτη μετοχή μας σὲ κοινὸ (μὲ κοινούς, 

γιὰ ὅλα τὰ μέλη τοῦ σώματος τῆς Ἐκκλησίας ὅρους) 

ἄθλημα γιὰ ἀπελευθέρωση ἀπὸ τὶς ἀτομοκεντρικὲς 

ἐνορμήσεις-ἀπαιτήσεις τῆς κτιστῆς φύσης μας. Ἡ 

μετοχή μας εἶναι a priori παραιτημένη ἀπὸ κάθε 

φιλοδοξία ἐπιτυχίας. Ἡ ἐπιτυχία τῆς ἀτομικῆς ἐπιδίωξης 

θὰ συνιστοῦσε ἀτομικὸ κατόρθωμα, ἑπομένως ἀκόμα 

πιὸ ἀσφυκτικὸ ἐγκλεισμό μας στὴν ἀτομοκεντρικὴ 

αὐτάρκεια τῆς κτιστότητας. 

Ἀναλαμβάνεται ἡ ἄσκηση ὄχι γιὰ τὴν ἐπιδίωξη τοῦ 

κατορθώματος, ἀλλὰ γιὰ τὴν ἔμπρακτη πραγμάτωση τῆς 

μετοχῆς τοῦ καθενός μας στὸν τρόπο τῆς Ἐκκλησίας, γιὰ 

τὴν ἔμπρακτη βεβαίωση (ἐξ ὅλης τῆς καρδίας καὶ ἐξ ὅλης 

τῆς ψυχῆς καὶ ἐξ ὅλης τῆς ἰσχύος καὶ ἐξ ὅλης τῆς 

διανοίας) τῆς ἐλεύθερης θέλησής μας γιὰ ἐλευθερία ἀπὸ 

τοὺς περιορισμοὺς τῆς κτιστότητας, εἴσοδο στὸν τρόπο 

τῆς ἀγάπης, τρόπο τοῦ ἀκτίστου. 



39 

 

 

 

 

7. 

Ἡ ἐλευθερία εἰκονισμὸς τῆς αὐθυπαρξίας 

 

Κεντρικὸ δεδομένο στὴ σχέση ἀνθρώπου καὶ Θεοῦ, γιὰ 

τὴν ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία καὶ μαρτυρία, εἶναι ὁ 

ἀπόλυτος σεβασμὸς τοῦ Θεοῦ γιὰ τὴν ἐλευθερία τοῦ 

ἀνθρώπου. Στὸ πλαίσιο αὐτῆς τῆς ἐμπειρικῆς 

βεβαιότητας εἶναι ἀδιανόητο γιὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴ 

συνείδηση νὰ ἔχει πλάσει ὁ Θεὸς τὸν ἄνθρωπο 

ἐλεύθερον νὰ ἐπιλέγει, καὶ στὴ συνέχεια νὰ τὸν τιμωρεῖ 

μὲ αἰώνιες, ἀνέκκλητες ποινές, ἐπειδὴ ἐπέλεξε. 

Μὲ τὴν ἐκκλησιαστικὴ ὀπτική, ὁ Θεὸς δὲν κρίνει οὔτε 

τιμωρεῖ τὸν ἄνθρωπο — αὐτὸ ποὺ εἶναι ὁ Θεὸς (ὁ 

τρόπος τῆς ὕπαρξής του) δὲν συμβιβάζεται οὔτε μὲ τὴν 

κατάκριση οὔτε μὲ τὴν τιμωρία τῶν κτισμάτων του. Ὁ 

ἄνθρωπος κρίνεται «ἐκ τῶν πραγμάτων» (τῶν 

ὑπαρκτικῶν συνεπειῶν τῆς ἐλευθερίας του) — τὸν 

κρίνουν οἱ ἐλεύθερες ἐπιλογές του. Καὶ οἱ συνέπειες τῶν 

ἐλεύθερων ἐπιλογῶν τοῦ ἀνθρώπου ἀναφέρονται στὸν 

τρόπο τῆς ὕπαρξής του — ὄχι σὲ κάποια «μεταχείρισή» 

του: ἂν «κάπου» θὰ βασανίζεται μὲ ὀδύνη, λύπη, 

στεναγμό, τιμωρίες, κολασμούς, φρικτὲς κακώσεις ἢ ἂν 

«κάπου» θὰ ἀναπαύεται ἀνενεργὸς σὲ κάποιο εἶδος 

ἀτελεύτητης καὶ ἡδονικῆς, συνταξιοδοτικῆς ραστώνης. 

Ὁ ἄνθρωπος κρίνεται ἐπιλέγοντας ὁ ἴδιος ἐλεύθερα 



40 

 

τρόπο ὕπαρξης — ὄχι εἶδος μεταχείρισης τοῦ ἀτόμου 

του. Ἐπιλέγει τὸν τρόπο τῆς κτιστότητας ἢ τὸν τρόπο τοῦ 

ἀκτίστου, τὴν περατὴ ἢ τὴν ἀπεριόριστη ὕπαρξη, τὴν 

ἐγωτικὴ-ἀτομοκεντρικὴ ὑπαρκτικὴ αὐτάρκεια καὶ τὸν 

αὐτο-ηδονισμὸ ἢ τὴν ἀγαπητικὴ-ἐρωτικὴ 

ἀλληλοπεριχώρηση τῆς ὕπαρξης, τὴν ἐνεργητική του 

ἀνταπόκριση στὸν «μανικὸν ἔρωτα» τοῦ Θεοῦ-Νυμφίου 

του. 

 

Μὲ τὰ κριτήρια τῶν ἐμπειρικῶν ἐπιγνώσεων ποὺ κομίζει 

τὸ εὐ-αγγέλιο τῆς Ἐκκλησίας, ἡ ἐπιλογὴ τῆς αὐτονομίας 

τοῦ κτιστοῦ (τῆς ἀτομοκεντρικῆς αὐτάρκειας, τῆς 

ὑπαρκτικῆς περατότητας) ἰσοδυναμεῖ (δηλαδή, μπορεῖ 

ἀναλογικὰ νὰ παρομοιαστεῖ ἢ ἐξεικονιστεῖ) μὲ ἐπιλογὴ 

τοῦ σκότους καὶ ὄχι τοῦ φωτός. Ἤ, μὲ ἄλλη 

ἐξεικονιστικὴ παρομοίωση: εἶναι ἡ ἐπιλογὴ τῆς 

αὐτονομίας σὰν νὰ ἐπιλέγει κανεὶς ἕναν ἀτέλειωτα 

παρατεινόμενο βασανισμὸ καὶ ὄχι μιὰν ἀτελεύτητη 

πληρωματικὴ ἡδονή, χαρά, εὐτυχία. 

Καταφεύγουμε σὲ γλωσσικὰ σημαίνοντα τῆς 

ποσότητας, γιὰ νὰ ἐξεικονίσουμε ἀπρόσιτες στὴν ἐπίγεια 

ἐμπειρία μας ποιότητες. Κι αὐτό, ἐπειδὴ οἱ συνέπειες 

τῶν ἐπιλογῶν τρόπου τῆς ὕπαρξης εἶναι ἀδύνατο νὰ 

σημανθοῦν-δηλωθοῦν μὲ τὴ σημαντικὴ (γλώσσα) τῆς 

ἐμπειρίας ποὺ δεσμεύεται σὲ μόνο τὸν τρόπο τῆς 

κτιστότητας. Περιοριζόμαστε σὲ ποιητικὲς εἰκόνες, 

ὑπαινικτικὲς συγκριτικὲς ἀναλογίες, ἐνδεικτικὲς 

παρομοιώσεις, προκειμένου νὰ σημάνουμε τὸ 



41 

 

ἀπερίγραπτο τῆς ἐλευθερίας ἀπὸ τοὺς περιορισμοὺς τῆς 

κτιστότητας ἢ τὸ ὑπαρκτικὸ κενὸ τῆς ἐμμονῆς στὴν 

περατότητα, τὴν ἑκούσια ἀνυπαρξία. 

Ἔτσι καὶ ἐκφράσεις ὅπως: κόλασις αἰώνιος, γέεννα τοῦ 

πυρός, κλαυθμὸς καὶ βρυγμὸς τῶν ὀδόντων, ἅδης – ἐν 

βασάνοις, ὀδύνη – ἐν τῇ φλογί, σκότος τὸ ἐξώτερον 

(Ματθ. 25, 46 - 8, 12 - 13, 42 - 24, 51 - 25, 30 – Λουκ. 13, 28 - 

16, 23-26)1 εἶναι καταγωγικὰ ὁλοφάνερο ὅτι εἶχαν 

σημασία ἀλληγορική, ὅμως ἡ εἰδωλοποιητικὴ ἀνάγκη 

τοῦ ἀνθρώπινου ψυχισμοῦ τὶς ἐκλαμβάνει συχνὰ σὰν 

κυριολεκτικὲς — διαστρεβλώνοντας δραματικὰ τὸ 

ἐκκλησιαστικὸ εὐ-αγγέλιο. Θὰ ἔλεγε κανεὶς ὅτι καὶ μόνο 

τὸ νὰ λογαριάζονται ἀλληγορικὲς εἰκόνες καὶ 

παραβολικὲς προσομοιώσεις σὰν κυριολεξίες, στάθηκε 

ἐπαρκὴς παράγων γιὰ τὴν ἀλλοτρίωση τοῦ 

ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος σὲ ἀτομοκεντρικὴ θρησκεία: 

Ὁ Θεὸς-Πατέρας μεταποιήθηκε σὲ Ἐξουσιαστὴ - 

Νομοθέτη - Δικαστὴ - ἀμείλικτο σαδιστὴ τιμωρὸ ὅσων 

παραβαίνουν τὶς ἐντολές του, περιφρονοῦν τὸν νόμο του, 

ἀσεβοῦν στὴν ἐξουσιαστικὴ μεγαλειότητά του. 
  

Ὅλες (σχεδὸν) οἱ ἐκφράσεις προέρχονται ἀπὸ τὸ εὐαγγέλιο τοῦ 

Ματθαίου, δηλαδὴ προϋποθέτουν ἑβραϊκὲς προσλαμβάνουσες. 

  



42 

 

 

 

 

8. 

Ἡ «μέλλουσα κρίση» 

 

Ἡ μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας καὶ ἐλπίδας 

εἶναι σαφής: ὁ Θεὸς δὲν κρίνει τὸν ἄνθρωπο οὔτε τὸν 

τιμωρεῖ, ὁ ἄνθρωπος κρίνεται ἀπὸ τὶς ἐπιλογὲς τῆς 

ἐλευθερίας του. Κατατίθεται ἡ μαρτυρία ἐναργέστατα 

καὶ στὴν «παραβολὴ» τοῦ Χριστοῦ, τὴ λεγόμενη «τῆς 

μελλούσης κρίσεως» (Ματθ. 25, 31-46). 

Διαβάζουμε σὲ αὐτὴ τὴν παραβολὴ συγκεκριμένη 

ἀφήγηση ποὺ ἀναφέρεται σὲ ἕνα ἄχρονο «ὅταν»: ὅταν 

ἔλθῃ ὁ υἱὸς τοῦ ἀνθρώπου ἐν τῇ δόξῃ αὐτοῦ... τότε 

συναχθήσεται ἔμπροσθεν αὐτοῦ πάντα τὰ ἔθνη. Ἡ 

ἔκφραση «πάντα τὰ ἔθνη» σημαίνει τὸ σύνολο τῶν 

ἀνθρώπων μέσα στοὺς αἰῶνες, ὁπότε τὸ «ὅταν» σαφῶς 

παραπέμπει στὴν ἀχρονία τῶν «ἐσχάτων»: Μπορεῖ νὰ 

εἶναι μελλούμενο γεγονός, μπορεῖ νὰ εἶναι καὶ διαρκὲς 

— νὰ συντελοῦνται τὰ ὅσα ἐκθέτει τὸ ἀφήγημα σὲ κάθε 

περίπτωση τελευτῆς ἀνθρώπου. Τὸ ρῆμα «ἔλθῃ», ἡ 

ἀναφορὰ σὲ ἀναμενόμενη ἔλευση τοῦ Χριστοῦ, δηλώνει 

προσμονὴ παρουσίας (Δευτέρας Παρουσίας), προσμονὴ 

ἀμεσότητας σχέσεων τοῦ Χριστοῦ μὲ τοὺς ἀνθρώπους 

— οἱ ἄνθρωποι θὰ βρεθοῦν, ὁ κάθε ἕνας, «ἐνώπιον» τοῦ 

Χριστοῦ: κάτι ποὺ μόνο ἀδιαστάτως μπορεῖ νὰ συμβεῖ. 



43 

 

«Ὅταν ἔλθῃ... τότε καθίσει ἐπὶ θρόνου δόξης αὐτοῦ»: 

Ἡ λέξη δόξα (Kabod στὰ ἑβραϊκὰ) σημαίνει φανέρωση, 

καὶ θρόνος δόξας τὸν τόπο-τρόπο τῆς πληρωματικῆς 

φανέρωσης — τὴν ἀποκάλυψη ὁλόκληρης τῆς 

ὑπαρκτικῆς ἀλήθειας τοῦ φανερούμενου προσώπου, τῆς 

ἀλήθειας τοῦ ἀνθρώπου ποὺ ὑπάρχει μὲ τὸν τρόπο τοῦ 

Θεοῦ. Αὐτὴ ἡ φανέρωση ἀπὸ μόνη της, χωρὶς ἄλλο 

ἐνέργημα, θὰ ἀφορίσει (θὰ διακρίνει-κρίνει-ξεχωρίσει) 

τοὺς ἀνθρώπους σὲ δυὸ «κατηγορίες». Τὸ κριτήριο γιὰ 

τὸ ξεχώρισμα (γιὰ τὸν προσδιορισμὸ τῆς διαφορᾶς τῶν 

δύο «κατηγοριῶν») τὸ ἀλληγορεῖ ἡ παραβολὴ μὲ τὴν 

εἰκόνα τοῦ τσοπάνου: Θὰ ξεχωρίσει ὁ Χριστὸς τοὺς 

ἀνθρώπους, ὅπως χωρίζει-ξεχωρίζει ὁ τσοπάνος τὰ 

πρόβατα ἀπὸ τα ἐρίφια. Ὁ τσοπάνος ξεχωρίζει ὄχι τὰ 

«καλὰ» πρόβατα ἀπὸ τὰ «κακὰ» πρόβατα (τὸ κριτήριο 

δὲν εἶναι ἡ «συμπεριφορικὴ» διαφορὰ), ἀλλὰ ξεχωρίζει 

ὁ τσοπάνος τὰ πρόβατα ἀπὸ τὰ ἐρίφια (τὸ κριτήριο εἶναι 

ἡ ὑπαρκτικὴ διαφορά, διαφορὰ τρόπου τῆς ὕπαρξης, 

διαφορὰ γένους). 

Ὁ διαχωρισμὸς τῶν ἀνθρώπων θὰ εἶναι ἤδη 

συντελεσμένος, δὲν θὰ κομίσει ὁ Κριτὴς τὰ κριτήρια 

διαφορισμοῦ τῶν κρινομένων, οἱ κρινόμενοι θὰ ἔχουν 

αὐτοπροσδιοριστεῖ ὑπαρκτικὰ ἀπὸ τὸν τρόπο ποὺ 

ἐπέλεξαν νὰ ὑπάρχουν: τὸν ἀγαπητικὸ ἢ τὸν 

ἀτομοκεντρικὸ τρόπο. Ἡ διαφοροποίηση θὰ εἶναι ἤδη 

συντελεσμένη ἀλλὰ ὄχι ὣς τότε φανερὴ — ἡ «δόξα» 

(πληρωματικὴ φανέρωση) τῆς ὑπαρκτικῆς 

πραγματικότητας τοῦ ἐνανθρωπήσαντος Θεοῦ θὰ 



44 

 

παραμένει ὣς «τότε» ἐν καταστολῇ, προκειμένου νὰ μὴν 

ἐκβιάζει τὴν ἐλευθερία τοῦ ἀνθρώπου. Μὲ τὴ σταυρική, 

ἀγαπητικὴ αὐτεγκατάλειψή του στὴν ἀγάπη τοῦ Πατρὸς 

ὁ ἔνσαρκος Υἱός, ὁ Χριστὸς Ἰησοῦς, πραγματοποίησε τὴ 

θέωση τοῦ κτιστοῦ, τὴν Ἀνάσταση ἀπὸ τὴν ὑπαρκτικὴ 

περατότητα τῆς κτιστότητας. Ἀλλὰ πρὶν ἀπὸ τὰ 

«ἔσχατα», ἡ «δόξα» (πληρωματικὴ φανέρωση) τῆς 

θέωσης δηλώνεται μόνο μὲ «σημεῖα» — πράξεις καὶ 

γεγονότα ποὺ παραπέμπουν στὴν πραγματικότητα τῆς 

θέωσης τοῦ κτιστοῦ, εἶναι τεκμήρια (Πράξ. 1, 3) τῆς 

θέωσης, ὄχι ἡ «δόξα». 

Χαρακτηριστικὸ ὅτι στὴν παραβολὴ τῆς Μέλλουσας 

Κρίσης περιγράφονται οἱ ἄνθρωποι νὰ ἐκπλήσσονται 

ἀπὸ τὰ κριτήρια τοῦ διαφορισμοῦ τους — διερωτῶνται, 

ἂν καὶ πότε ἡ συμπεριφορά τους ἀπέναντι στὸν Χριστὸ 

ἦταν θετικὴ ἢ ἀρνητική. Καὶ ὁ Χριστὸς τοὺς ἀπαντάει 

ὅτι τὸ κριτήριο τῆς «σωτηρίας» ἢ τῆς «ἀπώλειας» τῆς 

«ζωῆς» ἢ τοῦ «θανάτου», τῆς «ὕπαρξης» ἢ τῆς 

«ἀνυπαρξίας», δὲν εἶναι ἡ ἀποδοχὴ ἢ ἡ ἀπόρριψή του ὡς 

ἱστορικῆς ἀτομικότητας, ἡ παραδοχὴ ἢ ἡ ἀπόρριψη τῆς 

διδασκαλίας του (ἑκατομμύρια ἀνθρώπων πάνω στὴ γῆ 

καὶ μέσα στὴν Ἱστορία δὲν θὰ ἔχουν ἀκούσει στὴ 

διάρκεια τοῦ βίου τους οὔτε τὸ ὄνομά του, ἢ τὸ εὐ-

αγγέλιό του θὰ ἔφτασε σὲ αὐτοὺς ἐντελῶς 

διεστραμμένο). Τὸ κριτήριο τῆς εἰσόδου στὸν τρόπο τῆς 

θέωσης ἢ τῆς ἐμμονῆς στὸν τρόπο τῆς κτιστότητας (τῆς 

ὑπαρκτικῆς περατότητας) εἶναι ἡ ἐλευθερία τους νὰ 

θέλουν νὰ ὑπάρχουν ὡς δεύτερος ὅρος σχέσης 



45 

 

ἀγαπητικῆς, ἢ ὡς ἀτομοκεντρικὸ ἐγὼ ὑπαρκτικῆς 

αὐτοτέλειας. 

Ὁ τρόπος τῆς ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας, τρόπος τῆς 

θέωσης, εἶναι νὰ θέλεις νὰ ὑπάρχεις μόνο ἐπειδὴ ἀγαπᾶς. 

Εἶναι ἡ σχέση τοῦ Υἱοῦ μὲ τὸν Πατέρα ποὺ 

ἀποκαλύφθηκε στὸν σταυρὸ τοῦ Χριστοῦ: εἶναι ὁ τρόπος 

τῆς κένωσης ἀπὸ κάθε ἐμμονὴ ἢ ἀπαίτηση ἀτομικῆς 

αὐθυπαρξίας, ἡ ὕπαρξη ὡς ἐρωτικὴ αὐθυπέρβαση καὶ 

αὐτοπροσφορά. Αὐτὸν τὸν τρόπο μπορεῖ κάθε ἄνθρωπος 

νὰ τὸν πραγματώσει στὴ σχέση του μὲ κάθε συνάνθρωπό 

του πεινῶντα ἢ διψῶντα ἢ ξένον ἢ γυμνητεύοντα ἢ 

ἀσθενοῦντα ἢ ἐν φυλακῇ. Ἔστω κι ἂν ἀγνοοῦν οἱ 

ἄνθρωποι τὸν Χριστό, τὴν ἀποκάλυψη τοῦ τρόπου τῆς 

Τριαδικῆς ὑπαρκτικῆς ὁλοκληρίας, μποροῦν νὰ 

πραγματώσουν τὸν δικό του τρόπο, τὴν κένωση, τὴν 

ὕπαρξη ὡς ἀγάπη. Χάρισε αὐτὴ τὴ δυνατότητα σὲ 

ὁλόκληρη τὴν ἀνθρωπότητα ὁ Σταυρὸς καὶ ἡ Ἀνάσταση 

τοῦ Χριστοῦ, τὴ χάρισε σὲ «χριστιανοὺς» καὶ σὲ «μὴ 

χριστιανοὺς» — «συνανέστησεν ὁ Χριστὸς παγγενῆ τὸν 

Ἀδὰμ ἀναστὰς ἐκ τοῦ Τάφου». 



46 

 

 

 

 

9. 

Τρόπος τῆς ἐλευθερίας ἡ ἀγαπητικὴ «κένωση» 

 

Εἶναι λογικὰ ἀντιφατικό, ἠθικὰ σκανδαλῶδες, καὶ μὲ τὴν 

ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία θεμελιωδῶς ἀσυμβίβαστο: Νὰ 

ἔχει πλάσει ὁ Θεὸς τὸν ἄνθρωπο ἐλεύθερον νὰ ἐπιλέγει, 

καὶ στὴ συνέχεια νὰ τὸν τιμωρεῖ μὲ αἰώνιες, ἀνέκκλητες 

ποινὲς γι’ αὐτὸ ποὺ ἐπέλεξε. Πάμπολλες οἱ ἀποδείξεις 

ὅτι ὁ Δημιουργὸς τοῦ ἀνθρώπου ἀγαπάει ἀπεριόριστα τὸ 

δημιούργημά του, τὸ προικίζει μὲ συναρπαστικὰ δῶρα 

ὑπαρκτικῶν δυνατοτήτων, προνοεῖ καὶ φροντίζει μέχρι 

καὶ γιὰ κάθε τρίχα τῆς κεφαλῆς του, ἂν θὰ εἶναι 

«μέλαινα ἢ λευκή» (Ματθ. 5, 36). «Μανικὸν ἐραστὴ» τοῦ 

ἀνθρώπου τὸν χαρακτηρίζει ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία: 

πῶς λοιπὸν τὸν ἐραστή του νὰ τὸν φανταστεῖ ὁ 

ἄνθρωπος ταυτόχρονα καὶ δικαστή του, ποὺ τιμωρεῖ μὲ 

αἰώνιους, δίχως τελειωμὸ κολασμοὺς τὸν ἐρώμενο, ἐνῶ 

ὁ ἴδιος τὸν ἔχει πλάσει ἱκανὸ νὰ δεχθεῖ ἢ νὰ ἀρνηθεῖ τὸν 

ἔρωτα τοῦ πλαστουργοῦ του; 

Τὸ πρόβλημα αὐτὸ παύει νὰ τίθεται ἂν μεταβληθεῖ ἡ 

«ὀπτικὴ» ποὺ τὸ γεννάει, δηλαδὴ ἡ γλωσσικὴ-νοηματική 

του διατύπωση. Μιὰ ἄλλη ὀπτικὴ καὶ λογικὴ τῶν ἴδιων 

δεδομένων θὰ ἔλεγε: 

Ὁ Θεὸς δημιουργεῖ τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ «ὑπερβολὴν 

ἔρωτος» γιὰ τὸ λογικὸ πλάσμα του. Ὁ σκοπὸς τῆς 



47 

 

δημιουργικῆς του ἀγάπης εἶναι νὰ μετάσχει τὸ πλάσμα 

στὴν ὑπαρκτικὴ πληρότητα τοῦ Πλάστη του, τὸ αἰτιατὸ 

στὴν ἀπεριόριστη ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία τῆς Αὐτοαιτίας 

(«καθ’ ὁμοίωσιν Θεοῦ»). Νὰ «μετάσχει» σημαίνει: Νὰ 

ὑπάρχει καὶ ὁ ἄνθρωπος ἐπειδὴ ἐλεύθερα θέλει νὰ 

ὑπάρχει, καὶ νὰ θέλει νὰ ὑπάρχει, ἐπειδὴ ἀγαπάει. 

Ἂν ὁ ἐλεύθερος ἄνθρωπος ἀρνηθεῖ νὰ ὑπάρξει μὲ τὸν 

τρόπο («καθ’ ὁμοίωσιν») τῆς Αὐτοαιτίας, ἡ ἐναλλακτικὴ 

δυνατότητα εἶναι νὰ ἐμμείνει στὸν τρόπο τῆς 

κτιστότητας, τρόπο τοῦ αἰτιατοῦ. Ὁ τρόπος τῆς 

Αὐτοαιτίας εἶναι ἐλεύθερος ἀπὸ προκαθορισμὸ ἀρχῆς 

καὶ τέλους, ὁ διαμετρικὰ ἀντίθετος τρόπος τοῦ αἰτιατοῦ 

ἔχει ἔναρξη καὶ λήξη (τὸ βεβαιώνει ἡ κοινὴ ἐμπειρία). 

Ἑπομένως περιττεύει ἡ ἐπιστράτευση «παιδαγωγικῶν» 

ἀπειλῶν γιὰ ἀτελεύτητες τιμωρίες καὶ αἰώνιες βασάνους 

— ὁ ἄνθρωπος ἐπιλέγει ἐλεύθερα τὴν ὕπαρξη ἢ τὴν 

ἀνυπαρξία, τὸν τρόπο τῆς ὑπαρκτικῆς πληρότητας ἢ τὴν 

ἄρνηση τοῦ ὑπάρχειν. 

Ἡ μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας 

(προσβάσιμη μόνο κατὰ μετοχὴν — ὅπως ἐξ ἄλλου καὶ 

τὸ κάλλος, ὁ ἔρωτας, ἡ προσωπικὴ ἑτερότητα) βεβαιώνει 

ὅτι ὁ τρόπος τῆς ὑπαρκτικῆς πληρότητας εἶναι ἡ ἀγάπη: 

Ἡ ἐλεύθερη, ἑκούσια «κένωση» (ἄδειασμα) ἀπὸ κάθε 

ἀπαίτηση ἀτομοκεντρικῆς αὐθυπαρξίας, ἡ πραγμάτωση 

τῆς ὕπαρξης ὄχι μέσῳ τῆς αὐτοσυντήρησης, κυριαρχίας-

ἐπιβολῆς, ἡδονῆς, ἀλλὰ ὡς ἐρωτικῆς αὐθυπέρβασης καὶ 

αὐτοπροσφορᾶς. 



48 

 

Ἡ πρακτικὴ αὐτοῦ τοῦ τρόπου τῆς κένωσης ἀσκεῖται 

μέσα στὴν Ἐκκλησία ἐπίσης ὡς μετοχή, σύμπραξη μὲ 

τὸν κοινὸ τρόπο ἀγαπητικῆς κοινωνίας ποὺ συγκροτεῖ 

τὴν ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα τῆς Ἐκκλησίας, τὸ σῶμα 

εἰκονισμοῦ τῆς Τριαδικῆς Θεαρχίας. Ἡ Ἐκκλησία δὲν 

γνωρίζει τὴν ἀτομικὴ Ἠθική, δὲν τὴν ἐνδιαφέρει ἡ 

ἀτομικὴ συμμόρφωση μὲ κανονιστικὲς διατάξεις καὶ 

νόμους, ἡ ἀτομικὴ ἐπιδίωξη ἀξιομισθιῶν, ὁ 

ναρκισσισμὸς τοῦ πρωταθλητισμοῦ ἐπιδίωξης ἀρετῶν. 

Μία μόνο «ἐντολὴ» κομίζει ἡ Ἐκκλησία, ποὺ εἶναι 

«καινή», δηλαδὴ κάτι ἐντελῶς ἄλλο ἀπὸ ὁποιαδήποτε 

δεοντολογικὴ προστακτικὴ — καὶ εἶναι ἡ ἀγάπη (Ἰωάν. 

13, 34). 

Κορυφαία κατάληξη τῆς ἐλεύθερης, μετοχικῆς 

συγκατάθεσης τοῦ ἀνθρώπου στὸν ἀγαπητικὸ τρόπο τῆς 

«ὄντως ὑπάρξεως» εἶναι νὰ μεταποιηθεῖ καὶ ὁ θάνατος 

σὲ αὐτεγκατάλειψη ἐμπιστοσύνης στὸν Θεό, ἔσχατη 

ὁλοκληρωτικὴ παραίτηση ἀπὸ τὶς ὑπαρκτικὲς ἀξιώσεις 

τοῦ κτιστοῦ. Ἡ Ἐκκλησία ὀνομάζει τὸν θάνατο 

«κοίμηση»: Ὅπως κάθε βράδυ παραδινόμαστε εἰρηνικὰ 

στὸν ὕπνο μὲ τὴν αὐτονόητη ἐμπιστοσύνη καὶ προσμονὴ 

τῆς πρωινῆς μας εὐφρόσυνης ἔγερσης, ἔτσι ἡ Ἐκκλησία 

μᾶς ποδηγετεῖ νὰ παραδοθοῦμε καὶ στὸν θάνατο μὲ τὴν 

ἴδια ἐμπιστοσύνη, «ἐπ’ ἐλπίδι» τῶν δωρημάτων τοῦ 

Νυμφίου καὶ Ἐραστῆ μας. Μὲ τὴν ἄσκηση μετοχῆς στὸν 

τρόπο τῆς Ἐκκλησίας (ὄχι σὲ πεποιθήσεις, παραδοχές, 

ἀξιωματικὲς βεβαιώσεις, ἀξιόμισθες πράξεις, ἀλλὰ στὸν 

τρόπο) ὡριμάζει στὸν ἄνθρωπο (βλαστάνει καὶ μηκύνηται 



49 

 

ὡς οὐκ οἶδεν αὐτὸς) μιὰ «στάση» ἀπέναντι στὸν θάνατο 

— ἢ καὶ χαρίζεται αὐτὴ ἡ «στάση» μὲ τὴν αἰτιολογικὴ 

ἀπροσδιοριστία ποὺ ἔχει πάντοτε τὸ δῶρο. 

Ἔμπρακτη ἔκφραση τῆς ἐκκλησιαστικῆς «στάσης» 

ἀπέναντι στὸν θάνατο εἶναι καὶ ἡ «σημείωσις τοῦ τύπου 

τοῦ σταυροῦ» στὸ σῶμα — σφραγίζουν οἱ μέτοχοι τοῦ 

ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος «σταυροειδῶς» τὸ κορμί τους 

(ἡ μαρτυρία ὑπάρχει ἀπὸ τὸν δεύτερο κιόλας αἰώνα). Τὸ 

«σταυροκόπημα» συνοδεύει τὴν ἔγερση ἀπὸ τὸν ὕπνο τὸ 

πρωὶ καὶ τὴν πρώτη θέα τοῦ φωτός, κάθε πρόσβαση σὲ 

τροφὴ καὶ ποτό, τὸ ξεκίνημα καὶ τὸ πέρας κάθε 

ἐργασίας, τὴν ἁφὴ τῶν λύχνων τὸ ἑσπέρας, τὴν 

κατάκλιση γιὰ τὸν ὕπνο. 

Κάθε σταυροκόπημα δηλώνει, μὲ τὴν ἐναργέστατη 

γλώσσα τοῦ σώματος, τὴν ἐλεύθερη πρόθεση τοῦ 

ἀνθρώπου νὰ ἐπαναλαμβάνει μὲ τὰ ἐνεργήματά του τὸν 

τρόπο τῆς σχέσης τοῦ Χριστοῦ μὲ τὸν Πατέρα, ὅπως 

πραγματώθηκε αὐτὸς ὁ τρόπος στὸν σταυρικὸ θάνατο 

τοῦ ἐνανθρωπήσαντος Υἱοῦ. Καὶ τοῦ Χριστοῦ ἡ 

ἀνθρώπινη φύση ἀντιδροῦσε μὲ ἀγωνία καὶ πανικὸ στὸν 

θάνατο, ὅπως ἀντιδρᾶ ἡ φύση τῶν κτιστῶν – ἐγένετο ὁ 

ἱδρὼς αὐτοῦ ὡσεὶ θρόμβοι αἵματος καταβαίνοντες ἐπὶ τὴν 

γῆν (Λουκ. 22, 44). Ὅμως ἡ θέλησή του ἀρνήθηκε τὴν 

ὁρμὴ αὐτονομίας τῆς ἀνθρώπινης φύσης του, συνέργησε 

μὲ τὸ θέλημα τοῦ Πατρὸς – μὴ τὸ θέλημά μου, ἀλλὰ τὸ 

σὸν γινέσθω (22, 42): ἐπέλεξε ὁ Χριστὸς τὴν ὕπαρξη ὡς 

σχέση μὲ τὸν Πατέρα, ὄχι τὴν ἐπιβίωση τῆς κτιστῆς 

ἀτομικότητάς του. 



50 

 

Ἔτσι ὁ σταυρός, ἀπὸ τρόπος θανατικῆς ἐκτέλεσης καὶ 

ὄργανο τῆς ἐκτέλεσης, μεταποιήθηκε σὲ τρόπο (ὁδό, 

δυνατότητα) ζωῆς ἐλεύθερης ἀπὸ τὶς ἀναγκαιότητες τῆς 

κτιστότητας, ἐλευθερίας ἀπὸ τὸν θάνατο. Τὸ 

σταυροκόπημα δηλώνει τὴν πρόθεση καὶ ἐπιθυμία τοῦ 

ἀνθρώπου νὰ συνταχθεῖ μὲ τὴ σταυρικὴ αὐταπάρνηση, 

τὸν τρόπο τῆς ἐλευθερίας τοῦ Χριστοῦ, τὴν υἱικὴ 

αὐτοπαράδοση στὸν Πατέρα, ποὺ «ἐνδύει» τὸ φθαρτὸ 

ἀνθρώπινο πρόσλημμα μὲ ἀφθαρσία. 

Δίνεται ἴσως κάποιες φορὲς ἡ ἐντύπωση, χωρὶς νὰ 

ἀποκλείεται καὶ ἡ κάποτε ἐπαλήθευσή της, ὅτι οἱ 

Χριστιανοὶ εἰδωλοποιοῦν τὸ ξύλο τοῦ σταυρικοῦ 

θανάτου τοῦ Χριστοῦ, τὸ μεταβάλλουν σὲ εἴδωλο, σὲ 

φετίχ. Ὑπάρχει ἀσφαλῶς τὸ ἐνδεχόμενο διολίσθησης σὲ 

μιὰ τέτοια παραποίηση-διαστροφή. Ποὺ ὅμως δὲν 

μπορεῖ νὰ ἀποσβέσει ἢ παραβλέψει τὸ ἀφετηριακό, 

πρωτογενὲς γεγονός: Ὅτι στὸν σταυρὸ τοῦ Χριστοῦ ἡ 

Ἐκκλησία ἀναγνώρισε τὸν τρόπο (καὶ τὸ σημεῖο) τῆς 

ὁλοκληρωτικῆς ἀγαπητικῆς αὐτοπαράδοσης τοῦ 

ἐνανθρωπήσαντος Υἱοῦ στὸ θέλημα τῆς ἀγάπης τοῦ 

Πατρός. Ἑπομένως καὶ τὴν ὁδό, ἀνοιχτὴ σὲ κάθε 

ἄνθρωπο, νὰ μεταποιήσει τὸν θάνατό του σὲ ἐρωτικὴ 

αὐτεγκατάλειψή του στὴ ζωτικὴ σχέση μὲ τὸν Πατέρα. 



51 

 

 

 

 

10. 

Ἡ ὑπαρκτικὴ πληρότητα ἀσυμβίβαστη μὲ τὴν 

ἀτομικὴ δικαίωση 

 

Ὑπάρχει καὶ ἡ νομικὴ-δικανικὴ ἀνάγνωση τοῦ 

σταυρικοῦ θανάτου τοῦ Χριστοῦ — συνοδεύει, κατὰ 

κανόνα, τὴ θρησκειοποίηση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 

γεγονότος. 

Ἡ θρησκευτικὴ ὀπτικὴ (στοὺς ἀντίποδες τῆς 

ἐκκλησιαστικῆς) εἶναι ἐξ ὁρισμοῦ (παντοῦ καὶ πάντοτε) 

ἀτομοκεντρική. Ἐνδιαφέρεται ὄχι γιὰ τὴν ὕπαρξη, ἀλλὰ 

γιὰ τὴ συμπεριφορά, ὄχι γιὰ τὸ εἶναι, ἀλλὰ γιὰ τὸ δέον, 

ὄχι γιὰ τὴ σχέση, ἀλλὰ γιὰ τὴ χρήση. Γιὰ τὴ θρησκευτικὴ 

ὀπτικὴ καὶ νοο-τροπία, σωτηρία δὲν εἶναι ἡ ὑπαρκτικὴ 

ὁλοκληρία (ἡ σώα-ὁλόκληρη-ἀκέραιη ὕπαρξη), ἀλλὰ ἡ 

κατασφάλιση τῆς ὑπαρκτικῆς ἀτομικότητας, ἡ διαιώνιση 

τοῦ ἐγὼ σὲ χρόνο γραμμικὸ ἀτέρμονα. Ἀγνοεῖ ἡ 

θρησκευτικὴ ὀπτικὴ τὴν ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία, τὴν 

ὕπαρξη ὡς ἐπιλογή, ὄχι ὡς καταναγκασμὸ — ἀγνοεῖ τὴν 

ὕπαρξη ὡς διακινδύνευση (περιπέτεια) σχέσης, τὴν 

ὑπαρκτικὰ ἀπεριόριστη δυναμικὴ τῆς ἀγάπης. 

Ἔτσι, στὴ θρησκευτικὴ ἐκδοχή, ὅλα γιὰ τὸν ἄνθρωπο 

ξεκινᾶνε, συντελοῦνται καὶ κατανοοῦνται, σὲ ἐπίπεδο 

συμπεριφορῶν: Ὁ Θεὸς δημιουργεῖ τὸν ἄνθρωπο μὲ 

προνομιακὴ μεταχείριση (μὲ χαρίσματα ποὺ δὲν 



52 

 

δόθηκαν σὲ ἄλλα κτίσματα), ἀλλὰ καὶ ἐπιφορτισμένον 

μὲ μιὰ εἰδικὴ ὑποχρέωση — μιὰ ἐντολὴ ποὺ πρέπει νὰ 

τηρήσει. Ὁ ἄνθρωπος παραβαίνει τὴν ἐντολή, ἀθετεῖ τὴν 

ὑποχρέωση. Ἡ παράβαση-ἀθέτηση διεγείρει τὴν «ὀργὴ» 

τοῦ Θεοῦ, δηλαδὴ ἐνεργοποιεῖ τὴ «δικαιοσύνη» του. 

Διότι ὁ Θεὸς (πάντοτε στὸ ἐπίπεδο τῆς συμπεριφορᾶς) 

εἶναι ἀγαθός, ἀλλὰ καὶ δίκαιος — ἡ θρησκευτικὴ ὀπτικὴ 

περιορίζεται σὲ συμπεριφορικὰ ἰδιώματα τοῦ Θεοῦ 

(ἀγαθότητα-ὀργὴ-δικαιοσύνη), παραβλέπει-ἀγνοεῖ τὰ 

ὑπαρκτικά του γνωρίσματα. 

Ἡ τρωθείσα ἀπὸ τὴν ἀνομία τοῦ ἀνθρώπου 

δικαιοσύνη τοῦ Θεοῦ ἀπαιτεῖ «ἱκανοποίηση»: ὁ 

ἄνθρωπος εἶναι παραβάτης θείας ἐντολῆς, ἔνοχος, πρέπει 

νὰ τιμωρηθεῖ. Τὸ μέγεθος τῆς τιμωρίας εἶναι συνάρτηση 

τοῦ μεγέθους τῆς ἐνοχῆς καὶ ἡ ἐνοχὴ συνάρτηση τῆς 

μεγαλειότητας τοῦ προσβληθέντος (— ἡ λογικὴ τῶν 

συναρτήσεων ἐπίσης ἀπολύτως συμπεριφορικὴ). Ἡ 

συνεπέστερη ποινὴ θὰ ἦταν ὁ θάνατος τῶν αὐτουργῶν 

τῆς παρακοῆς, ὁ ὑπαρκτικὸς ἀφανισμός τους. Ἀλλὰ ἡ 

θρησκευτικὴ λογικὴ συνοδεύεται ἀπὸ ἕναν ἄμετρο 

σαδισμὸ — ἀπαιτεῖ, πρὶν ἀπὸ τὸν ὁριστικὸ ὑπαρκτικὸ 

ἀφανισμὸ τοῦ ἐνόχου, τὸν ἰσόβιο βασανισμό του: Νὰ 

εἶναι καταραμένη ἡ γῆ γι’ αὐτὸν καὶ γιὰ τὰ ἔργα του, νὰ 

παλεύει μὲ ἀγκάθια καὶ τριβόλους προκειμένου νὰ τὴν 

καλλιεργήσει, ἑπομένως νὰ θέλει μόχθο καὶ ἱδρώτα γιὰ 

νὰ βγάλει ἀπὸ τὴ γῆ τὸ ψωμί του, θλίψη καὶ στενοχωρία 

ἰσόβια. Καὶ ἡ γυναίκα νὰ γεννάει τὰ παιδιά της μὲ 



53 

 

ὠδίνες φοβερές, ζώντας «ἀποστροφὴ» γιὰ τὸν ἄνδρα, 

κυρίαρχο τῆς ζωῆς της. 

Τὸ κορύφωμα τοῦ σαδιστικοῦ παραλογισμοῦ, 

κυριολεκτικὰ ἰλιγγιῶδες: πρέπει τὸν ἰσόβιο βασανισμὸ 

νὰ τὸν ὑποστοῦν ὄχι μόνο οἱ φυσικοὶ αὐτουργοὶ τῆς 

παράβασης τοῦ θείου προστάγματος, ἀλλὰ καὶ ὅλοι οἱ 

ἀπόγονοί τους, τὸ σύνολο ἀνθρώπινο γένος ὅσο θὰ 

διαιωνίζεται καὶ θὰ ὑπάρχει. Δὲν ἐντοπίζεται ἡ ἐνοχὴ τῆς 

παρακοῆς οὔτε περιορίζεται ἡ τιμωρία μόνο στοὺς 

αὐτουργοὺς πρωτόπλαστους, ἀλλὰ μεταβιβάζεται 

ἁλυσιδωτὰ σὲ ὅλους ἀνεξαιρέτως τοὺς ἀπογόνους τους, 

στὸν αἰώνα τὸν ἅπαντα. Καὶ πῶς μεταβιβάζεται ζωτικὰ 

(βιολογικὰ) ἡ ἐνοχή; Μὲ τὸν τρόπο ποὺ μεταβιβάζεται 

καὶ ἡ ὕπαρξη, τὸν τρόπο τῆς βιολογικῆς διαιώνισης: τὴ 

σεξουαλικότητα. Γι’ αὐτὸ καί, σὰν «κανάλι» 

μεταβίβασης τῆς ἐνοχῆς καὶ τοῦ θανάτου, ἡ 

σεξουαλικότητα, σὲ κάθε ψυχικὴ καὶ σωματική της 

ἔκφανση ἢ πτυχή, εἶναι μολυσμὸς ἐνοχικός, διαιώνιση 

κατάρας. 



54 

 

 

 

 

11. 

Μόνη «αὐθεντία» ἡ κοινωνούμενη ἐμπειρία 

 

Πῶς θὰ μποροῦσε νὰ λυτρωθεῖ ὁ ἄνθρωπος ἀπὸ τὸ 

βασανιστικὸ καὶ θανατηφόρο φορτίο τοῦ προπατορικοῦ 

ἁμαρτήματος; Μόνο ἂν μιὰ ὕπαρξη, ἴδια μὲ τοῦ Θεοῦ τὴ 

μεγαλειότητα, ἀναλάμβανε ἀκέραια (σὰν δική του) τὴν 

ἀνθρώπινη ἐνοχὴ καὶ πλήρωνε τὰ «λύτρα» (ὑφίστατο 

τὴν ὀφειλόμενη ποινὴ τοῦ βασανιστικοῦ θανάτου). 

Μόνο ἡ τιμωρία μιᾶς μεγαλειότητας ἴδιου μεγέθους μὲ 

τὴ Θεότητα θὰ ἱκανοποιοῦσε τὴ θεία δικαιοσύνη καὶ θὰ 

ἀπάλλασσε ἀπὸ τὴν ἐνοχὴ τὸ ἀνθρώπινο γένος. Αὐτὴ 

εἶναι ἡ θρησκευτικὴ ἀνάγνωση-ἑρμηνεία τοῦ σταυρικοῦ 

θανάτου τοῦ Χριστοῦ. 

Ἴχνη αὐτῆς τῆς ἀνάγνωσης ὑπάρχουν καὶ μέσα στὰ 

κείμενα μαρτυρίας τῶν πρώτων χρόνων τῆς 

ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας — στὶς σελίδες τῆς Καινῆς 

Διαθήκης. Θὰ μποροῦσε νὰ ἰσχυριστεῖ κανείς, μὲ 

σοβαρὰ ἑρμηνευτικὰ ἐπιχειρήματα, ὅτι ἐκεῖ οἱ σχετικὲς 

ἐκφράσεις λειτουργοῦν σὰν νοηματικὲς-συμβολικὲς 

εἰκόνες, ἀντλοῦνται ἀπὸ τὴν κατεστημένη, τότε, 

γλωσσικὴ ἐκφραστικὴ τῆς ἑβραϊκῆς παράδοσης, τὴν 

κυρίαρχη στοὺς Ἑβραίους τῆς ἐποχῆς τοῦ Χριστοῦ 

νομικὴ-δικανικὴ νοο-τροπία. Καὶ πάντως εἶναι 

θεμελιωδῶς δεδομένο ὅτι ἡ Ἐκκλησία τιμᾶ μὲν καὶ 



55 

 

σέβεται τὰ κείμενα τῆς ΚΔ ὡς μαρτυρία τῆς ἐμπειρίας 

«τῶν αὐτοπτῶν καὶ ὑπηρετῶν γενομένων τοῦ λόγου» 

(Λουκ. 1, 2), ἀλλὰ δὲν αὐτονόμησε ποτὲ αὐτὰ τὰ κείμενα 

ἀπὸ τὴν ἐκκλησιαστικὴ πρόσληψη καὶ κατανόησή τους, 

δὲν τὰ εἰδωλοποίησε σὰν «ἀλάθητη» καθεαυτὴν «πηγὴ» 

ἀλήθειας (τῆς ἀλήθειας ὡς ἀξιωματικῆς «ὀρθότητας», 

ἀψευδοῦς, ὑποχρεωτικῆς διατύπωσης). 

Καθόλου τυχαῖα, τὰ κείμενα τῶν «ἱερῶν γραφῶν» 

(Παλαιᾶς καὶ Καινῆς Διαθήκης) ἡ Ἐκκλησία τὰ 

προσφέρει στὰ μέλη της ἀνθολογημένα καὶ συνδεδεμένα 

πάντοτε μὲ κάποια λειτουργικὴ πράξη (ἑόρτιο γεγονός, 

τέλεση μυστηρίου, περιστατικὴ «ἀκολουθία»). Οὔτε 

ἀπέτρεψε, ἀλλὰ οὔτε καὶ παρότρυνε ποτὲ τοὺς πιστοὺς 

νὰ διαβάζουν ἰδιωτικὰ τὶς Γραφὲς γιὰ τὴν ἀτομική τους 

«ψυχωφέλεια» — τίποτε τὸ ἀτομικὸ (τὸ μὴ προϊὸν 

κοινωνίας, ἀπὸ κοινοῦ πρόσληψης) δὲν ἐνδιαφέρει τὴν 

Ἐκκλησία: ἡ ἴδια ἡ ἔννοια τῆς «ἀτομικῆς ὠφέλειας» δὲν 

ἀπαντᾶται στὸ ἐκκλησιαστικὸ λεξιλόγιο. 

Θὰ τολμοῦσε κανεὶς τὴ διατύπωση (περιττή, γι’ αὐτὸ 

καὶ ἀνύπαρκτη στοὺς πρώτους χριστιανικοὺς αἰῶνες) ὅτι 

ἡ μόνη «αὐθεντία» μέσα στὴν Ἐκκλησία εἶναι ἡ 

ἐμπειρία τοῦ εὐχαριστιακοῦ σώματος. Οἱ γλωσσικές, 

εἰκαστικὲς ἢ ὅποιες ἄλλες διατυπώσεις αὐτῆς τῆς 

ἐμπειρίας ἔχουν σχετικὸ χαρακτήρα: σημαίνουν τὴν 

ἀλήθεια, λειτουργοῦν σὰν δρομοδεῖχτες, ἀλλὰ δὲν 

ταυτίζονται οὔτε μποροῦν νὰ ὑποκαταστήσουν τὴν 

ἀλήθεια. Μπορεῖ κάποιος νὰ ἔχει ἀποστηθίσει τὶς 

Γραφές, νὰ τὶς κατανοεῖ πλήρως — αὐτὸ δὲν 



56 

 

συνεπάγεται ὅτι γνωρίζει τὴ σημαινόμενη σὲ αὐτὲς 

ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία. Μόνο ἡ μετοχὴ στὰ 

σημαινόμενα προσπορίζει γνώση, ὄχι ἡ κατανόηση τῶν 

σημαινόντων. 

Ἀκόμα καὶ κάποιοι κανόνες συμπεριφορᾶς, ποὺ στὰ 

χρόνια τῆς ΚΔ θεωρήθηκαν (κυρίως ἀπὸ τὸν Ἀπόστολο 

Παῦλο) ὅτι συνιστοῦν τὸ ἐκκλησιαστικὸ ἦθος, ἀργότερα 

καὶ σιωπηρὰ ἐγκαταλείφθηκαν (λ.χ.: ὁ ἄνδρας νὰ 

προσεύχεται μὲ ἀκάλυπτη τὴν κεφαλή, ἡ γυναίκα μὲ 

καλυμμένη, οἱ γυναῖκες στὴν ἐκκλησιαστικὴ σύναξη νὰ 

σιωποῦν, νὰ μὴ φοροῦν κοσμήματα ἢ πολυτελὴ 

ἱματισμό, ὁ ἐπίσκοπος νὰ εἶναι μονόγαμος, μὲ τέκνα 

σεμνὰ κ.ἄ.ἀ.). Δὲν ἀπέρριψε τὶς συμβουλὲς τοῦ Παύλου 

ἡ Ἐκκλησία, ἁπλῶς τὶς ἀγνόησε — ἔγινε αὐτονόητο ὅτι 

εἶχαν περιστατικὸ-ἐπικαιρικὸ χαρακτήρα, ἡ παρακάμψή 

τους δὲν ἀλλοίωνε τὸν τρόπο (ἦθος) τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 

γεγονότος. 

 

Ἡ ἀπαίτηση νὰ ἀποδοθεῖ στὶς «ἱερὲς γραφὲς» ὁ 

χαρακτήρας «ἀλάθητης» αὐθεντίας, εἶναι σύμπτωμα ποὺ 

ἐμφανίστηκε πολλοὺς αἰῶνες μετὰ τὴ συγγραφή τους, ὡς 

τυπικὴ συνέπεια τῆς θρησκειοποίησης τῆς Ἐκκλησίας 

στὴ μετα-ρωμαϊκὴ («βαρβαρικὴ» πλέον) Δύση. Ἡ 

ἀνάγκη νὰ ὑπάρχει μιὰ κωδικοποιημένη (κοινὰ ἢ 

ἐπιβεβλημένα παραδεκτὴ σὰν αὐθεντικὴ) διατύπωση τῆς 

ἀλήθειας ἢ ἕνας θεσμικὸς φορέας ποὺ νὰ ἐγγυᾶται τὸ 

ἀλάθητο τῶν διατυπώσεων, συνοδεύει πάντοτε μέσα 

στὴν Ἱστορία νεήλυδες στὸν πολιτισμὸ συλλογικότητες. 



57 

 

Πρόκειται γιὰ τὴν ἐνστικτώδη ἀνάγκη θωράκισης τοῦ 

ἐγὼ μὲ ἀκαταμάχητες βεβαιότητες (ἀντίδοτο στὴ φυσικὴ 

ἀνασφάλεια τοῦ ἀτόμου): ἀνάγκη κατοχῆς 

ἀδιαμφισβήτητων γνώσεων («πεποιθήσεων»), ποὺ τὸ 

«ἐξαναγκαστὸ κατὰ πάντων» κύρος τους τὸ ἐγγυᾶται μιὰ 

ἀλάθητη καθέδρα. 

Βέβαια, ἡ ἱστορικὴ ἐμπειρία ἐπίσης βεβαιώνει ὅτι οἱ 

«ἀλάθητες καθέδρες» συνιστοῦν ὁλοκληρωτικὴ (χωρὶς 

κοινωνικὸ ἔλεγχο) ἐξουσία, ἡ διαχείριση μιᾶς 

«ἀλάθητης» γνώσης ταυτίζεται νομοτελειακὰ μὲ τὴν 

αὐθαιρεσία καὶ τὴν τυραννία. Κάθε ὁλοκληρωτικὸ 

σύστημα ἐξουσίας γεννιέται ἀπὸ μιὰ «καθέδρα» 

ἀλάθητης διαχείρισης τῆς «ἀλήθειας». Καὶ γεννάει, 

ἐπίσης νομοτελειακά, τὴν ἐπανάσταση ἐνάντια στὸν 

ὁλοκληρωτισμὸ καὶ στὴν τυραννία τῆς ὑπέρτατης 

αὐθεντίας, γιὰ νὰ ἐγκαταστήσει, κατὰ κανόνα, ἡ 

ἐπανάσταση τὴν αὐθεντία τῆς δικῆς της ὑπέρτατης 

«ἀλήθειας» σὰν ὁλοκληρωτικὴ ἐξουσία. Ἡ ἱστορία τῆς 

μετα-ρωμαϊκῆς Δύσης εἶναι μιὰ τέτοια ἁλυσιδωτὴ 

διαδοχὴ «ἀλάθητων» ὁλοκληρωτισμῶν καὶ 

εἰδωλοκλαστικῶν ἐπαναστάσεων: 

Τὸ «ἀλάθητο» τῆς παπικῆς καθέδρας στὴν Παλαιὰ 

Ρώμη ἔμοιαζε ἀρχικὰ προσωρινή, ἀδήριτη ὅμως 

ἱστορικὴ ἀναγκαιότητα, προκειμένου νὰ τιθασευθεῖ ὁ 

θρησκευτικὸς πρωτογονισμὸς τῶν βάρβαρων στὴ Δύση 

εἰσβολέων. Σύντομα ἀποδείχτηκε ὅτι ἡ ἐξουσιαστικὴ 

διαχείριση τῆς ἀλάθητης «ἀλήθειας» ἔχει ἀπὸ μόνη της 

τεράστια ἱστορικὴ δυναμικὴ — τὰ ἀποτρόπαια 



58 

 

γεννήματά της φόρτισαν τὴ λέξη «μεσαίωνας» μὲ τὸ 

νοηματικὸ περιεχόμενο τοῦ σκοταδισμοῦ. Χρειάστηκε ἡ 

ἐπανάσταση τῆς «Διαμαρτύρησης», γιὰ νὰ ραγίσει, ὄχι 

νὰ συντριβεῖ, τὸ ὀχύρωμα τοῦ παπικοῦ ἀλαθήτου. 

Ἡ «Διαμαρτύρηση» κόμιζε τὸ δικό της «ἀλάθητο»: 

τὴν εἰδωλοποιημένη αὐθεντία τῶν «ἱερῶν γραφῶν» (sola 

scriptura). Ὅμως τὸ «ἀλάθητο» τῶν «Γραφῶν» ἔχει 

τόσες ἐκδοχὲς ὅσες περίπου καὶ οἱ ἑρμηνευτικὲς 

ἀναγνώσεις τῶν κειμένων τους — κάθε εὐφυὴς 

πάστορας ἐνδέχεται νὰ ἐκφράζει μιὰν ἄποψη αὐθεντικῆς 

ἑρμηνείας. Ἔτσι, τὸ «ἀλάθητο» τῆς παπικῆς καθέδρας 

ἀποκτᾶ μὲ τὴ «Διαμαρτύρηση» μιὰ δυναμικὴ 

ἀπεριόριστου πολλαπλασιασμοῦ του — κάθε 

ὑποκειμενικὴ ἑρμηνευτικὴ ἐκδοχὴ ἀποκτᾶ «ἀλάθητη» 

ἀντικειμενικότητα στὸ μικροσύμπαν μιᾶς «σέκτας». 

Τὸ φαινόμενο τῆς ἀναπαραγόμενης ἁλυσιδωτῆς 

ἀνακύκλωσης «ἀλάθητων» δοξασιῶν καὶ 

ἐπαναστατικῶν ἀποδομήσεών τους ἐπεκτάθηκε καὶ ἔξω 

ἀπὸ τὸ θρησκευτικὸ πλαίσιο: Ἀναπαράχθηκε στὴν 

περίπτωση τοῦ «πεφωτισμένου» ἀντικληρικαλισμοῦ καὶ 

τοῦ (μηδενιστικοῦ κάθε μεταφυσικῆς ἀπορίας) 

Διαφωτισμοῦ, ποὺ καθόρισαν τὴ διαμόρφωση τοῦ 

«παραδείγματος» τῆς Νεωτερικότητας. Ἡ θρησκευτικὴ 

(ἀτομοκεντρικὴ) «πίστη» ἀπορρίφθηκε, γιὰ νὰ πάρει τὴ 

θέση της, πανομοιότυπη, ἡ ἰδεολογία (ἀτομικὴ ἐπίσης 

ἐπιλογὴ πεποιθήσεων). Κάθε ἰδεολογία ἔχει μιὰ ἀλάθητη 

«πηγή»: τὶς «Γραφὲς» τοῦ Μὰρξ ἢ τοῦ Λένιν ἢ τοῦ Μάο 

ἢ τοῦ Φρόυντ ἢ τὸ Mein Kampf τοῦ Χίτλερ — καὶ πάει 



59 

 

λέγοντας. Ὅπως ἔχει κάθε ἰδεολογία καὶ μιὰ «ἀλάθητη 

καθέδρα» ποὺ ἐλέγχει καὶ ἐπιβάλλει τὴ μία 

(ἀποκλειστικὴ) «ὀρθοδοξία» τοῦ ἰδεολογικοῦ δόγματος 

καταγγέλλοντας ἢ τιμωρώντας κάθε ῤεβιζιονισμό»: τὰ 

«πολὶτ-μπιρό», τὶς κατὰ καιροὺς «Διεθνεῖς», τὶς 

«ψυχαναλυτικὲς ἑταιρεῖες» κ.λπ. 

(Μὲ τὴν παγκοσμιοποίηση τοῦ ἀτομοκεντρικοῦ 

«παραδείγματος» καὶ οἱ ὀρθόδοξες τοπικὲς Ἐκκλησίες, 

ποὺ φιλοδοξοῦσαν νὰ διασώζουν τὴν πιστότητα στὴν 

κοινωνούμενη [καὶ ὄχι ἰδεολογικὴ] ἐκδοχὴ τῆς 

«καθολικότητας», ἀφομοιώθηκαν στὸ κυρίαρχο 

«παράδειγμα»: Οἱ ὅροι-ὅρια τῆς ἐκκλησιαστικῆς 

ἐμπειρίας κατανοήθηκαν σὰν «δόγματα» ἀλάθητης 

ἰδεολογίας, τὴν ἀλήθεια ὡς «ὀρθότητα» τὴν τεκμηριώνει 

τὸ «ἀλάθητο» τῶν πατερικῶν συγγραφῶν, «καθέδρα» 

ἐλέγχου τῆς ἰδεολογικῆς «ὀρθοδοξίας» ἀναδείχνεται, 

δίκην πολὶτ-μπιρό, ἡ γραφειοκρατικοῦ χαρακτήρα 

«σύνοδος» τῶν ἐπισκόπων κάθε «ἐθνικῆς» ἐκκλησίας. 

Μιλᾶμε πιὰ γιὰ «Ὀρθοδοξισμό», ὄχι γιὰ Μία Καθολική, 

χάρη στὸ συνοδικὸ σύστημα, Ἐκκλησία.) 

 

Ἡ Διαμαρτύρηση (Protestantismus), γιὰ νὰ ὑπερτερήσει 

σὲ ἐξουσιαστικὸ κύρος ἡ δική της ἀλάθητη «πηγὴ» τῆς 

ἀλήθειας, ἐφεῦρε τὸ (ἁπλοϊκό, ἀλλὰ ψυχολογικὰ 

πανίσχυρο) ἐπιχείρημα τῆς «θεοπνευστίας» τῶν 

Γραφῶν: Τὶς Γραφὲς τὶς ἐνέπνευσε στοὺς συντάκτες 

τους ὁ Θεός, καὶ «ἐνέπνευσε» σημαίνει: τὶς ὑπαγόρευσε 

κατὰ γράμμα, «μέχρι καὶ τῶν σημείων στίξεως». Ἔτσι 



60 

 

τὸ κάθε ἐγὼ ποὺ κατανοεῖ τὰ κείμενα τῶν Γραφῶν, ἔχει 

ἰδιόκτητη τὴν ἀλήθεια τοῦ Θεοῦ χωρὶς μεσάζοντες — 

κάθε ἐγὼ μπορεῖ νὰ εἶναι ἀλάθητο. 

Δύσκολο, σχεδὸν ἀδύνατο σήμερα, ζώντας μὲ τὴ νοο-

τροπία καὶ τὶς θεσμοποιημένες («ἐξαναγκαστὲς κατὰ 

πάντων») πρακτικὲς τοῦ ἀτομοκεντρικοῦ 

«παραδείγματος», νὰ κατανοήσουμε καὶ νὰ 

ἐμπεδώσουμε ἐμπειρικά, ὡς μοναδικὸ γνώμονα 

ἀλήθειας, τὴν κοινωνούμενη ἐμπειρία τοῦ 

ἐκκλησιαστικοῦ σώματος. Νὰ εἴμαστε τουλάχιστον 

ἐνήμεροι, ὅτι ἡ Ἐκκλησία τιμοῦσε μὲν πάντοτε καὶ 

σεβόταν τὰ κείμενα τῆς ΚΔ, ὡς τὴ μαρτυρία «τῶν 

αὐτοπτῶν καὶ ὑπηρετῶν γενομένων τοῦ λόγου» (Λουκ. 

1, 2), ἀλλὰ δὲν αὐτονόμησε ποτὲ αὐτὰ τὰ κείμενα ἀπὸ 

τὴν ἐκκλησιαστικὴ (κοινωνούμενη) πρόσληψη καὶ 

κατανόησή τους — δὲν τὰ εἰδωλοποίησε σὰν «ἀλάθητη 

πηγὴ» ἀλήθειας. Ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἀλήθεια καὶ ἡ 

κατανόηση τῆς «σημαντικῆς» μὲ τὴν ὁποία ἐκφέρεται 

(γλωσσική, εἰκαστική, μουσική, δραματουργικὴ ἢ ὅποια 

ἄλλη σημαντικὴ) παραμένει πάντοτε ἄθλημα 

(«ἄσκηση») μετοχῆς στὴν κοινωνούμενη ἐμπειρία τοῦ 

«καθόλου» σώματος τῆς Ἐκκλησίας. Καὶ ὡς ἄθλημα ἡ 

γνωστικὴ ἐμπειρία ἔχει ἐνδεχόμενη τὴν ἀποτυχία 

(ἁμαρτία), ὅπως καὶ οὐδέποτε συντελεσμένη τὴν 

ἐμπειρικὴ γνώση — εἶναι μιὰ «τελειότης ἀτέλεστος», 

πληρότητα ἀπλήρωτη πάντοτε ἡ γνώση. 

Αὐτὴ ἡ προτεραιότητα τῆς κοινωνούμενης πρόσβασης 

καὶ ὄχι ἀτομικῆς κατανόησης τῶν κειμένων, ἰσχύει 



61 

 

κατεξοχήν, θὰ ἔλεγε κανείς, γιὰ τὴν περίπτωση τῆς 

Παλαιᾶς Διαθήκης: Ἐκεῖ, ἡ καταγραφόμενη ἱστορία τοῦ 

δυσήνιου λαοῦ τῶν Ἑβραίων, μόνο ὡς συμβολισμὸς καὶ 

εἰκονιζόμενο προμήνυμα τῆς ἐνανθρώπησης τοῦ Θεοῦ 

μπορεῖ ἐκκλησιαστικὰ νὰ ἐκληφθεῖ — κατανοοῦμε τὰ 

σημαίνοντα ὡς «τύπους ἀφεγγεῖς καὶ σκιὰς 

παρηγμένας». 



62 

 

 

 

 

12. 

Γεννάει ἀπανθρωπία ἡ ἱστορικὴ-νομικὴ ἐκδοχὴ 

τῆς «πτώσης» 

 

Ἡ μακρὰ ἐδῶ, ἀρκετῶν σελίδων ἀναφορὰ στὴ 

σχετικότητα τῆς γνώσης ποὺ προσφέρουν τὰ βιβλικὰ 

κείμενα καὶ στὴν προτεραιότητα τῆς γνώσης ποὺ 

προκύπτει ἀπὸ τὴν ἐμπειρία μετοχῆς στὸ ἐκκλησιαστικὸ 

σῶμα, ἦταν εἰσαγωγικὴ σὲ τόλμημα συγκεκριμένο: Νὰ 

ἐπιχειρηθεῖ μιὰ ἐκκλησιαστική, κατὰ πρόθεση, ἀνάγνωση 

τοῦ πρώτου κεφαλαίου, ἀπὸ τὸ βιβλίο τῆς Γένεσης, στὴν 

Παλαιὰ Διαθήκη. 

Ποιά κριτήρια καὶ ποιά ὀπτικὴ διαφοροποιοῦν τὴν 

ἐκκλησιαστικὴ ἀπὸ τὴ θρησκευτικὴ ἀνάγνωση-

κατανόηση αὐτοῦ τοῦ κεφαλαίου; Ἡ ἀπάντηση στὸ 

ἐρώτημα ἴσως θὰ ἔπρεπε νὰ παραπεμφθεῖ στὴν 

«ἐσχατολογικὴ» προσμονή: μαζὶ μὲ τὴ διάκριση τῶν 

«προβάτων» ἀπὸ τὰ «ἐρίφια», τῶν «καλῶν σπερμάτων» 

ἀπὸ τὰ «ζιζάνια» — νὰ ἀναμείνει τὸ πρόβλημα «μέχρι 

τοῦ θερισμοῦ» (Ματθ. 13, 24-30). Ὅμως τὴν Ἐκκλησία τὴ 

συνιστᾶ αὐτὴ ἡ διάκριση, ἡ ἀντιδιαστολή της πρὸς τὴ 

θρησκεία εἶναι στοιχεῖο ταυτότητας τῆς Ἐκκλησίας. 

Πιθανόν, στοὺς πρώτους χριστιανικοὺς αἰῶνες, αὐτὴ ἡ 

ἀντιδιαστολὴ καὶ διαφορὰ νὰ ἦταν σαφέστερη — οἱ 

μύδροι τοῦ Χριστοῦ κατὰ Γραμματέων καὶ Φαρισαίων 



63 

 

χρονικὰ ἐγγύτεροι, ἡ εὐχαριστιακὴ συνείδηση 

ἐναργέστερη, τὸ συνοδικὸ σύστημα προέκταση τῆς 

Εὐχαριστίας. Προοδευτικά, ὡστόσο (εἰδικότερα μετὰ 

τὴν ὁλοκληρωτικὴ ἐπιβολὴ τῆς αὐγουστίνειας ἰδιοτυπίας 

στὴ μετα-ρωμαϊκὴ Δύση καὶ τὴν παγκοσμιοποίηση τοῦ 

δυτικοῦ «παραδείγματος»), ἡ διάκριση καὶ ἀντιθετικὴ 

διαστολὴ Ἐκκλησίας-θρησκείας ἀποδείχνεται ἀνάγκη 

ζωτική. 

Ἔστω καὶ μόνο γιὰ νὰ κατανοηθεῖ ὁ ζωτικὸς 

χαρακτήρας αὐτῆς τῆς ἀνάγκης (ὅτι ἀφορᾶ στὴν ἀλήθεια 

καὶ γνησιότητα καὶ χαρὰ τῆς ζωῆς, ὄχι σὲ ψυχολογικὲς 

ἐμμονὲς καὶ ἰδεοληψίες), θὰ βοηθοῦσε, ἴσως, ἡ 

ἐπιγραμματικὴ τουλάχιστον καταγραφὴ τῶν δεινῶν 

ἀπανθρωπίας ποὺ προέκυψαν ἀπὸ τὴ θρησκευτικὴ 

ἀνάγνωση τοῦ πρώτου κεφαλαίου τῆς Γένεσης: 

—Ἡ σχέση ἀνθρώπου καὶ Θεοῦ ἐκλαμβάνεται 

καταγωγικὰ ὡς νομικὴ-δικανική: Ὁ Θεὸς νομοθέτης καὶ 

κριτής, αἴτιος καὶ πηγὴ τοῦ νόμου, ταυτισμένος 

ἀφετηριακὰ μὲ τὴν ἀπαγόρευση καὶ τὴν τιμωρία. Ὁ 

ἄνθρωπος ἐλεύθερος μὲν νὰ ἐπιλέξει, ἀλλὰ ἂν δὲν 

ἐπιλέξει αὐτὸ ποὺ προκαθορισμένα «θὰ ἔπρεπε», 

παγιδεύεται στὴν παρεκτροπὴ-ἐνοχὴ καὶ τιμωρεῖται 

ἀμείλικτα στὸ διηνεκές. 

—Ἐπιβάλλεται ἡ ἐκδοχὴ τῆς ἁμαρτίας ὄχι ὡς 

ἀστοχίας-ἀποτυχίας (ἑλληνικὴ σημασία τῆς λέξης), ἀλλὰ 

ὡς παράβασης νόμου, ἀδικοπραγίας ἀξιόποινης. 

—Κατανοεῖται ἡ δικαιοσύνη-δικαιοκρισία τοῦ Θεοῦ 

σὰν ὑπέρτερη τῆς ἀγάπης του, δεσμευτικὴ τῆς ἀγάπης 



64 

 

του. Ἀπαιτεῖ «λύτρα» ὁ Θεός, γιὰ νὰ ἱκανοποιηθεῖ ἡ 

προσβεβλημένη μεγαλοσύνη του, δὲν διστάζει νὰ 

θυσιάσει τὸν ἐνανθρωπήσαντα Υἱό του, προκειμένου νὰ 

ἔχει αὐτὴ τὴν ἱκανοποίηση. Ταυτίζεται ἡ εἰκόνα τοῦ 

Θεοῦ μὲ τὸ ἀρχέτυπο τοῦ «σαδιστῆ πατέρα». 

—Υἱοθετεῖται, ἀπὸ τὴ θρησκευτικὴ ἀνάγνωση τῆς 

Γένεσης, ἕνας ἀπάνθρωπος παραλογισμός: νὰ 

κληροδοτεῖται ἡ ἐνοχή, μὲ βιολογικὴ μεταβίβαση, ἀπὸ 

τοὺς πρωτόπλαστους φυσικοὺς αὐτουργοὺς τῆς 

παρακοῆς σὲ ὁλόκληρο τὸ γένος τῶν ἀνθρώπων — 

νομοτελειακά, στὸ διηνεκές. Εἶναι παραλογισμὸς ἡ ἰδέα 

αὐτῆς τῆς μεταβίβασης, γιατὶ ἀναιρεῖ τὴν ἐλευθερία τῆς 

προσωπικῆς ὕπαρξης τοῦ ἀνθρώπου, δηλαδὴ τὴν 

εἰδοποιὸ ταυτότητα τοῦ λογικοῦ ὑποκειμένου. 

—Ἡ μεταβίβαση τῆς ἐνοχῆς γιὰ τὸ ἁμάρτημα τοῦ 

ζεύγους τῶν πρωτόπλαστων ἀνθρώπων ταυτίζεται μὲ τὸν 

τρόπο βιολογικῆς διαιώνισης τοῦ ἀνθρώπινου εἴδους: τὴ 

σεξουαλικότητα. Ἡ χρήση τῆς σεξουαλικῆς λειτουργίας 

διαιωνίζει νομοτελειακὰ τὴν ἐνοχὴ γιὰ τὸ ἁμάρτημα τῶν 

πρωτοπλάστων. Ἔτσι ἀπαξιώνεται, ἐνοχοποιεῖται καὶ 

ἀτιμάζεται ἡ ζωτικὴ καὶ ζωοποιὸς ἐρωτικὴ δυνατότητα 

τοῦ ἀνθρώπου: ἡ ἐπιθυμία, τῆς ὁποίας δίχα οὐ γίνεται 

πόθος, οὗ τέλος ἐστὶν ἡ ἀγάπη.2 

—Ἡ νομικὴ ἑρμηνεία τοῦ σταυρικοῦ θανάτου τοῦ 

Χριστοῦ, ὡς ἀναγκαίου «λύτρου» γιὰ τὴν «ἱκανοποίηση 

τῆς θείας Δικαιοσύνης», ἀγνοεῖ ἢ ἀκυρώνει βασικὲς 

διαβεβαιώσεις τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας καὶ 

μαρτυρίας (Καινῆς Διαθήκης) γιὰ τὸν Θεό, ποὺ δὲν εἶναι 



65 

 

δικαιοκρίτης, ἀλλὰ μόνο «νυμφίος», «ἐραστὴς 

μανικώτατος» τοῦ ἀνθρώπου (: παραβολὲς τοῦ ἄσωτου 

υἱοῦ, τῶν ἐργατῶν τοῦ ἀμπελῶνος, κ.ἄ.ἀ.). Εἰσάγει ἡ 

νομικὴ ἑρμηνεία (ἢ σχηματοποιεῖ) τὸ ἐνορμητικὸ 

σύνδρομο (ἔκφανση ἀτομοκεντρικῶν ἐνστικτωδῶν 

ἐνορμήσεων): νὰ συνδέει ὁ ἄνθρωπος τὴ ναρκισσιστικὴ 

δικαίωση τοῦ ἐγὼ μὲ τὴν ἔμπονη ἐξαγορὰ πραγματικῆς ἢ 

φαντασιώδους ἐνοχῆς (σύνδρομο ἐνοχῆς-ἐξαγορᾶς-

δικαίωσης).3 

—Ἡ θρησκευτικὴ (καὶ ὄχι ἐκκλησιαστικὴ) ἀνάγνωση-

ἐκδοχὴ τοῦ πρώτου κεφαλαίου τῆς Γένεσης ἐκλαμβάνει 

καὶ θέλει νὰ ἐπιβάλει σὰν ἱστορικὸ γεγονὸς 

(συντελεσμένο σὲ συγκεκριμένο χρόνο καὶ τόπο) ἕνα 

προφανέστατα καὶ αὐταπόδεικτα συμβολικὸ-ποιητικὸ-

εἰκονολογικὸ-μυθικὸ ἀφήγημα. Ὑπάρχουν στοιχεῖα ποὺ 

κραυγάζουν τὸν ἀλληγορικὸ χαρακτήρα τοῦ κειμένου, 

ὅπως: Τὰ ὀνόματα τῶν «πρωτόπλαστων» ἀνθρώπων 

(Ἀδὰμ-χοϊκός, Εὔα-ζωὴ). Ἡ ἀνθρωποπαθὴς εἰκόνα τοῦ 

Θεοῦ ποὺ «πλάθει» τὸν ἄνθρωπο «χοῦν λαβὼν ἀπὸ τῆς 

γῆς». Ἡ ἐπίσης ἀνθρωποπαθὴς εἰκόνα τοῦ Θεοῦ ποὺ 

«ἐμφυσᾶ» στὸν ἄνθρωπο ζωοποιὸ πνοή, γιὰ νὰ τὸν 

καταστήσει λογικὸ ὑποκείμενο. Ἡ ὕπνωση ποὺ 

ἐπιβάλλει ὁ Θεὸς στὸν Ἀδάμ, γιὰ νὰ ἀποσπάσει μία 

πλευρά του καὶ νὰ πλάσει ἀπὸ αὐτὴν τὴ γυναίκα-Εὔα. Ὁ 

παράδεισος κῆπος, γεωγραφικὰ προσδιορισμένος. Ἡ 

εὐλογία τῶν καρπῶν τῆς γῆς καὶ τὸ ἀνευλόγητο (γι’ αὐτὸ 

θανατηφόρο) δέντρο. Τὸ φίδι, ἀρχέγονο σύμβολο τοῦ 

κακοῦ, ποὺ συνδιαλέγεται μὲ τοὺς ἀνθρώπους σὰν 



66 

 

λογικὸ ὑποκείμενο. Ὁ περίπατος τοῦ Θεοῦ «τὸ 

δειλινόν», ὁ θόρυβος τῶν βημάτων του καὶ ὁ πρῶτος 

(ἀρχετυπικὸς) φόβος τῶν πρωτοπλάστων — ὅλες οἱ 

ἐσωτερικὲς μαρτυρίες τοῦ κειμένου διατρανώνουν τὴν 

ποιητικὴ ἐκφραστικὴ συμβολικῆς ἀφήγησης, δὲν 

ἀφήνουν τὸ παραμικρὸ περιθώριο γιὰ νὰ τὴν ἐκλάβει 

κανεὶς σὰν ἱστορικὸ συμβάν. 

—Καὶ κάτι ἀκόμα, σημαντικὸ σὲ συνέπειες: Ἡ ἐκδοχὴ 

τοῦ ἀφηγήματος τῆς Γένεσης ὡς περιγραφῆς ἱστορικοῦ 

γεγονότος συνεπιφέρει μιὰ σχιζοειδὴ ἀντίληψη τῆς 

Ἱστορίας. Σχίζεται ἡ Ἱστορία τοῦ ἀνθρώπου, ὅπως καὶ 

τοῦ κόσμου, σὲ δυὸ διαδοχικές, ριζικὰ ἀντιθετικὲς (ὄχι 

περιόδους συμβάντων ἀλλὰ) ὑπαρκτικὲς 

πραγματικότητες, ποὺ ἡ δεύτερη δὲν ἐπαληθεύει τὴν 

πρώτη: Ὑπῆρξε μιὰ περίοδος πρὶν ἀπὸ τὴν «πτώση» (τὴν 

παράβαση-ἁμαρτία) τοῦ ἀνθρώπου καὶ μιὰ περίοδος 

μετά, ποὺ ἀκόμα διαρκεῖ. Στὴν πρώτη περίοδο, τὴν 

«προ-πτωτική», λογικὰ συμπεραίνουμε ὅτι δὲν ὑπῆρχε 

ὅ,τι στὴ δεύτερη περίοδο ὀνομάζουμε κακό (δηλαδή, οἱ 

συνέπειες τῆς «παρακοῆς»-«ἀνταρσίας» τοῦ ἀνθρώπου: 

λύπες, ὀδύνες, ἀρρώστιες, φυσικὲς ἀπειλές, φθορὰ καὶ 

θάνατος). Ὑπάρχουν χριστιανοὶ ἑρμηνευτὲς τῆς Παλαιᾶς 

Διαθήκης ποὺ βεβαιώνουν (συμπεραίνοντας λογικὰ) ὅτι 

πρὶν ἀπὸ τὴν «πτώση» κάθε ἔμβιο ὑπαρκτὸ ἦταν 

ἀθάνατο, ἄφθορο — ἀφοῦ τὴ φθορὰ καὶ τὸν θάνατο τὰ 

εἰσήγαγε στὸν κόσμο ἡ παράβαση ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο τῆς 

ἐντολῆς τοῦ Θεοῦ. Ἑπομένως ὅλα τὰ θηρία ἦταν 

χορτοφάγα, τὰ φίδια δὲν ἦταν ἰοβόλα, τὰ ἐλάφια 



67 

 

συναγελάζονταν μὲ τὰ λιοντάρια καὶ τοὺς πάνθηρες, 

ἀκόμα καὶ τὰ τριαντάφυλλα δὲν εἶχαν ἀγκάθια. Δὲν 

ὑπῆρχε οὔτε σεξουαλικότητα, λέει ὁ Γρηγόριος Νύσσης, 

οἱ ἄνθρωποι θὰ πολλαπλασιάζονταν «ἀγγελικῆς ἐπινοίας 

τρόπῳ».4 Σὲ κάθε ἐποχή, καὶ σήμερα πολὺ περισσότερο, 

ἡ ἐπιστημονικὴ ἔρευνα καὶ γνώση τοῦ ἀνθρώπου 

βεβαιώνουν ὅτι ὁ θάνατος συνοδεύει καταγωγικὰ καὶ 

ἐγγράφεται νομοτελειακὰ στὶς ὑπαρκτικὲς προδιαγραφὲς 

τῆς ἔμβιας ὕλης (ἐξ ἄλλου αὐτὴ εἶναι ἡ ὁριστικὴ 

διαφορὰ τοῦ κτιστοῦ ἀπὸ τὸ ἄκτιστο — ἂν ἦταν 

ἀθάνατη ἡ πρὶν ἀπὸ τὴν «πτώση» ὑλικὴ «δημιουργία» 

τοῦ Θεοῦ, δὲν θὰ διέφερε ἀπὸ τὴ «γέννηση» τοῦ Υἱοῦ 

καὶ τὴν «ἐκπόρευση» τοῦ Πνεύματος). Ὁ θάνατος, ἡ 

περατότητα, ἐμπεριέχεται στὴν ἔννοια τοῦ κτιστοῦ, ἡ δὲ 

πραγματικότητα τῆς «τροφικῆς ἁλυσίδας» πιστοποιεῖται 

ὡς προϋποθετικὸ δεδομένο τῆς βιολογικῆς ὕπαρξης. 

—Νὰ προσθέσουμε ἕνα τελευταῖο ἀδιέξοδο πρόβλημα 

ποὺ δημιουργεῖ ἡ ἐκδοχὴ τῆς «πτώσης» ὡς ἱστορικοῦ (ἐν 

χρόνῳ) γεγονότος: Σὲ ποιά περίπου φάση τῆς ἱστορικῆς 

ἐξέλιξης τοῦ ἀνθρώπου θὰ τοποθετήσουμε τὴν «πτώση» 

του; Στὴν παλαιολιθικὴ ἐποχή, στὴ νεολιθική, στοῦ 

χαλκοῦ, στοῦ σιδήρου, στὸν ἄνθρωπο τροφοσυλλέκτη, 

κυνηγό, κτηνοτρόφο, καλλιεργητὴ τῆς γῆς, πρὶν ἢ μετὰ 

τὴ γραπτὴ σημαντική; Τὸ ἐρώτημα γιὰ τὸ ἐπίπεδο 

ἀνάπτυξης στὸ ὁποῖο βρισκόταν ὁ ἄνθρωπος ὅταν 

καταπάτησε τὴν πρώτη «ἐντολὴ» τοῦ Θεοῦ συνδέεται μὲ 

τὴν ἐκτίμηση: πόσο δίκαιη ἦταν ἡ τιμωρία (μόχθος, 

πόνος, θάνατος) ποὺ ἐπιβλήθηκε στὸ σύνολο ἀνθρώπινο 



68 

 

γένος, γιὰ τὸ παράπτωμα ἑνὸς ἄγνωστου γενάρχη, μὲ 

καλλιέργεια τοῦ ἐπιπέδου τῆς ἐποχῆς (ἴσως) τῶν 

σπηλαίων. 

 

Γεννάει ἀπανθρωπία φρικώδη ἡ θρησκευτικὴ (ἱστορικὴ-

νομικὴ) ἑρμηνεία τῶν πρώτων σελίδων τῆς Γένεσης: 

Ἀτέλειωτα πλήθη ἀνθρώπων, γενεὲς γενεῶν, ἐπὶ χιλιάδες 

χρόνια, ἔζησαν τὴ μία καὶ μοναδικὴ ζωή τους μὲ 

μοναδικὸ «νόημα» τῆς ὕπαρξής τους τὴν ἔκτιση ποινῆς 

θανάτου γιὰ τὸ ἁμάρτημα ἀπείθειας στὸν Θεὸ ἑνὸς 

πρωτόγονου προπάτορα. 
  

ΜΑΞΙΜΟΥ Ὁμολογητοῦ, Κεφάλαια Θεολογικὰ ΙΙ, Migne P.G. 90, 

1248CD. 

   

Βλ. Τὸ ρητὸ καὶ τὸ ἄρρητο, Ἀθήνα, Ἴκαρος 22008, κεφ. ΚΑ: Μεταφυσικὴ 

δικαιονομία. 

   

ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ Νύσσης, Περὶ κατασκευῆς τοῦ ἀνθρώπου ΙΖ, Migne P.G. 

44, 188-189. 

  



69 

 

 

 

 

13. 

Ἀλληγορικὴ ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἀνάγνωση τῆς 

Γένεσης 

 

Μιὰ ἐκκλησιαστικὴ ἀνάγνωση τῶν πρώτων σελίδων τῆς 

Γένεσης θὰ μποροῦσε (ἴσως, καὶ πάλι) νὰ εἶναι ἡ 

ἀκόλουθη: 

Ἡ ἀφήγηση εἶναι παραβολική, δηλαδὴ συνιστᾶ 

ἀλληγορία (ἄλλο ἀγορεύει ἀπὸ αὐτὸ ποὺ θέλει ἔμμεσα νὰ 

σημάνει). Μὴν ξεχνᾶμε ὅτι στὴ γραπτὴ μαρτυρία τῆς 

ἐμπειρίας τῆς Ἐκκλησίας (Καινὴ Διαθήκη) καὶ 

εἰδικότερα στὸ εὐαγγέλιο τοῦ Ματθαίου ποὺ 

ἀπευθυνόταν κυρίως στοὺς ἐξ Ἑβραίων Χριστιανούς, ὁ 

λόγος τοῦ Χριστοῦ καταγράφεται συχνότατα 

παραβολικός (βλ. Ματθ., ἐλάλησεν αὐτοῖς πολλὰ ἐν 

παραβολαῖς: 13, 3 – ταῦτα πάντα ἐλάλησεν ἐν παραβολαῖς 

τοῖς ὄχλοις, καὶ χωρὶς παραβολῆς οὐδὲν ἐλάλει αὐτοῖς: 

13, 34 – εἶπον αὐτῷ οἱ μαθηταί· διατί ἐν παραβολαῖς λαλεῖς 

αὐτοῖς; ὁ δὲ ἀποκριθεὶς εἶπεν αὐτοῖς· ὅτι ὑμῖν δέδοται 

γνῶναι τὰ μυστήρια τῆς βασιλείας τῶν οὐρανῶν, ἐκείνοις 

δὲ οὐ δέδοται. Ὅστις γὰρ ἔχει, δοθήσεται αὐτῷ καὶ 

περισσευθήσεται· ὅστις δὲ οὐκ ἔχει, καὶ ὃ ἔχει ἀρθήσεται 

ἐπ’ αὐτοῦ. Διὰ τοῦτο ἐν παραβολαῖς αὐτοῖς λαλῶ, ὅτι 

βλέποντες οὐ βλέπουσι καὶ ἀκούοντες οὐκ ἀκούουσι οὐδὲ 

συνιοῦσι: 13, 10-13). Αἰνιγματικὸ καὶ αὐτὸ τὸ χωρίο, ἂν 



70 

 

δὲν κατανοηθεῖ μὲ δεδομένη τὴν προτεραιότητα 

ἀπόλυτου σεβασμοῦ ἀπὸ τὸν δημιουργὸ Θεὸ τῆς 

ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου. 

Στὴν ἀλληγορία τῆς πλάσης τοῦ Ἀδὰμ καὶ τῆς 

οἰκοδόμησης (Γέν. 2, 22) ἀπὸ μία πλευρά του τῆς 

γυναίκας (Εὔας), διαβλέπουμε σημαινόμενη μιὰν 

ἰδιαιτερότητα δημιουργικοῦ ἐνεργήματος τοῦ Θεοῦ 

προκειμένου νὰ ὑπάρξει ὁ ἄνθρωπος: Ὅλα τὰ ἄλλα 

ὑπαρκτά, τοῦ μακρόκοσμου καὶ τοῦ μικρόκοσμου, 

προέκυψαν ἀπὸ τὸ δημιουργικό του πρόσταγμα — «εἶπε 

καὶ ἐγεννήθησαν» (ἐπὶ γὰρ τοῦ Θεοῦ ὁ λόγος ἔργον 

ἐστὶ).5 Ἐνῶ ἡ εἰκόνα μιᾶς χειρωνακτικῆς πράξης γιὰ τὴ 

δημιουργία τοῦ ἀνθρώπου παραπέμπει σὲ ἄμεση σχέση 

τοῦ Πλαστουργοῦ μὲ τὸ πλαστουργούμενο ὑπαρκτὸ — 

εἶναι ἡ ἵδρυση σχέσης μὲ τὴν ὁποία ὁ Θεὸς ὑποστασιάζει 

(κάνει πραγματικὴ ὕπαρξη) τὸν ἄνθρωπο, δὲν εἶναι ἕνα 

ἐπιπλέον πρόσταγμα. (Βέβαια, ἡ ποιητικὴ ἐλευθερία 

ἔκφρασης τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας θὰ διασώσει 

καὶ τὴ λέξη «πρόσταγμα» στὸν πλοῦτο τῶν σημαινόντων 

της — μὲ τὸν ἀνυπέρβλητο στίχο: Ἀρχή μοι καὶ 

ὑπόστασις τὸ πλαστουργόν σου γέγονε πρόσταγμα,6 ἀξίζει 

νὰ μνημονευθεῖ ἡ ἐξαίρεση.) 

Ἡ κλήση σὲ σχέση, ἱδρυτικὴ τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης, 

προέρχεται ἀπὸ τὸν Θεό, ἔχει σὲ αὐτὸν τὴν αἰτία-πηγή 

της, ἑπομένως πραγματώνει καὶ φανερώνει τὸν τρόπο μὲ 

τὸν ὁποῖο ἐνεργεῖ καὶ ὑπάρχει ὁ Θεός: τὴν ἀγάπη. 

Ὁρίζουμε τὴν ἀγάπη, μὲ τὴ γλώσσα τῶν ἐμπειριῶν τῆς 

κτιστῆς μας ὕπαρξης, ὡς ἔκ-σταση (ἀπὸ τὸ ἐξίσταμαι, 



71 

 

ἔξω-ἵσταμαι): ἔξοδο ἀπὸ τὶς ἀναγκαιότητες τοῦ 

ἀτομοκεντρισμοῦ, ποὺ διέπουν τὸ κτιστό, στὴν 

ἐλευθερία τῆς αὐθυπέρβασης καὶ αὐτοπροσφορᾶς. Ὁ 

Θεὸς εἶναι ἀγάπη, καὶ ἡ ἀγάπη γνωρίζει μόνο μία 

δέσμευση: τὴν αὐτοδέσμευση νὰ σέβεται τὴν ἐλευθερία 

τοῦ ἀγαπώμενου. Ὁ σεβασμὸς τῆς ἐλευθερίας τῶν 

λογικῶν του πλασμάτων εἶναι ἡ μόνη δέσμευση τῆς 

ἐλευθερίας τοῦ Θεοῦ. Μιὰ ἐξαναγκασμένη ἀγάπη δὲν 

εἶναι ἀγάπη, οὔτε ὁ ἐξαναγκασμὸς γιὰ τὸ «καλὸ» εἶναι 

ἀγάπη. Καλεῖ ἑπομένως σὲ σχέση-κοινωνία ἀγάπης τὸν 

ἄνθρωπο ὁ Θεός, ἀναμένοντας τὴν ἐλεύθερη 

ἀνταπόκρισή του, θετικὴ ἢ ἀρνητική. 

Ὀνομάζουμε λογικὴ τὴν ὕπαρξη τὴν προικισμένη μὲ 

λόγο, δηλαδὴ τὴν ἱκανὴ γιὰ σχέση, γιὰ ἐλεύθερη 

ἀνταπόκριση στὴν κλήση σὲ σχέση. Τὸ χάρισμα τοῦ 

λόγου εἶναι φυσικὸ χάρισμα (χαρακτηρίζει τὴ φύση τοῦ 

ἀνθρώπου, κάθε ἄνθρωπο) — εἶναι ἡ λογικὴ σκέψη, 

κρίση, φαντασία, ἔκφραση, ἡ σημαντικὴ ἱκανότητα 

(γλωσσικὴ ἢ καλλιτεχνικὴ) νοημάτων καὶ βιωμάτων, ἡ 

κοινωνούμενη συν-εννόηση. Ὅλες αὐτὲς οἱ δυνατότητες 

ἔχουν μήτρα-ἀφετηρία τὴ σχέση (πρβλ. τὸν ἀφορισμὸ 

τοῦ Lacan: «τὸ λογικὸ ὑποκείμενο γεννιέται στὸν τόπο 

τοῦ Ἄλλου»7). Λογικὴ εἶναι ἡ δυνατότητα νὰ συσταθεῖ 

σχέση, νὰ ὑπάρξει ἀνταπόκριση στὴν κλήση-σὲ-σχέση 

— θετικὴ ἢ ἀρνητικὴ ἀνταπόκριση. Σημαίνουμε ὡς λόγο 

τόσο τὴ δυνατότητα τῆς σχέσης, τὴ φανέρωση-γνώση-

πραγμάτωση-ἔκφραση τῆς δυνατότητας, ὅσο καὶ τὴν 



72 

 

ἐλευθερία ποὺ συνεπάγεται ἡ δυνατότητα: κατάφασης ἢ 

ἄρνησης τῆς σχέσης. 

Σὲ αὐτὸ τὸ πολυδιάστατο χάρισμα τῆς λογικότητας 

ἀναγνωρίζει ἡ Ἐκκλησία τὴν «κατ’ εἰκόνα καὶ καθ’ 

ὁμοίωσιν Θεοῦ» δημιουργία τοῦ ἀνθρώπου (Γέν. 1, 27). 

Τὸ «κατ’ εἰκόνα» δηλώνει τὴ δεδομένη ὑπαρκτικὴ 

δυνατότητα πραγμάτωσης ἢ ἄρνησης τῆς σχέσης (τὶς 

φυσικὲς προϋποθέσεις τῆς ἐλευθερίας), τὸ «καθ’ 

ὁμοίωσιν», τὴν ἐλεύθερη ἀγαπητικὴ κατάφαση (ἐνεργὸ 

προσωπικὴ ἐνεργοποίηση) τῆς φυσικῆς δυνατότητας. 

 

Ἡ δημιουργία τοῦ ἀνθρώπου «κατ’ εἰκόνα καὶ καθ’ 

ὁμοίωσιν Θεοῦ» δὲν ἀναιρεῖ τὴν κεφαλαιώδη ὑπαρκτικὴ 

διαφορὰ ἀνθρώπου καὶ Θεοῦ. Ὁ Θεὸς εἶναι ἄκτιστος, 

ἀναίτιος, αὐτοαιτία τῆς ὕπαρξής του καὶ αἰτία τοῦ 

ὑπάρχειν. Ὁ ἄνθρωπος εἶναι κτιστός, αἰτιατός, δὲν εἶναι 

ἡ δική του θέληση καὶ ἐπιλογὴ αἰτία τῆς ὕπαρξής του 

οὔτε ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ὑπάρχει. Ἡ διαφορὰ τοῦ 

Ἀναίτιου ἀπὸ τὸ αἰτιατὸ (πάντοτε μὲ τὴ λογικὴ καὶ τὴ 

γλώσσα τῆς ἀνθρώπινης ἐμπειρίας) εἶναι διαφορὰ τῆς 

ἐλευθερίας ἀπὸ τὴν ἀναγκαιότητα. 

Ὁ Θεὸς καὶ ὑπάρχει καὶ ἐνεργεῖ ἐπειδὴ ἀγαπάει, ἡ 

ὕπαρξή του καὶ ἡ ἐνέργειά του εἶναι ἐλευθερία ἀγάπης. 

Μὲ τὴν ἀνυπέρβλητη διατύπωση τῶν Ἀρεοπαγιτικῶν 

Συγγραφῶν, αὐτὸς ὁ πάντων αἴτιος, δι’ ὑπερβολὴν τῆς 

ἐρωτικῆς αὐτοῦ ἀγαθότητος ἔξω ἑαυτοῦ γίνεται καὶ οἷον 

ἀγαθότητι καὶ ἀγαπήσει καὶ ἔρωτι θέλγεται. Καὶ ἐκ τοῦ 

ὑπὲρ πάντα καὶ πάντων ἐξηρημένου πρὸς τὸ ἐν πᾶσι 



73 

 

κατάγεται κατ’ ἐκστατικὴν ὑπερούσιον δύναμιν 

ἀνεκφοίτητον ἑαυτοῦ.8 Στὴ διαδρομὴ τῶν αἰώνων 

πασχίζουμε οἱ ἄνθρωποι νὰ κατανοήσουμε καὶ 

γνωρίσουμε τὸ κάλλος καὶ τὴ σοφία τοῦ μακρόκοσμου 

καὶ τοῦ μικρόκοσμου. Τὸ μᾶλλον διαυγέστερο 

συμπέρασμά μας εἶναι πὼς αὐτὴ ἡ γνώση δὲν 

ἐξαντλεῖται ποτέ, ἀποδείχνεται ἀτελεύτητη. Τὸ ὑλικὸ 

σύμπαν εἶναι μὲν περατό, ἀλλὰ χωρὶς ὅρια (τὰ «ὅριά» 

του ἀνυπότακτα στὶς προσλαμβάνουσες τῶν 

ἀντιληπτικῶν τοῦ διαστατοῦ δυνατοτήτων μας). Ἡ 

γνώση-κατανόηση ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο τῶν δεδομένων καὶ 

τῶν λειτουργιῶν τοῦ κοσμικοῦ ὅλου ἔχουν τὴν 

ἀπεριόριστη δυναμικὴ μιᾶς προσωπικῆς σχέσης (ποὺ 

συνεχῶς ὁλοκληρώνεται χωρὶς ποτὲ νὰ περατοῦται), ὄχι 

τὸν χαρακτήρα μιᾶς ὁριστικῆς βεβαιότητας ποὺ 

κατέχεται. 

Ὁ κτιστὸς ἄνθρωπος ὑπάρχει ὑποταγμένος στὶς 

ἀναγκαιότητες ποὺ ὁρίζουν τὴν κτιστότητα: 

—Τὸ κτιστὸ ἔχει ἔναρξη καὶ λήξη, ἀρχὴ καὶ τέλος. Τὸ 

τέλος δὲν εἶναι μιὰ αἰφνίδια κατάληξη, ἀλλὰ ἡ 

περατότητα ἐνεργούμενη ὡς προοδευτικὴ φθορὰ καὶ 

ἀπρόβλεπτη τὴν ὁλοκλήρωσή της μὲ τὸν θάνατο. 

—Ὁ τρόπος τῆς ὕπαρξης τοῦ κτιστοῦ εἶναι ἀτομικὸς-

ἀτομοκεντρικός, στοὺς ἀντίποδες τοῦ σχεσιοκεντρικοῦ 

(κοινωνίας τοῦ ὑπάρχειν) τρόπου τοῦ Ἀκτίστου. Ἡ 

διαφορὰ τρόπου τοῦ ὑπάρχειν δηλώνεται στὴ γλώσσα 

μας ὡς διαφορὰ οὐσίας ἢ φύσης: εἴδους μετοχῆς στὸ 

εἶναι. Ἀτομοκεντρισμὸς σημαίνει νὰ πραγματώνεις-



74 

 

βιώνεις τὴν ὕπαρξη ὡς αὐτοσκοπό, ὡς αὐθυπαρξία, ὄχι 

τὴν ὕπαρξη ὡς κοινωνία τοῦ εἶναι, ἀγαπητικὴ 

αὐθυπέρβαση καὶ αὐτοπροσφορά, ὡς ἔρωτα ἐκ-στατικό. 

—Ὁ ἀτομοκεντρισμὸς εἶναι καταγωγικό, ὁριστικὸ 

(ὁρισμοῦ) δεδομένο τῆς ὕπαρξης τοῦ κτιστοῦ, δὲν εἶναι 

ἰδίωμα συμπεριφορᾶς, καθορίζεται μὲ βάση τὴ φύση τοῦ 

ἔμβιου ὑπαρκτοῦ, ὄχι μὲ βάση κώδικες ἠθικῆς, 

δεοντολογίες νομικῶν ὁριοθετήσεων τῆς ὠφελιμότητας 

ἢ ἀρεταλογικὲς προστακτικές. Οἱ φυσικὲς ἐνορμήσεις-

ἔνστικτα, χάρη στὶς ὁποῖες ὑπάρχει τὸ βιολογικὸ ἄτομο 

(ὁρμὴ αὐτοσυντήρησης, ὁρμὴ ὑπερίσχυσης-κυριαρχίας, 

ὁρμὴ ἡδονοθηρίας) εἶναι ἀναγκαιότητες προϋποθετικὲς 

τῆς ὕπαρξης καὶ ἐπιβίωσης τοῦ ἔμβιου ὑπαρκτοῦ, νόμος-

νομοτέλεια ποὺ διέπει τὴν κτιστότητα. 

Ὅμως, εἰδικὰ ὁ ἄνθρωπος, ἐνῶ εἶναι καὶ αὐτὸς 

ὑποταγμένος στὴ νομοτέλεια ποὺ διέπει τὴν κτιστότητα, 

ἔχει τὸ προνόμιο νὰ εἶναι προικισμένος, ἐπίσης 

καταγωγικά, καὶ μὲ τὴ δυνατότητα, πρῶτον 

συνειδητοποίησης, καὶ δεύτερον ἀντίστασης ἢ καὶ (σὲ 

κάποιο ποσοστὸ) ὑπαρκτικῆς ἀποδέσμευσης ἀπὸ τὶς 

τυφλὲς (ἄλογες) ἀτομοκεντρικὲς ἀναγκαιότητες τῶν 

κτιστῶν ὑπάρξεων. Σὲ αὐτὰ τὰ περιθώρια δυνατοτήτων 

ἐλευθερίας ἀπὸ τὴ νομοτέλεια τῆς κτιστότητας ἡ 

διήγηση τῆς Γένεσης καὶ ἡ ἐκκλησιαστική της πρόσληψη 

ἀναγνωρίζουν ἕναν εἰκονισμὸ τῆς ἐλευθερίας τοῦ Θεοῦ 

στὴ λογικὴ ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου. 

Ὁ εἰκονισμὸς σημαίνει δυνατότητα ἐνδεχόμενης 

ἐλευθερίας ἀπὸ τὴν ἀτομοκεντρικὴ νομοτέλεια καὶ 



75 

 

σχετικότητα τοῦ ἐνδεχόμενου κατορθώματος. Τὸ 

ὑπαρκτικὸ βίωμα αὐτῆς τῆς σχιζοείδειας τὸ περιγράφει 

ἀνεπανάληπτα ὁ ἀπόστολος Παῦλος (Ρωμ. 7, 14-24): Ὃ 

γὰρ κατεργάζομαι οὐ γινώσκω· οὐ γὰρ ὃ θέλω τοῦτο 

πράσσω, ἀλλ’ ὃ μισῶ τοῦτο ποιῶ... Οἶδα γὰρ ὅτι οὐκ οἰκεῖ 

ἐν ἐμοί, τοῦτ’ ἔστιν ἐν τῇ σαρκί μου, τὸ ἀγαθόν· τὸ γὰρ 

θέλειν παράκειταί μοι, τὸ δὲ κατεργάζεσθαι τὸ καλὸν οὐχ 

εὑρίσκω... Συνήδομαι γὰρ τῷ νόμῳ τοῦ Θεοῦ κατὰ τὸν 

ἔσω ἄνθρωπον, βλέπω δὲ ἕτερον νόμον ἐν τοῖς μέλεσί μου 

ἀντιστρατευόμενον τῷ νόμῳ τοῦ νοός μου καὶ 

αἰχμαλωτίζοντά με ἐν τῷ νόμῳ τῆς ἁμαρτίας τῷ ὄντι ἐν 

τοῖς μέλεσί μου. 

Τὸ νόημα τοῦ παύλειου κειμένου φωτίζεται 

ἐναργέστερα, ἂν τὴ λέξη νόμος τὴν κατανοήσουμε ὡς 

ὁριοθετημένο τρόπο καὶ τὴ λέξη ἁμαρτία ὡς ἀστοχία-

ἀποτυχία. Ὁ «νόμος» τοῦ Θεοῦ παραπέμπει στὴν 

ὑπαρκτικὴ δυναμικὴ (δυνατότητες) τῆς «κατ’ εἰκόνα 

Θεοῦ» δημιουργίας τοῦ ἀνθρώπου, καὶ ὁ «νόμος» τῆς 

ἁμαρτίας στὴ δυναμικὴ τῆς ὑπαρκτικῆς αὐτονομίας τοῦ 

κτιστοῦ. Ὁ εἰκονισμὸς τοῦ Θεοῦ ἀπηχεῖται στὴ 

λογικότητα τοῦ ἀνθρώπου: στὴ δυνατότητά του νὰ 

πραγματώνει τὴν ὕπαρξη ὡς σχέση, ὡς ἐλευθερία ἀπὸ 

ἀναγκαιότητες, ὡς «ὁμοίωση» μὲ τὸν Θεό. Ἡ ἐμμονὴ 

στὶς ὁρμὲς ὑπαρκτικῆς αὐτονομίας τοῦ κτιστοῦ συνιστᾶ 

ἁμαρτία τοῦ ἀνθρώπου, ἀστοχία-ἀποτυχία του, ὡς πρὸς 

τὴν ἐπιδίωξη μετάβασης ἀπὸ τὸ κατ’ εἰκόνα στὸ καθ’ 

ὁμοίωσιν. 



76 

 

Μιὰ τέτοια ἑρμηνευτικὴ προσέγγιση τῶν διατυπώσεων 

τοῦ Παύλου ἐπιτρέπει νὰ ἀποδώσουμε στὴ λέξη 

κτιστότητα τὸ νοηματικὸ περιεχόμενο ποὺ ἡ νομικὴ-

θρησκευτικὴ ἀνάγνωση τῆς Γένεσης ἀποδίδει στὴ λέξη 

πτώση. Ὁ Θεὸς δημιουργεῖ τὸν ἄνθρωπο μὲ προσωπικὸ 

ἐνέργημα: δὲν πλαστουργεῖ τὸ ἀνθρώπινο εἶδος, 

«κτίζει»· ζωοποιεῖ κάθε προσωπικὴ ὑπόσταση ἀνθρώπου 

(ἐνεφύσησεν εἰς τὸ πρόσωπον αὐτοῦ [τοῦ Ἀδὰμ] πνοὴν 

ζωῆς – 2, 7). Ὁ ἄνθρωπος ὑπάρχει μόνο ἐπειδὴ δέχτηκε 

αὐτὴ τὴ ζωοποιὸ κλήση-σὲ-σχέση ποὺ τὸν καθιστᾶ 

πρόσωπο — ὑπάρχει μόνο σὲ λογικὴ σχέση μὲ τὸν Θεό, 

θετικὴ ἢ ἀρνητικὴ σχέση. 

Μόνο ὁ ἄνθρωπος προικίζεται καταγωγικὰ μὲ τὴν 

ἐλευθερία νὰ πεῖ ναὶ ἢ ὄχι στὴν κλήση-σὲ-σχέση ποὺ τοῦ 

«ἐμφυσᾶ» ὁ Θεὸς χαρίζοντάς του λογικὴ-προσωπικὴ 

ὑπόσταση ζωῆς. Καὶ αὐτὴ ἡ μοναδικὴ στὸ κτιστὸ 

σύμπαν ἐλευθερία εἰκονίζεται στὴ βιβλικὴ ἀφήγηση μὲ 

τὴ γνωστὴ ποιητικὴ ἀλληγορία τοῦ θανατηφόρου 

δένδρου: 

Προϋπόθεση γιὰ νὰ ὑπάρχει κάθε ἔμβιο ὑπαρκτό, εἶναι 

νὰ παίρνει τροφή. Στὸν ἄνθρωπο, ἀποκλειστικά, ἡ 

ζωτικὴ αὐτὴ προϋπόθεση προσφέρεται ἀπὸ τὸν Θεὸ ὡς 

εὐλογία. «Εὐλογῶ» στὸ ἑβραϊκὸ πρωτότυπο τοῦ 

βιβλικοῦ κειμένου σημαίνει: ἱδρύω σχέση, συγκροτῶ-

συνιστῶ σχέση. Διαβάζουμε στὸ βιβλικὸ κείμενο: Καὶ 

ηὐλόγησεν αὐτοὺς ὁ Θεὸς (τοὺς πρωτόπλαστους) λέγων... 

ἰδοὺ δέδωκα ὑμῖν πᾶν χόρτον σπόριμον σπεῖρον σπέρμα, 

ὅ ἐστιν ἐπάνω τῆς γῆς καὶ πᾶν ξύλον, ὃ ἔχει ἐν ἑαυτῷ 



77 

 

καρπὸν σπέρματος σπορίμου, ὑμῖν ἔσται εἰς βρῶσιν 

(1, 27). Χαρίζει ὁ Θεὸς στὸν ἄνθρωπο τὴ βρώση-τροφὴ-

ζωή του ὡς εὐλογία — κάθε λήψη τροφῆς εἶναι 

ἀμεσότητα σχέσης τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν Θεὸ (αἰσθητὴ 

προσφορὰ τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ στὸν ἄνθρωπο) ποὺ 

ταυτόχρονα (ὅπως πάντοτε ἡ ἀγάπη) εἶναι καὶ κλήση σὲ 

ἀνταπόκριση, θετικὴ ἢ ἀρνητική. 

Ἡ εὐλογία, κλήση-σὲ-σχέση, χαρίζεται σὲ ἔλλογη 

ὕπαρξη, ἱκανὴ νὰ τὴν ἀποδεχθεῖ ἢ νὰ τὴν ἀπορρίψει, νὰ 

πεῖ ναὶ ἢ ὄχι στὴν ὕπαρξη-σχέση μὲ τὸν Θεό. Ἡ βιβλικὴ 

εἰκόνα τῆς ἐπιλεκτικῆς δυνατότητας εἶναι διαυγέστατη: 

Προσφέρεται στὸν ἄνθρωπο τὸ σύνολο τῶν φυτῶν, ποὺ 

ἡ χρήση-βρώση τῶν καρπῶν τους συνιστᾶ σχέση μὲ τὸν 

Θεό (εἶναι ἡ τροφὴ προσφερόμενη εὐλογία). Ὅμως 

ὑπάρχει καὶ ἕνα μοναδικὸ δέντρο, ποὺ οἱ καρποί του 

εἶναι ἀνευλόγητοι, ἡ βρώση τους δὲν ἱδρύει σχέση. Ἡ 

ἀντιπαράθεση εἰκονογραφεῖ τὸ δίλημμα τῆς ὑπαρκτικῆς 

ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου: Ἔχει νὰ ἐπιλέξει ἀνάμεσα 

στὴν ἀτομοκεντρικὴ αὐτονομία τοῦ κτιστοῦ (νὰ παίρνει 

τὴν τροφὴ-ζωή του μόνο γιὰ τὴ συντήρηση [ἢ τὴν 

ἡδονὴ] τῆς ἀτομικῆς του ὕπαρξης, ἐγκλωβισμένος στὴν 

ἐγωτικὴ ἐπιθυμία καὶ ἀνάγκη τοῦ κτιστοῦ [φθαρτοῦ καὶ 

θνητοῦ] ἀτόμου). Ἢ νὰ ἐπιλέξει τὴν ὕπαρξη ὡς 

εἰκονισμὸ καὶ ὁμοίωση τῆς ἀγαπητικῆς 

ἀλληλοπεριχώρησης τοῦ ὑπάρχειν, τῆς ἀτομικῆς 

αὐθυπέρβασης καὶ αὐτοπροσφορᾶς, ποὺ εἶναι ὁ τρόπος 

τῆς ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας καὶ πληρότητας τοῦ 

Τριαδικοῦ Θεοῦ. 



78 

 

  

ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ Νύσσης, Εἰς τὴν ἑξαήμερον, Migne P.G. 44, 73Α. 

   

Ἀκολουθία εἰς κεκοιμημένους, ἰδιόμελον, ἦχος πλάγιος β΄. 

   

Le Séminaire ΧΙ, σελ. 181. 

   

Περὶ θείων ὀνομάτων 4 ΧΙΙΙ, Migne P.G. 3, 712ΑΒ. 

  



79 

 

 

 

 

14. 

Κτιστότητα «κατ’ εἰκόνα» καὶ «ὁμοίωσιν» τοῦ 

Ἀκτίστου 

 

Ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία καὶ μαρτυρία γνωρίζει (καὶ 

ἀναγνωρίζει στὶς σελίδες τῆς Γένεσης) δύο τρόπους 

ὕπαρξης: Τὸν τρόπο τῆς Αὐτοαιτίας, τρόπο τοῦ 

Ἀκτίστου, ποὺ εἶναι ἡ ἐλευθερία τῆς ἀγάπης, ἡ ὕπαρξη 

ὡς κοινωνούμενη ἀγάπη. Καὶ τὸν τρόπο τῆς 

κτιστότητας, ποὺ εἶναι ἡ ὕπαρξη ὡς ἀτομικὴ 

αὐτοσυντήρηση-κυριαρχία-ἡδονή, ὕπαρξη ποὺ 

πραγματώνεται ὡς ἐπιδίωξη ἀτομοκεντρικῆς 

αὐτάρκειας, ἔχει ἔναρξη καὶ πέρας, ὑπόκειται σὲ φθορὰ 

καὶ καταλήγει σὲ θάνατο (ὁριστικά, καταγωγικὰ 

ἰδιώματα τῆς κτιστότητας). 

Ὁ ἄνθρωπος ὑπάρχει μὲ ὅλους τοὺς ὑπαρκτικοὺς 

περιορισμοὺς τῆς κτιστότητας, ἀλλὰ (μόνος αὐτὸς μέσα 

στὸ κτιστὸ σύμπαν) καὶ μὲ τὴν ὑπαρκτικὴ δυνατότητα 

νὰ εἰκονίσει (νὰ πραγματώσει-φανερώσει σὲ κάποιο 

ποσοστὸ — περιορισμένα) τὸν τρόπο τῆς ἀγαπητικῆς 

ἐλευθερίας τοῦ Ἀκτίστου. Ἡ φύση του (ὁ δεδομένος 

τρόπος τῆς κτιστῆς ὕπαρξής του) ἐπιβάλλει, π.χ., τὴ 

λήψη τῆς τροφῆς ὡς ἀναγκαιότητα αὐτόνομης-

ἐνορμητικῆς αὐτοσυντήρησης — ὅπως συμβαίνει καὶ μὲ 

ὅλα τὰ ἄλογα ἔμβια. Ἡ λογικὴ-προσωπικὴ ὑπαρκτική 



80 

 

του δυνατότητα τοῦ ἐπιτρέπει κάποια ἀπεξάρτηση ἀπὸ 

τὴν τυφλὴ (ἄλογη) ἀναγκαιότητα τοῦ ἐνστίκτου: Μπορεῖ 

νὰ μεταβάλει τὴν ἀτομοκεντρικὴ ἀνάγκη λήψης τῆς 

τροφῆς σὲ ἐλευθερία κοινωνίας τῆς τροφῆς, σὲ χαρὰ 

συνεστίασης. Ἂν θέλει ἡ λήψη τῆς τροφῆς-ζωῆς του νὰ 

εἶναι πραγμάτωση σχέσης, κοινωνίας, ἔρωτα 

αὐθυπερβατικοῦ, τότε λέει ἔμπρακτα ναὶ σὲ χάρισμα-

δυνατότητα ἀποκλειστικὰ ἀνθρώπινη: Δυνατότητα 

ὑπαρκτικῆς ὁμοίωσης μὲ τὴν ἐλευθερία, ἀχρονία, 

ἀδιαστασία τοῦ Ἀκτίστου. 

 

Αὐτὴ ἡ θεώρηση φωτίζει τὴ σχέση ἀνθρώπου καὶ Θεοῦ 

μὲ ὅρους ἀποκλειστικὰ ἀγάπης, ὅρους ἐλευθερίας. Στὴν 

προοπτικὴ αὐτή, τὴν ἐκκλησιαστικὴ καὶ ὄχι 

θρησκευτικὴ-νομική, ὁ Θεὸς εἶναι μόνο ἀγάπη, μόνο 

Νυμφίος-ἐραστὴς — ὄχι κριτής, ὄχι τιμωρός, ὄχι 

ἐκδικητής. Ὁ ἄνθρωπος εἶναι ἐλεύθερος νὰ ἐπιλέξει, καὶ 

μὲ ὅ,τι κι ἂν ἐπιλέξει δὲν παραβαίνει «ἐντολή»: Δὲν 

ὑπονομεύει τὴν ἐλευθερία τῆς ἐπιλογῆς του ἡ ἀπειλὴ 

τιμωρίας, ἐπιβολῆς αἰώνιων (χωρὶς χρονικὸ τέλος) 

βασανισμῶν. 

Οὔτε ὁ τρόμος, οὔτε οἱ σαδομαζοχιστικὲς ἐνοχές, οὔτε 

ὁ «παιδαγωγικὸς» βιασμὸς τῆς ἐλευθερίας τοῦ 

ἀνθρώπου συμβιβάζονται μὲ τὸν τρόπο ὕπαρξης καὶ 

ἐνέργειας τοῦ Θεοῦ. Δὲν κολάζει, δὲν ἐκδικεῖται, δὲν 

«παιδαγωγεῖ» μὲ βασανιστήρια ὁ Θεός, δὲν παγιδεύει 

τὸν ἄνθρωπο στὴν ἐλευθερία ποὺ Αὐτὸς τοῦ χάρισε, δὲν 

καιροφυλαχτεῖ γιὰ νὰ τιμωρήσει τὴν ἀποτυχία τοῦ 



81 

 

ἀνθρώπου. Τὸ ἰλιγγιῶδες γιὰ τὴν ἀνθρώπινη ἀντιληπτικὴ 

ἱκανότητα εἶναι ὁ σεβασμὸς τοῦ Θεοῦ γιὰ τὴν ἐλευθερία 

τοῦ ἀνθρώπου: Ἱδρύει ὁ Θεὸς «ἔναντι» τῆς δικῆς του 

πανισχύος μιὰ δεύτερη λογικὴ-προσωπική, «κατ’ 

εἰκόνα» του ὕπαρξη, ἱκανὴ νὰ ἀνταποκριθεῖ στὸν 

«μανικὸν ἔρωτα» τοῦ Θεοῦ ἢ νὰ ἀπορρίψει αὐτὸν τὸν 

ἔρωτα, νὰ προτιμήσει τὴν περατότητα τοῦ κτιστοῦ, νὰ 

ἀρνηθεῖ τὴν ἐλευθερία ἀπὸ χρόνο, χῶρο, φθορὰ καὶ 

σχετικότητα ποὺ τοῦ προσφέρεται. 

 

Πολύτιμο θησαύρισμα στὸ πεδίο αὐτοῦ τοῦ 

προβληματισμοῦ εἶναι ἡ σοφὴ ὑπόμνηση ποὺ μᾶς 

κατέλειπε ὁ Wittgenstein: Τὰ ὅρια τῆς γλώσσας μου εἶναι 

τὰ ὅρια τοῦ κόσμου μου (Tractatus 5, 6). Μέσα στὰ ὅρια 

τῆς κτιστῆς πραγματικότητας σημαίνουμε μὲ τὴ λέξη 

ἐλευθερία τὸ ἐνδεχόμενο (νοητικὰ συλλαμβανόμενο καὶ 

ἐμπειρικὰ σπανίως ψηλαφούμενο) τῆς μὴ 

ἀναγκαιότητας, μιᾶς ἀδέσμευτης σὲ προκαθορισμοὺς καὶ 

ἀνάγκες πράξης ἢ ὑπαρκτικῆς ἐπίγνωσης. Ὑπάρχουν 

στὴ διάρκεια τοῦ ἀνθρώπινου βίου κάποια ψήγματα 

(στιγμὲς) ἐμπειρίας ἢ «γεύσης» τῆς ἀπεξάρτησης ἀπὸ τὴ 

νομοτέλεια τῆς κτιστότητας, ἀπηχήματα ἐλευθερίας ποὺ 

σημαίνονται πάντοτε συγκριτικά, δηλαδὴ πάντοτε ὡς 

ἀνοιχτὴ δυνατότητα ἐπιλογῆς. 

Τὸ ἐνδεχόμενο ἐλευθερίας τὸ νοοῦμε πάντοτε ὡς-πρὸς 

τὶς ἀναγκαιότητες ποὺ διέπουν κάθε αἰτιατό, πάντοτε ὡς 

ἐπιλογὴ ἀποδέσμευσης. Τὸ αἰτιατὸ εἶναι αἰτιωδῶς 

ἑτεροκαθοριζόμενο, ὑπόκειται στὶς ἀναγκαιότητες τοῦ 



82 

 

ὑπαρκτικοῦ ἑτεροκαθορισμοῦ του, γι’ αὐτὸ καὶ τὸ 

ἐνδεχόμενο ἐλευθερίας του εἴπαμε ὅτι νοεῖται πάντοτε 

ὡς-πρὸς τὶς ἀναγκαιότητες ποὺ τὸ διέπουν. Δὲν ἔχουμε 

τὰ γλωσσικὰ σημαίνοντα οὔτε τὶς ἐμπειρικὲς 

παραστάσεις γιὰ νὰ νοήσουμε τὴν ἐλευθερία ὡς 

καταγωγικὴ αὐθυπαρξία — ὡς ἄναρχη, ἄχρονη, 

ἀδιάστατη ὑπαρκτικὴ πληρότητα προσωπικῆς 

(αὐτοσυνείδητης καὶ αὐτενεργοῦ) λογικότητας. 

«Ὡς δι’ ἐσόπτρου ἐν αἰνίγματι» διαστέλλουμε τὰ 

αἰτιατὰ ἀπὸ τὴν Αἰτία τους, τὰ κτιστὰ ἀπὸ τὸ Ἄκτιστο — 

τὴν ὑπαρκτικὴ ἀναγκαιότητα ἀπὸ τὴν ὑπαρκτικὴ 

ἐλευθερία. Ὀντολογικὰ προσδιοριζόμενη ἡ ἀναγκαιότητα 

δὲν εἶναι ὁπωσδήποτε τὸ «κακό», μιὰ τελεσίδικη 

συμφορὰ-ὀδύνη ποὺ διαρκεῖ ἀτελεύτητα. Εἶναι τὸ μὴ 

ἀπόλυτο (μὴ ἀπολελυμένο-ἐλεύθερο), τὸ κατ’ ἀνάγκην, 

ὄχι κατ’ ἐπιλογὴν ὑπαρκτό. Ἡ τῶν πάντων Αἰτία 

(αἰτιώδης Ἀρχὴ τοῦ ὑπάρχειν) «ἀποκαλύπτει» στὰ 

ἔλλογα αἰτιατὰ τὸν τρόπο τῆς ὕπαρξής της: «ἀγάπη 

ἐστί», τὸ εἶναι της πραγματώνεται καὶ φανερώνεται ὡς 

ἐλευθερία ἀγαπητικῆς αὐθυπέρβασης: «γεννᾶ» τὸν λόγο-

τρόπο τῆς κοινωνούμενης ὑπαρκτικῆς της πληρότητας 

καὶ «ἐκπορεύει» τὸ πνεῦμα-ταυτότητα ὑπαρκτικῆς 

ἀλληλοπεριχώρησης τῶν ὑποστάσεων ἀγάπης-

ἐλευθερίας. 

 

Ἡ ἀνάγνωση τῶν πρώτων σελίδων τῆς Γένεσης μὲ 

κριτήριο ἑρμηνείας καὶ κατανόησης μόνη τὴ διαφορὰ 

τρόπου τῆς ὕπαρξης κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου (χωρὶς 



83 

 

προσφυγὲς σὲ «πτώση» καὶ «τιμωρία») χαρίζει τὴ 

μᾶλλον διαυγέστερη (κοινωνούμενη) πρόσβαση στὸ 

ἐκκλησιαστικὸ εὐ-αγγέλιο: Ἡ ἔλλογη τρισυπόστατη 

ἀγάπη τοῦ Ἀκτίστου, «δι’ ὑπερβολὴν ἐρωτικῆς 

ἀγαθότητος», θέλει-ὀρέγεται-ἐπιθυμεῖ τὴν ὁμοίωσιν τοῦ 

τρόπου τῆς κτιστότητας μὲ τὸν δικό της τρόπο 

ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας. Καὶ ἡ σχετικὴ ἀλλὰ κρίσιμη 

ἐλευθερία τοῦ ἔλλογου κτιστοῦ (τοῦ ἀνθρώπου) ἐπιλέγει 

ἢ τὴ «σώα», πληρωματικὴ ὁλοκληρία (σωτηρία) τῆς 

ὕπαρξης ἢ τὴν ἐμμονὴ στοὺς καταγωγικοὺς τῆς 

κτιστότητας ὑπαρκτικοὺς περιορισμοὺς (ὑστερήματα) 

τῆς κτιστότητας. Δὲν πρόκειται λοιπὸν γιὰ πτώση στὸ 

κακὸ καὶ ἀέναη (γι’ αὐτὸ σκανδαλώδη) τιμωρία τῆς 

πτώσης, ἀλλὰ γιὰ τὴ μεγαλειώδη γιὰ τὶς ἐπιπτώσεις της 

περιπέτεια τῆς ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου, τὸν ἰλιγγιώδη 

σεβασμὸ τοῦ Θεοῦ γιὰ τὴν ἀνθρώπινη ἐλευθερία. 

Ἂν ὁ ἄνθρωπος εἶχε δημιουργηθεῖ ἀρχικὰ ἀθάνατος, 

τότε δὲν μποροῦμε νὰ μιλᾶμε γιὰ «δημιουργία», 

«πλάση», «κατασκευὴ» τοῦ ἀνθρώπου. Ὀφείλουμε νὰ 

χρησιμοποιῦμε ἄλλη λέξη, ἀνάλογη μὲ τὴ «γέννηση» 

τοῦ Υἱοῦ καὶ τὴν «ἐκπόρευση» τοῦ Πνεύματος, λέξη ποὺ 

νὰ δηλώνει «τὸν ἐξ ἀθανάτου ἀθάνατον», τὸν 

«συναΐδιον» τῆς ἀνάρχου ἀθανασίας τοῦ Πατρὸς καὶ τοῦ 

Υἱοῦ καὶ τοῦ Πνεύματος. Κτιστότητα (δηλαδὴ ἔναρξη 

τοῦ ὑπάρχειν) καὶ ἀθανασία (δηλαδὴ ἀπεριοριστία τοῦ 

ὑπάρχειν) εἶναι ἔννοιες ἀντιφατικές, ἀσύμβατες — ἡ μία 

ἀποκλείει τὴν ἄλλη. Ἡ ἀθανασία δὲν «κτίζεται» 

καταγωγικά, μόνο χαρίζεται ὡς ἐπιστέγασμα τοῦ «καθ’ 



84 

 

ὁμοίωσιν», δηλαδὴ τῆς ἐλεύθερης ἐπιλογῆς ἀπὸ τὸ 

ἀνθρώπινο πρόσωπο τοῦ ἐρωτικοῦ τρόπου τῆς Τριαδικῆς 

Θεαρχίας. 

 

Κυκλοφορεῖ μέσα στὴ χριστιανικὴ γραμματεία τὸ 

διανοητικὸ ἐπινόημα μιᾶς «προ-πτωτικῆς» χρονικῆς 

περιόδου, στὴν ὁποία θάνατος δὲν ὑπῆρχε στὸ κτιστὸ 

σύμπαν. Ἑπομένως δὲν ὑπῆρχε οὔτε καὶ «τροφικὴ 

ἁλυσίδα» οὔτε «φυσικὴ ἐπιλογὴ»9 οὔτε καὶ ἀσθένεια ἢ 

φθορά. Ὅλα τὰ θηρία ἦταν χορτοφάγα — στὴν ὀπτικὴ 

αὐτὴ τὰ φυτὰ δὲν λογαριάζονται ὡς ἔμβια, ἑπομένως ἡ 

ἀνάλωσή τους ὡς τροφῆς τῶν θηρίων δὲν ταυτίζεται μὲ 

τὸν θάνατο. Δὲν ὑπῆρχαν μικρόβια, βάκιλοι, βακτηρίδια, 

ἰοὶ — καὶ βεβαίως τὰ ἄνθη δὲν εἶχαν ἀγκάθια οὔτε ἡ 

διαιώνιση τῶν ἀνθρώπων γινόταν μὲ τὴ σεξουαλικὴ 

σχέση, ἀλλὰ «ἀγγελικῆς ἐπινοίας τρόπῳ».10 

Τὸ διανοητικὸ αὐτὸ ἐπινόημα εἶναι ἀπολύτως 

ἀσυμβίβαστο μὲ τὴν ἀνθρώπινη λογική, τὴν ἀνθρώπινη 

πείρα, τὴν ἀνθρώπινη ἐπιστήμη, ἀλλὰ καὶ μὲ τὸ 

ἐκκλησιαστικὸ εὐ-αγγέλιο. Ἔστω καὶ ὡς «ὑπόθεση 

ἐργασίας» δὲν λύνει κανένα ἀπὸ ὅσα ἑρμηνευτικὰ 

προβλήματα γέννησαν ὣς τώρα οἱ διαφοροποιημένες 

ἀναγνώσεις τῶν πρώτων σελίδων τῆς Γένεσης. 

Σαφέστατα ἡ σχιζοειδὴς ἀντιδιαστολὴ μιᾶς φαντασιακῆς 

«προ-πτωτικῆς» καὶ μιᾶς ρεαλιστικὰ πιστοποιούμενης 

«μετα-πτωτικῆς» περιόδου τῆς γήινης Ἱστορίας ἐπιτείνει 

τὴ σύγχυση καὶ πολλαπλασιάζει τὰ ἀδιέξοδα. 
  

Βλ. Ὀντολογία τῆς σχέσης, Ἀθήνα, Ἴκαρος 22008, κεφ. 16, σελ. 169. 



85 

 

   

Π.Ν. ΤΡΕΜΠΕΛΑ, Δογματική, τόμος Α΄, κεφ. Ζ, § Δ. 

  



86 

 

 

 

 

15. 

Τὸ κακό, προϊὸν τῆς ἐλευθερίας ἀνυπόστατο 

 

Ἂν δεχθοῦμε ὅτι πτώση τοῦ ἀνθρώπου δὲν ὑπῆρξε, ὅτι 

τὸ ἀλληγορικὸ ἀφήγημα τῆς Γένεσης ἁπλῶς 

δραματοποιεῖ, μὲ ποιητικὴ εἰκονολογία, τὴ χαρισμένη 

καταγωγικὰ στὸν ἄνθρωπο ἐλευθερία νὰ πεῖ ναὶ ἢ ὄχι 

στὴν «ὁμοίωση» μὲ τὸν τρόπο τοῦ Ἀκτίστου, τότε 

ἐγείρονται δυὸ ἀντιρρήσεις ποὺ πρέπει νὰ ἀπαντηθοῦν: 

Ἡ πρώτη ἀντίρρηση εἶναι, μήπως ἔτσι ταυτίζουμε τὴν 

κτιστότητα μὲ τὸ κακό, ἀρνούμαστε τὴ βιβλικὴ 

διαβεβαίωση ὅτι ὁ Θεὸς «εἶδε τὰ πάντα ὅσα ἐποίησεν, 

καὶ ἰδοὺ καλὰ λίαν» (Γέν. 1, 31). Βέβαια, ἡ διαβεβαίωση 

αὐτὴ («τὰ πάντα καλὰ λίαν») παρακάμπτει τὸ ἐρώτημα 

τῆς καταγωγῆς-προέλευσης τοῦ κακοῦ, ἀφήνει 

ἀνερμήνευτη τὴν ὕπαρξη καὶ παρουσία, μέσα στὸν 

«παράδεισο» ποὺ φύτεψε ὁ ἴδιος ὁ Θεός (2, 3), τοῦ 

ἔλλογου «ὄφι»: Ὁ ὄφις θὰ ἐξαπατήσει τὸν ἄνθρωπο καὶ 

θὰ τὸν παρασύρει στὴν «πτώση» προκαλώντας τὴν 

κατάρα τοῦ Θεοῦ (3, 14) καὶ τὴν καταδίκη τοῦ σύνολου 

ἀνθρώπινου γένους. 

Τὸ ποιητικὸ ἀλληγορικὸ ἀφήγημα τῶν πρώτων 

σελίδων τῆς Γένεσης δὲν ὑπακούει στὴν αὐστηρὴ λογικὴ 

συνέπεια τῶν ὅσων εἰκονολογικὰ παραθέτει — ἀνάλογη 

ἐκφραστικὴ συναντᾶμε καὶ στὴν ἀριστουργηματικὴ 



87 

 

ἀρχαιοελληνικὴ μυθολογία. Δὲν ἑρμηνεύει τὸ κείμενο 

τῆς Γένεσης, πῶς καὶ γιατί ἕνα φίδι μιλάει μὲ ἀνθρώπινο 

ἔναρθρο λόγο καὶ ὀρθὴ σύνταξη νοημάτων. Πῶς 

βρέθηκε τὸ φίδι (τὸ κακὸ) μέσα στὴν «καλὴ λίαν» 

δημιουργία τοῦ Θεοῦ, ποιός ἔδωσε τὴ δύναμη-ἐξουσία 

στὸ κακὸ νὰ παρεισφρήσει στὸν «τόπο» τῆς 

ἀποκλειστικῆς σχέσης Θεοῦ καὶ ἀνθρώπου, νὰ πλανέψει 

τὸν ἄνθρωπο διαβάλλοντας τὸν Θεό; 

Βέβαια, στὴν πανανθρώπινη Ἱστορία, οἱ ἄνθρωποι 

διέκριναν πάντα τὴ γλώσσα τῶν μύθων καὶ τῶν 

συμβόλων, τῆς ποίησης καὶ τῆς ἀλληγορίας, ἀπὸ τὴ 

γλώσσα τῆς διαπιστωτικῆς καταγραφῆς καὶ τῆς 

νοηματικῆς ὀρθότητας. Τῶν μύθων ἡ γλώσσα 

καθιστοῦσε μεθεκτή, κοινωνούμενη ἐμπειρικά, τὴ γνώση 

τῆς πραγματικότητας. Ἡ γλώσσα τῶν ἐννοιῶν 

ἐξασφάλιζε τὴν ὀρθὴ κατα-νόηση τῆς πραγματικότητας. 

Καὶ ἀνάλογα μὲ τὸ ἐπίπεδο τῆς κατὰ κεφαλὴν (ἀλλὰ καὶ 

συλλογικῆς) καλλιέργειας ἐνδιέφερε περισσότερο ἡ 

γνώση ἢ περισσότερο ἡ κατανόηση. Ἡ περίπτωση τῶν 

πρώτων σελίδων τῆς Γένεσης εἶναι μᾶλλον ἀπὸ τὶς 

σπάνιες στὴν Ἱστορία (ἴσως καὶ μοναδικὴ) ποὺ τόσοι 

πολλοί, γιὰ τόσο μακρὸ χρονικὸ διάστημα (αἰώνων) 

ἐπέμειναν στὴν ἀπαίτηση πρωτίστως γιὰ κατανόηση, ὄχι 

πρωτίστως γιὰ γνώση. 

Σὲ ἀρχαϊκὲς παραδόσεις, ἴσως θερμῶν κλιματολογικὰ 

περιοχῶν ὅπου τὸ φίδι εἶναι ἀπὸ τὶς πιὸ ὕπουλες ἀπειλὲς 

τῆς ζωῆς τοῦ ἀνθρώπου, συμβολοποιεῖται, εἰδικὰ στὸ 

φίδι, τὸ κακό: ἡ ἀπειλὴ τοῦ θανάτου, ὁ φόβος καὶ ἡ 



88 

 

ἀπέχθεια (τὰ ὁρμέμφυτα ἀντανακλαστικὰ φρίκης) γιὰ 

τὸν φορέα τῆς ἀπειλῆς. Ἡ ἀποστροφὴ εἶναι καὶ γιὰ τὴν 

ὑπουλότητα τῆς ἀπειλῆς, τὴν ἐπιθετικὴ κακότητα — 

στὴν περίπτωση τῶν πρωτόπλαστων τοῦ ἀφηγήματος 

τῆς Γένεσης, ἀπέχθεια γεννάει καὶ ἡ δολιότητα τῆς 

ἐπιχειρηματολογίας τοῦ φιδιοῦ, τὸ ψέμα, ἡ 

κακεντρέχεια, ἡ κακοβουλία, ἡ σαδιστικὴ χαιρεκακία. 

Μὲ τὸ φίδι ὡς σύμβολο τοῦ κακοῦ, τὸ κακὸ ταυτίζεται 

αὐτονόητα στὶς συνειδήσεις μὲ τὴν ἐπιθετικὴ ἀπειλή, τὴν 

ἐνεργό, θελημένη, σκόπιμη ἄρνηση τοῦ καλοῦ, τοῦ 

ἀγαθοῦ. Ἔτσι, ἐνῶ μοιάζει λογικὰ συνεπὲς νὰ 

ὑπαλλάξουμε ἑρμηνευτικὰ τὴν «πτώση» μὲ τοὺς 

ὑπαρκτικοὺς περιορισμοὺς καὶ τὶς ἀναγκαιότητες ποὺ 

συνεπάγεται ἡ κτιστότητα, δυσκολευόμαστε νὰ 

ταυτίσουμε τὴν κτιστότητα μὲ τὸ ἐνεργὰ καὶ ἐμπρόθετα 

τελούμενο κακό. Ἡ κτιστότητα ταυτίζεται μὲ τὴν 

περατότητα, τὴ δέσμευση τῆς ὕπαρξης σὲ τεθειμένα ὅρια 

(μετρητοῦ χρόνου, διαστατοῦ χώρου, νομοτελειακῆς 

φθορᾶς, ἀναπότρεπτου θανάτου). Ταυτίζεται καὶ μὲ τὴν 

ὑποταγὴ σὲ ἀναγκαιότητες (ἄλογες ἐνορμήσεις, τυφλὰ 

πάθη), σὲ ὑπαρκτικὲς στερήσεις (σχετικότητα τῆς 

ἐλευθερίας, περιορισμῶν τῆς δημιουργικότητας), μὲ τὴν 

κολόβωση δυνατοτήτων (γενετήσιας ἀναπαραγωγῆς, 

σωματικῆς ἀντοχῆς, ὅρασης, ἀκοῆς). 

Τὸ κακὸ εἶναι διαφορετικό: Δὲν δηλώνει ἁπλῶς 

περιορισμοὺς καὶ ἐλλείψεις, ἀλλὰ καὶ ἐνεργό, 

ἐμπρόθετη, σκόπιμη ἄρνηση ἢ διαστροφὴ τοῦ καλοῦ, 

στρεβλωτικὴ (θελημένη) παραποίηση ἢ ὑπονόμευση τοῦ 



89 

 

ἀγαθοῦ. Μὲ τὴν κτιστότητα μοιάζει νὰ συμβιβάζεται 

ἁπλῶς ὁ ἄνθρωπος παθητικά, ὑποτάσσεται, «ἑκὼν-

ἄκων», στὴν ἔλλειψη, στὸν ἀτομοκεντρισμὸ τῆς 

αὐτοσυντήρησης καὶ τῆς ἡδονῆς, στὸν τελικὸ μηδενισμὸ 

τῆς ὕπαρξής του. Ἐνῶ τὸ κακὸ μοιάζει νὰ τὸ ἐπιλέγει 

ἐνεργά, νὰ τὸ «γεννάει»-ἐφευρίσκει, νὰ τὸ ἀποφασίζει, 

νὰ τὸ μηχανεύεται. 

Γιὰ νὰ εἰκονογραφήσουμε (νὰ παρουσιάσουμε μὲ 

εἰκόνες) τὴ διαφορά, θὰ λέγαμε: Ὅταν ὁ ἄνθρωπος 

σκοτώνει τὸν συνάνθρωπό του ἀμυνόμενος (γιὰ νὰ 

προστατέψει τὴ γῆ του, τὸ σπιτικό του, τοὺς καρποὺς 

τοῦ μόχθου του), ὁ φόνος εἶναι μέσα στὶς προδιαγραφὲς 

τοῦ ἀτομοκεντρισμοῦ τῆς κτιστότητας. Ὅταν σκοτώνει 

σαδιστικὰ βασανίζοντας συνάνθρωπο (τοῦ βγάζει τὰ 

μάτια, τὸν ἀκρωτηριάζει, τὸν γδέρνει, τὸν σουβλίζει 

ζωντανό, τὸν ρίχνει στὴν πυρά, τὸν σταυρώνει γιὰ νὰ 

τὸν βλέπει νὰ πεθαίνει σφαδάζοντας) τὰ φρικαλέα 

ἐπινοήματα τοῦ ἀνθρώπου, ποὺ κατακλύζουν τὴν 

ἀνθρώπινη Ἱστορία, δὲν εἶναι σύνδρομα τῆς 

κτιστότητας, εἶναι τὸ κακό: ἄλλου εἴδους ὑπαρκτικὸ 

γεγονός, ἄλλης κατηγορίας ἐνεργήματα. 

Εἶναι ὅμως ἔτσι, πραγματικά; Ἡ φρίκη τῆς 

ποικιλότητας μεθόδων, ἐπινοήσεων καὶ τεχνικῆς 

βασανισμῶν, ὁ πολυμήχανος σαδισμός, ἡ ὠμὴ βία τῆς 

ληστείας, ἡ κατάφωρη ἀδικία, ἡ πανουργία καὶ 

δολιότητα τῆς συκοφαντίας, τῆς σπίλωσης, τοῦ 

ἐσκεμμένου διασυρμοῦ, τοῦ ἐξευτελισμοῦ καὶ τῆς 

ἐξουθένωσης συνανθρώπων, ἡ τερατωδία τῆς 



90 

 

παιδεραστίας ἀλλὰ καὶ κάθε βιασμοῦ, εἶναι δυνατὸ νὰ 

θεωρηθοῦν μόνο συνέπειες τῶν ὑπαρκτικῶν 

περιορισμῶν, τῶν ἀδυσώπητων ἀναγκαιοτήτων ποὺ 

διέπουν τὴν κτιστότητα; 

 

Στὴν ἐκκλησιαστικὴ ἐκφραστικὴ μιλᾶμε γιὰ τὸν τρόπο 

τοῦ Ἀκτίστου καὶ τὸν τρόπο τοῦ κτιστοῦ: Τὸν τρόπο τῆς 

ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας, ποὺ πραγματώνεται ὡς κοινωνία 

ἀγαπητικῆς αὐθυπέρβασης καὶ αὐτοπροσφορᾶς — εἶναι 

ὁ τρόπος τοῦ καλοῦ. Καὶ γιὰ τὸν ἀτομοκεντρικὸ τρόπο 

ὑπαρκτικῆς αὐτονομίας τοῦ κτιστοῦ, ποὺ δεσμεύεται σὲ 

περιορισμοὺς καὶ ἀναγκαιότητες καταλήγοντας στὸν 

θάνατο — εἶναι ὁ τρόπος τοῦ κακοῦ. 

Μὲ τὴ λέξη τρόπος δὲν σημαίνουμε ποτὲ μιὰ 

συντελεσμένη, ὁλοκληρωμένη (καὶ γι’ αὐτὸ παγιωμένη) 

ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα. Σημαίνουμε ἕνα γίγνεσθαι 

— μιὰ μετάβαση ἀπὸ δόξης εἰς δόξαν, γιὰ τὸ Ἄκτιστο ἢ 

γιὰ τὸ «καθ’ ὁμοίωσιν» κτιστό (2 Κορ. 3, 18), καὶ μιὰν 

ἐξελικτικὴ δυναμικὴ πρὸς τὸν μηδενισμὸ τῆς ὑπαρκτικῆς 

αὐτονόμησής του, γιὰ τὸ κτιστό. Ὁ τρόπος τῆς ὕπαρξης 

ἔχει τὴ δυναμικὴ πραγμάτωσης τῆς σχέσης ἢ τὴ 

δυναμικὴ ἐνόρμησης τῆς μὴ-σχέσης (τῶν ἀπαιτήσεων 

ὑπαρκτικῆς αὐτάρκειας) — τόσο ἡ ἀγάπη ὅσο καὶ ὁ 

ἀτομοκεντρισμὸς συνιστοῦν ἕνα συνεχῶς τελειούμενο 

καὶ οὐδέποτε πληρούμενο δυναμικὸ γεγονός. 

Τὴν ἀπεριόριστη δυναμικὴ τῶν ἐκζητήσεων-

ἀπαιτήσεων τοῦ ἀτομοκεντρισμοῦ τὴ σημαίνουμε μὲ τὴ 

λέξη ἀπληστία (α στερητικὸ καὶ πίμπλημι, γεμίζω): Εἶναι 



91 

 

ἡ ἀκατάσχετη ἐπιθυμία γιὰ τὸ περισσότερο, τὸ ἀνέφικτο 

τοῦ χορτασμοῦ, τῆς πλήρωσης, ἡ ἀσίγαστη βουλιμία, ἡ 

πλεονεξία (ἀνάγκη πλέον-ἔχειν, συνεχῶς). Ἂν ἡ 

κτιστότητα σημαίνει ἐξ ὁρισμοῦ ὑπαρκτικὸ ἔλλειμμα (σὲ 

σύγκριση μὲ τὴν πληρότητα τοῦ Ἀκτίστου), ὑπαρκτικοὺς 

περιορισμούς, ὑπαρκτικὲς στερήσεις, ἡ βίωση τῶν 

περιορισμῶν καὶ στερήσεων ἐπιτείνει τὴν ὑπαρκτικὴ 

ἀνάγκη τῆς ὁλοκληρίας. Αὐτὴ ἡ δεδομένη (φυσικὴ) 

ἀνάγκη εἶναι τὸ ἐφαλτήριο τόσο γιὰ τὴν ἐπιδίωξη τῆς 

μετάβασης ἀπὸ τὸ «κατ’ εἰκόνα» στὸ «καθ’ ὁμοίωσιν» 

ὅσο καὶ γιὰ τὴν αὐτεγκατάλειψη στὴ (σισύφεια) ὁρμὴ 

αὐτονομίας τοῦ κτιστοῦ. Γεννάει ἢ τὴν πρόοδο στὴν 

αὐτοπροσφορὰ ἢ τὴν πρόοδο στὴν ἀπληστία 

ἀτομοκεντρικῆς αὐτάρκειας: Θέλει ὄχι ἁπλῶς τὴ 

θανάτωση τοῦ ἐπίβουλου «ἄλλου», ἀλλὰ τὸν φριχτότερο 

βασανιστικὸ ἀφανισμό του — μεγεθύνει στὸ ἔπακρο ἡ 

ὁρμὴ κάθε καταγωγικὴ ἐγωτικὴ ἐνόρμηση. 

Θὰ μπορούσαμε συμπερασματικὰ νὰ ποῦμε πὼς ὅ,τι 

ὀνομάζουμε κακὸ εἶναι, πραγματικά, ἕνα προϊὸν τῆς 

ἐλευθερίας μὲ τὴν ὁποία προικίστηκε ὁ κτιστὸς 

ἄνθρωπος. Κάθε ἄλλη ἑρμηνεία ἀποδίδει ἀναπότρεπτα 

ὀντολογικὴ (ὑπαρκτικὴ) αὐτονομία στὸ κακὸ καὶ ὁδηγεῖ 

στὰ ἀδιέξοδα τοῦ Γνωστικισμοῦ-Μανιχαϊσμοῦ, μὲ τὴν 

ἐφιαλτικὴ ἀπανθρωπία τῶν συνεπειῶν τους. 



92 

 

 

 

 

16. 

Ἱστορικὰ παράγωγα τῆς ἀλήθειας ὡς ὀρθότητας 

 

Ὑπάρχει καὶ δεύτερη ἀντίρρηση στὴν ἑρμηνευτικὴ 

ὀπτικὴ ποὺ ἀρνεῖται τὴν πτώση τοῦ ἀνθρώπου ὡς 

ἱστορικὸ γεγονός. Εἶναι αὐτὴ ποὺ θέλει νὰ σεβαστεῖ καὶ 

νὰ μὴν παραβλέψει τὸ πλῆθος τῶν βιβλικῶν ἀναφορῶν, 

Παλαιᾶς καὶ Καινῆς Διαθήκης, ὅπου ἡ ἱστορικὴ ἐκδοχὴ 

τῆς πτώσης ἐκφέρεται ὡς αὐτονόητη καὶ ὁ Θεὸς 

ὁπωσδήποτε δικαιοκρίτης, τιμωρός, ἐκδικητής, φορέας 

ὀργῆς, ἡγεμονικὰ αὐθαίρετος (ὃν ἂν θέλει ἐλεεῖ, ὃν δὲ 

θέλει σκληρύνει – Ρωμ. 9, 18). 

Τὸ μόνο ποὺ μπορεῖ νὰ ἀντιτάξει κανεὶς σὲ αὐτὴ τὴν 

ἀντίρρηση εἶναι τὸ γεγονὸς ὅτι στὴν Ἐκκλησία ἡ Ἁγία 

Γραφὴ δὲν χρησιμοποιεῖται σὰν «πηγὴ» ἢ αὐθεντία 

ἰδεολογικῆς «ὀρθότητας» — ὅπως, λ.χ., τὰ κείμενα τοῦ 

Μὰρξ στὸν μαρξισμό, τοῦ Φρόυντ στὸν φροϋδισμὸ καὶ 

λοιπὰ ἀνάλογα. Στὸ πλαίσιο τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ τρόπου 

ἡ Ἁγία Γραφὴ δὲν διαβάζεται ἀπὸ τὸν κάθε Χριστιανὸ 

ἀτομικά, ἰδιωτικά. Διαβάζεται μόνο κοινωνούμενη, μόνο 

ἐνταγμένη στὴ λατρεία τῆς Ἐκκλησίας, στὴ λειτουργία 

τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ σώματος. 

Τὸ ὁδοδεικτικὸ αὐτὸ τυπικὸ μᾶς φανερώνει ὅτι ἡ 

ἀτομικὴ ἀνάγνωση-κατανόηση δὲν ἀρκεῖ: δὲν 

ἐξασφαλίζει οὔτε ἐγγυᾶται τὴ γνώση-πρόσβαση στὰ ὅσα 



93 

 

μαρτυρεῖ ἡ Γραφή. Ἡ πρόσβαση στὴ γνώση-εὐαγγέλιο 

τῆς Ἐκκλησίας προϋποθέτει μετοχὴ στὸν εὐχαριστιακὸ 

τρόπο (λατρεία) τῆς Ἐκκλησίας, στὴν κοινωνούμενη 

ἐμπειρία τῶν μελῶν τοῦ σώματος. 

Ἀλλὰ καὶ ἡ ἐμπειρικὴ λατρευτικὴ μετοχὴ δὲν σημαίνει 

μιὰ «πληρέστερη», «αὐθεντικότερη» κατανόηση. 

Σημαίνει μετάθεση-ἀλλαγὴ τοῦ «πλαισίου», τῆς 

«ποιότητας», τῶν «στόχων» τῆς κατανόησης. Ἀλλιῶς 

«κατανοεῖ» τὸ κλάμα ἑνὸς βρέφους ἡ μητέρα του, 

ἀλλιῶς ἕνας ἐνοχλημένος στὸν ὕπνο του γείτονας — καὶ 

τὸ παράδειγμα εἶναι σαφῶς ὑποδεέστερο τῆς 

ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας. Γιὰ τὴν ἀτομικὴ ἀνάγνωση-

κατανόηση, τὸ πλῆθος τῶν ἀντιφάσεων μεταξὺ Παλαιᾶς 

καὶ Καινῆς Διαθήκης ἢ μέσα σὲ μόνη τὴν ΚΔ, εἶναι ἕνα 

προκλητικὸ σκάνδαλο. Τὸ ἴδιο καὶ οἱ ἀντικρουόμενες 

πατερικὲς ἑρμηνεῖες συγκεκριμένων βιβλικῶν χωρίων. 

Ἡ ἀλήθεια γιὰ τὴν Ἐκκλησία δὲν ταυτίζεται μὲ τὴν 

ὀρθότητα τῶν διατυπώσεων, ἡ ἀλήθεια γνωρίζεται μόνο 

μὲ τὴ μετοχὴ στὴν κοινωνούμενη ἐμπειρία τοῦ 

ἐκκλησιαστικοῦ σώματος. Ἡ γνώση ποὺ ἡ μετοχὴ 

προσπορίζει δὲν μπορεῖ ποτὲ νὰ ἀντικειμενοποιηθεῖ σὲ 

στερεότυπη ὀρθότητα, ποὺ τὴν κατέχει ἐξουσιαστικὰ τὸ 

ἄτομο θωρακίζοντας τὸ ἐγώ του. Ἡ κοινωνούμενη 

γνώση μόνο σημαίνεται (δηλώνεται) πάντοτε μὲ 

συμβολικὴ-εἰκονογραφικὴ ἐκφραστική, ὅπου ἡ 

κατανόηση τῶν σημαινόντων δὲν ταυτίζεται μὲ τὴ γνώση 

τῶν σημαινομένων. Ἡ ἐκφραστικὴ τῶν εἰκόνων, τῆς 

ἀλληγορίας, τῶν συμβόλων παραπέμπει-χειραγωγεῖ στὴ 



94 

 

μετοχή: στὴν παραίτηση ἀπὸ τὴν ἀτομικὴ αὐτάρκεια τῆς 

κατανόησης, στὴν ἀναγνώριση τῆς γνώσης ὡς δώρου-

δωρήματος σχέσης. 

 

Ἡ διαφοροποίηση τῆς κοινωνούμενης γνώσης ἀπὸ τὴν 

ἀτομικὴ κατανόηση λειτούργησε ὡς καταλύτης γιὰ νὰ 

σχιστεῖ στὰ δυὸ τὸ ἑνιαῖο «καθόλου» σῶμα τῆς 

χριστιανικῆς Ἐκκλησίας καὶ νὰ κατατμηθεῖ στὴ 

συνέχεια σὲ πλῆθος ἀτέλειωτο «ὁμολογιακῶν» 

ὁμαδοποιήσεων. Ἀποσχίστηκαν καὶ ἐπίσημα (σὲ μιὰ 

πρώτη φάση τὸν 9ο αἰώνα, καὶ ὁριστικὰ τὸν 11ο) οἱ 

νεόφυτοι τότε στὴ Δυτικὴ Εὐρώπη μετανάστες 

πληθυσμοὶ — αὐτονομήθηκε μὲ τὴν ἀπόσχιση ἕνας 

καινοφανής, θρησκευτικοῦ (ὄχι ἐκκλησιαστικοῦ) 

χαρακτήρα Χριστιανισμός, συνεπέστατα 

ἀτομοκεντρικὸς ὅπως κάθε «φυσικὴ θρησκεία». Μαζί 

του γεννήθηκε ἕνα καινούργιο πολιτισμικὸ 

«παράδειγμα» πού, μετὰ τὴν ἱστορικὴ ἐξαφάνιση τοῦ 

ἑλληνο-εκκλησιαστικοῦ «παραδείγματος» 

παγκοσμιοποιήθηκε ραγδαῖα μὲ τὴν ἀκαταμάχητη 

δυναμικὴ πρωτογονισμοῦ τῶν ἀτομοκεντρικῶν 

προτεραιοτήτων. 

Γιὰ τὸν παγκοσμιοποιημένο Δυτικὸ Πολιτισμό, 

καταγωγικὰ καὶ ἕως σήμερα, ἡ ἀλήθεια ταυτίζεται μὲ 

τὴν ὀρθότητα τῆς ἀτομικῆς κατανόησης. Τὴν ὀρθότητα 

τὴν ἐξασφαλίζει καὶ τὴν καθιστᾶ «ἀντικειμενικὴ» 

(«ἐξαναγκαστὴ κατὰ πάντων») μιὰ δεδομένη αὐθεντία. 

Ὑπέρτατη αὐθεντία εἶναι ὁ Θεός, μέσῳ τοῦ ἐπὶ γῆς 



95 

 

ἐκπροσώπου του, ὁ ὁποῖος, ὅταν ἀποφαίνεται ex 

cathedra, εἶναι ἀλάθητος. Ὁ ἀλάθητος ἀντιπρόσωπος τοῦ 

Θεοῦ ἐπὶ τῆς γῆς ἔχει τὴν ἁρμοδιότητα καὶ τὴν εὐθύνη 

νὰ ἐντοπίζει καὶ νὰ ἐξουδετερώνει κάθε παραχάραξη ἢ 

ἄρνηση τῆς «ὀρθότητας». Ἐπιβάλλει, γιὰ παράδειγμα, 

«πίνακες ἀπαγορευμένων (ἐπειδὴ ἀρνοῦνται ἢ 

διαστρέφουν τὴν ὀρθότητα) βιβλίων» (Index Librorum 

Prohibitorum), δικάζει καὶ τιμωρεῖ γιὰ τὰ φρονήματά 

τους ὅσους παραβιάζουν μὲ αὐτὰ τὴ στερεότυπη 

«ὀρθότητα», καίει στὴν πυρά, γιὰ παραδειγματισμό, 

τοὺς ἀμετανόητους πλανεμένους (Inquisitio κ.λπ.). 

Τὴν προσωποποιημένη (στὸν παπικὸ θεσμὸ) ἐκδοχὴ 

τῆς αὐθεντικῆς «ὀρθότητας» καὶ τὴν ἀπανθρωπία τῶν 

συνεπειῶν της ἀμφισβήτησε στὴ Δύση ὁ 

Προτεσταντισμός. Δὲν ἀμφισβήτησε τὴν ταύτιση τῆς 

ἀλήθειας μὲ τὴν ὀρθότητα, ἀλλὰ τὸν ἐντοπισμὸ τῆς 

ἀλήθειας-ὀρθότητας στὴν παπικὴ αὐθεντία. Μετατόπισε 

τὴν αὐθεντία τῆς ὀρθότητας ἀπὸ τὸν «ἀντιπρόσωπο» τοῦ 

Θεοῦ (vicarius Christi) στὸν «λόγο» τοῦ Θεοῦ, στὸν 

γραπτό του λόγο, στὴ Γραφή (sola scriptura). 

Ἔτσι ὅμως, μὲ τὸν Προτεσταντισμό, οἱ ἐκδοχὲς τῆς 

ἀλήθειας-ὀρθότητας ἔγιναν τόσες ὅσοι καὶ οἱ ἑρμηνευτὲς 

τῆς Γραφῆς. Ἡ πολυδιάσπαση τοῦ Χριστιανισμοῦ σὲ 

«ὁμολογίες» (confessiones) συνοδεύτηκε καὶ πάλι ἀπὸ 

ἀπάνθρωπους φανατισμοὺς καὶ ἐξουσιαστικὲς 

ἀπαιτήσεις, ἀνάλογες μὲ αὐτὲς ποὺ εἶχαν ἀπορρεύσει 

ἀπὸ τὸ «παπικὸ ἀλάθητο» — οἱ «θρησκευτικοὶ πόλεμοι» 

στὴν Εὐρώπη (μεταξὺ ρωμαιοκαθολικῶν καὶ 



96 

 

προτεσταντῶν [Οὐγενότων στὴ Γαλλία, 1562-1598] ἢ ὁ 

«τριακονταετὴς πόλεμος», 1618-1648 [μεταξὺ 

ρωμαιοκαθολικῶν καὶ λουθηρανῶν]) συνέδεσαν στὶς 

συνειδήσεις τὶς θρησκευτικὲς ἀντιμαχίες μὲ τυφλὲς 

ἀνθρωποσφαγές, ἀδιάλλακτο μίσος, αἱμοβόρες 

ἐμπάθειες. 

Προετοιμάστηκε μὲ αὐτὸν τὸν τρόπο στὴ Δύση τὸ 

κοινωνικὸ κλίμα γιὰ τὴν ἀπαίτηση νὰ ἀποδεσμευθεῖ ἡ 

ἀλήθεια-ὀρθότητα ἀπὸ κάθε σύνδεσή της μὲ τὴ 

μεταφυσικὴ αὐθεντία. Δὲν ἀμφισβητήθηκε (οὔτε ἀπὸ 

πραγματικὰ μεγάλους στοχαστὲς στὴ Δύση) ἡ ταύτιση 

τῆς ἀλήθειας μὲ τὴν ὀρθότητα τῆς ἀτομικῆς κατανόησης 

(διάβαζαν οἱ Δυτικοὶ καὶ διαβάζουν τὸν Ἡράκλειτο ἢ 

τὸν Ἀριστοτέλη, χωρὶς νὰ ὑποψιάζονται τὶς ἀποφατικὲς 

προϋποθέσεις τῆς ἑλληνικῆς γνωσιοθεωρίας). Ἁπλῶς 

μετέθεσαν τὴν αὐθεντία τῆς ὀρθότητας ἀπὸ τὶς πηγὲς 

μεταφυσικῆς ἐγκυρότητας σὲ δεδομένα τῆς φυσικῆς 

πραγματικότητας καὶ ἐμπειρίας: Ταυτίστηκε ἡ ὀρθότητα 

μὲ τὴν ἀποτελεσματικότητα τῆς λογικῆς ποὺ ἀρθρώνει 

τὴ φύση σὲ λειτουργικὴ ὁλότητα, ὅπως καὶ μὲ τὴ φυσικὴ 

λογικότητα τοῦ ἀνθρώπινου νοῦ — τὴν ἱκανότητά του νὰ 

κατα-νοεῖ τὶς λογικὲς σταθερὲς τῆς φύσης (νὰ 

σημειογραφεῖ-συμβολίζει τὰ δεδομένα καὶ τὴ σύνταξη 

τῶν δεδομένων τῆς φυσικῆς πραγματικότητας). 

Ἀλλὰ καὶ ἡ παράκαμψη τῆς μεταφυσικῆς μὲ καταφυγὴ 

στὴν αὐθεντία τῆς φυσικῆς λογικότητας δεσμεύεται 

ἐπίσης στὶς διαφοροποιημένες ἐκδοχὲς καὶ ἀξιολογήσεις 

τῆς ὀρθολογικῆς ἐγκυρότητας, πολυμερίζεται σὲ 



97 

 

ἀντιμαχόμενες φανατικὲς ἐκτιμήσεις καὶ προτιμήσεις. 

Ὑπάρχει στὸν ἄνθρωπο φυσικὰ δεδομένη ἡ ἀνάγκη 

καταφυγῆς σὲ «αὐθεντίες», ποὺ μὲ τὸ κύρος τῆς 

ἰδιοφυΐας τους θωρακίζουν τὴν ἀνασφάλεια τοῦ ἀτόμου 

— συχνὰ ἡ ἀνασφάλεια κατασκευάζει τέτοια εἴδωλα 

μυθοποιημένης ἐγκυρότητας. 

Ἔτσι γεννήθηκαν στὴ νεωτερικὴ Δύση, σὰν συνέχεια 

τῶν θρησκευτικῶν «ὁμολογιῶν», οἱ πολυποίκιλοι «-

ισμοί», οἱ (ὀργανωμένες σὲ «στρατόπεδα» ἢ μαχητικὲς 

«παρατάξεις») ἰδεολογίες: Προτάσεις ἑρμηνείας τῆς 

ὕπαρξης καὶ τῶν ὑπαρκτῶν ἢ προτάσεις ὀργάνωσης τῆς 

«γενικῆς εὐτυχίας» τῶν ἀνθρώπων βασισμένες ἡ 

καθεμιὰ στὶς «Γραφὲς» κάποιου ἰδιοφυοῦς στοχαστῆ καὶ 

εἰδωλοποιημένες ἀπὸ τοὺς μαζοποιημένους ἀνασφαλεῖς 

σὲ «ἀλήθεια» ἀπόλυτης «ὀρθότητας». Οἱ «Γραφὲς» τοῦ 

Μὰρξ ἔγιναν «μαρξισμός», τοῦ Χίτλερ «ναζισμός», τοῦ 

Φρόυντ «φροϋδισμός», τοῦ Μάο «μαοϊσμός», καὶ πάει 

λέγοντας. Καὶ πληρώθηκε μὲ πρωτόγνωρους στὴν 

Ἱστορία ποταμοὺς αἱμάτων, τερατώδη μηχανεύματα 

φρικωδίας βασανισμῶν, ἡ στράτευση ἑκατομμυρίων 

ἀνθρώπων σὲ τέτοιες ἐκδοχὲς τῆς ἀλήθειας ὡς 

ὀρθότητας. 

 

Ἡ ἀπογοήτευση καὶ ἀπὸ τοὺς «-ισμοὺς» (τὶς ἰδεολογίες) 

ὁδήγησε σχεδὸν νομοτελειακὰ τὸ παγκοσμιοποιημένο 

πιὰ «παράδειγμα» τῆς Δύσης στὴ χρονολογικὰ τελευταία 

(τρέχουσα σήμερα) ἐκδοχὴ τῆς ἀλήθειας ὡς ὀρθότητας: 

Ἡ ὀρθότητα ἔγινε συνάρτηση μόνο τῆς ὠφελιμότητας — 



98 

 

οὔτε τῆς μεταφυσικῆς (θείας) αὐθεντίας οὔτε τῆς 

φυσικῆς λογικότητας οὔτε τῶν αὐτονόητων γιὰ ὅλους 

κανόνων τῆς λογικῆς σύνταξης. Ὀρθό, δηλαδὴ ἀληθινό, 

εἶναι μόνο τὸ κοινὰ ἀναγνωριζόμενο ὡς χρήσιμο, ὡς 

ὠφέλιμο. 

Ἡ χρονολόγηση καταγωγῆς τοῦ ὠφελιμισμοῦ εἶναι 

δύσκολη. Ἐντελῶς ὠφελιμοθηρικὰ ἦταν, ἀπὸ τὸν 19ο 

κιόλας αἰώνα, τὰ γεννήματα τῆς φιλοσοφίας τοῦ 

Διαφωτισμοῦ (δηλαδὴ τοῦ Ἱστορικοῦ Ὑλισμοῦ): ὁ 

σοσιαλισμός, ὁ κομμουνισμός, ὁ καπιταλισμός. Ξεκινοῦν 

καὶ τὰ τρία ἀπὸ τὴν παραδοχὴ ὅτι ἡ οἰκονομία κινεῖ τὴν 

Ἱστορία, ἐπειδὴ ὁ ἄνθρωπος εἶναι ἕνα γεγονὸς ὑλικῶν 

(τῶν μόνων πραγματικῶν) σχέσεων. Οἱ σχέσεις αὐτές, 

παραγωγικὲς καὶ ἀνταλλακτικές, εἶναι ἀνάγκη νὰ 

ρυθμίζονται ἀπὸ κάποιους κανόνες ποὺ ἐξασφαλίζουν τὴ 

λειτουργικότητα καὶ ἀποδοτικότητά τους. Οἱ κανόνες 

συγκροτοῦν τὸ Δίκαιο καὶ τὴν Ἠθικὴ τῆς 

συλλογικότητας. Δίκαιο καὶ Ἠθικὴ ἀποκτοῦν 

εὐχερέστερη λειτουργικότητα, ἂν περιβληθοῦν κύρος 

μεταφυσικὸ — ἔτσι γεννιέται ἡ θρησκεία. Ἀφετηριακὴ 

ἑπομένως πραγματικότητα εἶναι οἱ ὑλικὲς σχέσεις, αὐτὲς 

συγκροτοῦν τὴ βάση (Basis) τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης 

καὶ συλλογικότητας, ἐνῶ τὰ παράγωγά τους (Δίκαιο, 

Ἠθική, Πολιτική, Θρησκεία) δημιουργοῦνται ὡς 

ἐποικοδόμημα (Überbau) πάνω σὲ αὐτὴ τὴ βάση. 

Ὁ Ἱστορικὸς Ὑλισμὸς εἶναι ἕνας συνεπὴς μηδενισμὸς 

κάθε μετα-φυσικῆς — κάθε ἀναζήτησης «νοήματος» 

(ὑποκείμενης σὲ ἐμπειρικὴ ἐπιβεβαίωση ἢ διάψευση 



99 

 

ἑρμηνείας) τῆς ὕπαρξης καὶ τῶν ὑπαρκτῶν: τῆς αἰτίας 

καὶ τοῦ σκοποῦ τους. Ἡ συνειδητὴ ἢ ἀνεπίγνωστη, 

ἐνεργὸς ἢ παθητικὴ (ὡς αὐτονόητη) υἱοθέτηση τοῦ 

Ἱστορικοῦ Ὑλισμοῦ παράγει τρόπο βίου (πολιτισμικὸ 

«παράδειγμα») ποὺ ἔχει ὡς κύριο γνώρισμά του ὄχι 

ὁπωσδήποτε τὴν ἀπόρριψη ὅσο τὴν παράκαμψη κάθε 

ἐνδιαφέροντος καὶ ἐρωτήματος γιὰ τὸ ὑπαρκτικὸ 

πρόβλημα. Δὲν πρόκειται γιὰ τὴν ἐπιβίωση τοῦ 

μαχητικοῦ ἀθεϊσμοῦ ποὺ χαρακτήριζε τὴν πρώτη φάση 

τοῦ εὐρωπαϊκοῦ Διαφωτισμοῦ, ἀλλὰ γιὰ ἕνα φαινόμενο 

«ἀποχρωματισμοῦ» τοῦ ἀνθρώπινου βίου ἀπὸ κάθε 

ἐνδιαφέρον γιὰ τὰ ἐρωτήματα ποὺ διαφοροποιοῦν τὸν 

ἄνθρωπο ἀπὸ τὰ ἄλογα ἔμβια: γιὰ τὴν ἑρμηνεία καὶ 

νοηματοδότηση τῆς ζωῆς καὶ τοῦ θανάτου, τῆς ἔλλογης 

ὕπαρξης καὶ (τῶν δυνατοτήτων ἢ περιορισμῶν) τῆς 

ἐλευθερίας της — ὁλοκληρωτικὴ ἀδιαφορία γιὰ τὴν 

«ὑπερβατικὴ» γλώσσα τῆς ποίησης, τὴν ἔκπληξη τοῦ 

αὐθυπερβατικοῦ ἔρωτα. 

Τὸ πολιτισμικὸ «παράδειγμα» (διεθνοποιημένος 

τρόπος βίου καὶ νοο-τροπία) ποὺ παρήγαγε ὁ Ἱστορικὸς 

Ὑλισμὸς ἐξαντλεῖ τοὺς ὁρίζοντες τῶν ἀνθρώπινων 

ἐνδιαφερόντων στὴ μέγιστη δυνατὴ ἱκανοποίηση τῶν 

βασικῶν ἐνστικτωδῶν ἀπαιτήσεων τοῦ βιολογικοῦ 

ἀτόμου: αὐτοσυντήρησης, κυριαρχίας-ἐπιβολῆς, ἡδονῆς. 

Καὶ ἡ ἱκανοποίηση αὐτῶν τῶν ἐνορμήσεων ἐπιδιώκεται, 

σχεδὸν ἀποκλειστικά, στὸ πεδίο τῶν ἐντυπώσεων, ὄχι 

τῆς πραγματικῆς (τῶν σχέσεων) ἐμπειρίας. Στὸν 

«πολιτισμὸ» τοῦ Ἱστορικοῦ Ὑλισμοῦ, 



100 

 

παγκοσμιοποιημένο μὲ πρωτοφανὴ δυναμική, ἡ 

προτεραιότητα τῶν ἐντυπώσεων μοιάζει νὰ ἔχει 

ὑποκαταστήσει τὴν πραγματικότητα τῆς ἱκανοποίησης 

τῶν ἀνθρώπινων ἀναγκῶν, ἀκόμα καὶ τοὺς στόχους τῆς 

ἐπιθυμίας: 

Ἡ ἀναγνώριση, ἡ καταξίωση, ἡ φήμη ἑνὸς ἡγέτη, ἑνὸς 

ἐπιστήμονα, ἑνὸς καλλιτέχνη εἶναι συνάρτηση, ὄχι τῆς 

κριτικῆς ἀποτίμησης τοῦ ταλέντου, τῆς εὐφυΐας, τῆς 

δημιουργικῆς καινοτομίας, ὄχι συνάρτηση ποιοτικῶν 

ἀξιολογήσεων. Οἱ ἀξιολογήσεις εἶναι, ἀποκλειστικὰ ἢ 

πρωτίστως, ἀποτέλεσμα ποσοτικῶν μετρήσεων: πόσο 

ἔχει «κερδίσει τὶς ἐντυπώσεις». Ποὺ σημαίνει: πόσο 

γνωστὸς ἔχει γίνει, πόση «δημοσιότητα» ἔχει ἀποκτήσει, 

πόση προβολὴ τοῦ γίνεται ἀπὸ τὰ «μέσα» (media) 

μαζικῆς ἐνημέρωσης, πόσες δημοσιευμένες 

παραπομπὲς-ἀναφορὲς στὸ ἔργο του (citations) 

συγκεντρώνει, ποιό εἶναι τὸ ποσοτικὸ εὖρος 

γνωστοποίησης τοῦ ὀνόματός του. 

Ἡ ἐπιτυχία ἑνὸς πολιτικοῦ «ὀργανώνεται» τώρα πιὰ 

μεθοδικὰ ἀπὸ εἰδικοὺς ἐπαγγελματίες κατασκευῆς τῶν 

ἐντυπώσεων, ποὺ θὰ τὸν ἐπιβάλουν στὴν κοινὴ γνώμη. 

Μεθοδεύεται ἡ εἰκόνα του ὡς ἀγορητῆ, ὁ τρόπος του νὰ 

«πείθει», ἔστω καὶ μὲ ἀναληθὴ στοιχεῖα, νὰ ἐμφανίζει τὸ 

κοινὰ ἐπιθυμητὸ σὰν ἤδη συντελεσμένο ἐπίτευγμα. 

Ἡ καλλιτεχνικὴ δημιουργία μοιάζει ἐπίσης 

ὑποταγμένη στὴν προτεραιότητα τῶν ἐντυπώσεων, τῆς 

διακριτῆς ἰδιαιτερότητας ποὺ γίνεται αὐτοσκοπός, 

πρόκληση γιὰ τὴν προσέλκυση τῆς προσοχῆς τοῦ 



101 

 

κοινοῦ. Ἔχουν περιθωριοποιηθεῖ, ἂν δὲν ἔχουν ἐκλείψει, 

τὰ κριτήρια διάκρισης τῶν στοχεύσεων τῆς Τέχνης: ἂν 

στόχος εἶναι ὁ ἐντυπωσιασμός, ἡ ψυχολογικὴ 

εὐαρέσκεια-ἀπαρέσκεια ἢ ἂν ἡ Τέχνη (κάθε τέχνη) εἶναι 

μιὰ ἐκφραστικὴ ποὺ κατορθώνει νὰ «πεῖ» ὅσα ἡ 

γλωσσικὴ σημαντικὴ δὲν ἐπαρκεῖ γιὰ νὰ ἐκφράσει — τὸ 

ἄρρητο στοιχεῖο τῆς πραγματικότητας. 

Κοντολογίς, στὸν «πολιτισμὸ» τοῦ Ἱστορικοῦ 

Ὑλισμοῦ, τὸ ἄθλημα τῶν ἀνθρώπινων σχέσεων (τῆς 

κοινωνίας τῶν προσώπων) ἔχει ὑποκατασταθεῖ ἢ ἀπὸ τὴ 

χρηστικὴ σύμβαση, ποὺ θωρακίζει μὲ ἀμοιβαία 

ἐξασφάλιση ἀτομικὰ δικαιώματα, ἢ ἀπὸ τὴν ὠμὴ βία 

ὑπεροχῆς τοῦ ἰσχυροτέρου — τοῦ κεφαλαίου, τῶν 

Τραπεζῶν, τοῦ Χρηματιστηρίου, ἀλλὰ καὶ τῆς 

γραφειοκρατίας (νομενκλατούρας) ἑνὸς φαντασιακοῦ 

προλεταριάτου. Ἀκόμα καὶ ἡ λέξη ἔρωτας ἔχει κενωθεῖ 

ἀπὸ τὸ καταγωγικὸ νοηματικό της περιεχόμενο: καθόλου 

τυχαῖα τὸ ἐπίθετο «ἐρωτικός», σὲ ὅλες τὶς εὐρωπαϊκὲς 

τουλάχιστον γλῶσσες, σημαίνει τὸ πορνικό (porno), τὴν 

ἐμπορεύσιμη «τεχνικὴ» τῆς σεξουαλικῆς ἱκανοποίησης 

τοῦ ἀτόμου — ὄχι τὸ κορύφωμα τῆς αὐθυπέρβασης καὶ 

αὐτοπροσφορᾶς, τὴν ἀμοιβαιότητα ἀγαπητικῆς 

ὑπαρκτικῆς ἀλληλοπεριχώρησης. 

Ὁ ἀτομοκεντρισμὸς τοῦ ἱστορικο-υλιστικοῦ 

«παραδείγματος», κατεστημένος καὶ αὐτονόητος τρόπος 

(πρακτικῆς τοῦ βίου καὶ τῆς συμπεριφορᾶς, ἀλλὰ καὶ τῆς 

σκέψης, τῶν αἰσθημάτων, τῶν ἀντανακλαστικῶν) 

ἐξαφανίζει «ἀνεπαισθήτως» θεσμοὺς ἢ ἐθισμούς, ποὺ οἱ 



102 

 

ρίζες τους χάνονται στὰ βάθη τῆς προϊστορίας — ὅπως ὁ 

γάμος, ἡ οἰκογένεια, ἡ γιορτή, τὸ πένθος, ὁ 

συντονισμένης ἐκφραστικῆς χορός, ἡ περὶ τὰ γενετήσια 

αἰδημοσύνη. Ἀγνοοῦνται ἢ παραβλέπονται ὅλα αὐτὰ τὰ 

γεννήματα τῆς ἀρχετυπικὰ αὐτονόητης προτεραιότητας 

τοῦ κοινωνεῖν — ποὺ ὁ Πρωταγόρας ἀρχικὰ καὶ ὁ 

Πλάτων στὴ συνέχεια τὰ συνόψισαν στὰ «θεῖα 

δωρήματα» τῆς αἰδοῦς καὶ τῆς δίκης, «ἵν’ εἶεν πόλεων 

κόσμοι τε καὶ δεσμοὶ φιλίας συναγωγοί».11 

 

Ἡ ἐκδοχὴ τῆς ἀλήθειας ὡς ὀρθότητας εἶχε μακρὰ 

ἱστορικὴ διαδρομὴ (πολλῶν αἰώνων) καὶ συνετὴ 

ἱστορικὴ κατάληξη, μέχρι στιγμῆς, τὸν 

παγκοσμιοποιημένο πολιτισμὸ τοῦ Ἱστορικοῦ Ὑλισμοῦ. 

Τὸ γενεαλογικὸ δέντρο αὐτοῦ τοῦ πολιτισμοῦ (οἱ 

ἁλυσιδωτὲς φάσεις ἐξέλιξης τῆς ἐμμονῆς στὴν ἀλήθεια 

ὡς ὀρθότητα) εἶναι ἱστορικὰ εὐκρινέστατο: 

Ἀφετηρία (καταγωγικὸ μόρφωμα) τὸ παπικὸ ἀλάθητο, 

ἡ σύνδεση τῆς ὀρθότητας μὲ τὴν ἐξουσία. 

Τὸ παπικὸ ἀλάθητο, μὲ τὴ χρηστική, λειτουργικῆς 

ἀποδοτικότητας λογικὴ ποὺ τὸ διέπει, γεννάει, ὡς 

ἀπελευθερωτικὴ ἐναλλακτικὴ πρόταση, τὴν αὐθεντία τῆς 

Γραφῆς. 

Ἡ εἰδωλοποιημένη ἐγκυρότητα τῆς Γραφῆς 

μεταβιβάζεται ὡς ἀπολυτοποιημένο κύρος (αὐθεντία) 

στὴν «ὀρθὴ» ἑρμηνεία. 

Ἡ αὐθεντία τῆς «ὀρθῆς» ἑρμηνείας καὶ τῶν «ὀρθῶν» 

προτάσεων σωτηρίας γεννᾶνε τὴν πίστη στὴν 



103 

 

ἀποτελεσματικότητα τῆς «συνταγῆς», δηλαδὴ στὴν 

ἰδεολογία. 

Ἡ χρηστικὴ ἀποδοτικότητα ὑποσκελίζει τὶς 

θεωρητικὲς τεκμηριώσεις τοῦ πρακτέου καὶ ἐπιβάλλει 

μοναδικὸ κριτήριο ὀρθότητας τὴ χρησιμότητα-

ὠφελιμότητα. Ἕνας πελώριος ἱστορικὸς κύκλος μοιάζει 

νὰ ὁλοκληρώνεται. Ἡ συνειδητοποίησή του καὶ ἡ 

ἔμπρακτη, συνεπὴς ἐξαγωγὴ συμπερασμάτων εἶναι 

συνάρτηση τῆς ἀνθρώπινης ὡριμότητας καὶ ἐλευθερίας, 

δηλαδὴ παραγόντων μὴ προβλέψιμων. 
  

ΠΡΩΤΑΓΟΡΑΣ, Fragmente... DIELS-KRANZ II, σελ. 270 — ΠΛΑΤΩΝ, 

Πρωταγόρας 322 β1-6, c1-8, d1-4. 

  



104 

 

 

 

 

17. 

Ἀκίνδυνες οἱ «ἀντιφάσεις», ὅταν γνώση εἶναι ἡ 

ἐμπειρικὴ μετοχή 

 

Ἡ ἐκτενὴς (πολλῶν σελίδων) παρένθεση ποὺ 

προηγήθηκε συνοψίζει τὴν ἀνάγκη νὰ συνειδητοποιεῖται 

συνεχῶς μιὰ πιστοποίηση: Ὅτι ἡ ἀλήθεια σὲ ἐμπειρικὸ 

πεδίο (στὴν Τέχνη, στὸν ἔρωτα, στὴν Ἐκκλησία) δὲν 

ταυτίζεται μὲ τὴν ὀρθότητα διατυπώσεων, χαρίζεται μὲ 

τὴ μετοχὴ στὰ γιγνωσκόμενα, τὴν ἀμεσότητα τῆς σχέσης 

μὲ τὰ γιγνωσκόμενα. 

Τὰ ρήματα κατανοῶ, πληροφοροῦμαι, εἶμαι ἐνήμερος 

παραπέμπουν σὲ γεγονὸς διαφορετικὸ ἀπὸ αὐτὸ στὸ 

ὁποῖο παραπέμπει τὸ ρῆμα γνωρίζω. Κάποιος ποὺ 

ὀρφάνεψε, βρέφος ἀκόμα, ἀπὸ τὴ μητέρα του, κατανοεῖ 

τὸ νόημα τῆς ἔκφρασης «μητρικὴ ἀγάπη», ἀλλὰ δὲν 

γνωρίζει τὴ μητρικὴ ἀγάπη. Ὅποιος δὲν ἔτυχε ποτὲ νὰ 

ἐρωτευθεῖ, χαίρεται, θαυμάζει, συγκινεῖται διαβάζοντας 

ἕνα εἰδυλλιακὸ ἐρωτικὸ ἀφήγημα, ἀλλὰ ἐξακολουθεῖ νὰ 

ἀγνοεῖ (νὰ μὴ γνωρίζει) τὸν ἔρωτα. Ἕνας ἄθεος 

ἐνδέχεται νὰ εἶναι πληροφορημένος, ἐνήμερος, ὅτι ὁ 

Θεὸς τῶν Χριστιανῶν εἶναι «τριαδικός», ἀλλὰ δὲν 

γνωρίζει τὸν Θεὸ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας. 

Ἡ κατανόηση ἐξασφαλίζει ἴσως γνώση, ὅταν 

πρόκειται γιὰ ἰδεολογικὲς θέσεις, θρησκευτικὰ δόγματα, 



105 

 

ἀξιωματικὲς ἀρχές. Ἐπίσης γνωρίζουμε τὰ μαθηματικὰ 

καὶ τὶς μὴ-πειραματικὲς (τὶς θεωρητικὲς) ἐπιστῆμες μὲ 

μόνη τὴν κατανόηση τῶν ἀναλύσεων-προτάσεων-

συμπερασμάτων τους: Ἡ γνώση τῆς ἀλήθειας ποὺ μᾶς 

προσφέρουν ἐξασφαλίζεται μὲ τὴ νοητικὴ πρόσληψη 

τῶν σημαινόντων — δὲν ἀπαιτεῖται ἐμπειρία μετοχῆς στὰ 

σημαινόμενα. 

Λέμε, λοιπόν, ὅτι καμιὰ «πληροφορία» περὶ τῆς 

Ἐκκλησίας δὲν ἀρκεῖ γιὰ νὰ ὑποκαταστήσει τὴ γνώση 

ποὺ προσπορίζει ἡ μετοχὴ στὸ ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς — 

ἔστω κι ἂν ἡ πληροφορία ἀντλεῖται ἀπὸ τὴ μαρτυρία τῶν 

«αὐτοπτῶν καὶ ὑπηρετῶν γενομένων» (Λουκ. 1, 2) τῆς 

ἔνσαρκης παρουσίας τοῦ Θεοῦ στὴν Ἱστορία. Οὔτε ἡ 

ἐμπειρία καὶ μαρτυρία τῶν μεγάλων δασκάλων 

(«πατέρων») τῆς Ἐκκλησίας, κατατεθειμένη στὰ σοφά 

τους συγγράμματα, μπορεῖ νὰ ἐκληφθεῖ σὰν αὐθεντία 

«ὀρθότητας», αὐτονομημένη ἀπὸ τὴ μετοχὴ στὴν 

ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία. 

Τόσο τὰ κείμενα τῆς Καινῆς Διαθήκης ὅσο καὶ τὰ 

συγγράμματα τῶν Πατέρων ἐνδέχεται νὰ λειτουργήσουν 

σὰν πολύτιμοι δρομοδεῖχτες, χειραγωγοὶ στὴν πορεία 

πρὸς τὴ γνώση τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἀλήθειας — ὄχι νὰ 

τὴν ὑποκαταστήσουν. Ἡ γνώση αὐτὴ δὲν 

ἀντικειμενοποιεῖται ποτέ, δὲν ἀντλεῖται ἀπὸ καμιὰ 

κωδική, ἀντικειμενοποιημένη «πηγὴ» ἀλήθειας-

ἐγκυρότητας, δὲν ταυτίζεται μὲ καμιὰ αὐθεντία 

ὀρθότητας διατυπώσεων — διαστέλλεται ἡ γνώση 



106 

 

μετοχῆς στὴν ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία ἀπὸ τὶς ἀτομικὲς 

«πεποιθήσεις», τὰ «νοητὰ εἴδωλα» τῆς ἀλήθειας. 

 

Ἐπειδὴ στὸ πεδίο τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας ἡ 

ἀλήθεια δὲν ταυτίζεται μὲ τὴν ὀρθότητα τῶν 

διατυπώσεων, γι’ αὐτὸ καὶ οἱ μέτοχοι τοῦ 

ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος δὲν θορυβοῦνται καὶ δὲν 

σκανδαλίζονται ἀπὸ ἀλληλοσυγκρουόμενες διατυπώσεις 

ἢ καὶ νοηματικὲς ἀντιφάσεις στὰ κείμενα τῆς Καινῆς 

Διαθήκης καὶ τῶν Πατέρων. Γιὰ τὸ θέμα τῶν «ἐσχάτων», 

ποὺ ἐδῶ διερευνοῦμε, οἱ παραβολὲς τῆς «μέλλουσας 

κρίσης» (Ματθ. 25, 31-46) καὶ τοῦ «χρεώστη δούλου» 

(Ματθ. 18, 23-35) ἔρχονται σὲ σαφὴ (γλωσσικοῦ κώδικα) 

ἀντίθεση μὲ τὴν παραβολὴ τοῦ «ἄσωτου υἱοῦ» (Λουκ. 

15, 11-32) καὶ αὐτὴν τῶν «ἐργατῶν τοῦ ἀμπελῶνος» 

(Ματθ. 20, 1-16). Ὡστόσο στὴ συνείδηση τῆς Ἐκκλησίας 

δὲν ἀντιφάσκουν. 

Δὲν ἀντιφάσκουν, διότι ἡ μετοχὴ στὴ ζωὴ τοῦ 

σώματος τῆς Ἐκκλησίας συνεπάγεται μιὰν ἐμπειρικὴ 

ἀμεσότητα γνώσης ποὺ σχετικοποιεῖ (βιωματικά, ὄχι 

νοητικὰ) τὴ γλωσσικὴ ἐκφραστική. Τὰ ὅσα γράφονται 

γιὰ αἰώνιο κολασμὸ ἀνθρώπων ἢ γιὰ παράδοσή τους νὰ 

τιμωρηθοῦν ἀπὸ «βασανιστὲς» δὲν συντονίζονται μὲ τὰ 

ὅσα βιώνει καὶ γνωρίζει ὁ πιστὸς μέσα στὴν «πανήγυριν 

τῶν πρωτοτόκων», ὅπου «προάγοντες» (πρωτοπόροι) 

εἶναι τελῶνες, ἄσωτοι, ληστές, πόρνες, κορυφαῖοι στὴν 

ἀγαπητικὴ ἐλευθερία αὐτοπαραίτησης καὶ 

αὐτοπροσφορᾶς (μετάνοιας). 



107 

 

Ἡ Ἐκκλησία δὲν εἶναι μιὰ μεταφυσικὴ ἰδεολογία ποὺ 

ἀντιτάσσεται, ὡς «φιλελεύθερη», στὸν νομικισμὸ τῆς 

δικανικῆς θρησκευτικότητας καὶ στὴν τρομοκρατία τῶν 

ἀπειλῶν. Ὁ σκοπὸς τῆς ὕπαρξής της δὲν εἶναι νὰ 

ἀντιπαλέψει ἰδεολογίες, κατεστημένες «πεποιθήσεις», 

ἀλλὰ νὰ πραγματώσει καὶ καταδείξει τὸν τρόπο τῆς 

σωτηρίας: τῆς «σώας», ἀκέραιης, πληρωματικῆς 

ὕπαρξης, ποὺ εἶναι ἡ ἀγαπητικὴ ἀνταπόκριση στὸν 

ζωοποιὸ ἔρωτα τοῦ Θεοῦ γιὰ τὸν ἄνθρωπο. 

Τὰ νομικά, δικανικὰ σχήματα ἦταν, στοὺς αἰῶνες ποὺ 

ἐμφανίστηκε ἡ Ἐκκλησία, ἡ ἐπικαιρική, καθιερωμένη 

ἐκφραστική, τὸ κυρίαρχο «κοινωνικὸ φαντασιακὸ» στὸ 

πεδίο τοῦ θρησκευτικοῦ βίου. Θὰ ἦταν «χείρων πλάνη» 

νὰ ἐμφανιστεῖ ἡ ἐκκλησιαστικὴ μαρτυρία μὲ προτάσεις 

μιᾶς ἰδεολογικὰ συγκροτημένης ἀντιπρότασης περὶ τῶν 

ἐσχάτων, μὲ ὀρθολογικὴ συνέπεια καὶ ἀκρίβεια. 

Οὔτε οἱ ἑπτὰ οἰκουμενικὲς σύνοδοι, ποὺ ὁριοθέτησαν 

τὴ γλωσσικὴ σημαντικὴ τῆς ἐκκλησιαστικῆς μαρτυρίας, 

εἶχαν προετοιμασμένη μεθοδικὴ θεματική, προκειμένου 

νὰ «κωδικοποιήσουν» τὸ εὐ-αγγέλιο τῆς ἐκκλησιαστικῆς 

ἐμπειρίας. Τὴ θεματικὴ κάθε συνόδου τὴν ἐπέβαλε ἡ 

ἑκάστοτε ἐπικαιρικὴ ἀνάγκη: ἕνα ὀξὺ κάθε φορὰ 

πρόβλημα ποὺ ἀπαιτοῦσε φωτισμὸ συγκεκριμένης 

πτυχῆς τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐκφραστικῆς. Ἡ 

θρησκευτικὰ (ἢ καὶ ψυχολογικὰ) αὐτονόητη παραδοχὴ 

μιᾶς προϋπάρχουσας «πτώσης» τοῦ ἀνθρώπου, ἀλλὰ καὶ 

μιᾶς ἀκόμα προγενέστερης ὕπαρξης προσωποποιημένου 

«κακοῦ» (δαιμόνων, «πεπτωκότων —ἐξεγερμένων 



108 

 

ἐναντίον τοῦ Θεοῦ— ἀγγέλων»), δὲν ἀπασχόλησε τὴν 

Ἐκκλησία στοὺς πρώτους αἰῶνες τῶν μεγάλων συνόδων, 

ὥστε νὰ διασαφηνιστεῖ τὸ πρόβλημα (πάντοτε μὲ βάση 

τὴν ἐμπειρία τοῦ εὐχαριστιακοῦ σώματος). 

Ἔτσι ἔμεινε παγιδευμένη στὴν ἀρχέγονη θρησκευτικὴ 

(ἀνθρωποπαθὴ) ἐκφραστικὴ τόσο ἡ πιθανολογούμενη 

«πτώση» ὅσο καὶ ἡ σκανδαλώδης «μεταβίβαση» (καὶ 

διαιώνιση) τῆς ἐνοχῆς (σὲ πανανθρώπινη κλίμακα) γιὰ 

τὸ «προπατορικὸ ἁμάρτημα». Μαζὶ καὶ οἱ ἀπάνθρωπες 

συνέπειες τοῦ ἐνοχικοῦ νομικισμοῦ ποὺ συνοδεύει 

συνεπέστατα τὴν ἱστορικὴ ἐκδοχὴ τῆς «πτώσης»: Τὰ 

σοφίσματα γιὰ δυνατότητα «ἐξαγορᾶς» (ἀκόμα καὶ μὲ 

καταβολὴ χρημάτων) τῆς «ἄφεσης» (indulgentia) τῶν 

ἁμαρτιῶν μὲ ἀντίκρισμα («ἔναντι») τὸ «πλεόνασμα 

ἀγαθοεργιῶν τῶν ἁγίων» (thesaurus meritorum 

sanctorum). Ἤ, ἀκόμα, τὸ σόφισμα γιὰ τὸ «καθαρτήριο» 

(purgatorium): μιὰν ἐνδιάμεση κατάσταση ἢ «χῶρο» 

μεταξὺ παραδείσου καὶ κόλασης, γιὰ ὅσους ἤθελαν νὰ 

μετανοήσουν ἀλλὰ δὲν πρόλαβαν (!) ἢ δέχτηκαν μὲν (μὲ 

τὴν ἐξομολόγηση) τὴν ἐξάλειψη τοῦ ρύπου τῆς 

ἁμαρτίας, χωρὶς ὅμως νὰ ἐκτίσουν καὶ τὴν ὀφειλόμενη 

ποινή! Τέτοια ἀπάνθρωπα σοφίσματα νομικισμοῦ εἶναι 

ἀδιανόητα, ἂν ἡ «πτώση» δὲν ἔχει ἱστορικὸ χαρακτήρα. 

 

Δὲν ὑπῆρξε σύνοδος ποὺ νὰ φωτίσει τὴν καταγωγὴ τῆς 

ἁμαρτίας τοῦ ἀνθρώπου πέρα ἀπὸ τὶς συμβολικὲς-

ἀλληγορικὲς ἀφηγήσεις τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης. Τὸ 

ἑρμηνευτικὸ κενὸ εἶναι πελώριο καὶ οἱ ἱστορικές του 



109 

 

συνέπειες ἐξαιρετικὰ ἐπώδυνες. Θὰ τολμοῦσε κανεὶς νὰ 

συγκρίνει ὑποθετικὰ τὸ κενό, μὲ αὐτὸ ποὺ θὰ ὑπῆρχε ἂν 

μᾶς ἔλειπε ἡ συνοδικὴ διασάφηση τῆς τριαδικότητας τοῦ 

Θεοῦ ἢ τῆς ἐνανθρώπησης τοῦ Υἱοῦ. 



110 

 

 

 

 

18. 

Οἱ συνέπειες ἀναστολῆς τῆς συνοδικῆς 

λειτουργίας 

 

Ἡ συνοδικότητα τῆς Ἐκκλησίας δὲν εἶναι ἁπλῶς μιὰ 

λειτουργικὴ ἀνάγκη, εἶναι προϋπόθεση ὁριστικὴ 

(ὁρισμοῦ) τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος — τὸ ἴδιο 

ὅπως καὶ ἡ Εὐχαριστία. Ἡ ἀπώλεια τῆς συνοδικότητας 

ὡς αἰτιώδους (συστατικοῦ-προϋποθετικοῦ) στοιχείου 

καθολικότητας τῆς Ἐκκλησίας, ὑπῆρξε ἀποτέλεσμα 

κοσμογονικῶν, στὴν κυριολεξία, ἱστορικῶν μεταβολῶν: 

Μὲ τὸ Σχίσμα τοῦ 1054 ἀποσχίστηκαν ἀπὸ τὸ καθόλου 

σῶμα τῆς Ἐκκλησίας καὶ αὐτονομήθηκαν τὰ 

«ἐκχριστιανισμένα» βαρβαρικὰ φύλα τῶν ἐποίκων ποὺ 

εἶχαν εἰσβάλει στὴ Δυτικὴ Εὐρώπη ἀπὸ τὸν 4ο ὣς καὶ 

τὸν 6ο μ.Χ. αἰώνα. Μὲ τὴν κατάκτηση τοῦ ὑπολοίπου 

τῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας ἀπὸ τοὺς Ὀθωμανοὺς 

Τούρκους καὶ τὴν κατάλυση τῆς ἑλληνορωμαϊκῆς 

«οἰκουμένης» (1453), οἱ θεσμοὶ συνοδικότητας ποὺ 

ἑνοποιοῦσαν τὴν «κατὰ τὴν οἰκουμένην» καθολικὴ 

Ἐκκλησία ἦταν σχεδὸν ἀδύνατο νὰ συνεχίσουν νὰ 

λειτουργοῦν. Ὅταν ἡ Ὀθωμανικὴ Αὐτοκρατορία ἄρχισε 

νὰ ἀποσυντίθεται, στὸν 19ο πιὰ αἰώνα, καὶ νὰ 

ἐλευθερώνονται οἱ ὑπόδουλοι σὲ αὐτὴν λαοί, τὸ 

πολιτισμικὸ «παράδειγμα» ποὺ εἶχε στὸ μεταξὺ ἀναδυθεῖ 



111 

 

στὴν ἄλλοτε βαρβαρικὴ Δύση καὶ διεθνοποιηθεῖ ἦταν 

ριζικὰ διαφορετικὸ ἀπὸ τὸ ἑλληνικὸ-ἐκκλησιαστικό: 

ἦταν συνεπέστατα ἀτομοκεντρικό. Ἀλλὰ καὶ 

ἀκαταμάχητο, ἀφοῦ εἶχε τὴ δυναμικὴ γοητεία τῆς 

κατάφασης καὶ κολακείας τῶν ἐνστικτωδῶν ἐνορμήσεων 

τοῦ ἀτόμου (αὐτοσυντήρησης-κυριαρχίας-ἡδονῆς). Ποὺ 

προσέδιδαν στὸ καινούργιο πολιτισμικὸ γέννημα 

δυναμικὴ καθολικῆς ἀποδοχῆς, θριαμβικῆς 

παγκοσμιότητας. 

Ἔτσι, συνθῆκες ἀνασύστασης τῆς ἐκκλησιαστικῆς 

«οἰκουμενικῆς» καθολικότητας δὲν ὑπῆρχαν. Τὸ 

καινούργιο μοντέλο ὀργάνωσης τῶν κοινωνιῶν ἦταν τὸ 

«ἐθνικὸ κράτος», ἀνεξίθρησκο. Ἡ μὲ ποσοτικὰ κριτήρια 

«ἐπικρατούσα θρησκεία» εἶχε τὸν ρόλο (καὶ τὰ 

προνόμια) κρατικῆς θρησκείας (κατὰ τὸ ὑπόδειγμα τῶν 

Staatskirchen, ποὺ εἶχε υἱοθετήσει ἡ προτεσταντικὴ 

Μεταρρύθμιση). Ἡ ἄλλοτε μία, καθολικὴ Ἐκκλησία 

τεμαχίστηκε σὲ «αὐτοκέφαλες» ἐθνικὲς ἐκκλησίες, 

αὐτοδιοίκητες, μὲ «σύνοδο» δική της ἡ καθεμιὰ καὶ μὲ 

ρόλο ἡ σύνοδος κυρίως διοικητικὸ — πρακτικῆς 

εὐταξίας. Καμία κοινωνία προβλημάτων, θεολογικῶν 

ἀναζητήσεων ἢ διασαφήσεων δὲν εἶχαν πιὰ μεταξύ τους 

οἱ «αὐτοκέφαλες» ἐθνικὲς ἐκκλησίες, ποτὲ δὲν 

συγκλήθηκαν ἀπὸ κοινοῦ οἱ ἐπισκοπικὲς σύνοδοι δύο ἢ 

περισσότερων ἐθνικῶν ἐκκλησιῶν. Γιὰ νὰ 

κατακυρώσουν τὴν ἐκτρωματικὴ «αὐτοκεφαλία» (ἔννοια 

ἐξ ὁρισμοῦ ἀναιρετικὴ τῆς ἀλήθειας τῆς Ἐκκλησίας) 

ἀπαίτησαν οἱ περισσότερες ἐθνικὲς ἐκκλησίες καὶ 



112 

 

πέτυχαν νὰ σφετεριστοῦν τὸν τίτλο τοῦ «πατριαρχείου» 

ἀδειάζοντάς τον ἀπὸ τὸ ἐκκλησιολογικό του 

περιεχόμενο: Ἡ λέξη ἀπογυμνώθηκε ἀπὸ τὴν 

ἀποκαλυπτικὴ ἀλήθεια τῆς συνοδικῆς καθολικότητας, 

κατάντησε nomen nudum, δηλωτικὸ αὐτονομημένης 

ἐξουσίας. 

Κυριότερη συνέπεια ἦταν νὰ γενικευθεῖ, σὲ Δύση καὶ 

Ἀνατολή, ἡ θρησκειοποίηση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 

γεγονότος. Ἡ Ἐκκλησία, ἀπὸ τρόπος τῆς ὕπαρξης ὡς 

κοινωνίας, κοινὸ ἄθλημα ἀγαπητικῆς 

ἀλληλοπεριχώρησης, δίνει πιὰ τὴν ἐντύπωση ὅτι 

ἀλλοτριώθηκε σὲ τυπικὰ ἀτομοκεντρικὴ θρησκεία: Οἱ 

ὅροι τῆς ἀλήθειας (ὅρια-ὁριοθετήσεις τῆς 

ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας) ἀπεξαρτήθηκαν ἀπὸ τὴν 

ἐμπειρία, αὐτονομήθηκαν σὰν a priori ἀξιωματικὲς 

παραδοχές, ὅπως σὲ κάθε ἰδεολογία. Ἡ πίστη ἔχασε τὸ 

νόημα τῆς ἐμπιστοσύνης, ταυτίστηκε μὲ τὶς πεποιθήσεις. 

Ἡ ἀλήθεια ταυτίστηκε μὲ τὴν ὀρθότητα τῶν 

διατυπώσεων, τὸ ἦθος μὲ τὴ συνέπεια σὲ νομικὲς 

διατάξεις. Τὰ μυστήρια ἑρμηνεύτηκαν σὰν ἱεροπρακτικὲς 

τελετὲς ποὺ παρέχουν ἀτομικὰ μιὰν ἀπροσδιόριστη, 

μηχανιστικῆς λειτουργικότητας «χάρη». Τελικὰ ἡ 

σωτηρία τοῦ ἀνθρώπου κατανοήθηκε σὰν ἀτομικὸ 

ἐπίτευγμα, ποὺ ἡ Ἐκκλησία ἁπλῶς τὸ ὑποβοηθεῖ, δὲν 

εἶναι ἡ σωτηρία ἄθλημα («ἄσκηση») μετοχῆς στὸ 

ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς κοινωνίας τῆς ὕπαρξης. 

 



113 

 

Στὶς ἱστορικὲς αὐτὲς συνθῆκες, μὲ τὴ συνοδικὴ 

λειτουργία καὶ μαρτυρία τῆς Ἐκκλησίας σὲ ἀναστολή, 

κάποια καίρια γιὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴ αὐτοσυνειδησία 

(τὴν ἐλπίδα τῆς σωτηρίας) θέματα εἶναι ἀναπόφευκτο νὰ 

ἐγγράφονται στὴν ἀναμονή. Ἕνα ἀπὸ αὐτὰ εἶναι καὶ τὸ 

ἐδῶ συζητούμενο: ἡ αὐτονόητη παραδοχὴ ἀρχέγονης 

«πτώσης» τοῦ ἀνθρώπου, ὅπως καὶ μιᾶς ἀκόμα 

προγενέστερης ὕπαρξης προσωποποιημένου «κακοῦ»: 

δαιμόνων, ποὺ σημαίνει, ἀγγελικῶν (ἀγαθῶν 

πνευματικῶν ὑπάρξεων) ἐπίσης σὲ «πτώση», δηλαδὴ 

ἐξεγερμένων ἐναντίον τοῦ Θεοῦ. 

Ἀπαιτεῖ συνοδικὸ φωτισμὸ σήμερα ἡ αὐτονόητη στὰ 

χρόνια τῆς ΚΔ πρόσληψη (αὐτονόητη καὶ γιὰ τοὺς 

Ἑβραίους) λαϊκῶν δοξασιῶν προσωποποίησης τοῦ 

«κακοῦ», ποὺ ἡ καταγωγή τους ἐντοπίζεται σὲ ἀρχαϊκὲς 

θρησκεῖες καὶ δεισιδαιμονίες τῆς Μέσης Ἀνατολῆς. Ὄχι 

γιὰ νὰ ἀποκατασταθεῖ κάποια ἰδεολογικὴ «γνησιότητα», 

ἀλλὰ γιὰ νὰ ἀναχαιτιστεῖ ἡ σύγχυση ποὺ προκαλεῖται 

στὸ ἐκκλησιαστικὸ εὐ-αγγέλιο ἀπὸ τὰ στοιχεῖα τῆς 

παγανιστικῆς δαιμονολογίας. Ἡ πρόσληψη τέτοιων 

στοιχείων συνεπάγεται παραδοχὴ ἑνὸς δεύτερου πόλου ἢ 

ἄξονα συγκρότησης τῆς ὑπαρκτικῆς πραγματικότητας, 

ἄξονα «κακοῦ» μέσα στὴν «καλὴ λίαν» δημιουργία 

(ἔκφανση τῆς ἀγάπης) τοῦ Θεοῦ. Κατανοεῖται ἡ ὕπαρξη 

τῶν δαιμόνων σὰν ἰσοσθενὴς περίπου μὲ τὴν ὕπαρξη καὶ 

ἀγαπητικὴ ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ, ἀφοῦ μπορεῖ νὰ 

ὑπονομεύει ἐνεργὰ (νὰ ἀντιστρατεύεται καὶ νὰ 

ἀκυρώνει) τὸ ἔργο τῆς θείας ἀγαθότητας. 



114 

 

Στὴν ἀναμονὴ συνοδικοῦ φωτισμοῦ ἐγγράφεται καὶ τὸ 

ἐρώτημα, ἂν ἡ ἀγάπη, ὡς ὁ τρόπος ὕπαρξης καὶ 

ἐνέργειας τοῦ Θεοῦ, μπορεῖ νὰ συμβιβαστεῖ μὲ τὴν 

παράλληλη ἐπιβολὴ ἢ ἀνοχὴ τιμωριῶν, βασανισμῶν καὶ 

ἐκδίκησης ἀνθρώπων, ποὺ κάνοντας χρήση τῆς 

δοσμένης ἀπὸ τὸν Θεὸ ἐλευθερίας τους ἀρνήθηκαν τὴ 

σχέση μαζί Του. Ἀλλὰ ταυτόχρονα: Ἂν ἡ θετικὴ 

ἀνταπόκριση τοῦ ἀνθρώπου στὸν «μανικὸν ἔρωτα» τοῦ 

Θεοῦ γιὰ κάθε ἀνθρώπινο πρόσωπο σημαίνει εἴσοδο 

στὴν ὑπαρκτικὴ πληρότητα (σωτηρία), καὶ ἡ ἐλεύθερη 

ἄρνησή του ἐπιλογὴ τῆς ἀνυπαρξίας, ποῦ καὶ πῶς θὰ 

ἀποδοθεῖ δικαιοσύνη γιὰ τὴ φρικώδη ἀπανθρωπία τῶν 

ἐγκλημάτων ποὺ πλεονάζουν κατακλυσμικὰ πάνω στὴ 

γῆ μας; 

Εἶναι ἐρωτήματα ποὺ περιμένουν τὴ συνοδική, 

ἐκκλησιαστική τους διασάφηση, τὸν φωτισμό τους. 

Μέχρι νὰ ὑπάρξει αὐτὸς ὁ φωτισμός, ὁ προβληματισμὸς 

θὰ συνεχίζεται καὶ θὰ κατατίθεται, ὡς αἴτημα καὶ 

ἰχνηλασία. Θὰ πάψει νὰ εἶναι γόνιμη συνεισφορὰ 

ἐκκλησιαστικῆς προπαρασκευῆς, ἂν ἀφεθεῖ νὰ 

διολισθήσει στὴν ψευδαίσθηση ὅτι μπορεῖ νὰ 

ὑποκαταστήσει τὴ συνοδικὴ διασάφηση. 



115 

 

 

 

 

19. 

Συνοδικὴ προπαρασκευή: ἡ ἀνασυγκρότηση τοῦ 

γλωσσικοῦ μας κώδικα 

 

Ἀποβλέποντας στὴν ἐκκλησιαστικὴ προπαρασκευὴ γιὰ 

μιὰ συνοδικὴ διασάφηση τοῦ αἰνίγματος τοῦ κακοῦ, 

μοιάζει γόνιμο νὰ τολμήσουμε τὴ συγκριτικὴ 

ἀντιπαραβολή: Πόσα ἀπὸ τὰ τεθειμένα, συναφὴ μὲ τὸ 

αἴνιγμα τοῦ κακοῦ, προβλήματα φωτίζονται καὶ 

λύνονται, ὅταν βλέπουμε τὸ κακὸ σὰν συνέπεια ἑνὸς 

ἱστορικοῦ γεγονότος «πτώσης» (ἀπείθειας, παρακοῆς, 

ἀνταρσίας) τοῦ ἀνθρώπου, καὶ πόσα ὅταν τὸ δοῦμε μόνο 

σὰν συνέπεια τῆς διαφορᾶς τοῦ κτιστοῦ ἀπὸ τὸ ἄκτιστο. 

Νὰ ὑπογραμμίσουμε, πρὶν ἀπὸ κάθε τι ἄλλο, ὅτι ἡ 

διαφορὰ τοῦ κτιστοῦ ἀπὸ τὸ ἄκτιστο, προφανέστατα γιὰ 

τὴ λογικὴ τῆς γλώσσας μας (λογικὴ τῆς 

ἀντιληπτικότητάς μας), δὲν ἀναφέρεται σὲ συμπεριφορὲς 

οὔτε σὲ ποσοτικὴ διαβάθμιση ὑπαρκτικῶν δυνατοτήτων 

(σοφίας, δύναμης, ἀγαθότητας). Εἶναι διαφορὰ τρόπου 

τῆς ὕπαρξης καὶ μάλιστα τόσο μεγάλη διαφορὰ ποὺ 

καθιστᾶ ἀδύνατη ἔστω καὶ τὴν εἰκονολογικὴ σύγκριση, 

τὴν παρομοίωση, τὸν ὁποιονδήποτε συσχετισμό. 

Ἐμεῖς σκεφτόμαστε μὲ τὸ «ὑλικὸ» τῆς γλωσσικῆς 

ἐκφραστικῆς μας: ἔννοιες-ἰδέες, εἰκόνες-παραστάσεις, 

«φαντάσματα» τοῦ νοῦ. 



116 

 

Τὰ ὅρια τῆς γλωσσικῆς ἐκφραστικῆς μας εἶναι τὰ ὅρια 

τῶν αἰσθητῶν παραστάσεων μέσα στὸν δεδομένο κόσμο 

μας καὶ οἱ ἀπεριόριστες δυνατότητες νοητικῶν καὶ 

φανταστικῶν παραγώγων ποὺ μποροῦν νὰ προκύψουν 

ἀπὸ τὶς αἰσθητὲς παραστάσεις. Ὅ,τι ὀνομάζουμε κόσμο 

μας εἶναι ἡ σύνολη αἰσθητὴ καὶ νοητὴ κτιστὴ 

πραγματικότητα. 

Ἀποδίδουμε τὸν χαρακτηρισμὸ κτιστὴ (κτιστότητας) 

στὴν πραγματικότητα, ἐπειδὴ πιστοποιοῦμε ἐμπειρικὰ νὰ 

δεσπόζει σὲ αὐτὴν ὡς καθολικὴ ἀναγκαιότητα τὸ δίπολο 

αἰτίας καὶ ἀποτελέσματος (αἰτιατοῦ). Ἡ ἔννοια τοῦ 

ὑπαρκτοῦ ἀλλὰ ἀναίτιου προκύπτει μόνο νοητικά: ἐξ 

ἀντιθέτου. 

Ἡ ἔννοια τοῦ ἀναίτιου προκύπτει ὑποχρεωτικὰ (ἀπὸ 

τὸν δεδομένο τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο νοοῦμε καὶ κρίνουμε), 

ὅταν διερωτηθοῦμε γιὰ τὴν ἐκκίνηση (τὴν πρώτη ἀρχὴ) 

τῆς κυρίαρχης στὸν κόσμο μας διαδοχῆς αἰτίας καὶ 

ἀποτελέσματος. Ἡ ἔννοια τῆς ἀρχῆς-ἔναρξης 

προϋποθέτει μιὰ πρώτη αἰτία τοῦ ὑπάρχειν. Καὶ γιὰ νὰ 

εἶναι πρώτη (ἐναρκτήρια) αὐτὴ ἡ ἀρχὴ πρέπει νὰ εἶναι 

αὐτοαιτία. 

Ἡ νοητικὴ (ἐξ ἀντιθέτου) σύλληψη μιᾶς ἀναίτιας 

ὕπαρξης, δηλαδὴ αὐτοαιτίας, εἶναι μὲν προσιτὴ στὴν 

κοινὴ κατανόηση, ἀλλὰ μόνη ἡ κατανόηση, δίχως 

ἐμπειρικὴ μετοχὴ στὸν ὑπαρκτικὸ τρόπο τοῦ νοουμένου, 

δὲν συνιστᾶ γνώση. Προκειμένου γιὰ τὴν ἀναίτια 

Αἰτιώδη Ἀρχὴ τοῦ ὑπάρχειν, ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία 

βεβαιώνει ὅτι «ἰσχύουν καὶ οἱ δυὸ 



117 

 

(ἀλληλοαναιρούμενοι) προσδιορισμοί: καὶ τὸ εἶναι καὶ 

τὸ μὴ-εἶναι»,12 ἀφοῦ δὲν ὑπάρχει ἡ Αἰτιώδης Ἀρχή, 

ὅπως ἐμεῖς ξέρουμε τὸ ὑπάρχειν, οὔτε εἶναι ἀνύπαρκτη, 

ὅπως ἐμεῖς κατανοοῦμε τὴν ἀνυπαρξία. 

 

Μὲ τὸν ὅρο ἀναίτιος συλλαμβάνουμε νοητικὰ κάτι ποὺ 

ὑπάρχει χωρὶς νὰ ἔχει δημιουργηθεῖ, δὲν προῆλθε ἀπὸ 

μιὰν ἄλλη ὕπαρξη, εἶναι μιὰ αὐθύπαρκτη ὕπαρξη, ἡ ἴδια 

εἶναι καὶ ἡ αἰτία τῆς ὕπαρξής της. Καὶ ἐπειδὴ (πάντοτε 

μέσα στὰ ὅρια τῆς λογικῆς μας ἀντιληπτικότητας) ἡ μία 

πραγματικότητα τοῦ ὑπάρχειν δὲν μπορεῖ νὰ ἔχει 

περισσότερες ἀπὸ μία αἰτίες, γι’ αὐτὸ καὶ τὴν αὐτοαιτία 

τὴν κατανοοῦμε ὡς γενεσιουργὸ τοῦ ὑπάρχειν, 

δημιουργὸ τῶν ὑπαρκτῶν. 

 

Ἑπόμενο ἐρώτημα ποὺ θέτει ἡ λογική μας: Τὸ ὑπάρχειν 

καὶ ἡ αὐτοαιτία τῆς ὕπαρξης ἔχουν καταγωγικὴ ἀφετηρία 

τὴν ἀναγκαιότητα (τυχαιότητα) ἢ τὴν ἐλευθερία; 

Ἂς ὑπενθυμίσουμε ἐδῶ παρενθετικὰ τί 

καταλαβαίνουμε μὲ τὴ λέξη λογική: Λογικὴ εἶναι ἕνας 

κοινὸς τρόπος ἄρθρωσης καὶ χρήσης τῶν φυσικῶν 

δυνατοτήτων τοῦ ἀνθρώπινου νοῦ (σκέψης, κρίσης, 

φαντασίας) μὲ στόχο τὸν ἔμμεσο συντονισμὸ 

γνωστοποίησης καὶ κοινωνίας τῆς κάθε ἀτομικῆς 

ἐμπειρίας. 

Γιὰ τὴ λογική μας, λοιπόν, ἡ ἔννοια τῆς ὑπαρκτικῆς 

αὐτοαιτίας καὶ ἡ ἔννοια μιᾶς καταγωγικῆς ἀναγκαιότητας 

τοῦ ὑπάρχειν εἶναι ἀντιφατικές (ἀλληλοαναιροῦνται). 



118 

 

Αὐτοαιτία δὲν μπορεῖ νὰ σημαίνει παρὰ μόνο ἐπιλογή, 

ἀφοῦ, ἂν ὑπάρχει μιὰ προγενέστερη τῆς Αὐτοαιτίας 

αἰτία ποὺ τὴν κάνει νὰ ὑπάρχει, παύει νὰ εἶναι 

Αὐτοαιτία. Ὑπάρχει ἡ Αὐτοαιτία, ὄχι ἐπειδὴ τῆς 

ἐπιβάλλεται ἀπὸ κάποια προγενέστερη ἀνάγκη (καὶ ὅ,τι 

ὀνομάζουμε τυχαιότητα εἶναι ἐπίσης μιὰ τυφλὴ-ἄλογη 

ἀναγκαιότητα) — κάθε ἐνδεχόμενο ὑπαρκτικῆς 

ἀναγκαιότητας πρὶν ἀπὸ τὴν αὐτοαιτία τοῦ ὑπάρχειν 

καταλύει τὴν ἀνθρώπινη λογική. Γιὰ τὴν Αὐτοαιτία τοῦ 

ὑπάρχειν ἡ ὕπαρξη εἶναι μόνο ἐπιλογή. Ὑπαρκτικὴ 

Αὐτοαιτία σημαίνει, γιὰ τὴ λογική μας καὶ τὸν γλωσσικό 

της κώδικα, ἐλευθερία. 

 

Ὁ γλωσσικός μας κώδικας συνοψίζοντας τὴν κοινὴ-

κοινωνούμενη ἐμπειρία, φορτίζει τὴν ἔννοια τῆς ὕπαρξης 

μὲ μιὰ «ποιότητα» θετικὴ καὶ τὴν ἔννοια τῆς ἀνυπαρξίας 

μὲ «ποιότητα» ἀρνητική. Σὲ αὐτὴ τὴν προ-λογική, 

βιωματικοῦ χαρακτήρα ἀξιολόγηση σίγουρα ἀπηχοῦνται 

ἀσυνείδητες ἐνορμήσεις ἀποστροφῆς ἢ καὶ φόβου γιὰ τὸ 

ἄγνωστο καὶ αἰνιγματικὸ τοῦ θανάτου. 

Λογικὰ ἡ θετικὴ ἀποτίμηση τοῦ ὑπάρχειν μεταφέρεται 

καὶ στὴν Πρώτη Αἰτία τοῦ ὑπάρχειν, στὴν ὑπαρκτικὴ 

Αὐτοαιτία. Καὶ ἡ καταξίωση ἐνισχύεται ἀπὸ τὴ λογικὴ 

σύνδεση τῆς Αὐτοαιτίας μὲ τὴν ἀπόλυτη ἐλευθερία, τὴν 

ὑπαρκτικὴ ὑπέρβαση κάθε ἀναγκαιότητας. Ἡ μοναδική, 

μᾶλλον, στὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία πρόταση 

προσδιορισμοῦ ὑπαρκτικῆς ποιότητας ποὺ αἰτιολογεῖ 

(καὶ καταξιώνει) τὸ ὑπάρχειν τῆς Αὐτοαιτίας ὡς 



119 

 

ἐλευθερία, εἶναι τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας ἡ 

πρόταση ὅτι ὁ Θεὸς (ὑπαρκτικὴ Αὐτοαιτία) ἀγάπη ἐστί (1 

Ἰωάν. 4, 16). 

Ἡ φράση ὁρίζει τὴν Αὐτοαιτία ὄχι ὡς ἕνα τὶ νοητικὰ 

κατεχόμενο, ἀλλὰ ὡς ἕνα πῶς γιγνόμενο καὶ 

γνωριζόμενο διὰ μετοχῆς (μετέχοντας γνωρίζουμε τὸ 

πῶς, τὸν τρόπο). Ὄχι ὅτι ὑπάρχει πρῶτα καὶ στὴ 

συνέχεια ἀγαπάει ἡ Αὐτοαιτία, ἀλλὰ ὅτι ἡ ὕπαρξή της 

(αὐτὸ ποὺ εἶναι) εἶναι ἐλευθερία ἀγάπης. Ὁ Θεὸς ἀγάπη 

ἐστὶ σημαίνει, νὰ μὴν ἐκλάβουμε τὴν ἀγάπη σὰν ἠθικὸ 

ἰδίωμα (τρόπο συμπεριφορᾶς), νὰ τὴν κατανοήσουμε ὡς 

τρόπο ὕπαρξης τοῦ Θεοῦ. Ἡ αὐτοαιτία τοῦ ὑπάρχειν (ὁ 

Θεὸς) ὑπάρχει, ἐπειδὴ ἐλεύθερα θέλει νὰ ὑπάρχει, καὶ 

θέλει νὰ ὑπάρχει ἐπειδὴ ἀγαπάει. 

Οὔτε ἠθικὸ ἀλλὰ οὔτε καὶ ὑπαρκτικὸ (ὁριστικὰ / a 

priori δεδομένο) ἰδίωμα τῆς Αὐτοαιτίας εἶναι ἡ ἀγάπη, 

διότι κάθε δεδομένο ὑπαρκτικὸ ἰδίωμα προκαθορίζει τὴν 

ὕπαρξη, τὴ δεσμεύει σὲ ἀνερμήνευτα δεδομένη 

ἀναγκαιότητα, ἀναιρετικὴ τῆς ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας. Ὁ 

Θεὸς εἶναι ἐλεύθερος, ἀπροκαθόριστος, μὴ ὑποκείμενος 

σὲ νομοτέλεια, ἐπειδὴ εἶναι ἀγάπη, καὶ εἶναι ἀγάπη, 

ἐπειδὴ ὁ τρόπος τῆς ὕπαρξής του εἶναι τριαδικός. 

 

Μὲ ποιά σημαντικὴ νὰ σημάνουμε τὸν φορέα τῆς 

ἀπροκαθόριστης ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας, χωρὶς νὰ 

διολισθήσουμε σὲ ἐκδοχὴ ἀτομικῆς ὀντότητας; Πῶς νὰ 

συντηρήσουμε ἀνθρωποπαθὴ σημαίνοντα (ὅπως 

λογικότητα, αὐτοσυνειδησία, ἑτερότητα-μοναδικότητα-



120 

 

ἀνομοιότητα ἐνεργούμενης ὕπαρξης), χωρὶς νὰ 

ἐγκλωβιστοῦμε σὲ ὀντικὴ ἐκδοχὴ τῆς Αὐτοαιτίας; 

Ὅπως ἡ πρόοδος στὴ μετανευτώνεια φυσικὴ 

περιλαμβάνει ὅλο καὶ πλουσιότερες μαθηματικὲς δομές 

(ἀπαιτεῖ σὲ κάθε μεγάλο βῆμα «ἄλλα μαθηματικὰ» — 

δὲν ἀρκοῦν, λ.χ., οἱ λεγόμενες ἄλγεβρες Lie, ἡ θεωρία 

ἐπιφανειῶν τοῦ Riemann κ.ἄ.ἀ.), κάτι παρόμοιο ἰσχύει 

καὶ στὸ πεδίο τῆς ὀντολογίας. Δὲν ἀφιστάμεθα ἀπὸ τὰ 

ἐμπειρικὰ δεδομένα, χρειαζόμαστε ὅμως μιὰ γλωσσικὴ 

σημαντικὴ ἀνοιχτὴ στὴ συνεχὴ ἀρτίωσή της, ἀλλὰ 

πάντοτε συνεπὴ στὸν ρεαλισμὸ τῆς ἐμπειρίας, 

προκειμένου νὰ μὴν παρασυρθοῦμε στὴν αὐτονόμηση 

τῆς κατανόησης ἀπὸ τὴ γνωστικὴ ἐμπειρία τῆς σχέσης. 

 

Ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐκφραστικὴ ἀναφέρει στὴν Αὐτοαιτία 

τὴν αἰτιώδη τῶν πάντων Ἀρχή, γνωρίσματα ποὺ ἡ 

ἐμπειρία μας τὰ ἀναγνωρίζει μόνο στὴν προσωπικὴ 

ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου, στὸν ἄνθρωπο ὡς πρόσωπο. 

Ἀντικειμενοποιοῦμε καὶ στὴν περίπτωση τοῦ ἀνθρώπου 

τὰ ἰδιάζοντα (ἀποκλειστικῶς ἀνθρώπινα) ὑπαρκτικά του 

γνωρίσματα (σκέψη, κρίση, φαντασία, βούληση, 

ἐπιθυμία κ.τ.ὅ.), ἀλλὰ ξέρουμε, μὲ ἄμεση ἐμπειρικὴ 

γνώση, ὅτι κάθε ἄνθρωπος σκέφτεται, κρίνει, 

φαντάζεται, θέλει, ἐπιθυμεῖ κ.τ.ὅ. μὲ τρόπο μοναδικό, 

ἀνόμοιο, ἀνεπανάληπτο. Ἑπομένως, γιὰ νὰ γνωρίσουμε 

ἕναν συγκεκριμένο ἄνθρωπο προϋποτίθεται ἡ ἄμεση 

σχέση μαζί του, ἡ ἐμπειρικὴ κοινωνία-μέθεξη στὸν λόγο 

τῶν ἐνεργημάτων του — δὲν συνιστοῦν πληρωματικὴ 



121 

 

γνώση οἱ πληροφορίες-περιγραφὲς τῆς παρουσίας καὶ 

τῶν ἐνεργημάτων του. 

Τὸ ἴδιο ἰσχύει καὶ γιὰ τὴ γνώση τοῦ Θεοῦ: Τοῦ 

ἀναφέρουμε ἀνθρωποπαθὴ γνωρίσματα, ἀλλὰ ξέρουμε 

ὅτι ἡ σημαντικὴ αὐτῶν τῶν ἀναφορῶν μας μπορεῖ νὰ 

μᾶς ἐξασφαλίσει τὴν κατανόηση, ὄχι ὅμως καὶ τὴ γνώση. 

Ἡ γνώση κερδίζεται μόνο μέσα ἀπὸ τὸ ἄθλημα τῆς 

μετοχῆς στὸν τρόπο τῆς θείας ὕπαρξης καὶ ζωῆς, στὴν 

ἀγάπη. 

 

Ξαναγυρνᾶμε στὴ σημαντικὴ τοῦ θείου τρόπου τῆς 

ὕπαρξης. Ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία δὲν ἐκφράζεται 

(μαρτυρεῖται) μὲ τὴ διατύπωση: ὁ Θεὸς ἔχει ἀγάπη, ἀλλὰ 

μόνο μὲ τὴ διατύπωση: ὁ Θεὸς ἀγάπη ἐστὶ — εἶναι 

ἀγάπη. Ἡ ἀγάπη συνιστᾶ τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο ὄχι 

μόνο ἐνεργεῖ, ἀλλὰ καὶ ὑπάρχει ὁ Θεός: ὁρίζει-

αὐτοκαθορίζει καὶ πραγματοποιεῖ τὸ ὑπάρχειν ὡς 

ἐλεύθερη ἀγαπητικὴ κοινωνία τῆς ὕπαρξης. Μέσα στὰ 

ὅρια τῆς κτιστῆς ὑπαρκτικῆς πραγματικότητας 

γνωρίζουμε τὴν ὕπαρξη ὡς ὀντικὴ ἀτομικότητα — ἡ 

ἀτομικὴ πραγμάτωση καὶ μορφὴ (εἶδος-εἰδητικὴ 

μοναδικότητα) καθορίζει τὴν ὕπαρξη. Ἡ διαφορὰ τοῦ 

ἀκτίστου (τῆς ὑπαρκτικῆς Αὐτοαιτίας) ἀπὸ τὴν κτιστὴ 

ὀντότητα εἶναι ὅτι τὸ ἄκτιστο ὑπάρχει καὶ γνωρίζεται ὡς 

γεγονός: γιγνόμενη ὑπαρκτικὴ ἀγαπητικὴ ἀναφορά, ἔκ-

σταση / ἐλευθερία ἀπὸ κάθε ὁριστικὸ περιορισμὸ 

ἀτομικότητας — ἡ ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ εἶναι ὑποστατικὸ 



122 

 

γεγονός, ὑποστασιάζει (κάνει πραγματικότητα) τὸ εἶναι, 

μόνο ὡς ἐρωτικὴ ἀναφορικότητα /αὐτοπροσφορά. 

 

Αὐτὴ ἡ αἰτιώδης τῶν πάντων ὑποστατικὴ (πραγματικῆς 

ὕπαρξης) πραγμάτωση τῆς ἀγάπης σημάνθηκε στὴ 

σημαντικὴ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας μὲ τὶς λέξεις: 

Πατήρ, Υἱός, Πνεῦμα. Καθεμιὰ ἀπὸ αὐτὲς τὶς λέξεις 

δηλώνει τὴν ὕπαρξη ὄχι ὡς ὀντικὴ ἀτομικότητα, ἀλλὰ 

ὡς γεγονὸς (γίγνεσθαι) σχέσης, ἐνεργούμενης 

(ἐλεύθερης) ἀναφορᾶς. Χρησιμοποιοῦμε τὰ ρήματα 

«γεννᾶν» καὶ «ἐκπορεύεσθαι», γιὰ νὰ σημάνουμε τὴν 

ἀγαπητικὴ σχέση (τὴν ἐλευθερία) ὡς καταγωγικὸ 

γεγονὸς (γιγνόμενο) τῆς Αὐτοαιτίας: Ὁ Θεὸς-Πατὴρ 

«γεννᾶ», ἀχρόνως καὶ ἀγαπητικῶς, τὸν Υἱὸ καὶ 

«ἐκπορεύει» τὸ Πνεῦμα. Ὁ Θεὸς-Υἱὸς «γεννᾶται» ἐκ τοῦ 

Πατρός, καὶ τὸ Πνεῦμα τοῦ Πατρὸς «ἐκπορεύεται» ἐκ 

τοῦ Πατρός. 

Λέμε: γεννᾶται ὁ Υἱός (δὲν ἐκπορεύεται), ἐκπορεύεται 

τὸ Πνεῦμα (δὲν γεννᾶται), προκειμένου ἡ γλωσσική μας 

σημαντικὴ νὰ διασώσει τὴν προσωπικὴ ὑπόσταση κάθε 

ἔκφανσης τῆς Τριαδικῆς Αὐτοαιτίας, τὴν ἀπόλυτη 

ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία-ἑτερότητα ποὺ καθιστᾶ 

κατορθούμενο τρόπο (ὄχι «φυσικὴ» ἀναγκαιότητα) τὴν 

ἑνοείδεια τῆς θείας ἀγάπης. Χαρακτηρίζουμε γλωσσικὰ 

τὴν ἀγαπητικὴ ἐλευθερία ὡς ὑπαρκτικὴ 

«ἀλληλοπεριχώρηση». Κάθε πρόσωπο τῆς Θεαρχικῆς 

Τριάδας ὑποστασιάζει ἑτερότητα, δηλαδὴ ἐλευθερία 

πραγμάτωσης τῆς ὕπαρξης ὡς ἀγάπης: ὑπάρχει, ἐπειδὴ 



123 

 

ἐλεύθερα θέλει νὰ ὑπάρχει, καὶ θέλει νὰ ὑπάρχει, ἐπειδὴ 

ἀγαπάει — ἡ ἑνικότητα τοῦ Θεοῦ (τῆς Τριαδικῆς 

Θεαρχίας) εἶναι ἡ ἀγαπητικὴ ἀλληλοπεριχώρηση τοῦ 

ὑπάρχειν. 

 

Ὀνόματα «θεῶν» στὴν ἀρχαιοελληνικὴ παράδοση, ὅπως 

Ζεύς, Οὐρανός, Κρόνος, Ποσειδῶν, παραπέμπουν σὲ 

ἀτομικὲς ὑπάρξεις (ὀντικὲς ἀτομικότητες) ποὺ ἡ καθεμιὰ 

ὑπάρχει καθεαυτὴν καὶ μὲ διακεκριμένο λειτουργικὸ 

ἐνέργημα. Εἶναι οἱ ἀρχαιοελληνικοὶ «θεοὶ» ὅπως 

προαπαιτεῖ (καὶ ὁρίζει) τὸ νομοτελειακὰ δεδομένο 

ἐνέργημά τους, μαζὶ μὲ τὶς χαρακτηρολογικὲς διαφορὲς 

ποὺ προϋποτίθενται γιὰ νὰ κάνουν διακριτὴ τὴν 

ὑπαρκτική τους ἀτομικότητα. 

Παρόμοια ἀντικειμενοποιητική, ἑνικὴ ὀντικότητα 

ἐκφράζουν καὶ οἱ ἐπιθετικοὶ προσδιορισμοὶ ποὺ 

ἀπέδωσαν οἱ Ἑβραῖοι στὸν Θεὸ δημιουργὸ τῶν πάντων, 

ἀλλὰ καὶ Θεὸ γνωριζόμενο μέσῳ προσωπικῆς σχέσης μὲ 

τοὺς πατέρες-γενάρχες τοῦ λαοῦ τῶν Ἑβραίων: Ὁ Θεὸς 

τῶν Ἑβραίων εἶναι «ὁ Θεὸς τῶν πατέρων» τους, ὁ Θεὸς 

ποὺ τὸν βεβαίωσε «ἀληθή», δηλαδὴ «πιστὸν στὶς 

ἐπαγγελίες του», ἡ ἐμπειρία τῆς σχέσης ποὺ εἶχαν μαζί 

Του ὁ Ἀβραάμ, ὁ Ἰσαάκ, ὁ Ἰακώβ. Τὸν γνώριζαν μὲ 

ἐμπειρία ἄμεσης σχέσης, «συναναστροφῆς», καὶ 

ἀναφέρονταν σὲ αὐτὸν χωρὶς ὄνομα, χρησιμοποιώντας 

μόνο ἐπιθετικοὺς προσδιορισμούς, ὅπως Γιαχβέ (ὁ 

ὑπαρκτὸς), Ἐλοχίμ (ὁ θεῖος), Ἀντονάι (ὁ κύριός μου), 

Σαβαώθ (ὁ πολεμιστὴς). Ἡ ἀνωνυμία τοῦ Θεοῦ σώζει τὸ 



124 

 

ἄρρητο τῆς ὑπαρκτικῆς του πραγματικότητας, τὴ 

βεβαιότητα ὅτι ὁ Θεὸς γνωρίζεται μόνο ὡς ἐμπειρία 

ἄμεσης σχέσης μαζί του. Ὡστόσο ὑπόνοια ὀντολογικὴ γιὰ 

«τριαδικότητα» τοῦ Θεοῦ δὲν ὑπάρχει στὴν ἑβραϊκὴ 

παράδοση. 
  

ΜΑΞΙΜΟΥ Ὁμολογητοῦ, Σχόλια εἰς τὸ Περὶ θείων ὀνομάτων, Migne 

P.G. 4, 200C, 212Α, 216D. 

  



125 

 

 

 

 

20. 

Τρόπος τὸ ἀγαθό, ἀνερμήνευτο ἢ παρερμηνευμένο 

τὸ κακό 

 

Ἂν ὁ Θεὸς ἀγάπη ἐστί (ὑπάρχει καὶ ἐνεργεῖ τὴν ὕπαρξη 

ὡς ἀγάπη), τότε ἡ ἀγάπη, ὁ τρόπος τῆς ὑπαρκτικῆς 

αὐθυπέρβασης καὶ αὐτοπροσφορᾶς, ταυτίζεται γιὰ τὴν 

ἀνθρώπινη λογικὴ μὲ τὸν τρόπο τῆς ὄντως ὕπαρξης καὶ 

ζωῆς, δηλαδὴ μὲ ὅ,τι μπορεῖ νὰ ὀνομαστεῖ ἀγαθό: τὴν 

πληρότητα τῆς ὕπαρξης, πληρότητα ἐλευθερίας, 

κάλλους, χαρᾶς. 

Καὶ ἀφοῦ τὸ ἴδιο τὸ ὑπαρκτικὸ γεγονὸς προκύπτει 

μόνο ἀπὸ τὴν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ, ἀφοῦ ταυτίζεται μὲ ὅ,τι 

μπορεῖ νὰ ὀνομαστεῖ ἀγαθό, τότε μένει ἀναντίρρητη ἡ 

πιστοποίηση πού, στὴ διήγηση τοῦ βιβλίου τῆς Γένεσης, 

περαιώνει τὴν περιγραφὴ τῆς συμπαντικῆς δημιουργίας: 

Καὶ εἶδεν ὁ Θεὸς τὰ πάντα, ὅσα ἐποίησε, καὶ ἰδοὺ καλὰ 

λίαν (1, 31). 

Ὅταν λέμε ὅτι ἡ συμπαντικὴ δημιουργία προέκυψε 

ἀπὸ τὴν ἀγάπη, ὑποστασιάζει, μαρτυρεῖ-φανερώνει καὶ 

ὑπηρετεῖ τὴν ἀγάπη τοῦ δημιουργοῦ της, τότε 

βεβαιώνουμε ὅτι τὰ πάντα (τὰ ὑπαρκτὰ στὸ σύνολό 

τους) συνιστοῦν καὶ φανερώνουν τὴν ἀλήθεια (τρόπο) 

τῆς θείας ὕπαρξης καὶ ἐνέργειας — αὐτὸ ποὺ εἶναι ὁ 

Θεός: ἡ Αἰτιώδης Ἀρχὴ τῶν ὑπαρκτῶν, ὡς ἀγάπη. 



126 

 

Παραμένει καὶ στὴν περίπτωση αὐτὴ ἀνυπέρβλητη ἡ 

ἐκφραστικὴ τῶν Ἀρεοπαγιτικῶν Συγγραφῶν: 

 

Αὐτὸς ὁ πάντων αἴτιος, 

δι’ ἀγαθότητος ὑπερβολὴν 

πάντων ἐρᾷ, πάντα ποιεῖ, πάντα τελειοῖ,  

 πάντα συνέχει... 

δι’ ὑπερβολὴν τῆς ἐρωτικῆς ἀγαθότητος  

 ἔξω ἑαυτοῦ γίνεται... 

καὶ οἷον ἀγαθότητι καὶ ἀγαπήσει  

 καὶ ἔρωτι θέλγεται· 

καὶ ἐκ τοῦ ὑπὲρ πάντα καὶ πάντων ἐξῃρημένου 

πρὸς τὸ ἐν πᾶσι κατάγεται 

κατ’ ἐκστατικὴν ὑπερούσιον δύναμιν  

 ἀνεκφοίτητον ἑαυτοῦ.13 

 

Ποὺ σημαίνει: Ὁ πέρα ἀπὸ ὅλα τὰ ὑπαρκτὰ (ἡ πέρα 

ἀπὸ τὰ αἰτιατὰ Αἰτία τῶν ὑπαρκτῶν) κτίζοντας ἀπὸ 

ἀγάπη καὶ ἔρωτα τὰ κτιστά, «βγαίνει» ἀπὸ αὐτὸ ποὺ 

εἶναι καὶ κατεβαίνει στὴ συνάφεια μὲ ὅλα ὅσα κτίζει. Μὲ 

ἄλλα λόγια, ὅλα τὰ κτιστὰ ἀποτυπώνουν καὶ 

φανερώνουν αὐτὸ ποὺ εἶναι ὁ Θεός: ἀγάπη, ἔρωτας, 

ἀγαθότητα. 

Στὴ θεώρηση αὐτὴ δὲν ὑπάρχει περιθώριο ἢ 

ἐνδεχόμενο νὰ ἐμφιλοχωρήσει κάπου τὸ «κακὸ» — ἕνα 

«ἔλλογο» φίδι μέσα στὸν «παράδεισο τῆς τρυφῆς», ἕνας 

«σατὰν»-«Βεελζεβοὺλ» στὴν ἐπουράνια αὐλὴ τῶν 

ἀγγέλων τοῦ Θεοῦ. Ἂν ὅλα ὅσα ὑπάρχουν εἶναι ὅλα 



127 

 

«καλὰ λίαν», πλάσματα καὶ φανερώσεις τῆς σοφίας, τῆς 

ἀγάπης, τῆς ἀλήθειας τοῦ Θεοῦ, ποιός δημιούργησε 

(ἔδωσε ὕπαρξη) στὸ φίδι ποὺ παρέσυρε σὲ ἀνταρσία 

τοὺς πρωτόπλαστους ἀνθρώπους ἢ στὴ «λεγεώνα» τῶν 

δαιμόνων ποὺ βασάνιζε τὸν ταλαίπωρο ἄνθρωπο στὴ 

χώρα τῶν Γαδαρηνῶν (Λουκ. 8, 26-39) καὶ μύριους 

ἄλλους πρὶν καὶ μετά; 

 

Τὸ ἐρώτημα μοιάζει ἴσως θεωρητικό, ἀλλὰ δὲν εἶναι. Ἡ 

κοινὴ ἀνθρώπινη ἐμπειρία διαπιστώνει ὅτι ἡ ὕπαρξή μας 

τῶν ἀνθρώπων, ὅπως καὶ ἡ συμπαντικὴ κτιστὴ 

πραγματικότητα, εἶναι ἀδύνατο νὰ ὑπαχθοῦν στὴν 

πιστοποίηση: εἶδεν ὁ Θεὸς τὰ πάντα, ὅσα ἐποίησε, καὶ 

ἰδοὺ καλὰ λίαν. Ἡ ἐμπειρικὴ βεβαιότητα γιὰ τὴν 

παράλληλη ὕπαρξη «κακοῦ» μέσα στὴ θαυμαστὴ καὶ 

μεγαλειώδη δημιουργία τοῦ Θεοῦ εἶναι πανανθρώπινη 

καὶ διαχρονική. Τὸ ἴδιο καὶ ἡ προσπάθεια νὰ ἐντοπιστεῖ 

συγκεκριμένη πηγή, αἰτιώδης ἀρχὴ καὶ ἀφετηρία τοῦ 

«κακοῦ». 

Στὰ χρόνια ποὺ γράφεται ἡ Καινὴ Διαθήκη, ἡ 

δαιμονολογία εἶναι μιὰ κατεστημένη καὶ αὐτονόητη 

κυρίαρχη γλώσσα στὸν χῶρο τοῦ ὑπερβατικοῦ, τόσο ὅσο 

καὶ ἡ «βασιλειολογία», ἡ ἀναφορὰ σὲ βασιλιάδες καὶ 

βασίλεια στὸν χῶρο τοῦ ἐγκόσμιου. Οἱ Χριστιανοί, 

ἑπομένως καὶ οἱ συγγραφεῖς τῶν κειμένων τῆς ΚΔ, τὴ 

χρησιμοποιοῦν αὐτονόητα, δηλαδὴ ὑποχρεωτικὰ — δὲν 

ἐπιλέγουν τὴ δαιμονολογία οὔτε αἰσθάνονται τὴν 



128 

 

ἀνάγκη νὰ διευκρινίσουν τὸ ὀντολογικό της 

περιεχόμενο. Εἶναι ἡ κατεστημένη, κοινὴ ἐκφραστική. 

Τὶς καταβολὲς αὐτῆς τῆς δαιμονολογίας ἡ νεότερη 

ἱστορικο-φιλολογικὴ ἔρευνα τὶς ἀνιχνεύει στὶς ἀρχαῖες 

θρησκεῖες τῶν φυλῶν τοῦ μεσανατολικοῦ χώρου: 

Ἰδιαίτερα στὴ βαβυλωνιακὴ θρησκεία, στὶς δοξασίες τῶν 

Ἀσσυρίων, σὲ περσικὲς θρησκευτικὲς παραδόσεις. Τὰ 

ὀνόματα Σατάν, Βεελζεβούλ, Ἀσμοδαῖος μοιάζουν 

μᾶλλον σὲ εὐρύτατη χρήση, προτοῦ τὰ προσλάβουν οἱ 

Ἑβραῖοι.14 

Μὲ αὐτονόητη αὐτὴ τὴ διαθρησκειακὴ ἐκδοχὴ τῆς 

δαιμονολογίας διατυπώνεται καὶ ἡ πρώτη στὴν ἑβραϊκὴ 

γραπτὴ παράδοση ἀναφορὰ σὲ πηγὴ τοῦ «κακοῦ» ποὺ 

προϋπάρχει τοῦ ἀνθρώπου καὶ μὲ τὴ μορφὴ ἔλλογου 

φιδιοῦ ἐξαπατᾶ τοὺς πρωτόπλαστους. Ἡ (πέρα ἀπὸ κάθε 

λογικὴ) ἑρμηνεία τοῦ ἀλληγορικοῦ ἀφηγήματος τῆς 

Γένεσης ὡς ἱστορικοῦ συμβάντος (κυρίως ἢ μόνον αὐτὴ) 

ὁδήγησε χριστιανοὺς συγγραφεῖς νὰ ἀναζητήσουν τὴν 

«ὀντολογικὴ» καταγωγὴ τοῦ «κακοῦ» σὲ μιὰ «πτώση» 

μερίδας τῶν «ἀγγελικῶν» ὑπάρξεων προγενέστερη τῆς 

«πτώσης» τῶν ἀνθρώπων, μεγεθύνοντας ἔτσι στὸ 

ἔπακρο καὶ πληθύνοντας τὶς ἀντιφάσεις καὶ τὰ 

ἑρμηνευτικὰ κενὰ τοῦ ὀντολογικοῦ θεμελίου τῆς 

ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας καὶ μαρτυρίας γιὰ τὸ «κακό». 

 

Γι’ αὐτὸ καὶ ἐμφανίζεται κατεπείγουσα ἡ ἀνάγκη μιὰ 

Σύνοδος ἐκκλησιαστικὴ νὰ φωτίσει τὸ πρόβλημα τοῦ 

«κακοῦ», τῆς «πτώσης» καὶ τῶν «δαιμόνων», μὲ 



129 

 

ἐκκλησιαστικὴ (ἑπομένως ὀντολογικὴ) ὀπτική. Ἔτσι, 

ὅπως σύνοδοι πατέρων τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ σώματος 

(ἐπισκόπων μὲ τὸ χάρισμα τοῦ γεννήτορα καὶ ὄχι ἁπλῶς 

τοῦ παιδαγωγοῦ – 1 Κορ. 4, 15) φώτισαν μὲ τὴ γλώσσα 

τῆς ὀντολογίας (καὶ ὄχι ἀφοριστικῶν ἀπριορισμῶν ἢ 

νοητικῶν παιγνίων) τὴν τριαδικότητα τοῦ Ἑνὸς Θεοῦ καὶ 

τὸν ρεαλισμὸ τῆς ἐνανθρώπησης τοῦ Υἱοῦ. 

Ὅταν ἐκκρεμεῖ ὁ φωτισμὸς καὶ ἡ ἄρση βασανιστικῶν 

τοῦ ἀνθρώπου παρανοήσεων, παρεξηγήσεων ἢ 

διαστροφῶν τοῦ εὐ-αγγελίου τῆς Ἐκκλησίας, εἶναι 

ἐξαιρετικὰ ὀδυνηρὸ νὰ ἐπιδιώκεται σύγκλιση 

«συνόδων» γιὰ νὰ ἀνασυντάξει τὴν ἱεράρχηση 

«πρωτείων τιμῆς» τῶν πατριαρχείων ἢ νὰ ἀναθεωρήσει 

κανόνες νηστείας! 

Τὸ πρόβλημα τοῦ «κακοῦ», τῆς «πτώσης» καὶ τῶν 

«δαιμόνων» περιμένει νὰ ἀντιμετωπιστεῖ καὶ φωτιστεῖ 

ἀπὸ σύνοδο πατέρων τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ σώματος. Οἱ 

ἐδῶ ἀναλύσεις καὶ προτάσεις δὲν ἔχουν ἀπὸ μόνες τους 

καμιὰ ἑρμηνευτικὴ ἐγκυρότητα. Εἶναι μόνο κατάθεση 

προβληματισμοῦ πού, στὴν ἐπιεικέστερη ἐκδοχή, θὰ 

μποροῦσε νὰ διακονήσει τὴ συνειδητοποίηση τῆς 

ἀνάγκης νὰ συγκληθεῖ σύνοδος τῆς καθόλου Ἐκκλησίας 

γι’ αὐτὸ τὸ πρόβλημα. 
  

Περὶ θείων ὀνομάτων, Κεφ. 4 §Χ καὶ ΧΙΙΙ, Migne P.G., τόμος 3, στ. 

708ΑΒ καὶ 712ΑΒ. 

   

Werner FOERSTER, «Σατανᾶς», στὸ Theologisches Wörterbuch zum 

Neuen Testament (KITTEL), τόμος 7, σελ. 151-164. — Τοῦ ἴδιου, «Die 

alttestamentliche und spätjudische Dämonenanschauung», ὅ.π., τόμος 2, 



130 

 

σελ. 10-21. — Père BRUNO De Jésus-Marie, Satan, Paris (Desclée de 

Brouwer) 1952. — B.J. BAMBERGER, Fallen Angels, Philadelphia (Jewish 

Publication Society) 1952. 

  



131 

 

 

 

 

21. 

Χρηστικὴ ἑρμηνεία (δηλαδὴ νομικὴ ἀποτίμηση) 

τοῦ κακοῦ 

 

Μὲ τὴ λογικὴ λοιπὸν (καὶ τὴν ἐλευθερία) προ-συνοδικῆς 

προετοιμασίας, ἐντοπίζουμε δύο πεδία προβληματισμοῦ 

ποὺ ἀφοροῦν στὴν «πτώση» καὶ στὸ «κακό»: 

Πρῶτος προβληματισμός, ἡ καταγωγὴ (ἀφετηρία) τοῦ 

«κακοῦ». Οἱ ἐκδοχὲς εἶναι δύο: Ἢ τὸ «κακὸ» ἀποτελεῖ 

τὴ συνέπεια μιᾶς ἀρχέγονης «πτώσης» τοῦ ἀνθρώπου 

(ἀνυπακοῆς, παράβασης, ἀνταρσίας ἑνὸς πρωτόπλαστου 

ζεύγους ἀπέναντι σὲ νομοθέτημα τοῦ Θεοῦ) ἢ ὅ,τι ἐμεῖς 

ὀνομάζουμε «κακὸ» εἶναι τὰ ὁριστικὰ (ὁρισμοῦ) 

ὑπαρκτικὰ ἰδιώματα τῆς κτιστότητας — τὰ δεδομένα τῆς 

διαφορᾶς τοῦ αἰτιατοῦ ἀπὸ τὸ ἀναίτιο, τοῦ κτιστοῦ ἀπὸ 

τὸ ἄκτιστο. Ἐνδιαφέρει νὰ μελετήσουμε ποιά ἀπὸ τὶς δυὸ 

ἐκδοχὲς λύνει περισσότερα προβλήματα (ἀπαντάει σὲ 

περισσότερα ἐρωτήματά μας) σχετικὰ μὲ τὴν 

αἰτιολόγηση τοῦ «κακοῦ». 

Δεύτερος προβληματισμός, ἡ τιμωρία (συνέπεια καὶ 

κατάληξη) τοῦ «κακοῦ». Οἱ ἐκδοχὲς εἶναι καὶ πάλι δύο: 

Ἢ μέσα στὴν «καλὴ λίαν» δημιουργία τοῦ Θεοῦ ὑπάρχει 

«τόπος» ὅπου ἀποδίδεται δικαιοσύνη (τιμωρεῖται 

ἀναδρομικὰ τὸ «κακὸ» καὶ κολάζονται σὲ ἀτέρμονα 

χρόνο ὅσοι τὸ διέπραξαν) ἢ τὸ «κακὸ» δὲν εἶναι 



132 

 

παράβαση νόμου, ἀπείθεια σὲ ἐντολές, ἀνταρσία 

ἀπέναντι σὲ ἐξουσιαστικὴ αὐθεντία (παρεκτροπὲς 

ὑποκείμενες σὲ τιμωρία), ἀλλὰ τὸ «κακὸ» εἶναι μόνο 

ἄρνηση τοῦ «καλοῦ». Καὶ ἂν τὸ «καλὸ» εἶναι ἡ ὕπαρξη 

ἐλεύθερη ἀπὸ περιορισμοὺς καὶ ἀναγκαιότητες, ἡ 

ὕπαρξη ὡς ἐλευθερία ἀγάπης-αὐτοπροσφορᾶς, τότε 

«κακὸ» εἶναι, σαφέστατα, ἡ ἐπιλογὴ τῆς ἀτομοκεντρικῆς 

αὐτάρκειας, τῆς μὴ-σχέσης, τῆς μὴ-ζωῆς, ἐπιλογὴ τῆς 

ἀνυπαρξίας. Ἐνδιαφέρει νὰ μελετήσουμε ποιά ἀπὸ τὶς 

δύο ἐκδοχὲς λύνει περισσότερα προβλήματα (ἀπαντάει 

σὲ περισσότερα ἐρωτήματά μας) σχετικὰ μὲ τὴν 

κατάληξη-ἔκβαση τοῦ «κακοῦ». 

 

Καὶ στὶς δύο παραπάνω περιπτώσεις προβληματισμοῦ τὸ 

δίλημμα ποὺ τίθεται (τὰ δυὸ ἐνδεχόμενα ἐπιλογῆς) εἶναι 

ἡ νομικὴ-δικανικὴ ἐκδοχὴ τοῦ «κακοῦ» καὶ ἡ 

ὑπαρκτικὴ-ὀντολογικὴ ἐκδοχή. Ἢ τὸ «κακὸ» εἶναι 

παράβαση νόμου, ἀπείθεια σὲ ἐντολές, ἀνταρσία 

ἀπέναντι σὲ αὐθεντία ἢ τὸ «κακὸ» ἔχει ὀντολογικὸ 

χαρακτήρα, ἀφορᾶ στὸν τρόπο τῆς ὕπαρξης. 

Ὁπωσδήποτε, καὶ στὶς δύο περιπτώσεις, τὸ «κακὸ» 

ἀφορᾶ σὲ τρόπο, ὄχι σὲ ὀντότητα. Ἢ σὲ τρόπο 

συμπεριφορᾶς ἢ σὲ τρόπο τοῦ εἶναι, τῆς ὕπαρξης. Ἂν 

διολισθήσουμε στὴν ἐκδοχὴ τοῦ «κακοῦ» ὡς αὐτόνομης 

ὑπαρκτικὰ ὀντότητας, δεσμευόμαστε στὶς ἀφιλοσόφητες, 

ἀφελεῖς σχηματουργίες τοῦ Γνωστικισμοῦ, μὲ τὶς πολλὲς 

ψυχοπαθολογικές τους ἐπιπτώσεις. 



133 

 

Ἡ νομικὴ-δικανικὴ ἐκδοχὴ τοῦ «κακοῦ» μοιάζει νὰ 

ἔχει περισσότερες προτιμήσεις — ἐντοπίζεται τὸ 

«κακό», σχεδὸν ἀποκλειστικά, στὶς πράξεις 

(ἐνεργήματα) τοῦ ἀτόμου, ὅπως καὶ στὰ ἀτομικὰ 

κίνητρα τῶν πράξεων: προθέσεις, ἐνορμήσεις, 

αἰσθήματα καθοριστικὰ τῆς συμπεριφορᾶς. Ἡ 

προτίμηση τῆς συμπεριφορικῆς-νομικῆς ἐκδοχῆς 

ἐπιτρέπει τὴν εὔχρηστη ἀντικειμενοποίησή του: 

ποσοτικὲς μετρήσεις καὶ ἐκτιμήσεις τοῦ «κακοῦ», 

ταξινομήσεις καὶ διαβαθμίσεις (τὴν ἀξιολογικὴ 

κλιμάκωση) τῆς ἀρνητικῆς του δυναμικῆς, τῶν 

ἐπιπτώσεών του. Κάθε θεσμοποιημένο στὶς ἀνθρώπινες 

κοινωνίες σύστημα ἀπονομῆς δικαίου λειτουργεῖ μὲ τὴν 

ἀντικειμενοποιημένη, νομικὴ-συμπεριφορικὴ ἐκδοχὴ 

τοῦ «κακοῦ». Ὄχι βέβαια μὲ τὴν ὑπαρκτικὴ-ὀντολογική. 

Οἱ χρηστικοὶ λόγοι δικαιολογοῦν τὴν 

ἀντικειμενοποιημένη νομικὴ-συμπεριφορικὴ ἐκδοχὴ τοῦ 

«κακοῦ», ἀλλὰ ἀφήνουν ἀναπάντητο τὸ ἐρώτημα γιὰ τὴν 

καταγωγὴ-προέλευση τοῦ «κακοῦ». Ἔτσι κυριαρχεῖ ὡς 

αὐτονόητο ἑρμηνευτικὸ στερεότυπο ἡ ἰδέα τῆς 

«πτώσης»: τὸ ἀλληγορικὸ ἀφήγημα τῆς Γένεσης 

ἐκλαμβανόμενο σὰν ἱστορικὸ συμβάν. Ἡ ἀπανθρωπία 

καὶ τὰ ἐφιαλτικὰ ἀπότοκα αὐτῆς τῆς ἐκδοχῆς ἔχουν 

πάρει τὴ θέση τους σὲ προηγούμενες σελίδες. 

 

Ἴσως ἡ λογικὴ ἀναγωγὴ ἀπὸ τὸ ἐλλειμματικὸ στὸ 

πληρωματικό, ἀπὸ τὸ φθειρόμενο στὸ ἄφθαρτο, ἀπὸ τὸ 

ὀδυνηρὸ στὸ ἀνώδυνο, μόνη αὐτή, νὰ γεννάει στὸν 



134 

 

ἀνθρώπινο ψυχισμὸ τὴν ἐπιθυμητὴ ὑπόθεση γιὰ 

προΰπαρξη ἑνὸς «παραδείσιου» τρόπου καὶ χρόνου ἀπὸ 

τοὺς ὁποίους τὸ ἀνθρώπινο εἶδος ἐξέπεσε — εἴτε μὲ δική 

του ὑπαιτιότητα, εἴτε ἐπειδὴ ἐξαπατήθηκε ἀπὸ 

συγκεκριμένο ὑπαρκτικὸ φορέα τοῦ «κακοῦ», εἴτε ἀπὸ 

τὸν συνδυασμὸ αὐτῶν τῶν ἐνδεχομένων. 

Λογικὴ εἶναι καὶ ἡ ἐκδοχὴ πὼς ὅ,τι οἱ ἄνθρωποι 

βιώνουμε ὡς «κακὸ» (οἱ ἀναγκαιότητες τοῦ χρονικοῦ 

καὶ διαστατοῦ χαρακτήρα τῆς ὕπαρξής μας, ἡ φθορά, ἡ 

ἀρρώστια, ἡ ὀδύνη, ἀλλὰ καὶ ὁ ἐγωισμός, τὸ μίσος, ἡ 

διαβολή, ἡ ἀδικία, ὁ σαδισμὸς — τελικὰ ὁ θάνατος) 

εἶναι τὰ ὁριστικὰ (ὁρισμοῦ) ὑπαρκτικὰ ἰδιώματα τῆς 

κτιστότητας — τὰ δεδομένα τῆς διαφορᾶς τοῦ αἰτιατοῦ 

ἀπὸ τὸ ἀναίτιο, τοῦ κτιστοῦ ἀπὸ τὸ ἄκτιστο. Βέβαια ὁ 

ἄνθρωπος εἶναι ἡ μόνη ἔλλογη ἀπὸ τὶς αἰσθητὲς 

ὑπάρξεις: ἔχει αὐτοσυνειδησία καὶ λόγο, τὶς 

προϋποθετικὲς δυνατότητες γιὰ τὴ συγκρότηση σχέσεων, 

γιὰ τὴν πραγμάτωση τῆς αὐθυπερβατικῆς ἐλευθερίας. 

Κατὰ τοῦτο ἡ ὕπαρξή του ἔχει ἀπόλυτη μοναδικότητα, 

ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα ὡς πρὸς ὅλα τὰ ὑπόλοιπα ὑπαρκτὰ 

τοῦ αἰσθητοῦ σύμπαντος. Ἂν ἦταν καὶ ἄχρονος, 

ἀδιάστατος, ἄφθαρτος, ἄλυπος, ἀγαθός, ὅλος 

αὐτοπροσφορά (ἂν δὲν εἶχε τὰ στοιχεῖα ποὺ ἐμεῖς τὰ 

ἀποδίδουμε σὲ «πτώση»), δὲν θὰ ἐμφάνιζε καμία 

διαφορὰ τρόπου τῆς ὕπαρξης ἀπὸ τὴν ἄκτιστη Αὐτοαιτία 

τοῦ ὑπάρχειν, τὴν Αἰτιώδη Ἀρχὴ τῶν ὑπαρκτῶν. 

 



135 

 

Κατανοοῦμε ὡς τρόπο τοῦ αἰτιατοῦ τὴν ἀναγκαιότητα, τὴ 

μὴ-ἐλευθερία, ἀφοῦ ἡ ὕπαρξή του δὲν εἶναι ἀποτέλεσμα 

τῆς θέλησής του, ἀλλὰ δεδομένη ὑποχρεωτικὰ 

«ἄλλοθεν» (ἀπὸ τὴν ὅποια αἰτία του). Ὑπάρχει τὸ 

αἰτιατό, χωρὶς νὰ ἔχει ἐπιλέξει νὰ ὑπάρχει — ἡ 

σημαντικὴ τῶν λέξεων αἰτιατὸ (ἀποτέλεσμα αἰτίας) καὶ 

κτιστὸ (ἀποτέλεσμα θελημένης δημιουργίας) δηλώνουν 

ὕπαρξη «κατ’ ἀναγκαιότητα», ἐνῶ οἱ λέξεις αὐτοαιτία 

καὶ ἄκτιστο δηλώνουν τὴν ὕπαρξη ὡς 

αὐτοπροαίρετη  ἐπιλογή,  ὡς  ἐλευθερία. 

Ὕπαρξη κατ’ ἀναγκαιότητα σημαίνει, ὄχι μόνο 

καταγωγικὴ ἀνελευθερία τοῦ ὑπαρκτοῦ (κτιστότητα), 

ἀλλὰ καὶ πραγματοποίηση τῆς ὕπαρξης ὑπὸ ὅρους: 

Ὑπάρχει τὸ κτιστό, ἐπειδὴ (καὶ στὸ ποσοστὸ ποὺ) οἱ 

φυσικὲς ἀτομικές του ἐνορμήσεις (αὐτοσυντήρησης, 

κυριαρχίας-ἐπιβολῆς, ἡδονῆς) ἐπιδιώκουν καὶ 

ἐπιβάλλουν νὰ ὑπάρχει. 

Τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ φυσικὴ ἐνορμητικὴ ἀναγκαιότητα, 

αὐτονομημένη ἀπὸ τὴ λογικὴ θέληση, ἀπαιτεῖ καὶ 

ἐπιδιώκει τὴν ὕπαρξη, σημαίνει ὅτι τὸ ἔμβιο κτιστό, 

γενικά, καὶ ὁ λογικὸς ἄνθρωπος, σὲ σημαντικὸ ποσοστό, 

ὑφίσταται τὴν ὕπαρξη, πάσχει τὴν ὕπαρξη. Ποὺ θὰ πεῖ: ἡ 

ὕπαρξή του πραγματώνεται ὑποταγμένη σὲ ἀθέλητες 

ἐνορμητικὲς ἀναγκαιότητες, ποὺ τὶς βιώνει ὡς πάθη (ὡς 

«πάθη» ὁρίζουμε τὰ ὅσα πάσχει-ὑφίσταται τὸ ἔλλογο 

ὑπαρκτὸ γιὰ νὰ ὑπάρχει). 

 



136 

 

Τὰ «πάθη» —ὑπαρκτικὲς ἀναγκαιότητες, ὑπαρκτικοὶ 

περιορισμοὶ ποὺ δεσμεύουν τὴν ὕπαρξή μας— 

συνιστοῦν καὶ τὴν εἰδοποιὸ ὑπαρκτικὴ διαφορά μας ἀπὸ 

τὸ Ἄκτιστο, τὸ Ἀναίτιο, τὴν Αὐτοαιτία καὶ Αἰτιώδη 

Ἀρχὴ τοῦ ὑπάρχειν. Εἶναι εἰδοποιὸ στοιχεῖο τῆς ὕπαρξής 

μας τὰ πάθη, ποιοῦν εἶδος τὴν κτιστότητα, μᾶς 

καθορίζουν ὡς κτιστὰ ὄντα, μᾶς διαφοροποιοῦν ἀπὸ τὴν 

ἄκτιστη ὑπαρκτική μας Αἰτία. Ἂν ἡ ἔλλογη, 

αὐτοσυνείδητη ὕπαρξή μας πραγματωνόταν ἐλεύθερη 

ἀπὸ ὑπαρκτικοὺς περιορισμοὺς-ἀναγκαιότητες-πάθη, θὰ 

εἴχαμε ἄλλο εἶδος ὕπαρξης, διαφορετικὸ ἀπὸ αὐτὸ τῶν 

δημιουργημένων ὄντων: Δὲν θὰ εἴχαμε «δημιουργηθεῖ», 

θὰ εἴχαμε «γεννηθεῖ» ἢ «ἐκπορευθεῖ» ἀπὸ τὸν Πατέρα, 

τὴν ἄκτιστη αὐθυπαρξία, ἄκτιστοι καὶ ἐμεῖς. 

Τώρα, ὡς ἔλλογα ὄντα, μὲ αὐτοσυνειδησία καὶ 

βούληση, προσωπικὲς ὑποστάσεις τοῦ ὑπάρχειν, δηλαδὴ 

δημιουργημένες «κατ’ εἰκόνα» Θεοῦ, ποὺ θὰ πεῖ: μὲ τὴν 

ἱκανότητα γνωστικῆς ἢ καὶ ἀγαπητικῆς-αὐθυπερβατικῆς 

σχέσης, ἔχουμε τὴ δυνατότητα νὰ ὑπάρξουμε καὶ «καθ’ 

ὁμοίωσιν» Θεοῦ, ἀπὸ τὴ συγκεκριμένη «ὁδὸ» ποὺ ἡ 

ἐνανθρώπηση τοῦ Υἱοῦ-Λόγου τὴν ἐνσάρκωσε (τὴν 

ἔκανε «βατὴ» καὶ ἀπὸ τὸν κάθε ἄνθρωπο): Τὴν ὁδὸ τοῦ 

σταυροῦ, τῆς ὑπαρκτικῆς αὐτοπαραίτησης γιὰ τὴν 

ἀγαπητικὴ αὐτοπροσφορὰ — τῆς μεταποίησης τοῦ 

φυσικοῦ θανάτου τῆς ἀτομικότητας σὲ αὐτεγκατάλειψη 

στὸν ἔρωτα τοῦ Θεοῦ-νυμφίου τοῦ κάθε ἀνθρώπου. 

Τὸ δίλημμα καὶ ἡ «λήψη θέσης» δὲν εἶναι προϊόντα 

νοητικῶν ἁπλῶς καὶ βουλητικῶν παραδοχῶν ἢ 



137 

 

ἀποφάσεων. Ὅταν πρόκειται γιὰ κατάφαση τῆς «ὁδοῦ 

τοῦ σταυροῦ», εἶναι ἔμπρακτη μετοχὴ σὲ ἕνα 

καθημερινὸ ἄθλημα, μὲ συνεχεῖς καὶ ἐπίπονες ἀποτυχίες 

καὶ ἀπογοητεύσεις, τὸ ὁποῖο ὅμως, «ἀνεπαισθήτως», 

διαμορφώνει στάση ζωῆς ἤ, κατὰ τὴν ἔκφραση Μαξίμου 

τοῦ Ὁμολογητοῦ, «ποιότητα διαθέσεως».15 Αὐτὴ ἡ 

ποιότητα, συμπεριληπτικὴ κυρίως συνειδητῶν 

ταπεινώσεων καὶ ὄχι κατορθωμάτων, βεβαιώνει 

ὑπαρκτικὰ τὴν προαίρεση τοῦ ἀνθρώπου νὰ πεῖ ναὶ στὴν 

ἐρωτικὴ κλήση-σὲ-σχέση ποὺ τοῦ ἀπευθύνει ὁ τῶν 

πάντων αἴτιος Θεὸς καλώντας τον ἐκ τοῦ μὴ ὄντος εἰς τὸ 

εἶναι. «Ἀρχή μοι καὶ ὑπόστασις τὸ πλαστουργόν σου 

γέγονε πρόσταγμα» ψάλλει ἡ Ἐκκλησία ἐκ στόματος τοῦ 

ἐκδημήσαντος πιστοῦ στὴν «ἐξόδιο ἀκολουθία». 

 

Ἡ κατάφαση τοῦ ἀνθρώπου, τὸ ναὶ στὴν ἐρωτικὴ κλήση 

ποὺ τοῦ ἀπευθύνει ἡ δημιουργός του Τριαδικὴ Θεαρχία, 

ἔχει μιὰ δυναμικὴ ὑπαρκτικῶν διαβαθμίσεων 

ἀπεριόριστης κλίμακας — ἀπὸ τὸ «μνήσθητί μου» τῆς 

ὕστατης στιγμῆς τοῦ ληστῆ πάνω στὸν σταυρό, μέχρι 

τὴν πολύχρονη, ἰσόβια ἀγαθοεργία καὶ θυσιαστικὴ 

αὐταπάρνηση τῶν ἀσκητῶν καὶ ἁγίων τῆς Ἐκκλησίας. 

Ἀντίστοιχη δυναμικὴ διαβαθμίσεων ἔχει καὶ ἡ ἄρνηση 

τοῦ ἀνθρώπου, τὸ ὄχι ποὺ ἀντιτάσσει στὴ θεία ἀγάπη. Ἡ 

δυναμικὴ τῆς ἄρνησης εἶναι ἡ ὑπαρκτικὴ δυναμικὴ τῶν 

παθῶν, τῆς φυσικὰ δεδομένης στὸ κτιστὸ ὑπαρκτικῆς 

φορᾶς πρὸς τὸν ἀτομοκεντρισμό. Ὁ ἀτομοκεντρισμὸς 

εἶναι τὸ φυσικὸ ὁριστικὸ (ὁρισμοῦ) δεδομένο ποὺ 



138 

 

διαφοροποιεῖ, ὡς ὑπαρκτικὸς τρόπος, τὸ κτιστὸ ἀπὸ τὸ 

Ἄκτιστο. Δεδομένο ποὺ ἐνεργοποιεῖται ἀπὸ τὴν 

ἀνθρώπινη ἐλεύθερη βούληση μὲ μιὰ δυναμικὴ 

διαβαθμίσεων ἀπεριόριστης κλίμακας — ἀπὸ τὶς 

ἐγωιστικὲς μικροδιενέξεις καὶ συγκρούσεις στὴν 

καθημερινὴ συμπεριφορὰ ὣς τὰ φρικώδη μεθοδευμένα 

ἐγκλήματα βασανισμῶν καὶ σαδιστικῶν ἐπινοήσεων ἢ 

ὣς τὶς ἐφιαλτικὲς γενοκτονίες ποὺ γνώρισε ἡ ἀνθρώπινη 

Ἱστορία. 
  

Κεφάλαια θεολογικά, Migne P.G. 90, 1312C. 

  



139 

 

 

 

 

22. 

Προσδοκώμενες συνοδικὲς διασαφήσεις  

 

Δὲν χρειάζεται ἡ προσφυγὴ οὔτε σὲ «ἀγαθὰ πνεύματα» 

καὶ στὴ βοήθειά τους γιὰ νὰ πραγματωθεῖ τὸ ναί, ἡ 

κατάφαση τοῦ ἀνθρώπου στὴν κλήση τῆς ἀγάπης τοῦ 

Θεοῦ, οὔτε σὲ «δαίμονες» ἢ «πονηρὰ πνεύματα» καὶ στὴ 

βοήθειά τους γιὰ νὰ πραγματωθεῖ τὸ ὄχι, ἡ ἄρνηση τοῦ 

ἀνθρώπου στὴν κλήση τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ. Μπορεῖ ἡ 

Ἐκκλησία νὰ χρειάστηκε τὴ γλώσσα τῶν προ-

χριστιανικῶν θρησκευτικῶν παραδόσεων γιὰ νὰ 

ἐκφράσει, εὔληπτα γιὰ τοὺς πολλούς, τὴν ὑπαρκτικὴ 

περιπέτεια τῆς ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου. Ἀλλὰ καμιὰ 

συνοδικὴ ἀπόφαση δὲν δεσμεύει τὸ ὀντολογικὸ 

περιεχόμενο τοῦ εὐ-αγγελίου τῆς Ἐκκλησίας στὰ 

σχήματα τῆς θρησκευτικῆς δαιμονολογίας καὶ 

ἀγγελολογίας. 

 

Ὅταν μιλᾶμε γιὰ συνοδικὴ διασάφηση τῆς ἀγγελολογίας 

καὶ τῆς δαιμονολογίας, ἐννοοῦμε τὸ ἀνάλογο τῆς 

ὀντολογικῆς ἑρμηνείας ποὺ διατύπωσαν οἱ ὣς τώρα 

οἰκουμενικὲς σύνοδοι τῆς Ἐκκλησίας γιὰ τὴν ἀλήθεια 

τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ, τῆς ἐνανθρώπησης τοῦ Υἱοῦ-Λόγου 

καὶ τῆς λειτουργίας τῶν Εἰκόνων (τῆς ζωγραφικῆς 

τέχνης) μέσα στὴν Ἐκκλησία. 



140 

 

Στὸ προκείμενο θέμα, τὸ ἀνάλογο τῶν ὀντολογικῶν 

διασαφήσεων ποὺ προηγήθηκαν θὰ ἦταν νὰ ἀπαντηθοῦν 

ἀπὸ Σύνοδο τῆς καθόλου Ἐκκλησίας ἐρωτήματα καὶ 

ἑρμηνευτικὰ κενά, ὅπως: 

1. Οἱ ἄγγελοι καὶ οἱ δαίμονες φέρονται στὴν 

ἐκκλησιαστικὴ γραμματεία ὡς ἔλλογες καὶ 

αὐτοσυνείδητες (δηλαδὴ προσωπικὲς) ὑπάρξεις, κτιστές, 

ἀλλὰ σαφῶς ἐλεύθερες ἀπὸ τοὺς περιορισμοὺς τῆς 

κτιστότητας (χρόνο, χῶρο, φθορά, θάνατο). 

Ἐμφανίζονται, δηλαδή, νὰ ἔχουν προικιστεῖ καταγωγικὰ 

μὲ τὴν «καθ’ ὁμοίωσιν Θεοῦ» ὕπαρξη, χωρὶς νὰ ἔχει 

προηγηθεῖ πρόσληψη τῆς ἀγγελικῆς φύσης ἀπὸ τὸν Θεό 

(τὸ ἀνάλογο τῆς ἐνανθρώπησης τοῦ Υἱοῦ-Λόγου), χωρὶς 

καὶ τὴ δοκιμασία τῆς ἐλευθερίας ποὺ προϋποθέτει τὸ 

πέρασμα ἀπὸ τὸ «κατ’ εἰκόνα» στὸ «καθ’ ὁμοίωσιν». 

2. Μάλιστα οἱ δαίμονες περιγράφονται νὰ παραμένουν 

ἐλεύθεροι ἀπὸ τοὺς περιορισμοὺς τῆς κτιστότητας καὶ 

μετὰ τὴν (ἀσαφῶς θρυλούμενη) «πτώση» τους. 

Ἀντιστρατεύονται τὸν Θεὸ καὶ ὑπονομεύουν τὴν «καλὴν 

λίαν» δημιουργία τοῦ Θεοῦ, πραγματώνοντας ἐνεργὰ 

τὴν ἄρνηση τοῦ τρόπου τῆς «ὄντως ὑπάρξεως». Ὅμως 

αὐτὴ ἡ θελημένη πραγμάτωση τῆς ἄρνησης τοῦ 

ὑπάρχειν δὲν τοὺς ὁδηγεῖ στὸν θάνατο, διαιωνίζει 

ἀχρόνως ἀδιάστατη, ἄφθορη, ἀθάνατη τὴν ὕπαρξή τους. 

3. Οἱ δαίμονες, διαθέτοντας τὶς «συντεταγμένες» τῆς 

ἐλευθερίας τοῦ Ἀκτίστου (τὴν ἀχρονία, ἀδιαστασία, 

ἀφθαρσία, ἀθανασία) πραγματώνουν τὴν ἄρνηση τοῦ 

τρόπου τοῦ Ἀκτίστου (τῆς ὑποστατικῆς τριαδικῆς 



141 

 

πραγμάτωσης καὶ ἀλληλοπεριχώρησης τῆς ἀγάπης). Ὁ 

παραλογισμὸς τὸν ὁποῖο συνεπάγεται ἡ ἀναφορὰ σὲ 

ὕπαρξη δαιμόνων (δηλαδὴ ἀγγέλων ποὺ «ἐξέπεσαν» σὲ 

δαίμονες) μοιάζει ἔτσι ὁλοσχερής, ἀναιρεῖ πλήρως τὴ 

λογικὴ (τὸν κοινωνούμενο λόγο, τὶς προϋποθέσεις 

γνώσης) τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας καὶ μαρτυρίας. 

4. Οἱ δαίμονες περιγράφονται ὡς ἔχοντες ἀκόμα καὶ τὴ 

δυνατότητα νὰ μονομαχοῦν μὲ τὸν Θεὸ-δημιουργό τους: 

Νὰ «ἐκπειράζουν Κύριον τὸν Θεόν» τους, τὸν 

ἐνανθρωπήσαντα Υἱὸ-Λόγο, «ἀγόμενον ἐν τῷ Πνεύματι 

εἰς τὴν ἔρημον»: Ἀναγαγὼν αὐτὸν ὁ διάβολος εἰς ὄρος 

ὑψηλὸν ἔδειξεν αὐτῷ πάσας τὰς βασιλείας τῆς οἰκουμένης 

ἐν στιγμῇ χρόνου, καὶ εἶπεν αὐτῷ ὁ διάβολος· σοὶ δώσω 

τὴν ἐξουσίαν ταύτην ἅπασαν καὶ τὴν δόξαν αὐτῶν, ὅτι 

ἐμοὶ παραδέδοται, καὶ ᾧ ἐὰν θέλω δίδωμι αὐτήν, μὲ 

ἀντάλλαγμα: «ἐὰν πεσὼν προσκυνήσεις μοι» (Λουκ. 4, 1-

13 – Ματθ. 4, 9 – Μάρκ. 1, 12-13). Ὁ συνοδικὸς φωτισμὸς 

ἑνὸς τέτοιου κειμένου εἶναι ζωτικὴ ἀνάγκη 

ἀπελευθέρωσης τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὴν ἀπόδοση 

ὀντολογικῆς ὑπόστασης στὸ «κακό». 

5. Ἂν οἱ «δαίμονες» εἶναι ἡ ὑποστασιοποίηση τοῦ 

«κακοῦ», ἡ ἐκδοχὴ τοῦ «κακοῦ» ὡς ὀντολογικῆς 

πραγματικότητας ἰσοδύναμης καὶ ἰσόκυρης μὲ τὴν 

πραγματικότητα τοῦ Θεοῦ, ἂν σὲ ἀφηγήματα ὅπως τὸ 

παραπάνω ἀποδοθεῖ χαρακτήρας ἱστορικῆς καταγραφῆς 

καὶ ὄχι ἀλληγορίας-συμβολικῆς εἰκόνας, τότε ἡ γλώσσα 

τοῦ ὀντολογικοῦ μας προβληματισμοῦ ἐξουδετερώνεται 

ἀπὸ κομβικὲς ἀντιφάσεις: Στὸ κτιστὸ ἀποδίδουμε 



142 

 

γνωρίσματα τοῦ Ἀκτίστου, ἡ διαστολὴ τῶν δύο ἐννοιῶν 

ἀκυρώνεται, ἡ σύγχυσή τους ἀποκλείει τὴ λογικὴ 

(ἐμπειρικὰ κοινωνούμενη) ὀντολογικὴ ἑρμηνευτική. 

6. Τὸ ἀμιγῶς διανοητικὸ εὕρημα τοῦ ἄτρεπτου 

(ὁριστικοῦ-ἀμετάβλητου) χαρακτήρα τῆς «ἀγαθότητας» 

τῶν ἀγγέλων καὶ τῆς «κακότητας» τῶν δαιμόνων μοιάζει 

ριζικὰ ἀσυμβίβαστο μὲ ἕναν ὀντολογικὸ προβληματισμὸ 

ποὺ προυποθέτει ὡς βάση τὴ διάκριση κτιστοῦ καὶ 

ἀκτίστου. Ἂν δὲν γίνει ἀπολύτως σεβαστὴ μεθοδολογικὰ 

(ὡς μίτος γιὰ τὴν ἄρθρωση καὶ ἑνοποιὸς ἱστὸς τῶν 

ἑρμηνευτικῶν μας προτάσεων) αὐτὴ ἡ διάκριση, τότε ὁ 

λόγος-μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας (τὸ εὐ-

αγγέλιο τῆς Ἐκκλησίας) ἐκπίπτει σὲ ἀφέλειες καὶ 

αὐθαιρεσίες θρησκευτικῶν ἀπριορισμῶν καὶ 

μυθευμάτων. 



143 

 

 

 

 

23. 

Ἡ σχετικότητα καὶ συμβατικότητα τῆς συναφοῦς 

ὁρολογίας 

 

Ἡ ρεαλιστικότερη καὶ συνεπέστερη πρὸς τὴ λογικὴ τῆς 

ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας ἐκδοχὴ θὰ ἦταν νὰ δεχθοῦμε 

τὴν ἀγγελολογία καὶ τὴ δαιμονολογία ὡς ἐπικαιρικὸ 

πρόσλημμα συμβατικῆς ἐκφραστικῆς, ποὺ 

χρησιμοποιήθηκε ἀπὸ τὴν Ἐκκλησία, ἐπειδὴ συνιστοῦσε 

αὐτονόητη «γλώσσα» συνεννόησης στὰ χρόνια τῆς 

ἱστορικῆς παρουσίας τοῦ Χριστοῦ καὶ τῆς ἵδρυσης τοῦ 

ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος. 

Γνωρίζουμε ἀπὸ τὴν ὑπεύθυνη καὶ ἀπροκατάληπτη 

ἱστορικο-φιλολογικὴ ἔρευνα ὅτι οἱ βιβλικὲς ἀναφορὲς σὲ 

Χερουβείμ, Σεραφείμ, Θρόνους, Κυριότητες, Ἀρχές, 

Ἐξουσίες, Δυνάμεις, Ἀρχαγγέλους, Ἑξαπτέρυγα, 

Πολυόμματα, Μετάρσια, Πτερωτὰ (1 Θεσ. 4, 16 – Ἰουδ. 9 – 

Ἑβρ. 9, 5 – Κολ. 1, 16 – Ἐφεσ. 1, 21) ἀπηχοῦν 

εὐκρινέστατα συγκεκριμένες, ἀκριβῶς ἐντοπισμένες 

μεσανατολικὲς μυθολογίες, ποὺ προηγοῦνται χρονικὰ 

τοῦ βασιλείου τοῦ Ἰσραήλ. Εἰκονολογεῖται σὲ αὐτὲς τὶς 

μυθολογίες ἡ ὅποια ὕψιστη θεότητα μὲ τὶς δεδομένες 

στὶς τότε κοινωνίες προσλαμβάνουσες παραστάσεις 

μοναρχῶν βασιλέων, τῆς αὐλῆς τους, τῶν φρουρῶν τους, 



144 

 

τῶν ταξιαρχῶν καὶ προκρίτων, τῶν δούλων καὶ 

ἀγγελιαφόρων τους. 

Στὴν Παλαιὰ Διαθήκη «ὁ Θεὸς παρουσιάζεται συχνὰ 

σὰν μονάρχης τῆς Ἀνατολῆς (3 Βασ. 22, 19 – Ἠσ. 6, 1 

κ.ἑ.). Τὰ μέλη τῆς αὐλῆς του εἶναι καὶ δοῦλοι του (Ἰὼβ 

4, 18) ποὺ ὀνομάζονται ἐπίσης καὶ ἅγιοι (Ἰὼβ 5, 1 - 5, 15 – 

Ψλ. 88, 6 – Δαν. 4, 10) ἢ καὶ υἱοὶ τοῦ Θεοῦ (Ψλ. 28, 1 - 88, 7 

– Δτ 32, 8). Μεταξὺ αὐτῶν τὰ Χερουβεὶμ (ἡ ὀνομασία 

τους προέρχεται ἀπὸ τὴ Μεσοποταμία) ὑποβαστάζουν 

τὸν θρόνο τοῦ Θεοῦ (Ψλ. 79, 2 - 98, 1), ὁδηγοῦν τὸ ἅρμα 

του (Ἰεζ. 10, 1 κ.ἑ.), τοῦ χρησιμεύουν ὡς ὑποζύγια (Ψλ. 

17, 11) ἢ φρουροῦν τὴν εἴσοδο τῆς διαμονῆς του (Γεν. 

3, 24). Τὰ Σεραφεὶμ (τὰ πυρώδη, πυριφλεγῆ, φλογοβόλα) 

ψάλλουν τὴ δόξα του (Ἠσ. 6, 2 κ.ἑ.)... Ξαναβρίσκουμε τὰ 

Χερουβεὶμ στὴ διακόσμηση τοῦ Ναοῦ, ὅπου 

προστατεύουν μὲ τὰ φτερά τους τὴν Κιβωτό (τῆς 

διαθήκης – 3 Βασ. 6, 23-29 – Ἔξοδ. 25, 18 κ.ἑ.)... 

»...(Μετὰ τὴ Βαβυλώνια αἰχμαλωσία τῶν Ἑβραίων – 

586-538 π.Χ.) τὰ ἀγγελικὰ καθήκοντα ἐξειδικεύονται 

περισσότερο καὶ οἱ ἄγγελοι ἀποκτοῦν ἕναν ἠθικὸ 

χαρακτηρισμό, ἀνάλογα μὲ τὴν ἀποστολή τους: καλοὶ 

ἄγγελοι ἀπὸ τὴ μιά, διάβολοι καὶ δαίμονες ἀπὸ τὴν ἄλλη. 

Ἀνάμεσα στὶς δύο παρατάξεις ὑπάρχει μόνιμη ἀντίθεση 

(Ζαχ. 3, 1 κ.ἑ.). Ἡ ἀντίληψη αὐτὴ ἑνὸς διχασμένου 

πνευματικοῦ κόσμου προδίδει τὴν ἔμμεση ἐπίδραση τῆς 

Μεσοποταμίας καὶ τῆς Περσίας. Γιὰ νὰ μπορέσει νὰ 

ἀντιμετωπίσει καλύτερα τὸν ἰρανο-βαβυλωνιακὸ 

συγκρητισμό, ἡ ἰουδαϊκὴ σκέψη ἀναπτύσσει τὴν 



145 

 

προγενέστερή της διδασκαλία καί, χωρὶς νὰ θίξει τὸν 

αὐστηρὸ μονοθεϊσμό της, χρησιμοποιεῖ δανεικὰ 

σύμβολα καὶ συστηματοποιεῖ τὶς ἀντιλήψεις της σχετικὰ 

μὲ τὸν κόσμο τῶν ἀγγέλων... ποὺ ἀντιστοιχοῦν στὴν 

περσικὴ ἀγγελολογία».16 

Ἀπὸ τὴν παραπάνω ἀναφορά, ποὺ συνοψίζει 

λεξικογραφικὰ εὐρύτατη ἱστορικο-φιλολογικὴ ἔρευνα, 

γίνεται ἀμέσως φανερὴ ἡ σχετικότητα τῆς 

παλαιοδιαθηκικῆς ἀγγελολογίας καὶ δαιμονολογίας, ἡ 

ἀναγωγὴ τῶν καταβολῶν τους σὲ ἀλλόθρησκες, 

ἀρχέγονες, μυθολογικὲς παραδόσεις. Προσάρμοσαν οἱ 

Ἑβραῖοι αὐτὸ τὸ δάνειο ἀλλὰ ἀρχετυπικὸ ὑλικὸ στὴ δική 

τους ἱστορικὴ ἐμπειρία τοῦ Θεοῦ, ὁ ὁποῖος γνωρίζεται 

καὶ ἐπαληθεύεται στὸ πεδίο τῆς προσωπικῆς σχέσης καὶ 

τῶν ἱστορικῶν τεκμηρίων πιστότητας στὶς ἐπαγγελίες 

Του. Καὶ ἡ πρόσληψη τῶν δανείων διαμόρφωσε 

γλωσσικὴ ἐκφραστικὴ μὲ ὁρολογία κοινὰ αὐτονόητη, 

ποὺ ἀβίαστα πέρασε καὶ στὴν καινοδιαθηκικὴ καὶ 

ἐκκλησιαστικὴ γλώσσα. 

Ἀλλὰ ὁ «κόσμος» τῆς χριστιανικῆς Ἐκκλησίας δὲν 

ἦταν ὁ περιορισμένος τῶν λαῶν καὶ φυλῶν τῆς Μέσης 

Ἀνατολῆς, ἦταν ὁ «μέγας κόσμος» τῆς ἑλληνορωμαϊκῆς 

«οἰκουμένης», μὲ κυρίαρχη τὴν ἑλληνικὴ ἀπαίτηση τῶν 

λογικῶν (ἐμπειρικὰ ἐπαληθεύσιμων) ὁρισμῶν, τῶν 

ὀντολογικῶν προτεραιοτήτων στὴν οἰκοδόμηση τῆς 

ἀλήθειας. Συνέπεσε χρονικὰ καὶ νὰ συμπορευθεῖ στοὺς 

πρώτους αἰῶνες ὁ Χριστιανισμὸς μὲ ἕνα νοσηρὸ 

ἀποκύημα τοῦ μεσανατολικοῦ συγκρητισμοῦ: τὸν 



146 

 

Γνωστικισμό, στὸν ὁποῖο ὁ δυαλισμὸς καλοῦ-κακοῦ, 

ὕλης-πνεύματος, σώματος-ψυχῆς ἀξίωνε τὴ θέση 

αἰτιώδους ἀρχῆς τῶν ὑπαρκτῶν. 

Τὰ χριστιανικὰ προσωπεῖα ποὺ φόρεσε ὁ 

Γνωστικισμὸς μέσα στοὺς αἰῶνες ἐνσαρκώνονταν σὲ 

διαδοχικὰ θρησκευτικὰ μορφώματα καταγεγραμμένα 

στὴν Ἱστορία σὰν κορυφώματα ψυχοπαθολογικοῦ 

μαζοχισμοῦ καὶ ἀπανθρωπίας: Μανιχαῖοι, Παυλικιανοί, 

Ἐγκρατίτες, Βογόμιλοι, Καθαροὶ — ὁ Runciman 

προεκτείνει τὴν ἀλληλουχία ὣς τὸν ἀγγλοσαξονικὸ 

πουριτανισμὸ καὶ τὸν γερμανικὸ πιετισμό.17 Τὸ 

ἀποτέλεσμα αὐτῶν τῶν ἱστορικῶν συγκυριῶν, μαζὶ μὲ 

τὴν προοδευτικὴ ὑποβάθμιση ἢ ἀτονία τοῦ συνοδικοῦ 

συστήματος, ὁδήγησε στὴ μεγέθυνση τῶν συγχύσεων, 

στὸν πλεονασμὸ τῆς αὐθαιρεσίας τῶν διατυπώσεων: 

Ἔφτασε ἡ σύμπασα Χριστιανοσύνη νὰ μιλάει γιὰ 

«κόσμο τῶν ἀγγέλων» καὶ «κόσμο τῶν δαιμόνων» χωρὶς 

ὁριοθετήσεις ὀντολογικοῦ φωτισμοῦ αὐτῶν τῶν 

«κόσμων», δηλαδὴ χωρὶς εὐ-αγγελικὴ αἰτιολόγηση-

διασάφηση αὐτοῦ τοῦ παράλληλου πρὸς τὴ δημιουργία 

τοῦ Θεοῦ σύμπαντος. Ἀπὸ λειτουργικὰ κείμενα, ἀπὸ 

συναξάρια, ἀπὸ εὐχὲς καὶ πρακτικὲς «ἐξορκισμῶν» 

ἀναδύεται ἡ ἐφιαλτικὴ ἀπειλὴ μιᾶς ὑποστατικῆς 

πραγματικότητας τοῦ «κακοῦ»: προσωπικῶν 

(αὐτοσυνείδητων καὶ αὐτεξούσιων) ἄυλων ὑπάρξεων, 

σαφῶς ἐλεύθερων ἀπὸ τοὺς περιορισμοὺς τῆς 

κτιστότητας (χώρου, χρόνου, φθορᾶς, θανάτου), ποὺ 

ὑποστασιάζουν τὸ «κακὸ» ὡς φύση (οὐσία-τρόπο τοῦ 



147 

 

ὑπάρχειν). Ἡ δύναμη τοῦ «κακοῦ» λογαριάζεται 

ἰσοσθενής, ἴσως καὶ ἰσχυρότερη ὡς ἀνεξέλεγκτη, ἀπὸ 

τὴν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ. 

Ὁ Μάξιμος ὁ Ὁμολογητής, ἴσως συνειδητοποιώντας 

τὸ μέγεθος τῆς ἀπειλῆς συσκοτισμοῦ τῆς εὐαγγελικῆς 

ἀλήθειας, βεβαιώνει ὅτι ἡ φύση τῶν δαιμόνων εἶναι 

καταγωγικὰ ἀγγελική, δημιούργημα τῆς ἀγάπης τοῦ 

Θεοῦ: «φωτοειδεῖς καὶ οἱ δαίμονες, μᾶλλον δὲ φῶτα 

κατ’ οὐσίαν, ὡς καὶ οἱ λοιποὶ ἄγγελοι· οὕτω καὶ ἐν 

Εὐαγγελίοις· Ἐθεώρουν τὸν Σατανὰν ὡς ἀστραπήν».18 
  

Βλ. Λεξικὸ Βιβλικῆς Θεολογίας (Vocabulaire de Théologie Biblique) τοῦ 

Xavier LÉON-DUFOUR, ἑλλην. ἔκδοση «Ἄρτος Ζωῆς», 1980, στ. 16-18. 

— Πρβλ. καὶ Χρ. ΓΙΑΝΝΑΡΑ, Τὸ αἴνιγμα τοῦ κακοῦ, Ἀθήνα, Ἴκαρος 22009, 

σελ. 189 κ.ἑ. 

   

The Medieval Manichee. A Study of the Christian Dualist Heresy, 

Cambridge Univ. Press, 1947. 

   

Βλ. Λουκ. 10, 18 καὶ Σχόλια εἰς τὸ Περὶ θείων ὀνομάτων, Migne P.G. 4, 

293A — ἂν βεβαίως τὰ Σχόλια εἶναι πράγματι τοῦ Μαξίμου. 

  



148 

 

 

 

 

24. 

«Ἀποκατάσταση τῶν πάντων»  

 

Ἂν μία σύνοδος καθολικὴ τῆς Ἐκκλησίας φωτίσει 

κάποτε τὶς ἀντιφάσεις καὶ τὰ ἀδιέξοδα ποὺ δημιουργεῖ ἡ 

παραδοχὴ τῆς ὕπαρξης ἀγγέλων καὶ δαιμόνων, ἡ 

ἐγκυρότητα τῶν ἀποφάνσεών της δὲν θὰ συναχθεῖ ἀπὸ 

ἀντικειμενικὲς προδιαγραφὲς τῶν προαπαιτουμένων γιὰ 

τὴ σύγκλησή της. Θὰ συναχθεῖ αὐτονοήτως ἀπὸ τὸ 

ἀποτέλεσμα: Θὰ ἔχει «φωτίσει» τὶς ἀντιφάσεις καὶ τὰ 

ἀδιέξοδα παράγοντας εὐ-αγγέλιο, καταδείχνοντας ὁδὸ 

«σωτηρίας», τὸν τρόπο τῆς μετοχῆς στὴν ἀγαπητικὴ 

ἀλληλοπεριχώρηση τοῦ ὑπάρχειν. 

Τότε θὰ ἀπαντηθοῦν καὶ οἱ δύο συναφεῖς 

ἐκκρεμότητες ποὺ ἐδῶ προαναφέραμε: Ἂν ὑπῆρξε ποτὲ 

«πτώση» τοῦ ἀνθρώπου καὶ ἂν μπορεῖ νὰ συνυπάρξει μὲ 

τὴν Τριαδικὴ ἀγαπητικὴ πληρότητα αἰώνια κόλαση 

τιμωρίας καὶ βασανισμοῦ τῶν ἁμαρτωλῶν. 

 

Ἕνας ἀνεπιφανὴς ἀλλὰ σοφὸς λαϊκὸς θεολόγος, τῆς 

δεκαετίας τοῦ 1960, ὁ Δημήτρης Κουτρουμπῆς, ἔλεγε σὲ 

προσωπικοῦ χαρακτήρα (ὄχι δημόσιου) συναντήσεις: 

«Μὴν ξεχνᾶμε ὅτι ἡ Ἐκκλησία καταδίκασε τὴ 

διδασκαλία τοῦ Ὠριγένη γιὰ ‛‛ἀποκατάσταση τῶν 

πάντων’’ καὶ μετὰ συνέχισε ἡ Ἐκκλησία νὰ προσεύχεται 



149 

 

γιὰ τὴν ἀποκατάσταση τῶν πάντων». Τὸ παιγνιῶδες τῆς 

ἔκφρασης δήλωνε ὅτι τὸ μόνο ποὺ μποροῦμε νὰ ξέρουμε 

εἶναι ἡ δίχως ὅρια καὶ προυποθέσεις σωτήρια τοῦ 

ἀνθρώπου ἀγάπη τῆς Ἐκκλησίας. Τὸ ποιοί καὶ πόσοι θὰ 

«σωθοῦν» μετὰ τὸν θάνατο, εἶναι ἀφέλεια νὰ ἀπαντηθεῖ 

μὲ τὴν ἐνδοκοσμικὴ λογική μας — μὲ δικανικὰ μέτρα, 

ἐκτιμήσεις, μετρήσεις κατορθωμάτων καὶ 

παραπτωμάτων. Τὸ μόνο ποὺ θὰ μπορούσαμε ἴσως νὰ 

συναγάγουμε ἀπὸ τὴν ἐμπειρικὴ μετοχή μας στὴν 

ἀλήθεια (τρόπο) τῆς Ἐκκλησίας εἶναι τὸ ἀσυμβίβαστο 

αὐτῆς τῆς ἀλήθειας (τοῦ ὑπαρκτικοῦ τρόπου τῆς ἀγάπης) 

μὲ ὁποιαδήποτε πρόβλεψη, ἀπαίτηση ἢ ἀπειλὴ τιμωρίας 

ὁποιουδήποτε «ποιήματος» τοῦ Θεοῦ γιὰ ὁποιοδήποτε 

παράπτωμα — καὶ ἰδιαίτερα ἂν στὴν τιμωρία ἀποδίδεται 

σωφρονιστικὴ ἢ ἀνταποδοτικὴ σκοπιμότητα, δηλαδὴ ἂν 

ἑρμηνεύεται ἡ συμπεριφορὰ τοῦ Θεοῦ μὲ τὴ λογικὴ τῶν 

ἐγκόσμιων συναλλαγῶν. 

Λογικὰ μένει ἀνοιχτὸ τὸ ἐνδεχόμενο ἐλεύθερης 

ἐπιλογῆς νὰ ἐμμείνει ὁ ἄνθρωπος ἢ ὄχι στὴν ὑπαρκτικὴ 

περατότητα τοῦ κτιστοῦ. 

Ἐμπειρικὰ μποροῦμε νὰ γνωρίσουμε, ζώντας καὶ 

σπουδάζοντας τὸν τρόπο τῆς Ἐκκλησίας, τὸν σεβασμὸ 

ποὺ ἔχει ὁ Θεὸς γιὰ τὴν ἐλευθερία τῶν ἐπιλογῶν τοῦ 

ἀνθρώπου. «Ὅστις θέλει» ἀκολουθεῖ τὸν Χριστὸ (Ματθ. 

16, 24 – Μάρκ. 8, 34 – Λουκ. 9, 23) καὶ αὐτὴ ἡ θέληση 

μπορεῖ νὰ εἶναι καὶ μιὰ στιγμιαία χαρισματικὴ ἀπόφαση-

μεταστροφὴ (ὅπως τοῦ συσταυρωμένου μὲ τὸν Χριστὸ 

ληστῆ) ἢ μιὰ ἰσόβια ἀνάληψη «σταυροῦ»: Δηλαδὴ 



150 

 

δοκιμασίας τῆς θελητικῆς ἐλευθερίας στὴν κατάφαση 

τῆς ἀγαπητικῆς κλήσης ποὺ ἀπευθύνει ὁ Θεὸς στὸν 

ἄνθρωπο καλώντας τον «ἐκ τοῦ μὴ ὄντος εἰς τὸ εἶναι». 

Συνιστᾶ ἰσόβιο ἄθλημα ἡ κατάφαση τοῦ ἀνθρώπου στὸ 

κάλεσμα τοῦ Θεοῦ, ἐπειδὴ ἀποβλέπει νὰ «διαπλάσει» 

ὄχι ἁπλῶς βουλητικὴ ἀπόφαση, ἀλλὰ «ποιότητα 

διαθέσεως»,19 δηλαδὴ νὰ συστήσει τρόπο τοῦ ὑπάρχειν. 

«Ὅστις θέλει» ἀκολουθεῖ τὸν Χριστό. Δὲν πρόκειται 

γιὰ ἀποδοχὴ πεποιθήσεων καὶ ἀρχῶν συμπεριφορᾶς ἢ 

γιὰ συστράτευση σὲ «κίνημα ἰδεῶν», σὲ ὀργανωμένη 

προσπάθεια ἀλλαγῆς ἢ βελτίωσης τοῦ ἀνθρώπινου 

χαρακτήρα ἢ τῶν ὅρων συνύπαρξης στὴ συλλογικότητα. 

Πρόκειται γιὰ μεταβολὴ στὴν «ὑποκειμένην ἑκάστῳ 

ποιότητα τῆς διαθέσεως», στὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο ὁ 

ἄνθρωπος διατίθεται (προσφέρεται) νὰ ὑπάρχει: Μὲ τὸν 

ἀτομοκεντρικὸ (καταγωγικὰ θανατηφόρο) τρόπο τοῦ 

κτιστοῦ ἢ μὲ τὴν ἀγαπητικὴ ἐλευθερία τοῦ Ἀκτίστου — 

«τὸ χεῖρον καὶ μὴ ὂν τοῦ κρείττονος καὶ ὄντος ἑκὼν 

ἀνταλλάσσων».20 
  

Βλ. ΜΑΞΙΜΟΥ τοῦ Ὁμολογητοῦ, Κεφάλαια θεολογικά, Migne P.G. 90, 

1312C. 

   

ΜΑΞΙΜΟΥ, Περὶ διαφόρων ἀποριῶν, Migne P.G. 91, 1085Α. 

  



151 

 

 

 

 

25. 

Τελικά, μόνο «προσκομιδὴ» προβλημάτων 

 

Μὲ τὴ λογικὴ (καὶ τὴν ἐλευθερία) προβληματισμοῦ προ-

συνοδικοῦ ἀποτολμήθηκε στὶς προηγούμενες σελίδες 

ἕνα σκιαγράφημα ἑρμηνευτικῶν ἐκκρεμοτήτων, ποὺ 

ἀναμένουν τὸν εὐ-αγγελικὸ φωτισμό τους ἀπὸ μιὰ 

προσδοκώμενη Σύνοδο ἐκκλησιαστικῆς καθολικότητας. 

Ὁ πρῶτος προβληματισμὸς συνοψίζεται στὸ ἐρώτημα: 

Ἔχουμε δύο ἐκδοχὲς γιὰ τὴν καταγωγὴ καὶ τὴν 

ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα τοῦ «κακοῦ»: Νὰ 

ἑρμηνεύσουμε τὸ «κακὸ» σὰν συνέπεια μιᾶς ἀρχέγονης 

«πτώσης» πρωτόπλαστου ζεύγους προπατόρων μας. Ἢ 

νὰ τὸ ἑρμηνεύσουμε μόνο σὰν συνέπεια τῆς κτιστότητας, 

δηλαδὴ τῶν ὑπαρκτικῶν περιορισμῶν καὶ 

ἀναγκαιοτήτων ποὺ διαφοροποιοῦν τὴν κτιστὴ ὕπαρξη 

ἀπὸ τὴν ἄκτιστη Αἰτία της. Ποιά ἀπὸ τὶς δύο ἐκδοχὲς 

λύνει περισσότερα προβλήματα, ποιά μοιάζει 

συνεπέστερη στὸν φωτισμὸ τοῦ ὑπαρκτικοῦ 

προβλήματος ποὺ μᾶς κληροδότησαν οἱ ἑπτὰ πρῶτες 

Οἰκουμενικὲς Σύνοδοι; 

Ὁ δεύτερος προβληματισμός: Νὰ ἑρμηνεύσουμε κατὰ 

γράμμα τὶς ἀναφορὲς τῆς ΚΔ σὲ «αἰώνια κόλαση», σὲ 

ἀέναο, δίχως πέρας τιμωρητικὸ βασανισμὸ ἀνθρώπων 

γιὰ ἁμαρτήματα, ἐγκλήματα, κακοπραγίες. Ἢ νὰ 



152 

 

θεωρήσουμε τὴν «κόλαση» ὡς εἰκόνα (ποιοτικὸ 

ἰσοδύναμο) τῆς ἐλεύθερης ἄρνησης ἀνθρώπων νὰ 

μετάσχουν στὴ σωτηρία (ὑπαρκτικὴ ὁλοκληρία) ποὺ 

προσφέρει ὁ μανικὸς ἔρως τοῦ Θεοῦ γιὰ τὸν ἄνθρωπο. 

Νὰ θεωρήσουμε τὸ ὄχι τοῦ ἀνθρώπου στὴν ἀγάπη τοῦ 

Θεοῦ ὡς ἄρνηση τῆς ὕπαρξης, κατάφαση τῆς 

ἀνυπαρξίας, ἐπιλογὴ τοῦ ὑπαρκτικοῦ αὐτομηδενισμοῦ. 

Ποιά ἀπὸ τὶς δύο ἐκδοχὲς λύνει περισσότερα 

προβλήματα, ποιά μοιάζει συνεπέστερη στὸν φωτισμὸ 

τοῦ ὑπαρκτικοῦ προβλήματος ποὺ κατόρθωσαν μὲ τὶς 

ἀποφάσεις τους οἱ ἑπτὰ πρῶτες Οἰκουμενικὲς Σύνοδοι; 

 

Ἀποβλέπουμε σὲ σύνοδο, γιατὶ ἡ λογικὴ τῆς συνόδου 

εἶναι ἄλλη ἀπὸ τὴ λογικὴ τῆς εὐφυοῦς ἀπροκατάληπτης 

σκέψης καὶ ἡ ἐκφραστικὴ τῆς συνόδου ἄλλη ἀπὸ τὴν 

ἐκφραστικὴ τῆς κοινῆς συνεννόησης. Ἡ λογικὴ τῆς 

συνόδου ὑπηρετεῖ τὴν ἀγαπητικὴ πατρότητα καὶ ἡ 

ἐκφραστικὴ τῆς συνόδου σαρκώνει τὴ μαρτυρία τῆς 

κοινωνούμενης ἐμπειρίας. 

Εἴκοσι ὁλόκληρους αἰῶνες ἡ Ἐκκλησία ζεῖ χωρὶς τὸν 

συνοδικὸ φωτισμὸ τοῦ προβλήματος τῆς «πτώσης» καὶ 

τῆς «κόλασης». Οἱ συνέπειες τῆς ἔλλειψης ἦταν καὶ 

παραμένουν ἐξαιρετικὰ ἐπώδυνες γιὰ πολὺ μεγάλο 

ἀριθμὸ ἀνθρώπων. Ἡ μεταφυσικὴ ταυτίζεται μὲ τὴν 

ἀπειλή, τὸ ἐνδεχόμενο μεταθανάτιας ζωῆς μὲ τὸν τρόμο, 

ἀμβλύνεται ἢ ἐξαλείφεται ἡ πίστη-ἐμπιστοσύνη στὸν 

πατρικὸ ἔρωτα τοῦ Θεοῦ γιὰ τὸν ἄνθρωπο, συχνὰ 

ὑποκαθίσταται ἀπὸ τὴ ζοφερὴ εἰκόνα ἑνὸς σαδιστῆ 



153 

 

πατέρα, ὅπως τὸν κήρυττε ὁ Αὐγουστίνος. Παράλληλες 

ἐπιπτώσεις εἶναι καὶ ἡ διαστροφὴ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ 

εὐ-αγγελίου σὲ ἀτομοκεντρικὴ νομικίστικη 

θρησκοληψία, σὲ νομοκανονιστικὸ νάρθηκα 

ἐξουσιασμοῦ τοῦ ἀνθρώπινου ψυχισμοῦ ἀπὸ ἐπιδέξιους 

ποδηγέτες συνειδήσεων. 

Μιὰ προσδοκώμενη συνοδικὴ διασάφηση τῆς 

«πτώσης» καὶ τῆς «κόλασης» θὰ μποροῦσε νὰ ἀναιρέσει 

ἀναδρομικὰ ὅλον αὐτὸν τὸν ἀνθρώπινο βασανισμό, τὴν 

τόση παραφθορὰ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ εὐ-αγγελίου; Ὄχι 

βέβαια. Τὸ συνοδικὸ ἔλλειμμα παραμένει σκάνδαλο καὶ 

γιὰ τὴ σκέψη καὶ γιὰ τὸ αἴσθημα, ὅμως ἀκόμα καὶ τὸ 

σκάνδαλο λειτουργεῖ στὴν Ἐκκλησία ὡς μέτρο 

ἐπιτευγμάτων αὐθυπέρβασης — «ἵνα οἱ δόκιμοι φανεροὶ 

γένωνται» (1 Κορ. 11, 19). Χωρὶς αὐτὸ νὰ σημαίνει ὅτι 

προκρίνεται νὰ ἀνασταλεῖ τὸ ἀγαπητικό, προσευχητικὸ 

αἴτημα γιὰ τὴν ἐπανενεργοποίηση λειτουργίας τῆς 

συνοδικότητας στὸ ἐκκλησιαστικὸ σῶμα. Πέρα καὶ ἀπὸ 

τὰ προβλήματα, ἡ συνοδικότητα εἶναι προυπόθεση 

ὁριστικὴ (ὁρισμοῦ) τῆς ταυτότητας καὶ συνοχῆς τῆς 

Ἐκκλησίας. 

 

Μὲ ἀπροκατάληπτη σκέψη δὲν εἶναι δύσκολο νὰ 

διακρίνουμε ὅτι στὴν «πτώση» ἀποδίδουμε ὅ,τι ἀκριβῶς 

ἀνήκει στὴν κτιστότητα — ἐκδεχόμαστε σὰν «πτώση» 

τοὺς ὑπαρκτικοὺς περιορισμοὺς (ἀναγκαιότητες-

νομοτέλειες) ποὺ διαφοροποιοῦν τὴν κτιστὴ ὕπαρξή μας 

ἀπὸ τὴν ἄκτιστη Αἰτία της. Αἰτιολογοῦμε τὴν ὑπαρκτική 



154 

 

μας δέσμευση στὸν μετρούμενο χρόνο, στὸν διαστατὸ 

χῶρο, στὴ νομοτελειακὴ φθορά, στὸν ἀναπότρεπτο 

θάνατο, ὡσὰν νὰ προέρχονται ἀπὸ ἁμάρτημα 

προπατορικὸ — ἀναφέρουμε σὲ συμβολικὲς φιγοῦρες 

«πρωτοπλάστων» τὴν ἐνοχὴ γιὰ τὴν ὑποταγὴ τῆς 

ὕπαρξής μας στὸν ἀτομοκεντρικὸ τρόπο, ποὺ ὅμως εἶναι 

ὁ τρόπος κάθε κτιστῆς ὕπαρξης. Συγκεφαλαιώνει ὁ 

ἀτομοκεντρικὸς τρόπος ὅλους τοὺς ὑπαρκτικοὺς 

περιορισμοὺς τῆς κτιστότητας, τὴ διαφορὰ ἀπὸ τὴν 

ἐλευθερία τῆς ὕπαρξης τῆς ἀγαπητικὰ κοινωνούμενης. 

Σημαίνει τὴν ὕπαρξη ὑποταγμένη στὶς ἐνορμήσεις 

αὐτοσυντήρησης, κυριαρχίας, ἡδονῆς, σὲ «ἕτερον νόμον 

ἀντιστρατευόμενον τῷ νόμῳ τοῦ νοὸς καὶ 

αἰχμαλωτίζοντα (τὴν ἐλευθερία τῆς λογικῆς ὑπόστασης 

τοῦ ἀνθρώπου) ἐν τῷ νόμῳ τῆς ἁμαρτίας (ὑπαρκτικῆς 

ἀποτυχίας) τῷ ὄντι ἐν τοῖς μέλεσι (τοῦ σώματος)» (Ρωμ. 

7, 23). Ταυτόσημος ὁ ἀτομοκεντρισμὸς μὲ τὴν ἰδιοτέλεια, 

τὴν πλεονεξία, τὸν φθόνο, τὴν κακεντρέχεια, τὸ μίσος, 

τὴ δολιότητα, τὴν ἐξουσιολαγνία, τὸν σαδισμό. 

Κάθε ἔμβια ὕπαρξη εἶναι ἀπὸ τὴ φύση της (ἀπὸ τὶς 

ὑπαρκτικές της προδιαγραφὲς) δεσμευμένη στὸν 

ἀτομοκεντρικὸ τρόπο τῆς ὕπαρξης, ἡ διαιώνιση τῆς 

ποικιλότητας τῶν εἰδῶν γίνεται δυνατή, ἐπειδὴ οἱ 

ὑπαρκτικὲς μονάδες κάθε εἴδους, τὰ ἄτομα, εἶναι 

ὑποταγμένα στὴ νομοτέλεια τῶν φυσικῶν ἐνορμητικῶν 

τους ὀρέξεων. Ἡ ὑπαρκτικὴ διαφορὰ τοῦ κτιστοῦ ἀπὸ τὸ 

ἄκτιστο δὲν εἶναι ἀποτέλεσμα οὔτε παράβασης-πτώσης-

τιμωρίας οὔτε παρέμβασης «κακοῦ», ἰσοσθενοῦς μὲ τὴν 



155 

 

αἰτιώδη τῶν πάντων ἀγάπη. Εἶναι ἁπλὰ καὶ μόνο 

ὑπαρκτικὴ διαφορά, διαφορὰ αἰτίας καὶ αἰτιατοῦ, δηλαδὴ 

τρόπου τῆς ὕπαρξης. 

Ἀναφέρθηκε καὶ σὲ προηγούμενες σελίδες ὅτι κάποιες 

περιγραφὲς-διευκρινίσεις ποὺ ἀποτολμήθηκαν στὴ 

χριστιανικὴ γραμματεία μιᾶς ὑποθετικῆς «προ-

πτωτικῆς» κατάστασης τῆς δημιουργίας τοῦ Θεοῦ, 

καταργοῦσαν τὴ διάκριση κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου 

ἀποδίδοντας καταγωγικὰ καὶ στὸ κτιστὸ ἀφθαρσία, 

ἀθανασία, ἐλευθερία ἀπὸ ὑπαρκτικὲς ἀναγκαιότητες, 

δηλαδὴ γνωρίσματα ποὺ ἀποδίδουμε στὸ ἄκτιστο. Ἔτσι 

ἔπαυε νὰ διαφέρει τὸ νοηματικὸ περιεχόμενο τῆς λέξης 

«δημιουργία» ἀπὸ τὸ περιεχόμενο τῶν λέξεων 

«γέννηση» καὶ «ἐκπόρευση»: Ἡ θέωση τοῦ ἀνθρώπου 

(καὶ τῆς σύνολης κτιστῆς πραγματικότητας 

συγκεφαλαιωμένης στὴν ἀνθρώπινη ἐλευθερία) ἔχανε 

κάθε νόημα, ἀφοῦ εἶχε προσφερθεῖ ἐξ ἀρχῆς ἀπὸ τὸν 

Θεό: Μεταβαλλόταν ἀπὸ θρίαμβος προσωπικῆς 

ἐλευθερίας σὲ παθητικὰ δεδομένη ἀναγκαιότητα, 

κατέλυε τὴ διάκριση κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου, δήλωνε 

μᾶλλον ἕναν ὑποχρεωτικὸ πανθεϊσμό. 

 

Ἡ μαρτυρία τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας εἶναι σαφής: 

Ὅ,τι ἔχει ὑπαρκτικὴ ἀρχή (ἔναρξη), ἔχει καὶ ὑπαρκτικὸ 

τέλος (θάνατο), ὅ,τι εἶναι κτιστό, εἶναι ἐξ ὁρισμοῦ 

ἐφήμερο, φθαρτὸ καὶ θνητό. Μέσα στὸ ἰλιγγιῶδες κτιστὸ 

σύμπαν τῶν δισεκατομμυρίων γαλαξιῶν —ἀπειρία τοῦ 

πεπερασμένου καὶ ἀπροσδιοριστία τοῦ συγκεκριμένου—



156 

 

, πάνω στὸν ἀσήμαντου μεγέθους ἀλλὰ μοναδικὸ σὲ 

ζωηφορία πλανήτη τῆς γῆς, ἕνα ἄλλο ἐν σμικρῷ 

ἰλιγγιῶδες σύμπαν, κάθε ἀνθρώπινη ὕπαρξη, εἶναι τὸ 

μόνο ἔλλογο κτιστό, ἡ μόνη, μετὰ τὴν Αἰτιώδη Ἀρχὴ τοῦ 

ὑπάρχειν, προσωπικὴ ὕπαρξη. Μοναδικὴ ὑπαρκτικὴ 

πραγματικότητα εἰκόνας τοῦ Ἀκτίστου ὁ ἄνθρωπος, 

εἰκόνα ἐνεργούμενη, ποὺ θὰ πεῖ: προικισμένη μὲ τὴν 

ἐλευθερία νὰ ὁμοιωθεῖ μὲ αὐτὸ ποὺ εἰκονίζει — νὰ 

πραγματοποιήσει τὴν ὕπαρξη ὡς Ἀγαπητικὴ Ἐλευθερία 

ἢ νὰ αὐτομηδενιστεῖ ἑκούσια. 

Τὴν ἐπίγνωση τῆς κατ’ εἰκόνα καὶ καθ’ ὁμοίωσιν Θεοῦ 

ὕπαρξης τοῦ ἀνθρώπου τὴ σήμανε ἡ γλωσσικὴ 

ἐκφραστικὴ εἰκονολογώντας τὸ ναὶ ἢ τὸ ὄχι τῆς 

ὑπαρκτικῆς του ἐλευθερίας: Φυσικά, μὲ τὶς 

προσλαμβάνουσες τῆς κτιστότητας, δηλαδὴ μὲ 

ὑποδηλώσεις δανεισμένες ἀπὸ τὴν ποιητικὴ (μυθικὴ) 

γλώσσα καὶ ἀπὸ τὴ δικανικὴ λογικὴ καὶ ἐμπειρία — μὲ 

τὴν ἀνα-λογικὴ παραστατικότητα τῶν εἰκόνων τοῦ 

«παραδείσου» καὶ τῆς «κόλασης». Ἡ προσδοκία ἀπὸ μιὰ 

ἐκκλησιαστικὴ σύνοδο εἶναι νὰ μεταφέρει 

(μεταγλωττίσει) αὐτὴ τὴν εἰκονολογικὴ ἐκφραστικὴ στὴ 

γλώσσα συνεποῦς ὀντολογίας, ὅπως ἔγινε καὶ ἀπὸ τὶς 

συνόδους τῶν πρώτων αἰώνων ποὺ φώτισαν τὴν ἀλήθεια 

τῆς Θεαρχικῆς Τριάδος καὶ τὸν ρεαλισμὸ τῆς 

ἐνανθρώπησης τοῦ Υἱοῦ-Λόγου. 

 

Μὲ ἀπροκατάληπτη σκέψη δὲν εἶναι δύσκολο νὰ 

διακρίνουμε ὅτι ἡ ἔννοια μιᾶς «αἰώνιας κόλασης», ὡς 



157 

 

μόνιμο καὶ ἀμετάκλητο ὑπαρκτικὸ δεδομένο, εἶναι 

ἀπολύτως ἀσύμβατη μὲ τὸν Θεό, ποὺ γνωρίζεται καὶ 

ὁρίζεται μόνο ὡς ἀγάπη. Δὲν γίνεται νὰ συμβιβάσουμε 

κολασμό, βασανισμούς, τιμωρίες δίχως πέρας καὶ δίχως 

ἔλεος, ἕναν ἐφιάλτη ἱδρυμένο καὶ κατεστημένο, μὲ τὸν 

Θεὸ ποὺ ὑπάρχει μόνο ὡς ἀγαπητικὴ αὐθυπέρβαση καὶ 

αὐτοπροσφορά, μόνο κενούμενος ἀπὸ κάθε ἐπιβολὴ 

ἰσχύος. Εἶναι ἀδιανόητο γιὰ τὴ λογικὴ ποὺ Αὐτὸς μᾶς 

χάρισε, ὁ ἴδιος Θεὸς νὰ εἶναι «ἐραστὴς μανικώτατος» 

κάθε λογικοῦ του πλάσματος, ποὺ τὸ καλεῖ ἀπὸ τὴν 

ἀνυπαρξία στὴν ὕπαρξη γιὰ νὰ τὸ καταστήσει μέτοχο 

τῆς δικῆς Του ὑπαρκτικῆς πληρότητας, ὁ ἴδιος νὰ ἱδρύει 

ταυτόχρονα καὶ νὰ συντηρεῖ «τόπον βασάνου» καὶ 

τιμωρίας τῶν ἀρνητῶν του. 

Δὲν ὑπάρχει περιθώριο λογικοῦ συμβιβασμοῦ τῆς 

«ἄκρας ἀγαθότητος» μὲ τὴν «αἰώνια κόλαση». «Ὁ 

πάντων αἴτιος... ἔρως ἀγαθὸς ἀγαθοῦ διὰ τὸ ἀγαθὸν»21 

δὲν γίνεται νὰ συμβιβάζεται μὲ τὴν ἀνθρώπινη 

ὁρμέμφυτη ἀπαίτηση «κάπου» νὰ ἀποδίδεται 

δικαιοσύνη. Καταργοῦμε τὸ μοναδικὸ μέσο συν-

εννόησης ποὺ διαθέτουμε, τὴν κοινωνούμενη λογική, ἂν 

υἱοθετήσουμε ἀφελὴ τεχνάσματα συγκερασμοῦ τῆς 

ἀγάπης τοῦ Θεοῦ μὲ τὸν νομικισμὸ μιᾶς ἀνταποδοτικῆς 

δικαιοσύνης. 

Μὴ καλέσεις τὸν Θεὸν δίκαιον, παραγγέλλει ὁ ἅγιος 

Ἰσαὰκ ὁ Σύρος, ὅτι ἡ δικαιοσύνη αὐτοῦ οὐ γνωρίζεται ἐν 

τοῖς πράγμασί σου... Καὶ πῶς ὀνομάζεις τὸν Θεὸν 

δίκαιον, ὅτε ἀπαντήσεις τὸ κεφάλαιον τὸ περὶ τοῦ μισθοῦ 



158 

 

τῶν ἐργατῶν;... Πῶς καλεῖ ἄνθρωπος τὸν Θεὸν δίκαιον, 

ὅτε ἀπαντήσεις τὸ κεφάλαιον τοῦ ἀσώτου υἱοῦ;... Ποῦ 

ἐστιν ἡ δικαιοσύνη τοῦ Θεοῦ, ὅτε ἦμεν ἁμαρτωλοὶ καὶ ὁ 

Χριστὸς ἀπέθανεν ὑπὲρ ἡμῶν... Ποῦ ἐστιν ἡ ἀνταπόδοσις 

αὐτοῦ ἐν τοῖς ἔργοις ἡμῶν;... Ποῦ ἐστιν ἡ γέεννα ἡ 

δυναμένη λυπῆσαι ἡμᾶς; καὶ ποῦ ἐστιν ἡ κόλασις ἡ 

ἐκφοβοῦσα ἡμᾶς πολυμερῶς καὶ νικῶσα τὴν εὐφροσύνην 

τῆς ἀγάπης αὐτοῦ;... Ἡ ἀνταπόδοσις τῶν ἁμαρτωλῶν 

ὁποία τίς ἐστιν; Ἀντὶ τῆς ἀνταποδόσεως τῆς δικαίας, 

αὐτὸς ἀνάστασιν ἀνταποδιδοῖ αὐτοῖς.22 

 

Γιὰ τὴ λογική μας, μοιάζει συνεπέστερη ἡ παραδοχὴ ὅτι 

«τὸ ὅλως λεγόμενον κακὸν» δὲν εἶναι κατηγορία 

συμπεριφορᾶς, ἁπλῶς παράβαση νόμου, ἀπείθεια σὲ 

ἐντολές, ἀνταρσία ἀπέναντι σὲ ἐξουσιαστικὲς αὐθεντίες. 

Τὸ ὑπαρκτικὸ «κακὸ» εἶναι ἄρνηση τοῦ «καλοῦ». Καὶ 

ἂν τὸ «καλὸ» εἶναι ἡ ὑπαρκτικὴ πληρότητα, ἡ ἐλευθερία 

τῆς ὕπαρξης ἀπὸ περιορισμοὺς καὶ ἀναγκαιότητες, ὁ 

ἔρως ὡς ἐλευθερία αὐτοπροσφορᾶς καὶ κοινωνία 

ἀλληλοπεριχώρησης τοῦ ὑπάρχειν, τότε, σαφέστατα, 

«κακὸ» εἶναι ὁ ἐγωκεντρισμός, ἡ ἰδιοτέλεια, ὁ 

αὐτοαποκλεισμὸς ἀπὸ τὴν ἀγαπητικὴ κοινωνία τῆς 

ὕπαρξης. Εἶναι ἡ ἐπιλογὴ καὶ κατάφαση τῶν ὑπαρκτικῶν 

ὁρίων τῆς κτιστότητας, τῆς μὴ-σχέσης, τῆς μὴ-ζωῆς, 

ἐπιλογὴ τῆς ἀνυπαρξίας. 

 

Στὴν Ἐκκλησία δὲν καταθέτουμε ἀτομικὲς ἰδέες, 

γνῶμες, προτάσεις. Καταθέτουμε πρόβλημα ἢ ὅ,τι 



159 

 

ἀντιλαμβανόμαστε ὡς πρόβλημα καὶ ποὺ ἀφορᾶ ὄχι 

στὴν ὀρθότητα πεποιθήσεων, ἀλλὰ σὲ ὁποιουδήποτε 

τύπου διασάφηση ἢ ἀπειλὴ συγχύσεων τῆς «ἐν ἡμῖν 

ἐλπίδος» (1 Πέτρ. 3, 15). Καταθέτουμε τὸ πρόβλημα, 

ὅπως προσκομίζουμε τὸν ἄρτο καὶ τὸν οἶνο (τὸ 

«πρόσφορο» καὶ τὸ «νάμα») γιὰ νὰ τελεστεῖ ἡ 

Εὐχαριστία — καταθέτουμε τὸ πρόβλημά μας γιὰ νὰ 

τελεστεῖ ἡ Σύνοδος: προέκταση τῆς Εὐχαριστίας. 

Πιστεύουμε-ἐμπιστευόμαστε ὅτι ἡ σύνοδος τῶν 

ἐπισκόπων τῆς Ἐκκλησίας δὲν εἶναι ὅ,τι καὶ μιὰ 

«συνέλευση στελεχῶν» ἰδεολογικοῦ «κινήματος» ἢ 

διεθνοῦς ὀργανισμοῦ ἢ μεγάλης ἐπιχείρησης — στὴν 

ἐκκλησιαστικὴ σύνοδο οἱ συνερχόμενοι ἐπίσκοποι δὲν 

καταθέτουν ἀτομικὲς γνῶμες, ἰδέες, ἀπόψεις, ἀλλὰ «τὴν 

ὑποκειμένην ἑκάστῳ ποιότητα» τοῦ πατρικοῦ 

χαρίσματος. Μετέχουν στὴ σύνοδο καὶ λειτουργοῦν 

συνοδικά, ἐπειδὴ ἔχουν τὸ χάρισμα τῆς πατρότητας καὶ 

ὄχι τὴν ἱκανότητα τῆς παιδαγωγίας,23 ὄχι ἐπειδὴ 

κατέχουν πτυχία εἰδικῶν σπουδῶν καὶ τίτλους 

καθηγεσίας. 

Γιὰ τὸν ἴδιο λόγο αἱρετικὸν ἡ Ἐκκλησία θεωρεῖ ὄχι 

ὅποιον κομίζει πρόβλημα καὶ αἰτεῖται συνοδικὸ φωτισμὸ 

τοῦ προβλήματος, ἀλλὰ ὅποιον νομίζει ὅτι «παιδαγωγεῖ» 

τοὺς πιστοὺς μὲ δοξασίες ποὺ δὲν ἀπηχοῦν τὴ μαρτυρία 

τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας καὶ ἀρνεῖται τὸν φωτισμὸ 

τῆς αὐθαιρεσίας του ἀπὸ σύνοδο πατέρων τοῦ 

ἐκκλησιαστικοῦ σώματος. 

 



160 

 

Στὴ Νέα Σμύρνη, 5 Ἰανουαρίου 2017 

  

ΑΡΕΟΠΑΓΙΤΙΚΑ, Περὶ θείων ὀνομάτων Χ, Migne P.G. 3, 708ΑΒ — 

ΜΑΞΙΜΟΥ Ὁμολογητοῦ, Κεφάλαια θεολογικὰ V, Migne P.G. 90, 1385Β. 

   

ΙΣΑΑΚ τοῦ Σύρου, Λόγοι ἀσκητικοί, Κριτικὴ ἔκδοση Ἱ.Μ. Ἱβήρων, 2012, 

σελ. 591-594. 

   

Πρβλ. τὸ τοῦ Παύλου: «ἐὰν μυρίους παιδαγωγοὺς ἔχητε ἐν Χριστῷ, ἀλλ’ 

οὐ πολλοὺς πατέρας· ἐν γὰρ Χριστῷ Ἰησοῦ διὰ τοῦ εὐαγγελίου ἐγὼ ὑμᾶς 

ἐγέννησα», 1 Κορ. 4, 15. 

  



161 

 

 

 

 



162 

 

 

 

ΤΟ ΒΙΒΛΙΟ 

ΤΟΥ ΧΡΗΣΤΟΥ ΓΙΑΝΝΑΡΑ 

ΠΤΩΣΗ – ΚΡΙΣΗ – ΚΟΛΑΣΗἬ 

Η ΔΙΚΑΝΙΚΗ ΥΠΟΝΌΜΕΥΣΗ 

ΤΗΣ ΟΝΤΟΛΟΓΊΑΣ 

ΣΤΟΙΧΕΙΟΘΕΤΗΘΗΚΕ ΚΑΙ ΣΕΛΙΔΟΠΟΙΗΘΗΚΕ  

ΤΟΝ ΜΑΪΟ ΤΟΥ 2017 ΣΤΟ «ΑΝΑΓΡΑΜΜΑ».  

ΤΗΝ ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ ΚΑΙ ΤΙΣ ΔΙΟΡΘΩΣΕΙΣ  

ΕΚΑΝΕ Η ΗΡΩ ΜΑΚΡΗ.  

ΤΥΠΩΘΗΚΕ ΣΤΟ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΣ Α.Ε.  

ΓΙΑ ΛΟΓΑΡΙΑΣΜΟ  

ΤΩΝ ΕΚΔΟΣΕΩΝ ΙΚΑΡΟΣ 

 

 

 

 

ΕΚΔΟΣΕΙΣ ΙΚΑΡΟΣ • ΒΟΥΛΗΣ 4, 105 62 ΑΘΗΝΑ 

Τ.: 210 3225152 • F.: 210 3235262 • WWW.IKAROSBOOKS.GR ● 

INFO@IKAROSBOOK.GR 


