
1 

 

 



2 

 

Κοινοὶ τόποι στὸ πεδίο τοῦ ὀντολογικοῦ 

προβληματισμοῦ 

Συντομογραφικὸ σκιαγράφημα τῆς πλατωνικῆς 

πρότασης 

Συντομογραφικὸ σκιαγράφημα τῆς χαϊντεγγεριανῆς 

πρότασης 

Ἡ πρόταση τῆς ὀντολογίας τοῦ προσώπου 



3 

 

  

 



4 

 

ΟΝΤΟΛΟΓΙΑ ΤΟΥ ΠΡΟΣΩΠΟΥ 

 

© Χρῆστος Γιανναρᾶς & Ἐκδόσεις Ἴκαρος, 2016 

 

ISBN 978-960-572-148-0 

 



5 

 

 

Χρῆστος Γιανναρᾶς 

 

 

 

Ὀντολογία 

τοῦ προσώπου 
(προσωποκεντρικὴ ὀντολογία) 

 

ΟΡΙΟΘΕΤΗΣΕΙΣ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ἴκαρος 

 



6 

 

 

Α 
 

 

 

Κοινοὶ τόποι στὸ πεδίο τοῦ ὀντολογικοῦ 

προβληματισμοῦ 

 

 

(προϋποθέσεις συν-εννόησης 

μὲ τὸν τρόπο τοῦ Wittgenstein) 

 



7 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Τὰ ὅρια τῆς γλώσσας μου εἶναι τὰ ὅρια τοῦ κόσμου 

μου. 

 

1.1 Τὰ ὅσα μπορῶ νὰ πῶ γιὰ τὴν πραγματικότητα 

ὁριοθετοῦν τὰ ὅσα ἀντιλαμβάνομαι ὡς 

πραγματικότητα. 

 

1.2 Τὰ σημαινόμενα κάθε κοσμοαντίληψης εἶναι 

συνάρτηση τῶν γλωσσικῶν σημαινόντων τοῦ φορέα 

τῆς κοσμοαντίληψης. 

 

1.3 Χωρὶς γλώσσα δὲν ὑπάρχει σκέψη. Σκέπτομαι μὲ τὶς 

λέξεις-ἔννοιες τῆς γλώσσας μου. 

 

1.3.1 Ἡ σκέψη μου συγκροτεῖται ἀπὸ ἔννοιες: 

ἀποτυπώσεις ἐν-νῷ ἰδεῶν-εἰκόνων ποὺ μοῦ 

προσπορίζουν οἱ αἰσθήσεις μου. 

 



8 

 

2 Ἡ κατα-νόηση τῆς πραγματικότητας εἶναι εἰδολογικὴ-

εἰκονολογική. 

 

2.1 Τὴν εἰκονολογικὴ κατανόηση τῆς πραγματικότητας 

(τὸ «φανταστικὸν τῆς ψυχῆς») συνοδεύει ἡ 

ἱκανότητα τοῦ νοῦ νὰ πολυμερίζει τὶς ἐν-νῷ εἰκόνες 

(ἔννοιες) καὶ νὰ ἀνασυνθέτει τὰ κομμάτια κάθε 

εἰκόνας πλάθοντας πραγματικὲς ἢ ἀνύπαρκτες 

(φανταστικὲς) παραστάσεις, ἐνδεικτικὲς νοητικὰ 

ἐνδεχόμενων «πραγματικοτήτων». 

 

2.1.1 Συμπλοκὴ νοημάτων ἐστί τὸ ἀληθὲς ἢ ψεῦδος, λέει 

ὁ Ἀριστοτέλης (Περὶ ψυχῆς Γ 432α 11-12). Τὰ 

συνδυαστικὰ παράγωγα τῶν ἐν νῷ σημαινόντων 

παραπέμπουν σὲ ἐνδεχομένως ὑπαρκτὰ σημαινόμενα 

ἢ σὲ ἐνδεχομένως ἀνύπαρκτα (γοργόνες, 

κενταύρους, τραγέλαφους). 

 

2.1.2 Ἡ νοητικὴ ἱκανότητα νὰ πιθανολογοῦμε ὡς 

ὑπαρκτὸ τὸ ἀνύπαρκτο, συνιστᾶ δυνατότητα 

προϋποθετικὴ τόσο τῆς ἐρευνητικῆς ἐπιστημονικῆς 

«ὑπόθεσης» (suppositio) ὅσο καὶ τῆς καινοτομίας 

στὴν Τέχνη. 

 

2.2 Ἡ ἱκανότητα νὰ πιθανολογοῦμε τὸ ὑπαρκτὸ 

παραπέμπει στὴν εὐρύτερη (καθολικότερη) 



9 

 

δυνατότητα, νὰ εἶναι ἡ σκέψη τοῦ ἀνθρώπου 

θεωρητική: Νὰ παράγει θέα-θεωρία τοῦ (αἰσθητὰ 

ἀνύπαρκτου) γενικοῦ-καθολικοῦ ξεκινώντας ἀπὸ τὶς 

αἰσθητὲς εἰκόνες (εἴδη) τῶν ἐπιμέρους ὁμοειδῶν 

ὑπαρκτῶν. Ἀπὸ τὰ κοινὰ εἰδητικὰ γνωρίσματα 

περισσότερων ἐπιμέρους ὑπαρκτῶν συνάγει ὁ νοῦς 

τὸ κοινὸν εἶδος ὡς ἑνικὴ εἰκόνα, ὡς ἔννοια (ἐν νῷ 

μόνο) ὁμοείδειας. 

 

2.2.1 Ὁμοείδεια εἶναι ἡ ἐν νῷ εἰκόνα (ἔννοια) τοῦ κοινοῦ 

λόγου-τρόπου (εἴδους) ὁμάδας ἐπιμέρους ὑπαρκτῶν, 

λόγου-τρόπου μετοχῆς τῶν συγκεκριμένων 

ὑπαρκτῶν στὴν ὕπαρξη. Ὀνομάζουμε οὐσία (ἀπὸ τὸ 

θηλυκὸ τῆς μετοχῆς ἐνεστῶτος τοῦ ρήματος εἶναι) 

τὴν εἰκόνα-ἔννοια τοῦ τρόπου μετοχῆς στὸ εἶναι: τὴν 

ὁμοείδεια. 

 

2.3 Ἡ θεωρητικὴ νοητικὴ ἱκανότητα (παραγωγὸς θέας 

συνθετικῆς) εἶναι ταυτόχρονα καὶ παραγωγὸς θέας 

ἀφαιρετικῆς: παράγει ἀφηρημένες ἔννοιες (ἐν νῷ 

εἰκόνες), προϊόντα ἀφαίρεσης (ἀποκλεισμοῦ) τῶν 

δευτερευόντων γνωρισμάτων, προκειμένου νὰ 

ἀναδείξει τὸ πρωτεῦον κοινὸ γνώρισμα μιᾶς 

ὁμοείδειας ὑπαρκτῶν. Συνάγει ἡ νόηση τὸ πρωτεῦον 

γνώρισμα ὡς ἐπιθετικὸ προσδιορισμὸ ταυτότητας 

τῶν ὁμοειδῶν ὑπαρκτῶν. Καὶ ἀπὸ τὸν κοινὸ 



10 

 

ἐπιθετικὸ προσδιορισμὸ παράγει ἡ νόηση τὴν 

ἀφηρημένη ταυτότητα ὡς ὑπαρκτικὴ ποιότητα 

καθεαυτήν. 

 

2.3.1 Παράδειγμα: Μέσῳ τῶν αἰσθήσεων (ὅρασης, 

ἁφῆς) γνωρίζουμε ἐμπειρικὰ τὸ ὑλικὸ χῶμα. Σὲ κάθε 

ἀντι-κείμενο συνιστάμενο ἢ κατασκευασμένο ἀπὸ 

χῶμα ἡ νόηση ἀναγνωρίζει ὡς πρωτεῦον συστατικὸ 

καὶ γνώρισμα τὸ χῶμα, καὶ γλωσσικὰ τοῦ ἀποδίδει 

τὸν ἐπιθετικὸ προσδιορισμό: χοϊκός. Αὐτονομημένη-

ἀφηρημένη (μὲ ἀφαίρεση-διαστολὴ ἀπὸ τὰ 

συγκεκριμένα ἀντικείμενα) ἡ ἰδιότητα τοῦ χοϊκοῦ 

συνάγεται ὡς ὑπαρκτικὴ ποιότητα καθεαυτήν: ὡς 

χοϊκότητα. 

 

2.3.2 Χοῦς (χῶμα), χοϊκός, χοϊκότητα: Μετάβαση ἀπὸ τὴ 

θέα καὶ σήμανση τοῦ αἰσθητοῦ ἀντικειμένου, στὴν 

ἔννοια-εἰκόνα τοῦ κοινοῦ εἴδους καὶ τελικὰ στὴν 

κατα-νόηση τῆς ὁμοείδειας ὡς ὑπαρκτικῆς 

ποιότητας. 

 

3 Αὐτὸ ποὺ δὲν μποροῦμε νὰ τὸ ποῦμε, ἀδυνατοῦμε καὶ 

νὰ τὸ σκεφτοῦμε. 

 

3.1 Ὑπάρχει ὡστόσο καὶ αὐτὸ ποὺ «δὲν χωράει» στὴ 

γλώσσα, δὲν ἀντικειμενοποιεῖται μὲ γλωσσικὰ 



11 

 

σημαίνοντα — ὑπάρχει τὸ ἄρρητο. Εἶναι αὐτὸ ποὺ 

μόνο βιώνεται ἐμπειρικὰ καὶ δείχνεται 

(εἰκονολογεῖται): Ὁ πόνος, ἡ ἡδονή, ἡ αἴσθηση τοῦ 

κάλλους, ἡ ἐρωτικὴ ἀμοιβαιότητα, ἡ βίωση τῆς τιμῆς 

ἢ τῆς ὑποτίμησης, τῆς ἀναγνώρισης ἢ τῆς 

περιφρόνησης, ἡ ἀποκάλυψη τῆς ἑτερότητας καὶ 

μοναδικότητας εἶναι τέτοια (ἄρρητα) δεδομένα τῆς 

πραγματικότητας. 

 

3.1.1 Ἡ κατάδειξη τοῦ ἀρρήτου γίνεται (ἐνδεχομένως) 

δυνατὴ ὄχι μὲ τὴ σημαντικὴ τῶν ἐννοιῶν (τῶν ἐν-νῷ 

εἰκόνων), ὅσο μὲ τὴν ἐκφραστικὴ δυνατότητα (τὴ 

«γλώσσα») τῶν Τεχνῶν. Ἡ σημαντικὴ τῶν ἐννοιῶν 

ὑπηρετεῖ τὴ γνώση ὡς κοινωνούμενη κατα-νόηση 

τῆς πραγματικότητας. Ἡ σημαντικὴ τῶν Τεχνῶν 

καλεῖ στὴν ἐμπειρία κοινωνούμενης σχέσης μὲ τὴν 

πραγματικότητα. 

 

3.1.2 Ἡ κατανόηση γνωστοποιεῖ τὸ τὶ τῆς 

πραγματικότητας. Ἡ ἐμπειρία τῆς σχέσης 

γνωστοποιεῖ τὸ πῶς τῆς πραγματικότητας. 

 

3.1.3 Τὸ τὶ τῆς πραγματικότητας ὑπόκειται μὲ τὴν 

κατανόηση σὲ ἀτομικὴ κατοχὴ καὶ χρήση. Τὸ πῶς 

τῆς πραγματικότητας «ταῖς μετοχαῖς μόναις 

γινώσκεται»: γίνεται γνωστὸ-προσιτὸ μόνο μὲ τὴ 



12 

 

θελητικὴ μετοχὴ-μέθεξη στὸν τρόπο ποὺ συνιστᾶ τὸ 

πῶς. Δηλαδὴ μόνο ὡς κατορθούμενη σχέση. 

 

3.2 Ἡ σχέση προϋποθέτει ἔλλογες ὑπάρξεις. Τὰ ἄλογα 

ὑπαρκτὰ συναντῶνται ἢ καὶ συνυπάρχουν 

συμπτωματικὰ (κατὰ σύμπτωσιν) ἢ νομοτελειακά 

(κατ’ ἀναγκαιότητα), δὲν σχετίζονται. Ἡ σχέση 

προϋποθέτει ἔλλογη ἐπιθυμία, θέληση, ἀπόφαση. 

Εἶναι ἡ ἐνεργὸς (ἐν ἔργῳ) συνάντηση ἢ συνύπαρξη, 

ποὺ γεννάει τὴ γνώση ὡς ἀμοιβαιότητα μετοχῆς-

μέθεξης στὸ πῶς (τρόπο) τῆς ἔναντι ἐνεργούμενης 

ἑτερότητας. 

 

3.2.1 Τὰ ἄλογα ἔμβια ὄντα πληροφοροῦνται τὴν ἔναντι 

πραγματικότητα μέσῳ τῶν αἰσθητηριακῶν τους 

ὀργάνων καὶ λειτουργιῶν, δὲν τὴν κατανοοῦν. Οἱ 

λειτουργίες πληροφόρησης εἶναι ἐνστικτώδεις, 

αὐτοματικές, μὲ χρηστικὴ ἀποκλειστικὰ 

λειτουργικότητα — ὑπηρετοῦν τὰ ἀντανακλαστικὰ 

τῆς αὐτοσυντήρησης-ἄμυνας, ἡδονῆς ἢ ὅποιας ἄλλης 

ἐνστικτώδους ἀναγκαιότητας. 

 

4 Ὁ λογικὸς ἄνθρωπος προσλαμβάνει τὴν αἰσθητὴ 

εἰκόνα τῆς μορφικῆς ἑτερότητας παντὸς ἔναντι 

ὑπαρκτοῦ ὡς λόγο ὁριστικὸ αὐτῆς τῆς ἑτερότητας. 

Καὶ συγκρατεῖ ἐν νῷ τὸν λόγο (ὡς ἔννοια). 



13 

 

Προσλαμβάνει ἐπίσης καὶ τὸν λόγο-τρόπο τῆς 

συνύπαρξης τῶν ὑπαρκτῶν, τὴ λογικότητα τῶν 

συσχετισμῶν συνύπαρξης καὶ συλλειτουργίας τῶν 

ὑπαρκτῶν. Ἔτσι συγκροτεῖ ἐν νῷ ὁ λογικὸς 

ἄνθρωπος μιὰ συν-λογικὴ εἰκόνα τοῦ ἀντι-κείμενου 

ὅλου, μιὰ λογικὴ συν-είδηση: καθολικὴ νοητικὴ 

ἐποπτεία τοῦ λογικοῦ τρόπου τῆς τοῦ παντὸς 

διοικήσεως (Ἡράκλειτος) — ἀνάγεται ὁ λογικὸς 

ἄνθρωπος στὸν ξυνὸν (κοινὸ-συμπαντικὸ) λόγο-

τρόπο συνύπαρξης τῶν ὑπαρκτῶν. 

 

4.1 Ἡ ἀναγώριση-γνώση τῆς εἰδητικῆς ἑτερότητας τοῦ 

λόγου, τόσο τῆς ὕπαρξης ὅσο καὶ τῆς συν-ύπαρξης 

τῶν ἔναντι τοῦ ἀνθρώπου ὑπαρκτῶν, ἀναδύεται στὴν 

ἀνθρώπινη συν-είδηση ὡς λόγος κλητικὸς σὲ σχέση. 

Τὸ γεγονὸς τῆς σχέσης ἔχει μιὰ δυναμικὴ 

προοδευτικῶν «ἀναβαθμῶν»: Ἡ εἰδητικὴ ἑτερότητα 

λειτουργεῖ ὡς ἐναρκτήρια νεύση-κλήση. 

 

4.1.2 Ἡ ἀναγνώριση τῆς εἰδητικῆς ἑτερότητας τοῦ λόγου 

τόσο τῆς ὕπαρξης ὅσο καὶ τῆς συν-ύπαρξης τῶν 

ἔναντι ὑπαρκτῶν ἀναδύεται στὴ συνείδηση ὡς λόγος 

κλητικὸς σὲ σχέση. Ἡ λογικὴ εἴδηση-γνώση ἔρχεται 

πρὶν ἀπὸ τὴν ἐμπειρία τῆς θεληματικῆς σχέσης, τῆς 

μετοχῆς στὴ γνώση. Ἡ πληροφορία (εἴδηση) γιὰ τήν 

παρουσία τοῦ ὑπαρκτοῦ προηγεῖται (ἢ ἁπλῶς 



14 

 

διαφοροποιεῖται) ἀπὸ τὴν ἐμπειρία τῆς σχέσης μὲ τὸ 

ὑπαρκτό. 

 

4.2 Ἡ λογικὴ εἴδηση-γνώση κατέχεται ἀπὸ τὸν νοῦ καὶ 

μεταβιβάζεται μὲ τὴ γλωσσικὴ σημαντικὴ τῶν 

ἐννοιῶν. Ἡ θελητικὴ σχέση μὲ τὰ γινωσκόμενα 

συνιστᾶ ἐμπειρικὴ γνώση, μετέχεται-κοινωνεῖται μὲ 

τὴ σημαντικὴ («γλώσσα») τῶν Τεχνῶν. 

 

4.2.1 Ποίηση, μουσική, ζωγραφική, γλυπτική, 

ἀρχιτεκτονική, θέατρο, κινηματογράφος εἶναι 

«γλῶσσες» — ὅπως «γλώσσα» εἶναι καὶ τὰ 

μαθηματικά. «Λένε» αὐτὸ ποὺ δὲν μπορεῖ νὰ εἰπωθεῖ 

μὲ τὴ σημαντικὴ τῶν ἐννοιῶν (τὴ μονόδρομη, 

χρηστικὴ σύνδεση σημαίνοντος-σημαινομένου). Οἱ 

γλῶσσες τῶν Τεχνῶν ἀποβλέπουν νὰ 

γνωστοποιήσουν τὴν ἑτερότητα-μοναδικότητα τῆς 

προσωπικῆς σχέσης μὲ κάθε ἔναντι λόγο 

προσωπικοῦ ἐνεργήματος. 

 

4.2.2 Κάθε ἔναντι λόγος προσωπικοῦ ἐνεργήματος 

δηλώνει (γνωστοποιεῖ) «νόημα» τοῦ ἐνεργήματος: 

Αἰτία, σκοπό, ἑτερότητα. 

 

5 (Wittgenstein): «Τὸ νόημα τοῦ κόσμου πρέπει νὰ 

βρίσκεται ἔξω ἀπὸ τὸν κόσμο. Στὸν κόσμο ὅλα εἶναι, 



15 

 

ὅπως εἶναι καὶ ὅλα συμβαίνουν, ὅπως συμβαίνουν. 

Μέσα στὸν κόσμο δὲν ὑπάρχουν ἀξίες, καὶ ἂν 

ὑπῆρχαν δὲν θὰ εἶχαν καμιὰ ἀξία. Ἂν ὑπάρχει μιὰ 

ἀξία ποὺ νὰ ἔχει ἀξία, πρέπει νὰ βρίσκεται ἔξω ἀπὸ 

ὅλα ὅσα συμβαίνουν καὶ ἔχουν-ἔτσι. Γιατὶ ὅλα ὅσα 

συμβαίνουν καὶ ἔχουν-ἔτσι εἶναι συμπτωματικά. 

Αὐτὸ ποὺ τὰ κάνει νὰ μὴν εἶναι συμπτωματικά, δὲν 

μπορεῖ νὰ βρίσκεται μέσα στὸν κόσμο, γιατὶ τότε θὰ 

ἦταν καὶ αὐτὸ συμπτωματικό. 

Πρέπει νὰ βρίσκεται ἔξω ἀπὸ τὸν κόσμο» 

(Tractatus 6.41). 

 

5.1 Ὀνομάζουμε «νόημα» τοῦ κόσμου, «νόημα» τῶν 

ὑπαρκτῶν καὶ τῆς ὕπαρξης, τὴν ἀπάντηση στὸ 

ἐρώτημα γιὰ τὴν αἰτία τους καὶ τὸν σκοπό τους. 

Αἰτία καὶ σκοπὸς εἶναι ἔλλογα (ἀπόλυτης 

ἑτερότητας) δεδομένα, ἡ ἀλογία (τὸ τυχαῖο, τὸ 

ἄσκοπο) δὲν συγκροτεῖ νόημα τοῦ ὑπαρκτοῦ. 

Ἀποκλείει τὴν ἀλογία ἀπὸ τὸν κόσμο ἡ λογικὴ δομὴ 

τοῦ κόσμου. 

 

5.1.1 Στὴν ὁποιαδήποτε λογικὴ γλώσσα «δὲν 

ἐκφράζουμε ἐμεῖς, μὲ τὴ βοήθεια τῶν σημείων» αὐτὸ 

ποὺ πιστοποιοῦμε. «Ἀποφαίνεται στὴ λογικὴ ἡ ἴδια ἡ 

φύση τῶν φυσικὰ ἀναγκαίων σημείων» (in der Logik 



16 

 

sagt die Natur den naturnotwendigen Zeichen selbst 

aus – Tractatus 6.124). 

 

5.1.2 «Ἡ λογικὴ δὲν εἶναι θεωρία (ἀφηρημένο νοητικὸ 

συναγόμενο ἀπὸ τὴν αἰσθητὴ παρατήρηση), ἀλλὰ 

ἕνας κατοπτρισμὸς τοῦ κόσμου (στὸν ἀνθρώπινο 

νοῦ). Ἡ λογικὴ εἶναι ὑπερβατική» (Tractatus 6.13). 

Τὸ ὑπερβατικὸ στοιχεῖο τῆς λογικῆς εἶναι ἡ 

ἑτερότητά της (ποὺ γνωρίζεται-γίνεται γνωστὴ μόνο 

ὡς ἐμπειρία προσωπικῆς σχέσης). 

 



17 

 

 

Β 
 

 

 

Συντομογραφικὸ σκιαγράφημα τῆς πλατωνικῆς 

πρότασης 

 

 



18 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Τὸ νόημα τοῦ κόσμου (αἰτία καὶ σκοπὸς τῶν 

ὑπαρκτῶν) ταυτίζεται μὲ τὶς ἰδέες τῶν ὑπαρκτῶν. Οἱ 

ἰδέες εἶναι τὰ νοητὰ πρότυπα-παραδείγματα (λόγοι-

τρόποι-προδιαγραφὲς) τῆς ὕπαρξης τῶν ὑπαρκτῶν 

καὶ εἶναι αἰτιωδῶς ἀνερμήνευτες. Προϋπάρχουν 

ἀιδίως τῶν ὑπαρκτῶν. Κάθε ὑπαρκτὸ εἶναι μίμημα 

τῆς ἰδέας του, ἡ ἰδέα του συγκεφαλαιώνει τὶς 

προδιαγραφὲς τῆς ὕπαρξής του. 

 

1.1 Ὡς ὑπαρκτικὰ παραδείγματα-ὑποδείγματα τῶν 

ὑπαρκτῶν οἱ ἰδέες εἶναι ἄχρονες, ἄφθορες, ἑπομένως 

εἶναι τὰ ὄντως ὄντα, τὰ ἀληθῶς ὑπαρκτά, οἱ μόνες 

ὑπαρκτικὲς πραγματικότητες μὲ ἀλώβητη, ἀκεραία 

τὴν ὕπαρξη. Κατὰ τοῦτο εἶναι οἱ ἰδέες καὶ τὸ μέτρο 

τοῦ «καλοῦ», ἡ ὁλοκληρία τῆς ὀμορφιᾶς (θαυμαστὸν 

τὴν φύσιν καλὸν) —ἀεὶ ὄν, οὔτε γιγνόμενον οὔτε 

ἀπολλύμενον— ἀπαλλαγμένες ἀπὸ τὶς ἀτέλειες τῶν 

συμβεβηκότων ποὺ συνοδεύουν τὴν ὑλική τους 

πραγμάτωση. 



19 

 

 

1.1.2 Αἰτιωδῶς ἀνερμήνευτες οἱ ἰδέες συνιστοῦν τὴν 

ὑπαρκτικὴ ἀφετηρία καὶ τὸ τέλος-σκοπὸ τῶν 

ὑπαρκτῶν. Ἡ ὕπαρξη κάθε ὑπαρκτοῦ προϋποθέτει 

τὴν ἰδέα του καὶ παραπέμπει στὴν ἰδέα του. 

 

2 Ἡ λέξη ἰδέα εἶναι παράγωγο τοῦ ρήματος ὁρῶ (βλέπω) 

—ἀόριστος β΄: εἶδον, ἀπαρέμφατο: ἰδεῖν—, δηλώνει 

ἡ λέξη τὸ γνωστικὸ ἀποτέλεσμα μιᾶς αἰσθητῆς 

ἐμπειρίας: τοῦ ὁρᾶν (βλέπειν). Αὐτὸ σημαίνει ὅτι οἱ 

πλατωνικὲς ἰδέες δὲν εἶναι προϊόντα τῆς διανοητικῆς 

ἱκανότητας τοῦ ἀνθρώπου ἀλλὰ τῆς αἰσθητηριακῆς 

ἐμπειρίας του. 

 

2.1 Δὲν γνωρίζουμε τὶς πλατωνικὲς ἰδέες χάρη στὶς 

νοητικές μας συλλήψεις καὶ τὶς συλλογιστικές μας 

ἀναγωγὲς οὔτε ἀπὸ ὁδοὺς μυστικισμοῦ καὶ ἔκ-

στασης. Τὶς γνωρίζουμε μὲ τὴν αἴσθηση τῆς ὅρασης: 

πρόκειται γιὰ αἰσθητὴ ἐμπειρία, γιὰ θέα-θεωρία τῶν 

πρωτοτύπων τῆς ὕπαρξης. Ὄχι γιὰ ἄμεση ἐμπειρία, 

ἀλλὰ γιὰ ἀνάμνηση θέας- θεωρίας-εἰδητικῆς 

ἐμπειρίας, ποὺ μᾶς χαρίστηκε κατὰ τὴν 

«προΰπαρξη» τῶν ψυχῶν μας σὲ τόπο 

«ὑπερουράνιο». 

 



20 

 

2.1.1 Ἡ ἀξία καὶ σημασία τῆς πλατωνικῆς ὀντολογίας 

δὲν ἐντοπίζεται στὴν ἑρμηνευτική της ἐπάρκεια, 

πληρότητα, συνέπεια. Ἡ πλατωνικὴ ἑρμηνευτικὴ τοῦ 

νοήματος τῆς ὕπαρξης καὶ τῶν ὑπαρκτῶν 

ὑπονομεύεται ἀπὸ τὶς a priori παραδοχὲς ποὺ 

υἱοθετεῖ. Τὸ σημαντικότερο στὴν πλατωνικὴ 

ὀντολογία εἶναι ἡ ἐμμονή της νὰ ἔχει ἐμπειρικὸ 

χαρακτήρα ἡ ὅποια πρόσβαση στὸ νόημα τοῦ 

ὑπάρχειν, νὰ μὴν ἐξαντλεῖται ἡ πρόσβαση σὲ 

νοητικὲς συλλήψεις καὶ συλλογιστικὲς ἀναγωγές. 

 

3 Ὁ ἐμπειρισμὸς τῆς ἀνάμνησης (ἡ ἐμμονὴ στὴν 

ἐμπειρικὴ ἀφετηρία καὶ προϋπόθεση γνώσης τοῦ 

νοήματος, αἰτίας καὶ σκοποῦ τῶν ὑπαρκτῶν) εἶναι 

μᾶλλον ἡ κορυφαία προσφορὰ τοῦ Πλάτωνα στὸ 

πεδίο τῆς ὀντολογίας. 

 

3.1 Μετὰ τὸν Πλάτωνα, στὴν ἐμπειρικὴ διασάφηση τοῦ 

ὀντολογικοῦ ἐρωτήματος θὰ ἐπιμείνει μὲ συνέπεια ὁ 

φιλοσοφικὸς λόγος τοῦ ἐκχριστιανισμένου 

Ἑλληνισμοῦ. 

 

3.1.1 Ἡ μετα-ρωμαϊκὴ Δύση (ἡ «Εὐρώπη» ποὺ 

προέκυψε ἀπὸ τὶς εἰσβολὲς στὰ ἐδάφη της 

καινούργιων πληθυσμικῶν ὁμάδων, βαρβαρικῶν —

4ο μὲ 6ο μ.Χ. αἰώνα—) κατόρθωσε νὰ ἀρθρώσει 



21 

 

φιλοσοφικὸ λόγο ἀπὸ τὸν 12ο μ.Χ. αἰώνα καὶ μετά. 

Παγιδευμένη ὡστόσο στὸν ἀτομοκεντρικὸ 

χαρακτήρα τῆς θρησκειοποιημένης αὐγουστίνειας 

μεταφυσικῆς, θὰ ἐγκλωβίσει τὸν ὀντολογικὸ 

προβληματισμὸ στὴν «ὀρθὴ» συλλογιστική (τὴν 

αὐτονομημένη στὴν αὐτάρκειά της ἀτομοκεντρικὴ 

νοησιαρχία). Ἢ σὲ ἀκοινώνητες, ἐξ ὁρισμοῦ, 

«μυστικὲς» ἀναζητήσεις. 

 

3.1.2 Γι’ αὐτὸ καὶ χρειάστηκαν δυόμισι χιλιάδες χρόνια 

μετὰ τὸν Πλάτωνα, γιὰ νὰ τολμήσει ὁ Heidegger, 

στὴν ἱστορία τῆς μεταρωμαϊκῆς Δύσης, νὰ θέσει τὸ 

ὑπαρκτικὸ πρόβλημα μὲ ὅρους καὶ ἀπαιτήσεις 

ἐμπειρικῶν πιστοποιήσεων. 

 



22 

 

 

Γ 
 

 

 

Συντομογραφικὸ σκιαγράφημα τῆς 

χαϊντεγγεριανῆς πρότασης 

 

 



23 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Ἡ ὕπαρξη τῶν ὑπαρκτῶν εἶναι ἡ αἰσθητὴ 

φαινομενικότητά τους. Τὰ ὑπαρκτὰ εἶναι αὐτὸ ποὺ 

φαίνονται καὶ ἐπειδὴ φαίνονται. 

 

1.1 Ἡ φαινομενικότητα, ταυτισμένη μὲ τὴν ὕπαρξη, 

εἶναι ἐμπειρικὸ δεδομένο. Εἶναι ἡ ἐμπειρία τοῦ 

χρόνου — βιώνουμε τὸ φαίνεσθαι τῶν ὑπαρκτῶν ὡς 

χρόνο. Χρόνος εἶναι ὁ ἐμπειρικὸς ὁρίζοντας 

ἀνάδυσης τῶν ὑπαρκτῶν στὸ φαίνεσθαι. 

 

1.1.1 Χωρὶς χρόνο δὲν ὑπάρχει εἶναι, καὶ χωρὶς εἶναι δὲν 

ὑπάρχει χρόνος. Τὰ ὑπαρκτὰ εἶναι, ἐπειδὴ χρονίζουν. 

Χρονίζουν σημαίνει: φαίνονται συνιστώντας χρόνο, 

εἶναι φαινόμενα ἐν χρόνῳ. 

 

1.1.2 Ὁ ἄνθρωπος εἶναι τὸ μόνο ὑπαρκτὸ ποὺ ἔχει 

συνείδηση-ἐπίγνωση τοῦ χρονίζειν, διαχειρίζεται 

ἐνεργὰ τὸν χρόνο, ὀργανώνει τὴν ὕπαρξή του «ἐν 

χρόνῳ». Συνειδητοποιεῖ τὴ χρονικότητα ὡς ἀνάδυση 



24 

 

τῶν ὑπαρκτῶν στὴ φαινομενικότητα καὶ τὴ 

φαινομενικότητα ὡς τὴν ἐναλλακτικὴ τοῦ μηδενὸς 

πραγματικότητα. 

 

1.2 Γνωρίζουμε τὰ ὑπαρκτὰ ὡς φαινόμενα ἐν χρόνῳ. 

Αὐτὸ σημαίνει: γνωρίζουμε τὴν οὐσία τῶν ὑπαρκτῶν 

(τὸν τρόπο μετοχῆς τους στὸ εἶναι) ἢ ὡς παρ-ουσία 

(χρονικὴ φαινομενικότητα) ἢ ὡς ἀπ-ουσία 

(μηδενισμὸ τοῦ φαίνεσθαι). Γνωρίζουμε τὸ εἶναι 

τόσο ὡς παρ-εῖναι ὅσο καὶ ὡς ἀπ-εῖναι — ἡ 

ἐμπειρικὴ γνώση τοῦ εἶναι ἐμπεριέχει καὶ τὰ δύο 

ἐνδεχόμενα. Ἡ συνειδητὴ ἐμπειρία τοῦ χρόνου μᾶς 

βεβαιώνει ὅτι τὸ ἀπ-εῖναι (ἡ ἀπουσία, ὁ μηδενισμὸς 

τῆς ἐμφάνειας) ἐμπεριέχεται στὸ εἶναι, συν-ιστᾶ τὸ 

εἶναι ὡς μία ἀπὸ τὶς δύο συνιστῶσες τοῦ εἶναι: τὸ 

φαίνεσθαι καὶ τὸ μηδέν. 

 

1.2.1 Ἡ παρ-ουσία ὡς φαινομενικότητα (ἀνάδυση στὴ 

χρονικότητα, συνάρτηση τῆς ἀπ-ουσίας, τοῦ 

μηδενὸς) εἶναι ἡ ἐμπειρικὴ γνώση τοῦ ὑπαρκτοῦ. Τὸ 

ὑπαρκτὸ γνωρίζεται ὡς πραγματικότητα ὁμόλογη 

τοῦ μηδενός, ὄχι μὲ νοητικὴ ἑρμηνευτικὴ ἀνάλυση, 

ἀλλὰ ὡς ἐμπειρία. Ἐμπειρία ναυτιώδους ἀγωνίας 

(Angst) τῆς ἐφήμερα «ἐρριμμένης» στὴν ὕπαρξη 

ἀτομικότητας, ἐμπειρία μέριμνας-ἔγνοιας (Sorge) γιὰ 

τὴν «πτώση» τῆς ὕπαρξης στὸ χρονικὸ «συν-εῖναι» 



25 

 

(Miteinandersein), συνείδηση περατῆς 

«ἐνθαδικότητας» (Da-sein), ὡς δεδομένης 

θνητότητας (sein zum Tode). 

 



26 

 

 

Δ 
 

 

 

Ἡ πρόταση τῆς ὀντολογίας τοῦ προσώπου 

 

 



27 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Ἡ ὕπαρξη τῶν ὑπαρκτῶν εἶναι ἕνα ἐνεργούμενο πῶς, 

ὄχι ἕνα φαινόμενο τί. Ἡ ὕπαρξη κάθε ὑπαρκτοῦ 

ἐνεργεῖται, γίγνεται. Ὀνομάζουμε γίγνεσθαι τὴ 

δυναμικὴ τῶν μεταβολῶν τοῦ σχετίζεσθαι. Ἡ ὕπαρξη 

κάθε ὑπαρκτοῦ εἶναι ἕνα γίγνεσθαι ἐνεργούμενων 

σχέσεων, ἐνεργοῦ συσχετισμοῦ ἐπιμέρους 

ὑπαρκτικῶν δεδομένων. 

 

1.1 Κάθε ἐλάχιστη μονάδα ὕλης («ἄτομο» τῆς ὕλης) 

συγκροτεῖται ἀπὸ τὶς σχέσεις μεταξὺ ἐλάχιστων 

ποσοτήτων (quanta) ἐνέργειας: ἠλεκτρικοῦ φορτίου, 

στροφορμῆς, μαγνητικῆς ροῆς, ἀσθενῶν καὶ ἰσχυρῶν 

ἠλεκτρομαγνητικῶν ἀλληλεπιδράσεων. Συγκροτοῦν 

ὑπαρκτικὸ γεγονός, ἐπειδὴ σχετίζονται (εἶναι-σὲ-

σχέση). 

 

1.1.2 Ἡ ὕπαρξη τῶν ὑπαρκτῶν εἶναι ἕνα ἐνεργούμενο 

πῶς, ὄχι ἕνα συντελεσμένο τί. Ἐνεργεῖται ἡ ὕπαρξη, 



28 

 

γίγνεται. Τὴ συνιστοῦν σχέσεις, εἶναι 

πραγματικότητα σχέσεων. 

 

1.2 Ὁ «κόσμος» (τὸ σύνολο τῶν ὑπαρκτῶν) εἶναι 

πραγματικότητα ἐνεργούμενων σχέσεων, ὄχι σύνολο 

δεδομένων (συντελεσμένων) ὀντοτήτων. Ἡ 

πιστοποίηση τῆς ὕπαρξης τῶν δεδομένων ποὺ 

συνιστοῦν τὸν κόσμο (ἡ παρατήρησή τους) εἶναι 

ἐπίσης σχέση (παρατηρητῆ καὶ παρατηρουμένων) καὶ 

τὸ ἀποτέλεσμα τῆς παρατήρησης συνάρτηση 

σχέσεων. 

 

1.2.1 Ἂν ἡ παρατήρηση ἀνιχνεύει «θέση», τότε τὰ 

παρατηρούμενα συμπεριφέρονται (ἐμφανίζονται) ὡς 

σωματίδια. Ἂν ἀνιχνεύει «κίνηση» (ταχύτητα), τότε 

τὰ παρατηρούμενα συμπεριφέρονται ὡς κύμα. 

Συνιστοῦν σωματίδιο ἢ συνιστοῦν κύμα ἀναλόγως 

τῆς σχέσης ποὺ ἐπιδιώκει νὰ κατορθώσει ἡ 

παρατήρηση (wave-particle duality). 

 

1.2.2 Ἕνα μεμονωμένο ἄτομο, ὁποιουδήποτε ὑλικοῦ 

στοιχείου δὲν πραγματώνει ἀπὸ μόνο του τὴν 

εἰδοποιὸ διαφορὰ τοῦ συγκεκριμένου ὑλικοῦ, τὴν 

ὑπαρκτική του ἑτερότητα. Ἕνα ἄτομο σιδήρου, 

ὀξυγόνου, πυριτίου, ἀργιλίου δὲν εἶναι σίδηρος, 

ὀξυγόνο, πυρίτιο, ἀργίλιο. Μόνο ἡ συνύπαρξη 



29 

 

(συσχετισμὸς) περισσοτέρων τοῦ ἑνὸς ἴδιων ἀτόμων 

(ἕνας διαφορετικὸς γιὰ κάθε ὑλικὸ στοιχεῖο ἀριθμὸς) 

πραγματώνει καὶ φανερώνει τὴν εἰδοποιὸ διαφορὰ 

κάθε ὑλικοῦ. Προκύπτει ἡ εἰδοποιὸς διαφορά τους 

τόσο ἀπὸ τὴν ἰδιαιτερότητα σχέσεων τῶν 

ἐνεργειακῶν δεδομένων στὸ κάθε ἐπιμέρους ἄτομο 

ὅσο καὶ ἀπὸ τὴν ἰδιαιτερότητα σχέσεων μεταξὺ τῶν 

ἀτόμων κάθε ὑλικοῦ στοιχείου. 

 

2 Ὁ ἄνθρωπος εἶναι τὸ μόνο ὑπαρκτὸ ποὺ ὄχι μόνο 

συγκροτεῖται ὡς ἀτομικὴ ὕπαρξη ἀπὸ ἐνεργειακὲς 

μονάδες συντελούμενων σχέσεων (βιομόρια) —

σχέσεων μεταξὺ πρωτογενῶν ἐνεργειακῶν 

δεδομένων, δομικῶν συστατικῶν τοῦ κυττάρου— 

ἀλλὰ ἔχει καὶ τὴ δυνατότητα, ὡς ἐνεργούσα ἀτομικὴ 

ὁλότητα, νὰ ἱδρύει ἀπροκαθόριστες σχέσεις μὲ ἄλλες 

(ἔναντι) ἐνεργειακὲς ὁλότητες. 

 

2.1 Ὁ ἄνθρωπος «ἱδρύει» σχέσεις, θὰ πεῖ: ἐνεργεῖ 

καινούργιες, ἀπρόβλεπτες σχέσεις, μὴ 

προκαθορισμένες ἀπὸ φυσικὲς-βιολογικὲς 

ἀναγκαιότητες, ἐνεργούμενες πάντως μὲ τὶς φυσικὲς-

βιολογικὲς δυνατότητες πραγμάτωσης σχέσεων ποὺ 

διαθέτει ὁ ἄνθρωπος. 

 



30 

 

2.1.1 Τὴ δυνατότητα τοῦ ἀνθρώπου νὰ ἱδρύει σχέσεις· 

νὰ ἀπαντάει θετικὰ-ἐνεργητικὰ σὲ κλήσεις-σὲ-σχέση 

ποὺ (ἄμεσα ἢ ἔμμεσα) τοῦ ἀπευθύνονται· νὰ μετέχει 

(ἑκούσια-προαιρετικὰ) σὲ ἐνεργούμενες «ἐκτὸς» ἢ 

«ἔναντι» τῆς δικῆς του παρουσίας σχέσεις· αὐτὴ τὴ 

δυνατότητα (βασικὸ ὑπαρκτικό του γνώρισμα) τὴν 

ὀνομάζουμε λογικὴ ἱκανότητα, ἱκανότητα λόγου. 

 

3 Λόγο ὀνομάζουμε κάθε γεγονὸς φανέρωσης ἑνὸς 

ὑπαρκτοῦ ἢ συμβάντος ἢ νοήματος, ἀνάδυσής του 

στὸν ὁρίζοντα τῆς ἀνθρώπινης ἀντιληπτικότητας. 

Ὀνομάζουμε λόγο τὸ γεγονὸς τοῦ ἐνεργούμενου 

φαίνεσθαι, τοῦ εἰς φῶς ἔρχεσθαι. 

 

3.1 Ἡ φανέρωση εἶναι πάντοτε γεγονὸς ἀναφορικό: 

προϋποθέτει ἕνα φανερούμενο τὶ σὲ ἕναν ἐνεργὸ 

ἀποδέκτη τῆς φανέρωσης — σὲ ἕναν «ὁρίζοντα» τῆς 

φανέρωσης. Πιστοποιοῦμε ὡς ὁρίζοντα φανέρωσης 

τῶν ὑπαρκτῶν (προϋπόθεση γιὰ νὰ εἶναι τὰ ὑπαρκτὰ 

φαινόμενα) τὴ λογικὴ ἱκανότητα τοῦ ἀνθρώπου: 

ἱκανότητα νὰ προσλαμβάνει μὲ τὶς αἰσθήσεις καὶ νὰ 

ἀποτυπώνει στὸν νοῦ (ἐν νῷ) τὶς εἰκόνες-ἰδέες τῶν 

ὑπαρκτῶν — νὰ τὶς καθιστᾶ ἔν-νοιες (νοητικὲς 

εἰκόνες). 

 



31 

 

3.1.1 Ὁ νοῦς (ἡ νοητικὴ ἐνέργεια-ἱκανότητα τοῦ 

ἀνθρώπου) κρίνει-διακρίνει-ταξινομεῖ τὰ κοινὰ 

γνωρίσματα τῶν ὁμοειδῶν εἰκόνων. Ἀφαιρεῖ τὰ 

συμπτωματικά, περιστατικά, ποιοτικῶν 

διαφοροποιήσεων ἰδιώματα (τὰ συμβεβηκότα) κάθε 

μονάδας μιᾶς ὑπαρκτικῆς ὁμοείδειας καὶ συνοψίζει 

στὴν ἔννοια (στὴν ἐν νῷ ἑνιαία ἰδέα) ἐκεῖνα μόνο τὰ 

γνωρίσματα ποὺ συγκροτοῦν τὴν οὐσία κάθε 

ὁμοείδειας — τὸν κοινὸ τρόπο μετοχῆς τῶν ὁμοειδῶν 

ὄντων στὸ εἶναι. 

 

3.1.2 Προσλαμβάνει ὁ νοῦς, συναρμόζει καὶ συνθέτει τὶς 

εἰδήσεις (ἀπὸ τὸ εἶδον) ποὺ προσπορίζει ἡ λογικὴ 

φαινομενικότητα τῶν φαινομένων. Συγκροτεῖ ὁ νοῦς 

τὴ συν-είδηση τῶν ὑπαρκτῶν: τὴ συν-άρθρωση, τὴ 

συν-ύφανση, τὸν συ(ν)-σχετισμὸ τῶν εἰδήσεων ποὺ 

κομίζουν στὸν νοῦ οἱ αἰσθήσεις. 

 

3.1.2.1 Ἡ συνεχὴς προσθήκη εἰδήσεων στὴ συν-είδηση 

γίνεται ἀπὸ τὸν νοῦ ἐνσυνειδήτως: Δηλαδή, κάθε 

εἴδηση δὲν προστίθεται ἁπλῶς στὸ ποσοτικὸ σύνολο 

τῶν ἐννοιῶν καὶ παραστάσεων ποὺ προϋπάρχουν, 

ἀλλὰ ἐντάσσεται στοὺς τρόπους ἢ στὸ πῶς τῆς ἐν νῷ 

συνύπαρξης — στὶς κριτικὲς (ἀποτέλεσμα 

σύγκρισης-διάκρισης) συντεταγμένες σχήματος, 

μεγέθους, διαστάσεων, ἀποστάσεων, χρονικότητας, 



32 

 

αἰτιότητας, σκοποῦ κ.λπ. Ἡ ἐνσυνείδητη πρόσληψη 

τῶν δεδομένων τῆς πραγματικότητας ἀπὸ τὸν 

ἀνθρώπινο νοῦ εἶναι συνάρτηση τῆς κατα-νόησης 

(κατὰ-τὸν-νοῦ πρόσληψης) τῆς πραγματικότητας, 

ποὺ θὰ πεῖ: συνάρτηση τῆς ἱκανότητας νὰ 

προσλαμβάνεται τὸ ἔναντι ὡς λόγος καὶ νὰ 

κοινωνεῖται ὡς λόγος. 

 

4 Λογικὴ ἱκανότητα τοῦ ἀνθρώπου εἶναι τόσο ἡ νοητικὴ 

δυνατότητα πρόσληψης τῶν αἰσθητῶν εἰκόνων ὡς 

ἐν-νῷ παραστάσεων (ἐννοιῶν) ὅσο καὶ ἡ ἐκφραστικὴ 

δυνατότητα: δυνατότητα νὰ γνωστοποιεῖ ὁ ἄνθρωπος 

ἔννοιες καὶ συνθέσεις ἐννοιῶν χρησιμοποιώντας 

συμβατικοὺς (κατὰ κοινὴ σύμβαση) κώδικες συν-

εννόησης (γλώσσα-Τέχνες-μαθηματικὰ) — 

δυνατότητα νὰ κοινωνεῖται ἡ ἐμπειρία τῶν σχέσεων 

μὲ τὰ ἔναντι ὑπαρκτὰ καὶ τὰ συμβαίνοντα, νὰ 

κοινωνοῦνται καὶ τὰ ὑποκειμενικὰ αἰσθήματα, 

σκέψεις, ἐπιθυμίες, κρίσεις. 

 

4.1 Ὀνομάζουμε σύμβολα καὶ συμβολικὴ γλώσσα τοὺς 

κώδικες συν-εννόησης ἢ κοινωνίας τῆς ἐμπειρίας. 

Τὸ σύμβολο συμ-βάλλει (βάζει μαζὶ), συντονίζει, 

ὁδηγεῖ σὲ σύμπτωση τὶς ἐπιμέρους ἀτομικὲς 

ἐμπειρίες. Δὲν ἐξομοιώνει τὶς ἀτομικὲς ἐμπειρίες, 

ἁπλῶς τὶς καλεῖ-ὁδηγεῖ σὲ σύμπτωση, ὥστε νὰ 



33 

 

προκύπτει ἡ κοινὴ συν-εννόηση. Κάθε ὑποκειμενικὴ 

σχέση μὲ τὸ σημαινόμενο εἶναι μοναδικὴ καὶ 

ἀνόμοια ἐμπειρία, ὅμως τὸ σημαῖνον γνωστοποιεῖ 

ὅτι τὸ σημαινόμενο εἶναι ἡ κοινὴ ἀφορμὴ γιὰ ὅλες 

τὶς μοναδικὲς σχέσεις. 

 

4.2 Σύμβολα εἶναι καὶ οἱ λέξεις. Ἐκφέρονται ὡς 

φωνήματα καὶ τὶς προσλαμβάνει ὁ νοῦς ὡς 

ἀκουστικὲς εἰκόνες (images accoustiques – 

Saussure). Στὴ λογικὴ ἱκανότητα τοῦ νοῦ ἀνήκει καὶ 

ἡ δυνατότητα νὰ συνδέει-ταυτίζει τὶς ἀκουστικὲς 

εἰκόνες μὲ τὶς ὀπτικὲς εἰκόνες (τὶς ἰδέες). 

Ἐκφερόμενα (ἠχητικῶς) τὰ φωνήματα ἀνακαλοῦν 

τὴν ἴδια ὀπτικὴ (εἰδητικὴ) εἰκόνα στὸν νοῦ ὅλων 

ὅσοι μετέχουν στὸν ἴδιο κώδικα φωνημάτων (μιλοῦν 

τὴν ἴδια γλώσσα). 

Ἔτσι συντελεῖται ἡ κοινὴ κατα-νόηση τῆς 

πραγματικότητας, κοινωνοῦνται οἱ ὑποκειμενικὲς 

ἐμπειρίες σχέσης μὲ τὴν πραγματικότητα. 

 

4.2.1 Τὰ ἄλογα ζῶα προσλαμβάνουν ἐπίσης τὶς αἰσθητὲς 

εἰκόνες, ἀλλὰ χωρὶς τὴν ἱκανότητα νὰ τὶς 

καταστήσουν σταθερὲς ἔν-νοιες καὶ νὰ συνδέσουν 

τὶς ἔννοιες μὲ φωνήματα-σύμβολα. Ἀνα-γνωρίζουν 

τὴν ἴδια εἰκόνα ὅταν ἐπαναλαμβάνεται, ἔχουν ἴδιες 

ἀνταναλαστικὲς ἀντιδράσεις ἀναγνωρίζοντας 



34 

 

ἐπαναλαμβανόμενες εἰκόνες (Pavlovian 

conditioning), ξεχωρίζουν εὐχάριστες ἀπὸ 

δυσάρεστες εἰκόνες. Ἀλλὰ ἀδυνατοῦν νὰ 

συγκροτήσουν σχέση: νὰ ἀποδεσμεύσουν τὴν εἰκόνα 

ἀπὸ τὴν ἀναφορά της σὲ βιολογικὴ ἀποκλειστικὰ 

ἀνάγκη αὐτοσυντήρησης ἢ ἡδονῆς, νὰ 

ἀποδεσμεύσουν τὴν ἀναφορικότητα ἀπὸ τὴν 

ἐνορμητικὴ ἰδιοτέλεια. 

 

5 Ὁ ἄνθρωπος εἶναι τὸ μόνο ὑπαρκτὸ ποὺ ἔχει τὴ 

δυνατότητα νὰ ἱδρύει σχέσεις ἀνυπότακτες στὴν 

ἀναγκαιότητα τῆς φυσικῆς νομοτέλειας, 

ἀνυπότακτες στήν ἐνορμητικὴ ἰδιοτέλεια. 

(Ἡ ἀρχὴ τῆς ἀπροσδιοριστίας καὶ ἡ θεωρία τῆς 

σχετικότητας στὴ Φυσικὴ ἀφοροῦν, ὄχι σὲ 

δυνατότητα τῆς ὕλης-ἐνέργειας νὰ ἐπιλέγει 

συμπεριφορές, ἀλλὰ στὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο ὁ 

ἄνθρωπος γνωρίζει τὴ φυσικὴ πραγματικότητα.) 

 

5.1 Συγκροτεῖ καὶ ὁ ἄνθρωπος σχέσεις (ἀναρίθμητες) 

ποὺ ὑπαγορεύονται ἀπὸ φυσικὴ ἀναγκαιότητα — 

ἀπὸ τὶς ἐνστικτώδεις ἐνορμήσεις αὐτοσυντήρησης, 

κυριαρχίας, ἐπιβολῆς, ἡδονῆς. Ἀλλὰ εἶναι τὸ μόνο 

ὑπαρκτὸ ποὺ ἔχει καὶ τὴ δυνατότητα νὰ ὑπάρχει 

ἀνυπότακτο στὶς ἀναγκαιότητες τῆς φυσικῆς 



35 

 

νομοτέλειας, νὰ ἐναντιώνεται στὴ σύναψη σχέσεων 

ποὺ ὑπαγορεύονται ἀπὸ φυσικὴ ἀναγκαιότητα. 

 

5.1.1 Ἡ δυνατότητα τοῦ ἀνθρώπου νὰ ἱδρύει σχέσεις ἢ 

νὰ ἀρνεῖται τὴ σχέση, νὰ ἐπιλέγει ἢ νὰ ἀπορρίπτει 

σχέσεις, νὰ πραγματοποιεῖ ἢ νὰ ἀποφεύγει σχέσεις, 

νὰ πειθαρχεῖ ἢ νὰ ἐναντιώνεται σὲ φυσικὰ ἀναγκαῖες 

(ἐπιτακτικὲς) σχέσεις, εἶναι ἀποκλειστικὰ ἀνθρώπινο 

γνώρισμα. Τὸ σημαίνουμε μὲ τὴ λέξη ἐλευθερία. 

 

5.1.2 Εἰδικὰ καὶ μόνο στὸν ἄνθρωπο, ἡ σχέση μπορεῖ νὰ 

συνιστᾶ ἐλευθερία: Δυνατότητα νὰ ὑπάρχει 

ἀνυπότακτος στὶς προδιαγραφὲς-ἀναγκαιότητες-

νομοτέλειες τῆς φύσης-οὐσίας του, νὰ ἐνεργεῖ 

σχέσεις ἀπροκαθόριστες ἀπὸ τὸν κοινὸ τρόπο τοῦ 

ἀνθρώπινου εἶναι. Τὴν ἐλευθερία συνιστᾶ ἡ 

ἀπροσδιοριστία τοῦ νὰ μὴν εἶσαι τὸ εἶναι σου 

(«οὐσία δευτέρα» τοῦ Ἀριστοτέλη), ὁ κοινὸς τρόπος 

τοῦ ἀνθρώπινου εἶναι) — ἡ δυνατότητα τοῦ 

ἀνθρώπου νὰ εἶναι αὐτὸ ποὺ δὲν εἶναι καὶ νὰ μὴν 

εἶναι αὐτὸ ποὺ εἶναι: Νὰ ὑποστασιάζει ὡς ὑπαρκτικὴ 

ἑτερότητα («οὐσία πρώτη» κατὰ τὸν Ἀριστοτέλη, 

«ὑπόσταση-πρόσωπο» κατὰ τὴ χριστιανικὴ 

ὁρολογία) τὴν κοινὴ ἀνθρώπινη οὐσία ἢ φύση. 

 



36 

 

5.2 Κάθε ἄνθρωπος πραγματοποιεῖ (ὑποστασιάζει) μὲ 

τρόπο μοναδικό, ἀνόμοιο, ἀνεπανάληπτο, τὸν κοινὸ 

τρόπο (οὐσία ἢ φύση) τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης. Ὁ 

τρόπος τῆς ὕπαρξης (ἀτομικὸς τῆς ὑπόστασης ἢ 

κοινὸς τῆς οὐσίας) ἀφορᾶ στὸ σύνολο τῶν σχέσεων 

μὲ ὅλα τὰ ἔναντι ὑπαρκτά. Ὅλοι σχετίζονται μὲ ὅλα, 

ἀλλὰ κάθε σχέση κάθε ἀνθρώπου μὲ ὅλα τὰ ἔναντι 

ὑπαρκτὰ εἶναι μοναδική, ἀνόμοια, ἀνεπανάληπτη. 

Ἀποτυπώνεται σὲ κάθε ἀτομικὸ ἐνέργημα σχέσης ἡ 

μοναδικότητα τοῦ προσωπικοῦ ἐνεργήματος. 

 

5.2.1 Σχέση, στὴν περίπτωση τοῦ ἀνθρώπου, σημαίνει: 

συνειδητὴ ἀναγνώριση τῆς μοναδικότητας 

(ὑπαρκτικῆς ἑτερότητας) κάθε ἔναντι ὄντος ἢ 

γεγονότος. Ἡ ἀναγνώριση τῆς ἴδιας μοναδικότητας 

συντελεῖται μὲ τρόπο μοναδικό, ἀνόμοιο, 

ἀνεπανάληπτο ἀπὸ κάθε ἄνθρωπο. Καθεαυτὴν ἡ 

γνωστικὴ σχέση εἶναι γεγονὸς πραγμάτωσης καὶ 

λογικῆς φανέρωσης τῆς ἑτερότητας (μοναδικότητας 

καὶ ἀνομοιότητας) τόσο τοῦ γινωσκόμενου ἀντι-

κειμένου ὅσο καὶ τοῦ γινώσκοντος ὑποκειμένου. 

 

5.2.2 Κάθε ὑπαρκτὸ ἔχει δεδομένη ἢ γιγνόμενη τὴ 

μορφική του ἑτερότητα: ἑτερότητα τοῦ λόγου τῆς 

οὐσίας του (τοῦ κοινοῦ λόγου-τρόπου τῶν ὁμοειδῶν 

ὑπαρκτῶν) μετὰ συμβεβηκότων: μὲ ἰδιώματα, 



37 

 

δηλαδὴ διαφορές, ποὺ καθιστοῦν μοναδικὴ κάθε 

πραγμάτωση τῆς ἴδιας οὐσίας. Μόνο ὁ ἄνθρωπος 

ἔχει ἐκτὸς ἀπὸ τὴ μορφικὴ καὶ ἐνεργὸ ἑτερότητα: 

Δυνατότητα νὰ ἐνεργεῖ-ἱδρύει σχέσεις ποὺ 

πραγματώνουν καὶ φανερώνουν τὴν ὑπαρκτικὴ 

ἑτερότητα καὶ τῶν δύο ὅρων τῆς σχέσης. Μὲ τὸν 

σημαίνοντα λόγο καὶ τὴν ποικιλότητα τῆς γλώσσας 

τῶν Τεχνῶν ὁ ἄνθρωπος πραγματοποιεῖ καὶ 

φανερώνει αὐτὴ τὴ διττὴ ἑτερότητα. 

 

5.2.2.1 Μιὰ σονάτα τοῦ Μπετόβεν ἢ ἕνας πίνακας τοῦ 

Βὰν Γκὸγκ ἱδρύουν σχέση τοῦ συγκεκριμένου 

μουσουργοῦ καὶ τοῦ συγκεκριμένου ζωγράφου μὲ 

τὸν ἀκροατὴ ἢ τὸν θεατὴ τοῦ ἔργου τους. Σχέση 

ἐνεργητικῆς (συνειδητῆς) ἀναγνώρισης τῆς 

ὑπαρκτικῆς ἑτερότητας τοῦ δημιουργοῦ καὶ τοῦ 

ἔργου του. Λέμε: αὐτὴ ἡ μουσικὴ εἶναι Μπετόβεν, 

αὐτὸς ὁ πίνακας εἶναι Βὰν Γκόγκ. Οἱ πληροφορίες 

περὶ τοῦ Μπετόβεν ἢ περὶ τοῦ Βὰν Γκὸγκ δὲν μᾶς 

γνωστοποιοῦν τὴν ὑπαρκτικὴ μοναδικότητα, τὸ 

πρόσωπο τοῦ δημιουργοῦ καλλιτέχνη — αὐτὴ τὴ 

γνώση τὴ μεταδίδει μόνο ἡ σχέση μας μὲ τὸ ἔργο 

του. 

 

6 Χαρακτηρίζουμε τὸν ἄνθρωπο ὕπαρξη προσωπική, γιὰ 

νὰ σημάνουμε ὅτι ὁ ἄνθρωπος καὶ εἶναι καὶ 



38 

 

γνωρίζεται μόνο ὡς γεγονὸς σχέσης, μόνο ὡς 

γιγνόμενη ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα. 

 

6.1 Ἡ λέξη ἄτομο (ἄλφα στερητικὸ καὶ τέμνω) σημαίνει 

τὴ μονάδα ὁμοειδοῦς συνόλου (τὸ ἐλάχιστο τμῆμα-

ἀπότμημα, τὸ μὴ ἐπιδεχόμενο περαιτέρω τομὴ), 

ἀδιαφοροποίητη μονάδα — τὸ κάθε ἄτομο 

ὁμοειδοῦς συνόλου διακρίνεται μόνο μὲ ἀριθμητικὸ 

προσδιορισμὸ μοναδιαίας διαφορᾶς ἀπὸ τὰ ἄλλα 

ἄτομα. 

Ριζικὰ διαφορετικὸ νόημα κομίζει ἡ λέξη πρόσωπο: 

Σύνθετη λέξη, ἀπὸ τὴν πρόθεση πρὸς καὶ τὸ 

οὐσιαστικὸ ὤψ (γενικὴ ὠπὸς), σημαίνει: ἔχω τὴν 

ὄψη πρὸς κάποιον ἢ πρὸς κάτι, εἶμαι ἔναντι — 

γνωρίζω καὶ γνωρίζομαι μόνο ὡς ὅρος μιᾶς σχέσης, 

μόνο μέσῳ τῆς ἐμπειρικῆς μετοχῆς σὲ σχέση. 

 

6.2 Ἀπὸ ὅλα τὰ ὑπαρκτὰ τὰ προσιτὰ στὴν αἰσθητὴ 

ἐμπειρία μόνο ὁ ἄνθρωπος εἶναι πρόσωπο, ὕπαρξη 

προσωπική. Ἡ ἐκδοχὴ τοῦ ἀνθρώπου ἀποκλειστικὰ 

ὡς φυσικοῦ ἀτόμου ἀλλοτριώνει τὴν ὑπαρκτική του 

ἀλήθεια, τὴν πραγματικότητά του. 

 

6.3 Ἡ ἐμπειρία τῆς διαπροσωπικῆς σχέσης εἶναι γνώση 

δυναμικὰ ἐνεργούμενη. Τελειοῦται ἀκατάπαυστα, 

χωρὶς ποτὲ νὰ περατοῦται. Μιὰ φιλία, συνεργασία, 



39 

 

συνοίκηση, κυρίως ἕνας ἔρωτας, βεβαιώνουν 

ἐμπειρικὰ αὐτὴ τὴ συνεχῶς τελειούμενη καὶ 

οὐδέποτε περατούμενη γνώση τοῦ ἔναντι προσώπου. 

 

6.3.1 Ἡ γνωστικὴ δυναμικὴ τῆς σχέσης εἶναι συνάρτηση 

τοῦ ποσοστοῦ ἐλευθερίας ποὺ κατορθώνει κάθε 

ὅρος-συντελεστὴς-μέτοχος τῆς σχέσης. Ὀνομάζουμε 

ἐλευθερία τὴν ἀπεξάρτηση ἀπὸ τὴν ἀναγκαιότητα, 

καὶ ἡ κατεξοχὴν ἀναγκαιότητα ποὺ δεσμεύει τὴ 

βούληση καὶ ἐνέργεια τοῦ ἀνθρώπου εἶναι ἡ φυσικὴ 

(τῆς φύσης τοῦ ἀνθρώπου) ἐνστικτώδης ἰδιοτέλεια: 

οἱ ἐνορμήσεις αὐτοσυντήρησης, κυριαρχίας, ἡδονῆς. 

Εἶναι πρωτογενὴς ἡ ἐνστικτώδης ἰδιο-τέλεια, 

προηγεῖται τῆς σκέψης, τῆς κρίσης, τῆς θέλησης, τῆς 

φαντασίας καὶ καθορίζει, ὡς φυσικὴ ἀναγκαιότητα, 

τὴ λειτουργία τους — (ἀλλὰ ὄχι ἀπεριόριστα). 

 

6.3.1.1 Ἰδιοτέλεια εἶναι τὸ γεγονὸς νὰ ἐνεργεῖται ἡ 

ὕπαρξη ὡς ἔχουσα «ἴδιον τέλος»: ὡς αὐτοσκοπὸς καὶ 

αὐταξία. Ὄχι τὸ νοητικὰ ἁπλῶς συλλαμβανόμενο 

ἀφηρημένο ὑπάρχειν, τὸ ἀφηρημένο ἐνεργεῖν, ἀλλὰ 

ἡ αὐτοσυνείδητη μονάδα τῆς ὕπαρξης καὶ τῆς 

ἐνέργειας: ἡ ὑπαρκτικὴ ἀτομικότητα καθεαυτὴν νὰ 

εἶναι αὐτοσκοπὸς καὶ αὐταξία. 

 



40 

 

6.3.1.2 Προφανῶς ἡ ὕπαρξη ὡς αὐταξία καὶ ἰδιο-τέλεια 

εἶναι τὸ ἀπόλυτο τῆς ἀνελευθερίας: Νὰ ὑπάρχεις, 

χωρὶς νὰ τὸ ἔχεις ἐπιλέξει καὶ χωρὶς τὴν ἐλευθερία 

νὰ ἐπιλέξεις, ἂν τὸ θελήσεις, τὴν ἀνυπαρξία, εἶναι ἡ 

ἔννοια (ἡ ἐν νῷ σύλληψη) τοῦ κατεξοχὴν 

καταναγκασμοῦ. Ἴσως εἶναι αὐτὸ ποὺ ἡ 

θρησκευτικὴ γλώσσα ὀνομάζει «αἰώνια κόλαση». 

 

6.3.1.3 Ὁρισμὸς τῆς ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας εἶναι νὰ 

ὑπάρχεις, ὄχι ἐπειδὴ ἡ ὕπαρξη εἶναι μιὰ ἀνερμήνευτα 

δεδομένη ἀναγκαιότητα, ἀλλὰ ἐπειδὴ θέλεις νὰ 

ὑπάρχεις. Καὶ αὐτὴ ἡ θέληση γιὰ ὕπαρξη νὰ μὴν 

περιορίζεται στὴν ἀτομικὴ βουλητικὴ δυνατότητα, 

ἀλλὰ νὰ συνιστᾶ ἐνεργητικὸ γεγονός, ἐνεργούμενη 

βουλητικὴ μετοχὴ στὸ ὑπάρχειν. Ἐνεργούμενη 

βουλητικὴ μετοχὴ στὸ ὑπάρχειν σημαίνει: νὰ 

κοινωνεῖς τὴν ὕπαρξη κατὰ ἀμοιβαία δόση-

ἀντίδοση, αὐτοπροσφορὰ καὶ ἀντιπροσφορά. 

Σημαίνει τὴν πληρωματικὴ ἐλευθερία νὰ ἀγαπᾶσαι 

καὶ νὰ ἀγαπᾶς. 

 

6.3.2 Κάθε ἄνθρωπος εἶναι ἕνα ἄτομο τῆς ἀνθρώπινης 

φύσης, μονάδα τῆς φυσικῆς ὁμοείδειας. Εἶναι 

ταυτόχρονα καὶ ὕπαρξη λογική, ἐνεργεῖται, μέσῳ 

σχέσεων ὡς ἀπόλυτη ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα. Ἡ 

ἑτερότητα, ὅταν πραγματώνεται ὑπαρκτικὰ δὲν 



41 

 

κινδυνεύει νὰ καταλυθεῖ καθεαυτήν, ἀπειλεῖται μόνο 

ἀπὸ τὴν ἔκπτωση στὸ ἀδιαφοροποίητο τῶν μονάδων 

τῆς φυσικῆς ὁμοείδειας. Ἀντίθετα, ἡ μονάδα τῆς 

φυσικῆς ὁμοείδειας κινδυνεύει ἀπὸ τοὺς 

ὑπαρκτικοὺς περιορισμοὺς τῆς φύσεώς της: τὴν 

προοδευτικὴ φθορὰ καὶ τελικὰ τὸν θάνατο. 

 

6.3.2.1 Τὸ φυσικὸ ἄτομο Βόλφγκαγκ Ἀμαντέους 

Μότσαρτ καταπόθηκε ἀπὸ τὸν θάνατο. Ἡ ὑπαρκτική 

του ἑτερότητα, ἀποτυπωμένη στὴ μουσική του 

δημιουργία, παραμένει ἀθάνατη, ὅσο ὑπάρχουν 

ἄνθρωποι ποὺ κοινωνώντας τὴ μουσικὴ τοῦ 

Μότσαρτ συναντοῦν τὴν προσωπικὴ ὑπαρκτική του 

ἑτερότητα. 

 

6.3.3 Ἡ ἄμυνα τοῦ φυσικοῦ ἀτόμου ἀπέναντι στὸν 

νομοτελειακὰ δεδομένο ἀφανισμό του εἶναι 

ἐνστικτώδης, γι’ αὐτὸ καὶ ὁμοειδὴς σὲ ὅλα τὰ ἄτομα: 

εἶναι οἱ πρωτογενεῖς ἐνορμήσεις ἰδιο-τέλειας. Ἡ 

ἐλευθερία τῆς ἀντίστασης στὴν ἐνστικτώδη ὁμοειδὴ 

ἰδιοτέλεια συνιστᾶ τὴν ὑπαρκτικὴ πραγμάτωση τοῦ 

προσώπου. 

 

6.3.3.1 Τὸ ἄτομο τῆς ἀνθρώπινης ὁμοείδειας ἔχει 

καταγωγικὰ δεδομένη τὴ δυνατότητα τῆς ἐλευθερίας-

ἑτερότητας ἀπὸ τὶς φυσικὲς (τῆς ὁμοειδοῦς φύσεως) 



42 

 

ἀναγκαιότητες ποὺ τὸ διέπουν. Ἡ καταγωγικὴ αὐτὴ 

δυνατότητα καθιστᾶ κάθε ἄτομο τῆς ἀνθρώπινης 

φυσικῆς ὁμοείδειας ὕπαρξη δυνάμει προσωπική, 

ὑπαρκτικὴ ὑπόσταση προσώπου. Τὶς δεδομένες 

φυσικὲς προϋποθέσεις τῆς προσωπικῆς ὑπόστασης 

τοῦ ἀνθρώπου τὶς ἐντοπίζουμε (συμβατικὰ) στὸ 

λογικόν, στὸ αὐτεξούσιον, στὸ ἀρχικόν, στὸ 

ποιητικὸν χάρισμα-δυνατότητα τῆς φύσης του. Ὁ 

προσωπικὸς χαρακτήρας τῆς ἀνθρώπινης ἀτομικῆς 

ὕπαρξης ἔχει φυσικὰ δεδομένες τὶς προϋποθέσεις-

δυνατότητες πραγμάτωσής του, ἀλλὰ ἡ ὑπαρκτική 

του πραγμάτωση εἶναι ἀποτέλεσμα ἐλευθερίας: 

βουλητικῆς αὐθυπέρβασης τῶν ἀναγκαιοτήτων τῆς 

φυσικῆς ἀτομικότητας. 

 

6.4 Πεδίο πραγμάτωσης τῆς ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας τοῦ 

προσώπου, ἀπεδέσμευσης ἀπὸ τὶς ὑπαρκτικὲς 

ἀναγκαιότητες ποὺ διέπουν τὸ φυσικὸ ἄτομο, εἶναι ἡ 

σχέση. Στὸ πεδίο τῆς σχέσης ἡ φυσικὴ ἀτομικὴ 

ἰδιοτέλεια καταρχὴν ἀμύνεται προτάσσοντας τὴν 

ἀνάγκη νὰ ὑποτάξει τὸν ἄλλον (τὸν ὅποιον ἕτερο 

ὅρο τῆς σχέσης) στὴν ἐξυπηρέτηση τῶν δικῶν της 

ἀπαιτήσεων αὐτοτέλειας-κυριαρχίας-ἡδονῆς: στὴν 

κατασφάλιση τοῦ ἀτομοκεντρικοῦ ἐγώ. Ὁ ἔναντι 

ἄλλος καταρχὴν καὶ νομοτελειακὰ (ἀσυνείδητα) 

ἐκτιμᾶται ἀπὸ τὴν ἐνστικτώδη ἰδιοτέλεια ὡς 



43 

 

ἀπρόσωπο ἀντι-κείμενο χρήσης, ὄχι ὡς ἰσότιμη 

ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα, ὅρος σχέσης — τὸ ἐγὼ 

ἐνστικτωδῶς βλέπει στὸ ἐσὺ εὐκαιρίες νὰ ἀντλήσει 

ἰδιοτελεῖς ἐκδουλεύσεις. 

 

6.4.1 Ἀλλὰ στὸ ἴδιο αὐτὸ πεδίο τῆς σχέσης ἀσκεῖται 

(πραγματώνεται) καὶ ἡ συνειδητή, θελητική, ἐνεργὸς 

ἀποδέσμευση τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὶς νομοτελειακὲς 

ἀπαιτήσεις τῆς φύσης, ἡ ἐλευθερία ἀπὸ τὴν 

ὑπαρκτικὴ ἰδιοτέλεια. Αὐτὴ ἡ ἐλευθερία εἶναι 

συνώνυμη μὲ τὴν πραγμάτωση καὶ φανέρωση τοῦ 

προσώπου, τοῦ προσωπικοῦ τρόπου τῆς ὑπάρξεως. 

 

6.4.1.1 Ἡ ὕπαρξη εἶναι τρόπος: ἐνεργούμενο γεγονὸς 

διακριτῆς (μὲ ἐμφανὴ ἑτερότητα) ἐνέργειας. Στὸ 

φυσικὸ ἄτομο πραγματώνεται ὑπαρκτικὰ ὁ τρόπος 

τῆς φύσης — σὲ κάθε ἄτομο ἡ φυσικὴ ὁμοείδεια 

μετὰ συμβεβηκότων. Στὴν προσωπικὴ ὕπαρξη 

πραγματώνεται ἡ δυνατότητα τῆς ἐλευθερίας ἀπὸ τὶς 

ἀναγκαιότητες ποὺ συνιστοῦν τὴ δεδομένη 

(νομοτελειακὴ) φυσικὴ ἑνοείδεια. Ὁ ἄνθρωπος εἶναι 

ἕνα ὑπαρκτικὸ δίπολο: Φύση καὶ ἐλευθερία ἀπὸ τὴ 

φύση, ἀναγκαία ὁμοείδεια καὶ ἐνδεχόμενη ἑτερότητα 

— ἀδιάκοπη περιπέτεια ἰδιοτέλειας καὶ σχέσης. Ὁ 

κάθε ὑπαρκτικὸς προσδιορισμὸς (φύση, ἐλευθερία, 



44 

 

ὁμοείδεια, ἑτερότητα) παραπέμπει σὲ τρόπο: Ὄχι σὲ 

ἕνα τί, ἀλλὰ σὲ ἕνα πῶς. 

 

6.4.2 Ἡ πραγμάτωση τοῦ προσώπου συμβαδίζει μὲ τὴν 

ὁλοκλήρωση τῆς γνώσης τοῦ (ἔναντι) ἄλλου. 

Συντελοῦνται καὶ οἱ δυὸ αὐτὲς κατακτήσεις στὸ 

πεδίο τοῦ ἀθλήματος τῆς ἐλευθερίας, ἀθλήματος τῆς 

σχέσης. Εἶναι καὶ οἱ δύο ἐπιτεύγματα ποὺ 

ὁλοκληρώνονται χωρὶς ποτὲ νὰ περατοῦνται. Εἶναι ἡ 

δυναμικὴ τοῦ προσωπικοῦ τρόπου τῆς ὑπάρξεως: «ἡ 

τελεία τῶν τελείων ἀτέλεστος τελειότης». 

 

6.4.3 Κορυφαία ἔκφανση αὐτῆς τῆς ὑπαρκτικῆς 

δυναμικῆς εἶναι ὁ ἔρωτας: Ἔρωτα ὀνομάζουμε τὴν 

ἀγάπη ὅταν φτάσει νὰ εἶναι ἐκ-στατικὸ γεγονός (ἐκ-

στατικό: ἀπὸ τὸ ρῆμα ἐξίσταμαι, ἔξω ἵσταμαι/ἔξω 

ἀπὸ τὸ ἐγὼ). 

 

6.4.3.1 Ἡ ἔννοια τῆς ἀγάπης εὔκολα μπορεῖ νὰ ἐκπέσει 

σὲ σημαντικὴ ἰδιο-τελοῦς γεγονότος: Σὲ ἀτομικὴ 

ἀξιόμισθη ἀρετὴ ἀγαθοεργίας, φιλαληλλίας, 

ἀλτρουϊσμοῦ — ὁ ἀπόστολος Παῦλος βεβαίωσε ὅτι 

εἶναι δυνατὸ νὰ ψωμίσει κάποιος, πάντα τὰ 

ὑπάρχοντά του, νὰ παραδώσει τὸ σῶμα του ἵνα 

καυθήσεται, χωρὶς νὰ ἔχει ἀγάπη: νὰ τὸ κάνει μόνο 



45 

 

σὰν πρωταθλητισμὸ κατάκτησης ἀτομοκεντρικῶν 

ἐπιτευγμάτων ἀρετῆς. 

 

6.4.4 Ἡ γνώση τοῦ ἄλλου, ἡ ἐλευθερωμένη ἀπὸ τὴν 

ὑποταγὴ τῆς εἰκόνας του σὲ ἰδιοτελεῖς σκοπιμότητες, 

εἶναι ὅλο καὶ πιὸ κοντὰ σὲ αὐτὸ ποὺ εἶναι αὐτὸς 

πραγματικά. Καὶ ἐπειδὴ αὐτὴ ἡ ἀπελευθέρωση 

συντελεῖται μέσα στὰ ὅρια τῆς φύσης, 

πραγματώνεται ὡς ἕνα συνεχὲς δυναμικὸ γίγνεσθαι. 

Συνεχῶς γνωρίζουμε τὸ πρόσωπο ποὺ ἀγαπᾶμε, 

χωρὶς νὰ φτάνουμε ποτὲ σὲ τελειωτικὴ γνώση, 

γνώση ποὺ νὰ κατέχεται ὡς ὁριστικὰ κατακτημένο 

«τί», ἔχοντας ἡ κατάκτηση καταλύσει τὴν περιπέτεια 

τῆς σχέσης. 

 

7 Τὸ κυρίως ἐρώτημα τῆς ὀντολογίας ἀφορᾶ στὴν 

αἰτιώδη ἀρχὴ τοῦ ὑπάρχειν: Τί εἶναι αὐτὸ ποὺ κάνει 

τὰ ὑπαρκτὰ νὰ ὑπάρχουν, καὶ γιατί. 

 

7.1 Ὁ Χάιντεγγερ ἀρνήθηκε τὴ συγκεκριμένη αὐτὴ 

διατύπωση τοῦ ὀντολογικοῦ ἐρωτήματος, μὲ τὴν 

παρατήρηση ὅτι: Ὅταν ρωτᾶμε: «τί εἶναι αὐτὸ ποὺ 

κάνει τὰ ὄντα νὰ εἶναι», δεσμευόμαστε σὲ μιὰν a 

priori «ὀντικὴ» ἐκδοχὴ τῆς αἰτιώδους ἀρχῆς τοῦ 

εἶναι — προκαθορίζουμε τὴν αἰτία τῆς ὕπαρξης 

ὁπωσδήποτε ὡς «τί» (κάτι τὶ), ὡς ἀφετηριακὴ 



46 

 

μονάδα τοῦ ὑπάρχειν. Προϋποθέτουμε μιὰν ἀτομικὴ 

ὀντότητα προικισμένη μὲ (ἀνερμήνευτα δεδομένες) 

ἐξαιρετικὲς καὶ μοναδικὲς ὑπαρκτικὲς δυνατότητες 

(τὴ δυνατότητα τῆς αὐτοαιτίας, ἄρα τοῦ 

αὐτοσκοποῦ, τῆς ἀχρονίας, τοῦ ἀδιάστατου, τῆς 

ἀφθαρσίας κ.λπ.) — προϋποθέτουμε τὴν αἰτιώδη 

ἀρχὴ τοῦ ὑπάρχειν ὡς ὑπαρκτικὴ μονάδα, ὀντότητα 

ὑπέρτατη: ὂν ἀκρότατον, θεῖον, γένος τιμιώτατον. 

Καὶ ἀναγόμαστε στὴ γνώση τῆς αἰτιώδους ἀρχῆς 

μόνο νοητικὰ-συλλογιστικὰ — ἀποκλείεται ἡ ὁδὸς 

ἐμπειρικῆς πιστοποίησης-γνώσης τῆς αἰτιώδους 

ἀρχῆς τοῦ ὑπάρχειν. 

 

7.1.1 Ὁ Χάιντεγγερ βάσισε τὸν ὀντολογικό του 

προβληματισμὸ στὸ ἐρώτημα γιὰ τὴ διαφορὰ τῶν 

ὄντων ἀπὸ τὸ εἶναι — διαφορὰ τῶν ὑπαρκτῶν ἀπὸ τὸ 

ὑπάρχειν. Καὶ ἡ διαφορὰ ἔγκειται στὸ ὅτι: τὰ μὲν 

ὄντα (τὰ ὑπαρκτὰ) φαίνονται, εἶναι φαινόμενα, ἐνῶ 

τὸ εἶναι (τὸ ὑπάρχειν) κρύπτεσθαι φιλεῖ (ὅπως 

πιστοποιοῦσε ὁ Ἡράκλειτος). Δὲν γνωρίζουμε τὸ 

εἶναι (τὴν οὐσία) τῶν ὄντων, γνωρίζουμε τὰ ὄντα 

μόνο ὡς παρ-ουσία (φαινομενικότητα) ἢ ὡς ἀπ-ουσία 

(μηδενισμό τους). 

 

7.1.2 Δὲν ὑποψιάστηκε ὁ Χάιντεγγερ ὅτι ὁ ὁριστικὸς (μὲ 

ὁρισμὸ) ἐντοπισμὸς τῆς αἰτιώδους ἀρχῆς τοῦ 



47 

 

ὑπάρχειν (τὸ ἐρώτημα: τί εἶναι αὐτὸ ποὺ κάνει τὰ 

ὑπαρκτὰ νὰ ὑπάρχουν καὶ γιατί) ἐνδέχεται νὰ 

προϋποθέτει ὄχι ἕνα ὀντικὸ τί, ἀλλὰ ἕνα τροπικὸ 

πῶς: Αἰτία τῆς ὕπαρξης καὶ τῶν ὑπαρκτῶν νὰ εἶναι 

ἕνας τρόπος τοῦ ὑπάρχειν — νὰ ὑποστασιάζει τὴν 

ὕπαρξη ὁ τρόπος (νὰ τὴ συγκροτεῖ σὲ ὑπόσταση, σὲ 

ὑπαρκτικὴ πραγματικότητα) καὶ ὄχι μιὰ ὑπαρκτικὴ 

μοναδιαία ὀντότητα νὰ καθορίζει τὸν τρόπο. 

 

7.2 Ἀπὸ τὴν πρώτη στιγμὴ ποὺ ἐμφανίστηκε στὴ σκηνὴ 

τῆς Ἱστορίας ἡ χριστιανικὴ Ἐκκλησία (τὸ 

ἐκκλησιαστικὸ γεγονὸς), ἀναφερόταν στὴν Αἰτιώδη 

Ἀρχὴ τοῦ ὑπάρχειν ὄχι μὲ τὴ λέξη Θεός, ἀλλὰ μὲ τὴ 

λέξη ὁ Πατήρ. 

 

7.2.1 Ἡ λέξη «Θεὸς» προσδιορίζει ἕνα τί: ἕνα ὑπαρκτὸ 

ποὺ ἡ ὀντότητά του (ἡ ὑπαρκτική του 

πραγματικότητα-ταυτότητα) εἶναι δεδομένη, 

προκαθορισμένη (ὅπως καὶ γιὰ κάθε ἄλλο ὑπαρκτὸ) 

ἀπὸ τὴν οὐσία-φύση του (τὴ θεία οὐσία του, τὴ 

θεότητά του). Ὅπως καὶ κάθε ἄλλο ὑπαρκτό, δὲν 

μπορεῖ καὶ ὁ Θεὸς νὰ εἶναι (ἢ νὰ γίνει) κάτι ἄλλο 

ἀπὸ αὐτὸ ποὺ προκαθορίζει ὁ ἀνερμήνευτα 

δεδομένος λόγος (οἱ λογικὲς προδιαγραφὲς) τῆς 

οὐσίας του. 

 



48 

 

7.2.2 Αὐτὸ σημαίνει πώς, αἰτιώδης ἀρχὴ τοῦ ὑπάρχειν 

εἶναι μιὰ a priori δεδομένη, ἀνερμήνευτη 

ἀναγκαιότητα, ὄχι ἡ ἐλευθερία. Ἂν αἰτία τῆς 

ὕπαρξης εἶναι ἕνας ὑποχρεωτικὰ (κατ’ ἀνάγκην — 

κατὰ λογικὴ ἀναγκαιότητα) ὑπαρκτὸς Θεός, τότε τὰ 

πάντα, κάθε ὕπαρξη, εἶναι προκαθορισμένα ἀπὸ μιὰν 

ἀνεξήγητη, σκοτεινὴ ἀνάγκη ἡ ὁποία ἐπιβάλλει τὸ 

ὑπάρχειν. 

 

7.2.2.1 Τὸ ἴδιο σκοτάδι ἀνεξήγητης καταγωγικῆς 

ἀναγκαιότητας τοῦ ὑπαρκτικοῦ γεγονότος συντηρεῖ, 

στὸ πλαίσιο τοῦ νεωτερικοῦ «παραδείγματος», καὶ ἡ 

εὔκολη ἑρμηνευτικὴ καταφυγὴ στὴν «τυχαιότητα»: 

Τὰ πάντα ἔχουν τὴν ὑπαρκτική τους αἰτία στὴν 

τυχαιότητα, εἶναι ἀποτέλεσμα συμπτώσεων καὶ 

συγκυριῶν. Περιττὸ νὰ σημειώσει κανεὶς ὅτι μιὰ 

τέτοια δογματικὴ ἀπολυτότητα εἶναι ἐξίσου στεγανὴ 

μὲ ὁποιοδήποτε θρησκευτικὸ a priori. 

 

7.2.3 Ἂν αἰτιώδης ἀρχὴ τῶν πάντων εἶναι μιὰ 

ἀνερμήνευτα δεδομένη λογικότητα καθοριστικὴ τοῦ 

ὑπαρκτικοῦ τρόπου (οὐσίας-ὑπόστασης-ἐνέργειας) 

κάθε ὑπαρκτοῦ, τότε δὲν ὑπάρχει περιθώριο γιὰ τὴν 

ἐνεργητικὴ ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα, τὸ ἀπροσδόκητο, 

τὴν καινοτομία, τὴν Ἱστορία. 

 



49 

 

7.3 Ἡ λέξη «πατὴρ» δηλώνει μιὰν ὕπαρξη ποὺ ἀντλεῖ 

ταυτότητα ἀπὸ τὴν ἐλευθερία τῆς σχέσης — ὄχι ἀπὸ 

τὴν ἀναγκαιότητα προϋπάρχοντος λόγου μιᾶς 

ἀνερμήνευτα δεδομένης φύσεως ἢ οὐσίας της. Δὲν 

παραπέμπει ἡ λέξη «πατὴρ» σὲ ἀτομικὴ ὀντότητα 

(ὅπως παραπέμπουν τὰ ὀνόματα Ζεύς, Ἀπόλλων, 

Ποσειδῶν), ἀλλὰ σὲ μιὰν ὕπαρξη ποὺ ὑπάρχει ὡς-

πρός, ὑπάρχει ἐν-σχέσει: Ἡ ὑποστατική της 

ἑτερότητα πραγματώνεται (καὶ φανερώνεται) μὲ τὶς 

σχέσεις ποὺ ὑπαρκτικὰ συγκροτεῖ: «γεννᾶ» τὸν υἱὸ 

καὶ «ἐκπορεύει» τὸ «πνεῦμα». 

 

7.3.1 «Πατήρ», «Υἱός», «Πνεῦμα» εἶναι τὰ τρία 

σημαίνοντα ποὺ μᾶς ἐπιτρέπουν νὰ παραπέμπουμε 

σὲ μία Αἰτιώδη Ἀρχὴ τοῦ ὑπάρχειν, ἐλεύθερη ἀπὸ 

κάθε προκαθορισμὸ (ἀναγκαιότητα) φυσικοῦ-

οὐσιαστικοῦ τρόπου τῆς ὑπάρξεως. Εἶναι ἡ μόνη 

δυνατότητα γιὰ νὰ ποῦμε μὲ τὴ γλώσσα μας (ποὺ τὰ 

ὅρια τῆς σημαντικῆς της ἐμβέλειας εἶναι τὰ ὅρια τοῦ 

συνόλου τῶν αἰτιατῶν, δὲν μπορεῖ νὰ συμπεριλάβει 

τὴ σημαντικὴ τοῦ Ἀναίτιου) νὰ ποῦμε τὴν ἀπόλυτη 

ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία. 

 

7.3.1.1 Ἀπόλυτη ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία θὰ πεῖ: 

ἀπολελυμένη, ἀδέσμευτη ἀπὸ κάθε προκαθορισμό, 

κάθε ἀναγκαιότητα. 



50 

 

 

7.3.2 Ἡ λέξη Πατήρ, ὡς σημαντικὴ ἀπόλυτης 

ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας τῆς Αἰτιώδους Ἀρχῆς τοῦ 

ὑπάρχειν, παραπέμπει σὲ ὕπαρξη προσωπικὴ 

(λογική, αὐτεξούσια, ἐνεργὸ) ποὺ ὑπάρχει, ἐπειδὴ 

ἐλεύθερα θέλει νὰ ὑπάρχει, καὶ θέλει νὰ ὑπάρχει 

ἐπειδὴ ἀγαπάει. Ἡ ἀγάπη του δὲν εἶναι ἁπλῶς 

βουλητικὸ ἢ συμπεριφορικὸ (συμπεριφορᾶς) 

γεγονός, δὲν ἀναφέρεται στὸ ἦθος, στὴν ἠθική του 

ποιότητα. Εἶναι ὁ τρόπος του νὰ ὑπάρχει: «γεννᾶ» 

τὸν Υἱὸ καὶ «ἐκπορεύει» τὸ Πνεῦμα. Ὑποστασιάζει 

τὸ ὑπάρχειν (τὸ καθιστᾶ ὑποστατικὴ 

πραγματικότητα), θὰ πεῖ ὅτι ὑποστασιάζει πρόσωπα 

ποὺ καὶ αὐτὰ ὑπάρχουν ἐπειδὴ ἀγαποῦν καὶ 

ἀγαπῶνται — ὑπάρχουν πραγματώνοντας τὴν 

ἀπόλυτη ὑπαρκτικὴ ἐλευθερία. 

 

7.4 Ὁ μόνος ὁρισμὸς τῆς Αἰτιώδους τῶν πάντων Ἀρχῆς 

ποὺ ταυτίζει τὸ ὑπάρχειν μὲ τὴν ἐλευθερία ἀπὸ κάθε 

προκαθορισμὸ καὶ ἀναγκαιότητα, εἶναι ἡ μαρτυρία 

τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας ὅτι «ὁ Θεὸς ἀγάπη 

ἐστί». Εἶναι ὁ τριαδικὰ κοινωνούμενος ὄντως ἔρως 

— θρίαμβος τῆς ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας. 

 

 

Χειμώνας 2015 


