


 ©
 1

99
7, 

20
08

 Χ
ρῆ

στ
ος

 Γ
ια

νν
αρ

ᾶς
 &

 Ἴ
κα

ρο
ς 

Ἐ
κδ

οτ
ικ

ὴ 
Ἑ

τα
ιρ

ία
 IS

BN
 9

78
-9

60
-9

52
7-

16
-3

 



 
 

Χρῆστος Γιανναρᾶς
 
 

 

Ἀντιστάσεις στὴν ἀλλοτρίωση
 

Ἐπίκαιρη κριτικὴ σχοινοβασία
 

 



Α’ ΠΕΡΙ ΤΑ ΔΙΕΘΝΗ

Χύδην παγκοσμιότητα
 
ΕΧΕΙ Ο ΔΥΤΙΚΟΕΥΡΩΠΑΪΚΟΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ διαστάσεις 
παγκοσμιότητας; Ὁ αἰώνας μας τὸ πίστεψε. Δὲν ὑπῆρξε 
ἀνθρώπινη κοινωνία ποὺ νὰ ἀρνηθεῖ συνειδητὰ τὴν τεχνολογικὴ 
ἐξέλιξη, τὴν καταναλωτικὴ εὐζωία καὶ τὴ γοητεία ἰδεολογιῶν 
προερχόμενων ἀπὸ τὴ Δύση. Τὸ δυτικὸ ὑπόδειγμα βίου 
ἐμφανίστηκε σὰν πανανθρώπινα ἐπιθυμητὸς καὶ ἀναπότρεπτος 
μονόδρομος.
 Σήμερα ἡ εἰκόνα ἔχει σημαντικὰ μεταβληθεῖ. Οἱ διαφορὲς τῶν 
πολιτισμῶν συνειδητοποιοῦνται ἐναργέστερα, ἀφυπνίζουν 
ἐπιθετικοὺς ἐθνικισμούς, ἀρχίζουν νὰ πυροδοτοῦν ἀφορμὲς 
διεθνῶν συγκρούσεων. Ὄχι ὅτι ὑπαναχώρησε ἡ ἐπιθυμία 
οἰκείωσης τῶν τεχνολογικῶν ἐξελίξεων, τῆς καταναλωτικῆς 
εὐζωίας, τῶν ψυχολογικῶν θωρακίσεων ποὺ προσφέρει ἡ 
ἰδεολογία. Ἁπλῶς οἱ κυρίαρχες αὐτὲς ἐπιθυμίες λειτουργοῦν ὡς 
«ἐποικοδόμημα» στὴ «βάση» δεδομένων πολιτιστικῶν διαφορῶν.
 Ὅταν μιλᾶμε γιὰ πολιτισμὸ ἐννοοῦμε νοηματοδότηση τοῦ 
καθημερινοῦ βίου, συνειδητὴ ἢ ἀνεπίγνωστη, ἀποτυπωμένη σὲ 
χρόνιους ἐθισμοὺς συμπεριφορᾶς. Προσλήψεις καινούργιων 
ἐθισμῶν μποροῦν νὰ γίνουν σὲ βραχὺ χρονικὸ διάστημα, ἀλλὰ 
χωρὶς νὰ θίγουν ὁπωσδήποτε τὶς παγιωμένες νοηματοδοτήσεις καὶ 
κάποιους κεντρικοὺς ἄξονες συμπεριφορᾶς ποὺ αὐτὲς συντηροῦν.
 Ἄραβες, Λατινοαμερικάνοι ἢ Ἀφρικανοὶ χειρίζονται μυδράλια καὶ 
ὑπολογιστές, χωρὶς ἡ καθημερινή τους συμπεριφορὰ καὶ ἡ 
ὀργάνωση τοῦ κοινωνικοῦ τους βίου νὰ ἔχει ἀφομοιώσει τὸν 
καρτεσιανὸ ὀρθολογισμὸ ἢ τὴν προτεσταντικὴ ἠθικὴ ποὺ 
νοηματοδότησαν τὴν ἐξέλιξη πρὸς τοὺς ὑπολογιστὲς καὶ τὰ 
μυδράλια. Ἂν ἡ ἴδια ἐξέλιξη ὁδήγησε καὶ στὴν κατασφάλιση τῶν 
ἀτομικῶν δικαιωμάτων ἢ στὴν κοινοβουλευτικὴ δημοκρατία, 
ἐνδιαφέρει ἐλάχιστα ἢ καὶ καθόλου.
 Ἐπιμέρους διεθνιστικὲς ἰδεολογίες δυτικῆς προέλευσης μπορεῖ νὰ 



κατέρρευσαν παταγωδῶς, ὅμως τὸ δυτικὸ ἐφεύρημα τῆς 
ἰδεολογίας (αὐτὸ τὸ ἐκρηκτικὸ παραισθησιογόνο μίγμα 
νοησιαρχικῆς ἀποδεικτικῆς καὶ θρησκοληψίας) κυριαρχεῖ στὴ 
διεθνὴ ἀγορὰ ὅσο καὶ ἡ κόκα-κόλα. Πολλὰ τὰ παραδείγματα 
λαῶν ποὺ ἡ πολιτιστική τους ἰδιαιτερότητα ταυτίζεται μὲ τὴ 
θρησκευτική τους παράδοση, καὶ σήμερα αὐτὴ ἡ παράδοση 
ἀλλοτριώνεται σὲ ἰδεολογία, ἐπιβάλλεται ἐξουσιαστικὰ μὲ δυτικὲς 
μεθόδους καὶ πρακτικὲς «κυρίαρχης ἰδεολογίας».
 Ἡ τεχνολογικὴ ἀποτελεσματικότητα ἐπιτρέπει σὲ παραδοσιακοὺς
πολιτισμοὺς τῆς Ἄπω Ἀνατολῆς νὰ ἀναπτύσσουν μιὰν ἐπιθετικὴ 
ραγδαία οἰκονομικὴ ἀνάπτυξη ἀπειλώντας προγραμματικὰ τὶς 
δυτικὲς πολιτιστικὲς ἀξίες. Ἡ ἴδια προηγμένη τεχνολογία 
μεταμορφώνει τὴν ψυχοπαθολογία περιθωριακῶν 
«φονταμενταλισμῶν» —τοὺς φανατικοὺς μακραίωνων 
πνευματικῶν παραδόσεων— σὲ ἀπειλὴ διεθνοποιημένης 
τρομοκρατίας.
 Ὅσο γιὰ τὴν καταναλωτικὴ βουλιμία, εἶναι πιὰ κοινὸς τόπος ὅτι 
κυρίως αὐτὴ ἀνέτρεψε τὶς ψυχροπολεμικὲς ἰσορροπίες τοῦ τρόμου 
σὲ πλανητικὸ ἐπίπεδο, χωρὶς νὰ συνεπιφέρει ὀρθολογικὴ 
ὀργάνωση τῆς παραγωγῆς καὶ πειθάρχηση στοὺς δυτικογενεῖς 
νόμους λειτουργίας τῆς ἀγορᾶς.
 
 
Καταναλωτικὴ εὐζωία, τεχνολογικὴ ἀποτελεσματικότητα, 
ἰδεολογικὲς ψυχολογικὲς βεβαιότητες: τρία στοιχεῖα τοῦ 
δυτικοευρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ μὲ πανανθρώπινη ἐμβέλεια. Τὰ 
κριτήρια στοιχειώδους ἐμπειρικῆς ἀνθρωπογνωσίας μᾶς 
ἐπιτρέπουν μιὰν ἐκτίμηση ὑπεράνω ὑποψίας πολιτιστικῶν 
προκαταλήψεων: Ὅτι καὶ τὰ τρία αὐτὰ στοιχεῖα ὀφείλουν τὴν 
πανανθρώπινη ἐμβέλειά τους στὸ γεγονὸς ὅτι ἀνταποκρίνονται 
καὶ κολακεύουν ἐνστικτώδη ψυχόρμητα τῆς ἐγωκεντρικῆς φύσης 
τοῦ ἀνθρώπου.
 Γι' αὐτὸ καὶ λειτουργοῦν ἀβίαστα ὡς «ἐποικοδόμημα» στὴ 
«βάση» ὁποιουδήποτε πολιτισμοῦ μὲ ὁσοδήποτε μακραίωνες 
ἐθισμοὺς στὴν προτεραιότητα τῶν σχέσεων κοινωνίας τῆς ζωῆς. 



Εἶναι ἕνα δραστικὸ ἐμφύτευμα παλιμβαρβαρισμοῦ μὲ τὸ ὁποῖο 
μπόλιασε ἡ δυτικὴ νεωτερικότητα κάθε πολιτισμὸ στὸν αἰώνα 
μας. Ἀλλὰ εἶναι καὶ πρόκληση. Ἂν ἡ Εὐρώπη δὲν σαρκώσει 
ἔμπρακτη πρόταση ἐξόδου ἀπὸ τὸ ἀνθρωπολογικὸ ἀδιέξοδο ποὺ 
συνιστᾶ ὁ ἀτομοκεντρικὸς πρωτογονισμός, σίγουρα ὁδηγούμαστε 
σὲ ἐφιαλτικὴ ἀλογία ἀκοινωνησίας καὶ χάους.
 Εἶναι καιρὸς νὰ θυμηθεῖ ἡ Εὐρώπη (καὶ ἡ σημερινὴ ἀλλοτριωμένη
Ἑλλάδα) τὶς ἑλληνικές της ρίζες, τὸν πρὶν ἀπὸ τὸ Σχίσμα 
πολιτισμό της. Ὄχι γιὰ νὰ ξαναγυρίσει σὲ κάποιο ρομαντικὸ 
παρελθόν. Ἀλλὰ γιὰ νὰ ξαναβρεῖ τὴ βάση τῆς ἑτερότητας καὶ 
ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου στὴν ἑλληνικὴ καλλιέργεια καὶ 
ἀνάδειξη τῆς ἀλήθειας τοῦ προσώπου. Τὸ πρόσωπο ὡς 
πραγμάτωση ἐλευθερίας καὶ ἑτερότητας στὴ δυναμικὴ τῆς 
ἀτομικῆς αὐθυπέρβασης.

2.8.1995
 
 
Σημ. Ἐφόσον δὲν ὑπάρχει διαφορετικὴ ἔνδειξη, ὅλα τὰ ἄρθρα ποὺ
περιλαμβάνονται σὲ αὐτὸν τὸν τόμο εἶναι ἀναδημοσιεύσεις ἀπὸ 
τὴν ἐφημερίδα Ἡ Καθημερινή.

Μάαστριχτ: ἡ γονιμότητα τῶν διαφορῶν
 
Η ΕΥΡΩΠΗ ΚΑΥΧΑΤΑΙ ὅτι γέννησε τὸν σεβασμὸ τοῦ 
«πλουραλισμοῦ», τὴν ἀνοχὴ τῆς διαφορότητας. Ὅμως ἡ ἴδια αὐτὴ 
Εὐρώπη ἀντιμετωπίζει τὴ διαφορὰ τῶν πολιτιστικῶν παραδόσεων 
μέσα στὰ ὅριά της σὰν πρόβλημα ἀνασχετικὸ τῶν προσπαθειῶν 
γιὰ τὴν ἑνοποίησή της. Ὁ πολὺς καὶ συχνὰ μνημονευόμενος τὰ 
τελευταῖα χρόνια Samuel Huntington πρόβλεψε μάλιστα ὅτι, μετὰ 
τὸ πέρας τῶν ψυχροπολεμικῶν ἀντιθέσεων, οἱ πολιτιστικὲς 
διαφορὲς θὰ εἶναι ἡ ἀφορμὴ ἀναπότρεπτων ἐνδοευρωπαϊκῶν 
διχασμῶν καὶ συγκρούσεων.
 Γιατί ὅμως οἱ πολιτιστικὲς ἰδιαιτερότητες, εἰδικὰ στὴ σημερινὴ 
Εὐρώπη, νὰ θεωροῦνται ἀρνητικὸ καὶ ὄχι γόνιμο δεδομένο;



 Ἡ συνθήκη τοῦ Μάαστριχτ τὸ δείχνει καθαρά: Ἡ Εὐρώπη 
ἐξακολουθεῖ νὰ ταυτίζει τὴν «ἀνάπτυξη» καὶ τὴν «πρόοδο» μὲ 
τὴν οἰκονομικὴ πρωτίστως εὐημερία, τὴν τεχνολογικὴ ἐξέλιξη, τὴν 
ὀρθολογικὴ ὀργάνωση τῆς παραγωγῆς. Καὶ οἱ προϋποθέσεις γιὰ 
τὴν καθολίκευση αὐτῶν τῶν ἐπιτευγμάτων εἶναι ὁ μονόδρομος 
ἰδεῶν καὶ θεσμῶν ποὺ γεννήθηκαν σὲ ὁρισμένες χῶρες τῆς 
κεντρικῆς καὶ δυτικῆς Εὐρώπης ἀπὸ τὰ τέλη τοῦ 18ου αἰώνα: 
φυσικὸ δίκαιο, δικαιώματα τοῦ ἀτόμου, κοινοβουλευτισμός, 
μηχανιστικὴ ἐκδοχὴ τῆς οἰκονομίας. Λαοὶ μὲ ἱστορικοὺς ἐθισμοὺς 
σὲ ἄλλες κοινωνικὲς προτεραιότητες, ἄλλες ἱεραρχήσεις τῆς 
πολιτικῆς καὶ τῆς οἰκονομίας, εἶναι δύσκολο νὰ συμβαδίσουν μὲ 
τοὺς ρυθμοὺς «ἀνάπτυξης» ποὺ ἐπιβάλλει τὸ κεντροευρωπαϊκὸ 
μοντέλο. Προσθέτουν οἰκονομικὸ βάρος καὶ κίνδυνο ὑπονόμευσης 
τῆς εὐρωπαϊκῆς ἑνοποίησης.
 Τὸ Μάαστριχτ δὲν ζητάει «σύγκλιση» οἰκονομιῶν, ἄρα καὶ 
πολιτισμῶν, ἱστορικῶν ἐθισμῶν, κοινωνικῶν ἰδιαιτεροτήτων. Τὸ 
Μάαστριχτ ἀπαιτεῖ σὲ συγκεκριμένα χρονικὰ πλαίσια οἱ 
οἰκονομίες καὶ νοοτροπίες ὅλων τῶν κρατῶν-μελῶν τῆς Ἕνωσης 
νὰ ἔχουν συμμορφωθεῖ καὶ ἐξομοιωθεῖ μὲ τὸ κεντροευρωπαϊκὸ 
μοντέλο. Νὰ πάψουν οἱ πλούσιες χῶρες νὰ πληρώνουν σὲ χρῆμα 
τὴν ἀνεπίγνωστη ἀντίσταση τῶν κοινωνιῶν τοῦ Νότου στὸν 
μηχανιστικὸ ἐξορθολογισμὸ τῆς παραγωγῆς, τῆς διοίκησης, τῆς 
πολιτικῆς, τοῦ ἰδιωτικοῦ βίου.
 Σίγουρα, ἡ πολιτιστικὴ μονοτροπία καὶ ἔπαρση τῶν χωρῶν τοῦ 
εὐρωπαϊκοῦ «Διευθυντηρίου» δοκιμάζεται κιόλας καίρια. Οἱ 
ἀποφάσεις τοῦ Μάαστριχτ ἔχουν προκαλέσει τρομακτικὰ 
προβλήματα ἀνεργίας καὶ φτώχειας, ἀπειλοῦν τὴ συνοχὴ τῶν 
κοινωνιῶν τῆς Εὐρώπης. Τὸ σύνολο δυτικοευρωπαϊκὸ πολιτιστικὸ 
«παράδειγμα» ἐμφανίζει ὁλοφάνερα ἀδιέξοδα. Τὸ οἰκολογικὸ 
πρόβλημα μᾶς ὑποχρεώνει σὲ ριζικὴ ἀναθεώρηση τῶν ἐκτιμήσεών 
μας γιὰ τὴν «ἀνάπτυξη» καὶ τὴν «πρόοδο». Ἡ 
ἐμπορευματοποίηση τῆς πολιτικῆς, στὸ πλαίσιο τοῦ λεγόμενου 
ἀντιπροσωπευτικοῦ συστήματος, σαφῶς ἀπαιτεῖ τὴν ἀναζήτηση 
καινούργιων μορφῶν σχέσης κράτους καὶ κοινωνίας. Ἡ διαστροφὴ 
τῆς προτεραιότητας τῶν ἀτομικῶν δικαιωμάτων σὲ ἀκοινωνησία 



ἐγωκεντρικῶν θωρακίσεων θέτει μὲ ὀξύτητα πρόβλημα 
ἐπανεύρεσης τῆς δυναμικῆς τῶν διαπροσωπικῶν σχέσεων.
 Εἶναι ἀκριβῶς ἡ στιγμὴ ποὺ ἀπαιτεῖται τόλμη ὄχι 
οἰκονομικοπολιτικῶν, ἀλλὰ κυρίως πολιτιστικῶν ἀναθεωρήσεων. 
Καὶ γιὰ τὶς ἀναθεωρήσεις αὐτὲς ὁ ρόλος τῆς διαφορότητας τῶν 
πολιτιστικῶν παραδόσεων στὴν Εὐρώπη θὰ μποροῦσε νὰ εἶναι 
ἐξαιρετικὰ γόνιμος. Ἀρκεῖ νὰ ἀντιμετωπιστοῦν οἱ διαφορὲς στὴν 
προοπτικὴ «σύγκλισης» σὲ καταρχὴν στόχους ποιότητας<?tf> τῆς 
ζωῆς. Ὁ εὐρωπαϊκὸς βορρὰς νὰ συνειδητοποιήσει τὴ σχετικότητα 
τῶν ἐπιτευγμάτων του καὶ τὴν ἀνάγκη μετριασμοῦ τοῦ 
αὐτονόητου πολιτιστικοῦ ἰμπεριαλισμοῦ του. Καὶ ὁ εὐρωπαϊκὸς 
νότος νὰ ἀποτινάξει τὴ μειονεξία τοῦ περιθωριακοῦ καὶ 
καθυστερημένου.
 Οἱ κοινωνίες τοῦ εὐρωπαϊκοῦ νότου διαφέρουν ἀπὸ τὶς κοινωνίες 
τοῦ εὐρωπαϊκοῦ βορρᾶ ὄχι μόνο γιὰ λόγους κλιματολογικῶν 
συνθηκῶν καὶ τῆς ψυχικῆς ἰδιοσυγκρασίας ποὺ αὐτὲς 
διαμορφώνουν. Διαφέρουν καὶ σὲ ἐπίπεδο ἱστορικῶν ἐθισμῶν, σὲ 
νοο-τροπία. Ἡ νότια Ἰταλία, ἡ νότια Γαλλία καὶ οἱ χῶρες τῆς 
Βαλκανικῆς διέσωσαν ἐπὶ αἰῶνες ἐναργεῖς τὶς ἀντιστάσεις τοῦ 
ἑλληνορωμαϊκοῦ («βυζαντινοῦ» λέμε σήμερα) κόσμου στὶς 
ἀτομοκεντρικὲς καὶ χρησιμοθηρικὲς προτεραιότητες τῆς 
φραγκογερμανικῆς ἀντίληψης γιὰ τὴν πρωτεύουσα ἰσχὺ τῶν 
«παραγωγικῶν δυνάμεων». Ὁ τρόπος τοῦ βίου στὴ νότια Ἰσπανία 
κομίζει ὁλοφάνερα ἐπιδράσεις τῆς ἀραβικῆς νοοτροπίας καὶ 
αἰσθαντικότητας. Ὁ προτεσταντικὸς πιετισμὸς καὶ ὁ 
ἀγγλοσαξονικὸς πουριτανισμὸς —ὅσο κι ἂν διαποτίζουν τὴ 
βιοτικὴ πρακτικὴ στὸ πλαίσιο τοῦ καθολικὰ ἐπιβεβλημένου 
καπιταλιστικοῦ συστήματος— μοιάζει ἀδύνατο νὰ ἀφομοιωθοῦν 
ὀργανικὰ ἀπὸ τοὺς λαοὺς τοῦ εὐρωπαϊκοῦ νότου. Μὲ συνέπειες 
ἄμεσες γιὰ τοὺς ποσοτικοὺς δεῖκτες ποὺ ἀπαιτεῖ τὸ Μάαστριχτ.
 Τόσο στὸ ἐπίπεδο τῆς λόγιας παράδοσης ὅσο καὶ τῶν κοινωνικῶν 
ἐθισμῶν ὁ εὐρωπαϊκὸς τουλάχιστον νότος θὰ μποροῦσε νὰ 
ἐνεργοποιηθεῖ σὲ ρόλο δυναμικοῦ καταλύτη γιὰ μιὰ νέα σήμερα 
Ἀναγέννηση τῆς Εὐρώπης. Ὁ μονόδρομος τῆς νοοτροπίας τοῦ 
Μάαστριχτ εἶναι πασίδηλα ἀδιέξοδος. Ἡ ἀναθεώρησή του 



ἀποτελεῖ καίρια ἱστορικὴ πρόκληση γιὰ τὶς κοινωνίες τῆς 
ἑλληνορωμαϊκῆς πολιτιστικῆς παράδοσης. Τὸ ὅραμα 
μεγαλεπήβολο, ἀλλὰ ὄχι ἀνέφικτο. Ἀρκεῖ κάποιοι νὰ τὸ πιστέψουν
καὶ νὰ ἐργαστοῦν σκληρά.

11.10.1995

Δύση - Ἰσλὰμ - Ἑλλάδα
 
ΥΠΟΛΟΓΙΖΕΤΑΙ ΟΤΙ ΤΟ ΕΤΟΣ 2005 ὁ πληθυσμὸς τοῦ Βελγίου 
θὰ ἀποτελεῖται κατὰ τὸ 51% ἀπὸ μουσουλμάνους. Ὅτι ὣς τὸ ἔτος 
2000 οἱ ἐγκατεστημένοι στὴ Γερμανία μουσουλμάνοι θὰ μποροῦν 
νὰ στέλνουν στὸ κοινοβούλιο δεκατέσσερις βουλευτές. (Ἂς 
σημειωθεῖ ὅτι τὸ κόμμα τῶν φιλελευθέρων εἶναι, χρόνια τώρα, ὁ 
ρυθμιστὴς τῆς πολιτικῆς ζωῆς στὴ Γερμανία μόνο μὲ ἕνδεκα 
βουλευτές.) Ἤδη μιὰ εὐρωπαϊκὴ μεγαλούπολη, ἡ Μασσαλία, ἔχει 
δήμαρχο μουσουλμάνο. Τὰ τζαμιὰ ποὺ ἔχουν ἀνεγερθεῖ καὶ 
λειτουργοῦν τὰ πολὺ τελευταῖα χρόνια στὴν Εὐρώπη ἀνέρχονται 
σὲ ἀριθμοὺς ἐντυπωσιακούς, δὲν ἔχουν ὅμως συστηματικὰ 
ἀπογραφεῖ. Οὔτε καὶ ὁ ἀριθμὸς τῶν γηγενῶν Εὐρωπαίων ποὺ 
ἔχουν μεταστραφεῖ στὴν πίστη τοῦ Ἰσλάμ.
 Στὸν Λίβανο μοιάζει νὰ εἰσάγεται μεθοδικὰ τὸ ὑπόδειγμα τῆς 
θεοκρατικῆς ἀπολυταρχίας τοῦ Ἰράν. Ὁ ἰσλαμικὸς 
φονταμενταλισμὸς εἶναι κοινωνικὸ καθεστὼς στὰ κατεχόμενα ἀπὸ 
τοὺς Ἰσραηλινοὺς παλαιστινιακὰ ἐδάφη. Ἀνάλογη ἀθόρυβη 
διείσδυση πραγματοποιεῖται στὴν Ἰορδανία μὲ τὴν «Ἰσλαμικὴ 
Ἀπελευθερωτικὴ Ὀργάνωση», ἀλλὰ καὶ στὴ Συρία, στὸ Σουδάν, 
στὰ Ἐμιράτα. Στὴν Ἀλγερία τὸ «Ἰσλαμικὸ Μέτωπο Σωτηρίας» 
συγκρατεῖται μὲ τεχνάσματα ἐκτὸς ἐξουσίας. Οἱ «Ἀδελφοὶ 
Μουσουλμάνοι» καὶ κυρίως ἡ ὀργάνωση «Γκάμαα ἀλ Ἰσλαμίγια» 
στὴν Αἴγυπτο εἶναι μιὰ ἄτυπη ἀλλὰ ὑπολογίσιμη ἐξουσία. Τὸ 
Κόμμα τῆς Εὐημερίας τοῦ Ἐρμπακὰν στὴν Τουρκία 
προπαγανδίζει ἀπροκάλυπτα τὸ ὅραμα τῆς παντουρανικῆς 
αὐτοκρατορίας ποὺ θὰ ἐκτείνεται ἀπὸ τὴν Ἀλβανία ὣς τὴν 
κεντρικὴ Κίνα. Καὶ ὁ ἀκραῖος φονταμενταλιστὴς Ἀλία 



Ἰζεμπέκοβιτς στὴ Βοσνία ὀμνύει κάθε τόσο ἀπὸ τὸ βῆμα τῆς 
βουλῆς πίστη στὴν ἐπιδίωξη δυναμικῆς παρουσίας τοῦ Ἰσλὰμ στὴν 
Εὐρώπη.
 Ὁ Ἑλληνισμὸς δὲν ἔχει λόγους ἀρνητικῆς στάσης, οὔτε καὶ τίποτε 
νὰ φοβηθεῖ ἀπὸ τὸν ἀραβικὸ τουλάχιστον ἰσλαμισμό. Οἱ Ἄραβες 
δὲν συνυπολογίζουν τοὺς Ἕλληνες στὸν κόσμο τῆς Δύσης ποὺ 
εἶναι σήμερα ὁ μισητὸς πολιτιστικός τους ἀντίπαλος. Γιὰ τὸν 
ἀραβικὸ κόσμο οἱ Ἕλληνες εἶναι ἀκόμα συνεχιστὲς τοῦ Βυζαντίου, 
ὅσο κι ἂν τὸ ἑλλαδικὸ κράτος ἀποστρέφεται μετὰ βδελυγμίας μιὰ 
τέτοια συνείδηση συνέχειας. Τὸν Ἑλληνισμὸ ἐπιβουλεύεται μόνο ὁ 
ὀθωμανικὸς ἰσλαμισμός, αἱρετικὸς ὁ ἴδιος καὶ ἄκρως ἀντιπαθὴς 
γιὰ τὸν ἀραβικὸ μουσουλμανισμό.
 Ἡ ἀπορία εἶναι γιὰ τὴν Εὐρώπη. Δὲν βλέπει, δὲν καταλαβαίνει 
τὰ πλοκάμια ποὺ τὴν περισφίγγουν. Γιὰ μιὰ ἀκόμη φορὰ ὁ 
δυτικὸς ἄνθρωπος παζαρεύει οἰκονομικὸ κέρδος ἀπὸ τὸ σκοινὶ 
ποὺ θὰ πουλήσει στοὺς ἀντιπάλους του γιὰ νὰ τὸν πνίξουν. 
Κολακεύει τὰ Ἐμιράτα ποὺ διαθέτουν τὸ χρυσοφόρο γιὰ τὴ Δύση 
πετρέλαιο, λογαριάζει τὴν Τουρκία καὶ τὶς χῶρες ἐπιρροῆς της 
σὰν τὴν ἀτμομηχανὴ ποὺ θὰ ἀναθερμάνει τὴ δυτικὴ οἰκονομία στὶς
ἀρχὲς τοῦ ἐρχόμενου αἰώνα. Πακτωλοὶ ἐπενδύσεων διοχετεύονται 
ἐκεῖ, μὲ ἐθελότυφλο κρετινισμὸ μπροστὰ στὸ πυρακτωμένο καζάνι 
τοῦ μουσουλμανικοῦ φονταμενταλισμοῦ ποὺ εἶναι ἕτοιμο νὰ 
ἐκραγεῖ.
 Ἡ αἱματοχυσία στὴν πρώην Γιουγκοσλαβία εἶναι μόνο ἕνα 
δευτερεῦον ἐπεισόδιο σὲ σχέση μὲ τὶς ἐξελίξεις τοῦ διεθνοῦς 
σκηνικοῦ ποὺ προμηνύει ὁ ἐπὶ θύραις αἰώνας. Μὲ τρομακτικὴ 
ἐπιπολαιότητα ἡ Δύση θυσιάζει τοὺς Σέρβους γιὰ νὰ ἱκανοποιήσει 
τὸ ἐνδιαφέρον τῶν Ἐμιράτων γιὰ τὸν Ἰζεμπέκοβιτς καὶ τὸ 
ἐνδιαφέρον τοῦ Βατικανοῦ γιὰ τὴν ἀπομόνωση τῶν Ὀρθοδόξων 
στὴ «νέα τάξη» τῆς Εὐρώπης. Ἴσως ἕνα ἀνάλογο «δευτερεῦον» 
ἐπεισόδιο, μὲ παρόμοια κίνητρα, νὰ χαρίσει αὔριο τὸ Αἰγαῖο, τὴ 
Θράκη καὶ τὸ ἑλληνικὸ ἀρχιπέλαγος στὴν Τουρκία. Πάντως ὁ 
πρωτεύων καταλύτης τῶν διεθνῶν ἐξελίξεων στὸν αἰώνα ποὺ 
ἔρχεται θὰ εἶναι ἀναπόφευκτα ἡ ἀναμέτρηση τῆς Δύσης μὲ τὸν 
ἰσλαμικὸ φονταμενταλισμό.



 Σὲ τέτοια κρίσιμη ἐποχή, τὰ ἐνδιαφέροντα τῆς ἑλληνικῆς 
κοινωνίας καὶ πολιτικῆς δὲν εἶναι γιὰ τὶς κοσμογονικὲς 
ἀναμετρήσεις ποὺ κυοφοροῦνται στὴ διεθνὴ σκηνή, δὲν εἶναι γιὰ 
τὴν ἱστορική, τὴν ἐθνική, τὴν πολιτιστική μας ἐπιβίωση. 
Προτεραιότητα ἔχουν τὰ διαζύγια λαϊκῶν τραγουδιστῶν, ὁ 
προπαγανδιζόμενος ἀπὸ τὸ κράτος «τζόγος», οἱ συνδικαλιστικοὶ 
ἐκβιασμοί, ἡ ἀθλιότητα τῶν ἐσωκομματικῶν διενέξεων. Σκεφθεῖτε 
τὰ ἰλιγγιώδη ποσὰ ποὺ ξοδεύονται καθημερινὰ μόνο γιὰ τὴν 
ἀθλητική μας πληροφόρηση — πόσες κάμερες σὲ πόσα γήπεδα, τί 
ἀριθμὸς ἀνθρώπων καὶ πόσος χρόνος ἀπασχόλησης μόνο γιὰ νὰ 
ὑπνωτίζεται ὁ ἑλληνικὸς λαὸς μὲ τὸ ἀφιόνι τῆς ἀνεγκέφαλης 
γηπεδολαγνείας. Ἂν τὸ ἕνα ἑκατοστὸ ἀπὸ αὐτὰ τὰ χρήματα, τοὺς 
ἀνθρώπους καὶ τὶς ὧρες ἐργασίας μποροῦσαν νὰ διατεθοῦν γιὰ 
σχεδιασμὸ στρατηγικῆς μὲ στόχο τὴν ἐθνικὴ ἐπιβίωση, ἴσως νὰ 
εἶχε ἔρεισμα κάποια ἐλπίδα.
 Ἡ γεωγραφική μας θέση καὶ ἡ πολιτιστική μας ἰδιαιτερότητα θὰ 
μποροῦσαν νὰ μᾶς ἀναδείξουν παράγοντα ἀποφασιστικῆς 
ἐπιρροῆς στὴν ἀναπόφευκτα ἐπερχόμενη ἀναμέτρηση τῆς Δύσης 
μὲ τὸ Ἰσλάμ. Ὅμως ἐμεῖς ἐπιμένουμε νὰ καθηλώνουμε τὴν 
Ἑλλάδα στὸ τέλμα. Τέλμα μικροτήτων, εὐτέλειας, ἀσφυκτικῆς 
μικρόνοιας.

20.9.1995

Ὀρθοδοξία καὶ διεθνὴς πολιτικὴ
 
Η ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΑ ἐμφανίστηκε ἱστορικὰ καὶ 
ἀναπτύχθηκε στὸ πλαίσιο τῆς πολυεθνικῆς καὶ πολυφυλετικῆς 
Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας. «Αὐγούστου μοναρχήσαντος ἐπὶ τῆς 
γῆς ἡ πολυαρχία τῶν ἀνθρώπων κατήργηται», λέει ἕνας 
ἐκκλησιαστικὸς ὕμνος τῶν Χριστουγέννων. Ἡ κατάργηση τῆς 
πολυαρχίας, ἡ συνένωση τῶν λαῶν τῆς τότε γνωστῆς 
«οἰκουμένης» σὲ ἑνιαία διοικητικὴ ἑνότητα, ἐξασφάλιζε στὴν 
Ἐκκλησία μιὰ πολυμερισμένη —στὰ μεγάλα ἀστικὰ κέντρα τῆς 
αὐτοκρατορίας— ἀλλὰ ἐπίσης ἑνιαία ἄρθρωση καὶ δομή. Τὸ 



μητροπολιτικὸ σύστημα καὶ ἡ «πενταρχία» τῶν Πατριαρχείων 
ἦταν ἡ βάση ἑνότητας τῆς «κατὰ τὴν οἰκουμένην καθολικῆς 
Ἐκκλησίας» ποὺ ἐκφράστηκε κατεξοχὴν στὶς οἰκουμενικὲς 
συνόδους.
 Τὸ ἑνιαῖο πολιτειακὸ σχῆμα τῆς αὐτοκρατορίας ἐγγυᾶτο τὴ 
στοιχειώδη εὐταξία τῶν διεθνῶν σχέσεων: τὴν pax romana. Καὶ 
ἐπέτρεπε στοὺς χριστιανοὺς νὰ συνδυάζουν καὶ ταυτόχρονα νὰ 
διαστέλλουν, χωρὶς ἀντίφαση, τὴν ἰδιότητα τοῦ νομοταγοῦς πολίτη 
(τὴν ὑποταγὴ στὶς «ὑπερέχουσες ἐξουσίες» — Ρωμ. 13, 1) μὲ 
αὐτὴν τοῦ μέλους τῆς ἐκκλησιαστικῆς κοινωνίας τῶν πιστῶν. Ἡ 
ἀπόδοση τῶν τοῦ Καίσαρος τῷ Καίσαρι διευκόλυνε τὴν ἀπόδοση 
τῶν τοῦ Θεοῦ τῷ Θεῷ (Μάρκ. 12, 17).
 Τόσο ἡ διοικητικὴ ἑνότητα τῆς αὐτοκρατορίας ὅσο καὶ ἡ ἑνότητα 
στὴν ἔκφραση τῆς πίστης τῶν χριστιανῶν θεμελιώνονταν στὴν 
κοινὴ πολιτιστικὴ βάση τῆς ρωμαϊκῆς οἰκουμένης: τὸν 
ἑλληνορωμαϊκὸ πολιτισμό. Ἀπὸ τὸν 4ο αἰώνα ἡ κοινὴ αὐτὴ βάση 
ἐνισχύθηκε μὲ τὴν ἀναγνώριση τοῦ χριστιανισμοῦ ὡς religio 
imperii. Τὸ γεγονὸς αὐτό, ὅπως καὶ τὸ ὅτι ὁ αὐτοκράτορας ἦταν 
πιὰ μέλος τῆς Ἐκκλησίας, ἐπέτρεψε στοὺς χριστιανοὺς νὰ 
καλλιεργήσουν (μᾶλλον περιθωριακὰ) μιὰ πολιτικὴ θεωρία ποὺ 
τολμοῦσε νὰ θέτει ὡς στόχο τῆς πολιτικῆς πρακτικῆς τὴν ἐνεργὸ 
συνέργεια γιὰ τὴ φανέρωση ἢ τὸν εἰκονισμὸ τῆς ἐσχατολογικῆς 
«Βασιλείας» στὴν αὐτοκρατορικὴ οἰκουμένη.
 
 
Τὸ ὅραμα τῆς χριστιανικῆς οἰκουμένης συνετρίβη καταρχὴν στὴ 
Δύση. Μὲ τὴ λεγόμενη «μεγάλη μετανάστευση λαῶν» (ἀπὸ τὰ 
τέλη τοῦ 4ου ὣς καὶ τὸν 6ο αἰώνα) στὴν κεντρική, δυτικὴ καὶ 
νοτιοδυτικὴ Εὐρώπη, ἡ Ρωμαϊκὴ Αὐτοκρατορία καταλύθηκε ἀπὸ 
φύλα καὶ φυλὲς σὲ κατάσταση τότε βαρβαρικοῦ πρωτογονισμοῦ. 
Οἱ καινούργιοι αὐτοὶ κάτοικοι μοίρασαν τὶς εὐρωπαϊκὲς περιοχὲς 
σὲ ἡγεμονίες καὶ φέουδα, ἀναγκάζοντας καὶ τὴν Ἐκκλησία τῆς 
Ρώμης νὰ ὀργανωθεῖ σὲ αὐτόνομο κράτος μὲ πολιτικὴ 
συγκρότηση. Ἔτσι ἡ ρωμαϊκὴ ἦταν ἡ πρώτη τοπικὴ Ἐκκλησία ποὺ 
ὑποχρεώθηκε νὰ ἀσκήσει ἀπὸ μόνη της πολιτικὴ διακρατικῶν-



διεθνικῶν σχέσεων. Ὁ τρόπος τὸν ὁποῖο ἐπέλεξε ἦταν νὰ 
προβάλλει καὶ συχνὰ νὰ ἐπιβάλλει τὴ χριστιανικὴ πίστη καὶ ἠθικὴ 
σὰν ὑπερεθνικὴ ἰδεολογία. Ἔτσι εἰσήγαγε, γιὰ πρώτη φορὰ στὴν 
Ἱστορία, τὸ φαινόμενο τῆς «κυρίαρχης ἰδεολογίας» ποὺ 
ἐξασφαλίζει στὸν θεσμικό της φορέα πολιτικὴ ἰσχὺ καὶ ἀπαιτήσεις 
κυριαρχίας στὶς διεθνεῖς σχέσεις.
 Οἱ ἀνατολικὲς Ὀρθόδοξες Ἐκκλησίες ἔμειναν ἀπρόσβλητες ἀπὸ 
αὐτὴ τὴν πολιτικοποίηση καὶ «ἐκκοσμίκευση» τοῦ δυτικοῦ 
χριστιανισμοῦ, τὴν ἀλλοτριωτικὴ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ του 
χαρακτήρα ἰδεολογικοποίηση καὶ «θρησκειοποίηση». Διατήρησαν 
τὴν ἱεραρχικὴ δομή, ἀλλὰ καὶ τὴ νοοτροπία καὶ τὶς συμπεριφορὲς 
ποὺ ἐπέβαλαν οἱ ἱστορικοὶ ἐθισμοὶ ἀλληλεγγυότητας μὲ τὴν 
αὐτοκρατορικὴ μοναρχία. Τὰ προνόμια τοῦ Πατριαρχείου τῆς 
Κωνσταντινούπολης στὴν Ὀθωμανικὴ Αὐτοκρατορία, οἱ 
αὐτοκρατορικὲς φιλοδοξίες Ρώσων, Σέρβων καὶ Βουλγάρων ποὺ 
ἐπενδύθηκαν στὴν ἀπαίτηση ἵδρυσης αὐτόνομων Πατριαρχείων, 
διαιώνισαν ὡς περίπου αὐτονόητη τὴν ἐξάρτηση τῶν Ὀρθόδοξων 
Ἐκκλησιῶν ἀπὸ τὸ πολιτικὸ ὅραμα τῆς αὐτοκρατορίας.
 Τὸ ὅραμα μοιάζει νὰ μετατέθηκε στὸ καινούργιο πολιτειακὸ 
σχῆμα τοῦ κράτους-ἔθνους ποὺ γεννήθηκε τὸν 19ο αἰώνα. 
Θεμελιωμένο σὲ προϋποθέσεις καὶ σκοπιμότητες ριζικὰ 
«ἐκκοσμικευμένες» —γέννημα τῆς φυσιοκρατικῆς φιλοσοφίας τοῦ 
Διαφωτισμοῦ— τὸ ἐθνικὸ κράτος προσφερόταν ἐλάχιστα γιὰ 
σχέσεις «συναλληλίας» μὲ τὴν Ἐκκλησία. Ὅμως, ὣς σήμερα, οἱ 
ἐθνικὲς Ὀρθόδοξες Ἐκκλησίες ἐμμένουν στὴ νοοτροπία καὶ στὶς 
πρακτικὲς ποὺ συνεπάγεται τὸ δικέφαλο βυζαντινὸ σχῆμα τῆς 
«συναλληλίας» Ἐκκλησίας καὶ αὐτοκρατορίας. Δὲν εἶναι μόνο ἡ 
διαιώνιση μιᾶς ἐξωπραγματικῆς εἰκόνας αὐτοκρατορικοῦ 
μεγαλείου στὶς λειτουργικὲς ἀμφιέσεις, στοὺς πολυχρονισμοὺς καὶ 
στὴν ἐθιμοτυπία. Εἶναι κυρίως ἡ ψευδαίσθηση ὅτι ἡ Ἐκκλησία 
ἐξακολουθεῖ νὰ συμπορεύεται μὲ ἕνα κράτος ποὺ σκοπεύει στὸν 
εἰκονισμὸ τῆς ἐσχατολογικῆς «Βασιλείας» ἐκπροσωπώντας μιὰν 
ἀμετάβλητα χριστιανικὴ κοινωνία.
 Ὅσα βήματα ἔγιναν προσαρμογῆς στὴ νεωτερικὴ 
πραγματικότητα ἦταν μᾶλλον ἀρνητικά. Ὑπαγορεύονταν ἀπὸ 



ἀλλοτριωτικὴ μίμηση τοῦ βατικάνειου προτύπου: ἐκζήτηση 
ἰδεολογικοῦ αὐταρχισμοῦ, διοικητικῆς «ἀποτελεσματικότητας», 
συνταγματικῶν κατοχυρώσεων τοῦ ἐθισμοῦ στὴν αὐτοκρατορικὴ 
«συναλληλία». Ἀκόμα καὶ ἡ μετοχὴ τῶν Ὀρθόδοξων Ἐκκλησιῶν 
στὴν Οἰκουμενικὴ Κίνηση ἦταν μιὰ ἐπίσης ἀλλοτριωτικὴ 
συμμόρφωση μὲ τὴ δυτικὴ ἐκδοχὴ τοῦ δόγματος ὡς ἰδεολογίας 
καὶ μὲ ἀπολυτοποιημένες ἠθικιστικὲς προτεραιότητες.
 
 
Ἂν οἱ Ὀρθόδοξες Ἐκκλησίες τολμοῦσαν μιὰν οὐσιαστικὴ καὶ 
ἔμπρακτη ἀνταπόκριση στὶς ἀπαιτήσεις τῆς σημερινῆς ἱστορικῆς 
πραγματικότητας (κοινωνικές, πολιτικές, διεθνῶν σχέσεων), θὰ 
εἶχαν νὰ ἀντιμετωπίσουν ἐκκλησιολογικὰ καταρχὴν προβλήματα 
ἄκρως δυσεπίλυτα: Νὰ ἑρμηνεύσουν καὶ νὰ φανερώσουν τὴ 
διοικητική τους ἄρθρωση καὶ δομὴ (τὸν θεσμὸ τῶν Πατριαρχείων, 
τὸν θεσμὸ τῆς αὐτοκεφαλίας, τὶς ἐθνικὲς δικαιοδοσίες στὴ 
διασπορά, τὸ συνοδικὸ σύστημα ἑνότητας ὅλων τῶν Ὀρθόδοξων 
Ἐκκλησιῶν) ὄχι ἁπλῶς ὡς πιστότητα σὲ ἱστορικοὺς τύπους, ἀλλὰ 
ὡς δυναμικὴ πραγμάτωση τοῦ εὐαγγελίου τῆς ζωῆς ποὺ κομίζουν 
στὸν κόσμο.
 Ἡ θετικὴ συγκυρία εἶναι ὅτι αὐτὴ ἡ αἰτούμενη ἀνταπόκριση τῶν 
Ὀρθόδοξων Ἐκκλησιῶν στὶς ἀπαιτήσεις τῆς σημερινῆς ἱστορικῆς 
πραγματικότητας δὲν σημαίνει πιὰ καὶ προσαρμογὴ στὶς 
προδιαγραφὲς τοῦ πολιτισμοῦ τῆς νεωτερικότητας. Γίνεται ὅλο 
καὶ πιὸ φανερὸ ὅτι αὐτὸς ὁ πολιτισμὸς βρίσκεται σὲ κρίση 
μεταλλαγῆς, μπροστὰ σὲ πελώρια ἀδιέξοδα ποὺ ἀπὸ τὴν 
ἀντιμετώπισή τους θὰ προκύψει κάποιο καινούργιο πολιτιστικὸ 
«παράδειγμα». Εἶναι μιὰ πολλαπλὰ μαρτυρούμενη διαπίστωση 
ποὺ ἐπιτρέπει στὶς Ὀρθόδοξες Ἐκκλησίες νὰ μετατρέψουν τὴν 
καθυστέρηση προσαρμογῆς τους στὴ νεωτερικότητα σὲ δυναμικὴ 
πολιτιστικὴ ἀντιπρόταση, σὲ ἐνεργὸ συμμετοχὴ στὶς διεργασίες 
διαμόρφωσης τῆς μετανεωτερικῆς προοπτικῆς.
 Δὲν φαίνεται νὰ ὑπάρχει καὶ ἄλλη ἐπιλογή. Εἰδικὰ στὸν χῶρο 
τῶν διεθνῶν σχέσεων, ποὺ εἶναι καὶ τὸ ἀντικείμενο αὐτοῦ ἐδῶ τοῦ 
συνεδρίου, ἐνδεχόμενη ἐμμονὴ τῶν Ὀρθόδοξων Ἐκκλησιῶν στὴν 



ἐξάρτησή τους ἀπὸ ἐθνικιστικὲς πολιτικὲς θὰ σήμαινε 
περιθωριοποίηση καὶ ἀποκλεισμό τους ἀπὸ κάθε πολιτιστικὴ 
δυναμική. Σίγουρα, ἡ Ὀρθοδοξία, ὅσο ἀντιστέκεται στὸν πειρασμὸ 
νὰ ἀλλοτριωθεῖ σὲ ἰδεολογία καὶ ἠθική, θὰ ταυτίζεται μὲ τὴν 
ἐμπειρία καὶ μαρτυρία συγκεκριμένου λαϊκοῦ σώματος, ποὺ θὰ 
ἐκφράζει πάντοτε τὸν καθολικὸ ἐκκλησιαστικὸ «τρόπον τῆς 
ὑπάρξεως» μὲ τὴ δική του γλώσσα καὶ ἰδιαιτερότητα. Ἀλλὰ αὐτὴ 
ἡ πιστότητα στὸ λαϊκὸ βίωμα εἶναι κάτι ἄλλο ἀπὸ τὴν ἐξάρτηση 
καὶ πρόσδεση τῶν Ὀρθόδοξων Ἐκκλησιῶν στὸ πολλαπλὰ καὶ 
ἔμπρακτα ἀμφισβητούμενο σήμερα νεωτερικὸ σχῆμα τοῦ 
κράτους-ἔθνους.
 Μετὰ τὴν κατάρρευση τοῦ Ἀνατολικοῦ Συνασπισμοῦ, ἡ πολιτικὴ 
τοῦ Βατικανοῦ, ἀλλὰ καὶ τῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν καὶ τῆς 
Γερμανίας —γιὰ διαφορετικοὺς ἴσως λόγους— μοιάζει νὰ 
στοχεύει στὴ δημιουργία ἑνὸς καινούργιου «παραπετάσματος» 
(ἀνάλογου μὲ τὸ ψυχροπολεμικὸ «Σιδηροῦν Παραπέτασμα») ποὺ 
νὰ ἀπομονώνει τὶς χῶρες μὲ ὀρθόδοξους πληθυσμοὺς ἀπὸ τὴν 
ὑπόλοιπη (ρωμαιοκαθολικὴ καὶ προτεσταντικὴ ἢ ἄθρησκη) 
Εὐρώπη. Ἂν ἀληθεύει αὐτὴ ἡ διάγνωση, τότε τὸ ἐγχείρημα 
ἐμφανῶς συνιστᾶ (συνειδητὰ ἢ ἀνεπίγνωστα) μιὰν ἀμυντικὴ 
συσπείρωση τῶν δυνάμεων ποὺ γέννησαν καὶ διεθνοποίησαν 
κυριαρχικὰ τὸν σὲ κρίση σήμερα πολιτισμὸ τῆς νεωτερικότητας. Οἱ
«προηγμένες», μὲ τὰ μέτρα τῆς νεωτερικῆς «ἀνάπτυξης», δυτικὲς 
δυνάμεις ὁριοθετοῦν, γιὰ πρώτη φορά, τὴν πολιτιστική τους 
ἰδιαιτερότητα καὶ τὰ ἐπιτεύγματά της, ἐπιτεύγματα δυσπρόσιτα ἢ 
ἀνέφικτα γιὰ λαοὺς ποὺ δὲν διαθέτουν μακραίωνες ἐθισμοὺς στὴ 
ρωμαιοκαθολικὴ νοησιαρχία καὶ στὸν προτεσταντικὸ ἠθικισμό.
 Εἶναι ἡ ἀθωότερη ἑρμηνεία ποὺ μπορεῖ νὰ δώσει κανεὶς 
(παρακάμπτοντας τὶς γριφώδεις προθέσεις τοῦ Βατικανοῦ) — 
ἀφοῦ ἡ δυτικὴ πρωτοπορία στὴν «ἀνάπτυξη» ἀπειλεῖται σήμερα 
ὄχι ἀπὸ τὶς ὀρθόδοξες χῶρες τῆς Εὐρώπης, ἀλλὰ στὴν Ἄπω 
Ἀνατολή, καὶ ἡ ἰδεολογικὴ ἀμφισβήτηση τῆς Δύσης συσπειρώνει 
καὶ ἐνεργοποιεῖ κυρίως τὸ Ἰσλάμ. Πάντως, ἂν ἰσχύει τὸ 
στρατήγημα τῆς ἀπομόνωσης τῶν Ὀρθοδόξων, οἱ ὀρθόδοξοι λαοὶ 
(Ἐκκλησίες καὶ κυβερνήσεις) θὰ εἶναι λάθος νὰ ἀντιδράσουν στὸ 



ἴδιο ἐπίπεδο πολιτικῆς λογικῆς ποὺ προϋποθέτει καὶ προβλέπει τὸ
στρατήγημα. Θὰ εἶναι λάθος ὁποιαδήποτε μορφὴ συνεργασίας ἢ 
συνασπισμοῦ μὲ στόχο τὶς νεωτερικὲς προδιαγραφὲς τῆς 
«ἀνάπτυξης», τῆς ἰδεολογικῆς συσπείρωσης ἢ καὶ τῆς πολιτιστικῆς
ἀντιπαλότητας. Ἀπαιτεῖται ριζικὴ ἀλλαγὴ νοοτροπίας καὶ 
κριτηρίων. Εἴτε πατρῶα ἐδάφη κληθοῦν νὰ ὑπερασπισθοῦν οἱ 
Ὀρθόδοξοι, εἴτε τὴ διπλωματική τους στρατηγικὴ ἀναθεωρήσουν, 
ἡ πολιτική τους λογικὴ θὰ εἶναι ἀποτελεσματικὴ μόνο ἂν 
ἐγγράφει ὑποθῆκες στὴ μετανεωτερικότητα.
 Τὰ κρίσιμα ἀδιέξοδα τοῦ νεωτερικοῦ πολιτισμοῦ ὑπονομεύουν 
σταθερὰ καὶ ἀναπόφευκτα τὶς φιλοδοξίες τῶν δυτικῶν δυνάμεων 
γιὰ μιὰ διεθνὴ «νέα τάξη» πραγμάτων μετὰ τὴν ψυχροπολεμικὴ 
περίοδο. Τὰ ἴδια αὐτὰ ἀδιέξοδα εἶναι γιὰ τὸν μελετητὴ τῆς 
εὐρωπαϊκῆς ἐξέλιξης οἱ ἐμπράγματες συνέπειες τῶν καίριων 
πολιτιστικῶν διαφορῶν ποὺ χώρισαν στὸν 11ο αἰώνα τὴ 
μεσαιωνικὴ Δύση ἀπὸ τὸν ἑλληνορωμαϊκῆς ταυτότητας κόσμο τῶν 
Ὀρθοδόξων. Ἡ ὀρθόδοξη ὀντολογία, κοσμολογία καὶ 
ἀνθρωπολογία ἀποκτοῦν σήμερα μιὰν ἀπροσδόκητη 
συναρπαστικὴ ἐπικαιρότητα, ἐπικαιρότητα ἀφετηρίας γιὰ τὴ 
δυναμικὴ καὶ ἐνεργὸ συμμετοχὴ στὶς διεργασίες διαμόρφωσης τῆς 
μετανεωτερικῆς προοπτικῆς.
 
 
Τὸ πρόβλημα εἶναι πῶς θὰ μεταπλαστεῖ ἡ πολιτιστικὴ δυναμικὴ 
τῆς ὀρθόδοξης ὀντολογίας, κοσμολογίας καὶ ἀνθρωπολογίας σὲ 
δημιουργικὴ ἀντιπρόταση στὰ ἀδιέξοδα τῆς δυτικῆς 
νεωτερικότητας. Πῶς θὰ ἀρθρωθεῖ σὲ πρόταση πολιτικῆς 
οἰκονομίας, πολιτικῶν καὶ κοινωνικῶν θεσμῶν, οἰκολογικῆς 
συμπεριφορᾶς καὶ συνακόλουθης χρήσης τῆς τεχνολογίας. Γιὰ νὰ 
ἐμφανιστοῦν τέτοιες προτάσεις, ἀπαιτεῖται πελώριο ἔργο σπουδῆς 
καὶ πρωτοποριακῆς ἔρευνας, ἀλλὰ καὶ καθολικὴ ἐνεργοποίηση τῆς 
κοινωνικῆς δυναμικῆς τῶν ὀρθόδοξων χωρῶν.
 Ἡ πρακτικὴ δυνατότητα γιὰ νὰ ἐπιτευχθεῖ αὐτὴ ἡ ἀνταπόκριση 
τῶν Ὀρθοδόξων στὶς ἀπαιτήσεις τῆς μετανεωτερικῆς προοπτικῆς 
εἶναι κυρίως πολιτική: Ὁ κυβερνητικὸς σχεδιασμὸς σὲ κάθε 



ὀρθόδοξη χώρα νὰ ἐπικεντρωθεῖ στὸν ἄξονα τῆς παιδείας καὶ 
ἐκπαίδευσης. Ἀκόμα καὶ σὲ σχέση μὲ τὴν ἐφήμερη «νέα τάξη 
πραγμάτων» οἱ Ὀρθόδοξοι νὰ ἀντιτάξουν τὴν καθολικὴ 
ἐνεργοποίηση μιᾶς πολιτιστικῆς ἀντιπρότασης, ποὺ χωρὶς νὰ 
ἀπορρίπτει τὰ θετικὰ στοιχεῖα τῆς νεωτερικότητας, θὰ τὰ 
ἀφομοιώνει στὴν προοπτικὴ μιᾶς μετανεωτερικῆς Εὐρώπης 
οὐσιαστικὰ ἀπαλλαγμένης πιὰ ἀπὸ τὸ μεσαιωνικὸ παρελθόν της.
 

Εἰσήγηση στὸ συνέδριο τοῦ Ἰνστιτούτου Ἐρευνῶν καὶ
Πολιτικῆς Στρατηγικῆς (INERPOST) μὲ θέμα «Ὁ ρόλος

τῆς Ὀρθοδοξίας στὴ νέα πραγματικότητα», 29.9.1995

Εὐρώπη: πόλωση πολιτισμῶν;
 
ΜΕΤΑ ΤΗΝ ΚΑΤΑΡΡΕΥΣΗ τοῦ «ὑπαρκτοῦ» λεγόμενου 
σοσιαλισμοῦ, καινούργια σχήματα πολωτικῶν ἀντιθέσεων 
συζητοῦνται (ἴσως καὶ ἀναζητοῦνται;) γιὰ τὴν Εὐρώπη. Πρόσφορα 
ἀποδεκτὸ μοιάζει νὰ γίνεται τὸ σχῆμα τοῦ Samuel Huntington, 
πολιτικοῦ ἐπιστήμονα μὲ διεθνὴ προβολή. Σὲ δυὸ ἄρθρα του τὸ 
1993, στὸ ἐγκυρότερο ἴσως περιοδικὸ γιὰ τὶς διεθνεῖς σχέσεις —
στὸ Foreign Affairs— ὁ Huntington εἶδε τὴν Εὐρώπη πολωμένη 
γύρω ἀπὸ δυὸ ἄξονες διαφορετικῶν πολιτισμῶν: τὸν ἄξονα ποὺ 
συγκροτοῦν οἱ κοινωνίες μὲ ρωμαιοκαθολικὴ καὶ προτεσταντικὴ 
πολιτιστικὴ παράδοση, καὶ ἕναν κοινὸ ἄξονα ὀρθόδοξου 
χριστιανισμοῦ καὶ ἰσλαμισμοῦ.
 Ὁ δεύτερος αὐτὸς ἄξονας εἶναι γιὰ τὸν Huntington πολιτιστικὰ 
ἀσυμβίβαστος μὲ τὶς ἀρχὲς τῆς εὐρωπαϊκῆς νεωτερικότητας: τὴν 
προτεραιότητα τῶν δικαιωμάτων τοῦ ἀτόμου καὶ τοὺς θεσμοὺς 
τῆς ἀστικῆς δημοκρατίας. Ἐκκλησιαστικὴ Ὀρθοδοξία καὶ Ἰσλὰμ 
παράγουν αὐταρχικὲς κοινωνικοπολιτικὲς δομές, εὐνοοῦν 
φονταμενταλιστικὲς ἐθνικιστικὲς τάσεις, συντηροῦν ἀδυναμία 
ὀργανωτικῆς καὶ παραγωγικῆς ἀποτελεσματικότητας, νοοτροπία 
ἀντιδραστικὴ στὸν ἐκσυγχρονισμό.
 Τὸ πολωτικὸ σχῆμα τοῦ Huntington υἱοθετήθηκε μὲ ἐκπλήσσουσα 
εὐκολία καὶ ταχύτητα, τουλάχιστον ἀπὸ δημοσιογράφους καὶ 



ἀναλυτὲς τοῦ ἀμερικανικοῦ καὶ εὐρωπαϊκοῦ Τύπου. Σὲ 
συνδυασμὸ μὲ τὴν παραπληροφόρηση καὶ τὴν ἀνατριχιαστικὴ 
μεροληψία γιὰ τὶς ἐθνικοθρησκευτικὲς διαμάχες στὴν πρώην 
Γιουγκοσλαβία, τὸ σχῆμα τοῦ Huntington χρησιμοποιήθηκε σὲ μιὰ 
πλήθουσα φανατισμένη ἀρθρογραφία, κυρίως ἀντισερβικὴ καὶ 
ἀνθελληνική. Ἡ κοινὴ γνώμη στὴν Ἑλλάδα μοιάζει ἐλάχιστα ἢ 
καθόλου πληροφορημένη γιὰ τὴν ἔκταση καὶ τὴν ὀξύτητα αὐτῆς 
τῆς ἐνορχηστρωμένης δημοσιογραφικῆς ὑστερίας. Περιμένουμε τὴν 
ἰδιωτικὴ πρωτοβουλία τοῦ ἐκδότη ποὺ θὰ ἔχει τὴ φαντασία καὶ 
τὴν ἔμπνευση νὰ συγκεντρώσει σὲ «Μαύρη Βίβλο» τὰ 
χαρακτηριστικότερα δείγματα τέτοιας γραφῆς — ὅπως λ.χ. τὸ 
ἀκόλουθο ἀπὸ τὴ New York Times: «Στοὺς ἀντίποδες τοῦ 
δραστήριου ρωμαιοκαθολικοῦ πολιτισμοῦ βρίσκονται οἱ 
θρασύδειλες χριστιανικὲς ὀρθόδοξες δημοκρατίες καὶ τὸ Ἰσλάμ, μὲ 
τὶς ἀπολυταρχικὲς παραδόσεις τους, ποὺ ἀπειλοῦν τὴν Εὐρώπη 
ἐκτρέφοντας ἔντονο ἐθνικισμὸ καὶ ὄχι δημοκρατία».
 Οἱ πολιτικοὶ ἐπιστήμονες καὶ διεθνολόγοι στὴν Ἑλλάδα, ὅπως καὶ 
οἱ ἐπαγγελματίες τῆς πολιτικῆς, πρέπει νὰ βρέθηκαν σὲ πλήρη 
ἀμηχανία καὶ σύγχυση τόσο μὲ τὶς ἀπόψεις τοῦ Huntington ὅσο 
καὶ μὲ τὴ διεθνὴ δημοσιογραφική τους ἐκμετάλλευση. Καταρχὴν 
πιάστηκαν ἀδιάβαστοι, κυριολεκτικὰ ἀστοιχείωτοι καὶ ἀδαεῖς: 
Ἀντιδιαστολὴ τοῦ πολιτισμοῦ τῆς ὀρθόδοξης ἐκκλησιαστικῆς 
παράδοσης πρὸς τὸν πολιτισμὸ τοῦ ρωμαιοκαθολικισμοῦ-
προτεσταντισμοῦ ἦταν γι' αὐτοὺς θέμα ἄγνωστο, ἀδιανόητο. Ἴσως 
στὰ θρησκευτικὰ τοῦ σχολείου νὰ εἶχαν κάτι διδαχθεῖ γιὰ 
δογματικὲς διαφορές. Ἀλλά, ἀπὸ ἐκεῖ καὶ πέρα, γιὰ διαφορὲς 
πολιτισμοῦ οὔτε ἡ παραμικρὴ ὑποψία. Εἶχαν μάθει νὰ 
τσουβαλιάζουν ὅλες μαζὶ τὶς χριστιανικὲς παραδόσεις, οἱ μὲν 
«προοδευτικοὶ» στὸ ἕνα καὶ ἴδιο στερεότυπο τῆς «θρησκείας» ὡς 
«ὄπιου τοῦ λαοῦ», οἱ δὲ «φιλελεύθεροι» στὸ ἀφελὲς ἰδεολόγημα 
γιὰ τὰ κοινὰ «ἑλληνοχριστιανικὰ» θεμέλια τοῦ εὐρωπαϊκοῦ 
πολιτισμοῦ.
 Ἔτσι ὁ Huntington καὶ ἡ ἀνθελληνικὴ ὑστερία τοῦ δυτικοῦ Τύπου 
ἀντιμετωπίστηκαν στὴν Ἑλλάδα μὲ σιωπὴ κεχηνότων ἀδαῶν. Οὔτε 
ἕνα σοβαρὸ ἄρθρο στὸν Τύπο, οὔτε ἡ παραμικρὴ δήλωση 



ἐπαγγελματία πολιτικοῦ, οὔτε μιὰ συζήτηση στὴν τηλεόραση. 
Μόνο ποὺ ἀναθάρρησαν τὰ γνωστὰ καὶ θορυβώδη ἔκγονα τῆς 
δυτικολειχοῦς μειονεξίας: «Εἴδατε; Ἡ Ὀρθοδοξία φταίει γιὰ ὅλα. 
Γιὰ τὴν κρατική μας διάλυση, τὴν οἰκονομική μας ὑπανάπτυξη, 
τὴν πολιτική μας νηπιότητα. Χωρισμὸς λοιπὸν τῆς Ἐκκλησίας ἀπὸ 
τὸ κράτος, κατάργηση κάθε ὀρθόδοξου πολιτιστικοῦ στοιχείου 
ἀπὸ τὴν ἐκπαίδευση, φίμωση καὶ σπίλωση αὐτῶν τῶν 
ἀνυπότακτων στὰ γνωστά μας καλούπια νεορθοδόξων ποὺ 
ἐπιμένουν νὰ μιλᾶνε γιὰ σημερινὴ καὶ μὲ πανανθρώπινη ἐμβέλεια 
πρόταση πολιτισμοῦ τῆς Ἑλλάδας».
 Ποτισμένοι οἱ «φωταδιστές» μας ὣς τὸ μεδούλι μὲ ντροπὴ γιὰ τὸ 
ἑλληνικό τους ὄνομα, ὑπεραναπληρώνουν τὴ μειονεξία τους μὲ 
δῆθεν «ἀντικειμενικότητα» ἐπιστημοσύνης. Κυριολεκτικὰ 
ἀναλφάβητοι σὲ ὅ,τι ἀφορᾶ τὸν πολιτισμὸ τοῦ τόπου τους, τὴν 
πνευματική του παράδοση, τὴν κοινωνικὴ δυναμικὴ τῆς ὀρθόδοξης 
βιοτῆς, περιφέρονται σὲ διεθνὴ συνέδρια θριαμβολογώντας ποὺ 
ἐπιτέλους ὁ Huntington δικαίωσε τὴν «προοδευτική» τους 
ἀρνησιπατρία. Καταγγέλλουν τὴν ἴδια τους τὴ χώρα καὶ τὸν λαό 
της γιὰ θρησκευτικὸ φονταμενταλισμό, γιὰ ρατσισμὸ καὶ 
ἀντισημιτισμό, γιὰ διώξεις τῶν μειονοτήτων, ὣς καὶ γιὰ ἄρνηση 
θρησκευτικῆς ἐλευθερίας τῶν «μαρτύρων τοῦ Ἰεχωβᾶ». Καὶ ὁ 
διεθνὴς Τύπος μεγεθύνει τὰ συμπλεγματικά τους κοάσματα.
 Τουλάχιστον νὰ μποροῦσε νὰ ἀκουστεῖ καὶ ἡ ἑλληνικὴ "απάντηση 
στὸν Huntington. Σοβαρή, τεκμηριωμένη, καθαρμένη ἀπὸ 
ἰδεολογήματα καὶ παραχάραξη τῆς Ἱστορίας. Σίγουρα ἔχει δίκιο 
σὲ πολλά. Ἀλλὰ τὰ ὅσα ἀληθινὰ στὶς ἀπόψεις του ἀνατρέπουν τὴ 
λογικὴ τῶν πολιτικῶν του συμπερασμάτων.
 Ἴσως σὲ ἄλλη ἐπιφυλλίδα προστεθοῦν σαφέστερες νύξεις γι' αὐτὴ
τὴν ἀνατροπή.

14.6.1995

Γιατί στὸ περιθώριο;
 
Η ΕΛΛΑΔΑ ΧΩΡΑ «ΤΡΙΤΗΣ ΤΑΧΥΤΗΤΑΣ» στὴν Εὐρωπαϊκὴ 



Ἕνωση. Ὄχι μόνο στὸ οἰκονομικό, ἀλλὰ καὶ στὸ πολιτικὸ ἐπίπεδο.
Ἀπωθημένη στὸ περιθώριο, μόλις καὶ μετὰ βίας ἀνεκτή.
 Γιατί; Οἱ λόγοι πολλοί, ὁ σπουδαιότερος ἕνας: Ἀπεμπολοῦμε οἱ 
ἴδιοι οἱ Ἕλληνες τὴν εὐθύνη καὶ τὶς δυνατότητες τῆς ἰσότιμης 
μετοχῆς. Σκεφτόμαστε, μιλᾶμε, ἐνεργοῦμε πάντοτε «γιὰ πάρτη 
μας», ποτὲ γιὰ τὴ σύνολη κοινότητα τῶν ἑταίρων. Πάντοτε μὲ τὴ 
νοοτροπία ἐπαρχίας ποὺ περιμένει ἀπὸ τὸ «κέντρο» παροχές. 
Δὲν ἔχουμε καταλάβει ὅτι εἴμαστε τὸ «κέντρο», τὸ συγκροτοῦμε 
ἰσότιμα μὲ τοὺς ἄλλους, ἔχουμε εὐθύνη γιὰ τὴ σύνολη Εὐρωπαϊκὴ 
Ἕνωση. Ἐπιμένουμε στὴ μυωπία τοῦ ἐπαρχιώτη πολιτευτῆ ποὺ 
βλέπει μόνο τὰ τοπικιστικά του συμφέροντα, μόνο νὰ κολακέψει 
τοὺς ψηφοφόρους του — δὲν ξέρει νὰ μιλήσει καὶ νὰ 
συμπεριφερθεῖ ὡς διαχειριστὴς κεντρικῆς ἐξουσίας.
 Ἔχουμε ἀπὸ μόνοι μας ὁδηγηθεῖ στὴν περιθωριοποίηση καὶ δὲν 
φταίει καταρχὴν οὔτε ἡ οἰκονομική μας παθογένεια, οὔτε ἡ 
ἀνάπηρη κρατική μας μηχανή, οὔτε τὰ λάθη στρατηγικῆς τῶν 
πολιτικῶν μας. Ἐπιτείνουν αὐτοὶ οἱ παράγοντες τὴν 
ἐξουδετέρωσή μας, συμβάλλει ὁπωσδήποτε καὶ ἡ συμπλεγματικὴ 
πολιτιστικὴ μνησικακία τῶν ἑταίρων μας. Ἀλλὰ ἡ κύρια αἰτία 
εἶναι ἡ ἐπαρχιώτικη νοοτροπία καὶ ἡ κραυγαλέα ἀνεπάρκεια τῶν 
ἀνθρώπων ποὺ μᾶς ἐκπροσωποῦν στὰ ὄργανα, στὶς ἐπιτροπές, 
στὰ συμβούλια τῆς Ἕνωσης.
 
 
Ἡ ἐπικοινωνία τῶν Ἑλλήνων μὲ τὴν Εὐρώπη ἦταν πάντοτε 
πληθωρικὰ ἀναπτυγμένη — σὲ ἀναλογία πληθυσμοῦ ἡ Ἑλλάδα 
πρέπει νὰ διαθέτει τὸ μεγαλύτερο ἴσως ποσοστὸ ἀνθρώπων κάθε 
κλάδου μὲ ἐμπειρία σπουδῶν, μακρᾶς διαβίωσης, διευρυμένων 
προσωπικῶν σχέσεων καὶ δεσμῶν φιλίας ἐκεῖ, στὶς εὐρωπαϊκὲς 
κοινωνίες. Ὅμως φαίνεται ὅτι ἐπιλέγουμε νὰ μᾶς ἐκπροσωποῦν 
στὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση ἄνθρωποι ἄσχετοι καὶ ἄγευστοι τέτοιων 
ἐμπειριῶν. Ἢ ἄνθρωποι ποὺ ἀπὸ χαρακτήρα ἔχουν ὁρίζοντες 
κλειστούς. Ἤ, τὸ συνηθέστερο, ἄνθρωποι ποὺ γιὰ ποικίλους 
λόγους μειονεκτοῦν ἀπέναντι στοὺς Εὐρωπαίους καὶ μεταποιοῦν 
τὴ μειονεξία τους σὲ ἄμυνα, ἐπιφύλαξη, φοβία.



 Τί νὰ σοῦ κάνει ἕνας πολιτικὸς ποὺ ξεκίνησε τὴν καριέρα του 
ἀπὸ τὴν κομματικὴ νεολαία ἢ τὸν κομματικὸ συνδικαλισμό, 
διέπρεψε μέσα σὲ αὐτὸ τὸ κλειστὸ μικροσύμπαν, προωθήθηκε σὲ 
θέση βουλευτῆ, ὑπουργοῦ, στελέχους. Δὲν ἔζησε ποτὲ στὴν 
Εὐρώπη, τὴν ξέρει μόνο σὰν ἐπισκέπτης, δὲν ἔχει ἐμπειρίες τῶν 
ἐκεῖ κοινωνικῶν συνθηκῶν, δὲν ἔχει φίλους ἐκεῖ, δὲν ξέρει «ἀπὸ 
μέσα» τὴν ψυχοσύνθεση καὶ τοὺς χαρακτῆρες. Μιλάει τὰ λίγα 
κουτσοαγγλικὰ τῶν ἑλλαδικῶν ἰνστιτούτων ἢ τῶν ἰδιωτικῶν 
δασκάλων, καὶ βρίσκεται ξαφνικὰ στὰ κέντρα τῶν Βρυξελλῶν καὶ 
τοῦ Στρασβούργου νὰ ἀντιπαλέψει πολύπειρα «τζίνια» τῆς 
εὐρωπαϊκῆς πολιτικῆς, τῆς οἰκονομίας, τῆς διπλωματίας, τῆς 
πολιτιστικῆς στρατηγικῆς. Ὅ,τι καὶ νὰ κάνει, ἔχει τὸν «ἀέρα» τοῦ 
ἐπαρχιώτη. Καὶ προσπαθεῖ νὰ τὸν ὑπεραναπληρώσει μὲ κενὴ 
καυχησιολογία γιὰ τὸ παρελθὸν τῆς πατρίδας του, ἢ μὲ τὴν πίκρα 
τοῦ ἀδικημένου, ἢ μὲ ἀσυλλόγιστο ἐνδοτισμό.
 Ἀλλὰ μπορεῖ νὰ συμβαίνει καὶ τὸ ἄλλο: νὰ ἔχει ζήσει ὁ ἕλληνας 
πολιτικὸς χρόνια στὴν Εὐρώπη, νὰ ἔχει σπουδάσει ἐκεῖ, νὰ ἔχει 
ἴσως διδάξει, νὰ ἔχει ἐργαστεῖ. Βυθισμένος ὅμως ἐξ ὑπαρχῆς στὴν 
ἄγνοια τῆς δικῆς του πολιτιστικῆς παράδοσης, στὴ μειονεξία καὶ 
καχεξία γιὰ τὸ ἑλληνικό του ὄνομα. Ἀντιμετωπίζει τοὺς 
Εὐρωπαίους μὲ δέος, προσπαθεῖ συνεχῶς νὰ ἀποδείξει ὅτι εἶναι 
κι αὐτὸς ἐξευρωπαϊσμένος παρὰ τὴν ἀτυχία του νὰ γεννηθεῖ 
Ἕλληνας. Ἔτσι ἔχει καὶ πάλι τὸν «ἀέρα» τοῦ ἐπαρχιώτη ποὺ 
πιθηκίζει κωμικὰ καὶ μειονεκτεῖ ἀνίατα. Πῶς νὰ γίνει σεβαστός, 
πῶς νὰ τὸν ὑπολογίσουν οἱ ἄλλοι καὶ νὰ τὸν θεωρήσουν ἰσότιμο, 
ὅταν δὲν διαθέτει ταυτότητα καὶ στέρεη δική του ραχοκοκαλιά;
 
 
Χαρακτηρίζουμε μὲ ἐπιπολαιότητα «ἀντιευρωπαϊστὲς» ἢ 
«ἐθνικιστὲς» ὅσους ἐπιμένουν στὴν ἀνάγκη ἐπίγνωσης τῆς 
ἑλληνικῆς πολιτιστικῆς πρότασης καὶ ταυτότητας. Δὲν 
καταλαβαίνουμε καὶ δὲν βλέπουμε γύρω μας ὅτι οἱ πιὸ 
ἐπικίνδυνοι ὑπονομευτὲς τῆς ἔνταξής μας στὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση
εἶναι ὅσοι διαχειρίζονται αὐτὴ τὴν ἔνταξη μὲ τὸν ἐπαρχιωτισμὸ 
τῆς μειονεξίας καὶ τῆς ἄγνοιας τοῦ ἐνεργητικοῦ ρόλου ποὺ 



ἐπιβάλλει ἡ δυναμικὴ τῆς ἑλληνικῆς ἰδιαιτερότητας.
 Εἶναι τυχαῖο ἄραγε ποὺ ὅλοι οἱ κορυφαῖοι «ἑλληνοκεντρικοὶ» τῆς 
τέχνης καὶ τῆς διανόησης —ἀπὸ τὸν Κόντογλου, τὸν Πικιώνη, τὸν 
Τσαρούχη ὣς τὸν Ἐλύτη καὶ τὸν Λορεντζάτο— ἦταν καὶ εἶναι 
ἄνθρωποι μὲ μακρὰ καὶ γόνιμη ἐμπειρία τῆς Εὐρώπης, 
ἐμπεριστατωμένη σπουδὴ καὶ βαθύτατη γνώση τῆς εὐρωπαϊκῆς 
πνευματικῆς παραγωγῆς, ἀλλὰ καὶ τῶν πολιτιστικῶν ἀδιεξόδων 
τῆς Δύσης;
 Ἡ ἐπίγνωση τῆς πανευρωπαϊκῆς εὐθύνης καὶ ὁ δυναμισμὸς τῆς 
ἰσότιμης μετοχῆς στὸ εὐρωπαϊκὸ γίγνεσθαι προϋποθέτουν 
Ἕλληνες συνειδητούς, μὲ γνώση καὶ ἐμπειρία τῆς πρότασης 
πολιτισμοῦ ποὺ μπορεῖ νὰ ἐκπροσωπήσει ὁ Ἑλληνισμὸς σήμερα, 
ἐδῶ καὶ τώρα. Οἱ ἀφελληνισμένοι ὑπέρμαχοι τοῦ «πάσῃ θυσίᾳ» 
ἐξευρωπαϊσμοῦ μᾶς ἀποκλείουν ἀπὸ τὴν Εὐρώπη. Μᾶς 
καταδικάζουν στὸ περιθώριο, στὴ μειονεξία τοῦ καθυστερημένου, 
τοῦ οὐραγοῦ, στὴν ἐπαρχιώτικη νοοτροπία. Πρέπει νὰ ἔχεις 
ἀφομοιώσει μὲ σπουδὴ καὶ μόχθο τὴν ἑλληνική σου ἰδιαιτερότητα 
γιὰ νὰ εἶσαι ἐνεργὰ καὶ κριτικὰ Εὐρωπαῖος.
 
 
Ὅσο ἡ «προοδευτική» μας διανόηση ἐπιμένει στὴν 
εὐρωπαιολειχία, ἡ Ἑλλάδα θὰ παραμένει χώρα «τρίτης 
ταχύτητας» στὴν ἑνωμένη Εὐρώπη.

22.2.1995

Διπλωματία περιθωριακοῦ μικροκράτους
 
ΣΕ ΤΙ ΔΙΑΦΕΡΕΙ ἡ ἑλληνικὴ ἀπὸ τὴν τουρκικὴ ἐξωτερικὴ 
πολιτική; Ἔχουν οἱ Τοῦρκοι ἱκανότερους διπλωμάτες, καλύτερη 
ὀργάνωση; Ἔχουν μιὰ σταθερὴ στρατηγικὴ ποὺ δὲν μεταβάλλεται 
μὲ τὴν ἐναλλαγὴ τῶν κυβερνήσεων καὶ τῶν καθεστώτων;
 Νομίζω ὅτι ἡ οὐσιωδέστερη διαφορὰ εἶναι ἀλλοῦ: Οἱ Τοῦρκοι 
ἀσκοῦν διπλωματία καὶ ἐξωτερικὴ πολιτικὴ αὐτοκρατορίας, ὄχι 
μικροῦ περιθωριακοῦ κράτους, ὅπως οἱ Ἕλληνες. Δὲν εἶναι τὸ 



πληθυσμικό τους μέγεθος ποὺ ἐπιτρέπει τέτοια πολιτική, οὔτε ἡ 
στρατιωτική τους δύναμη, οὔτε μόνο ἡ στρατηγικὴ θέση τῆς χώρας 
τους. Εἶναι κυρίως καὶ πρωταρχικὰ μιὰ συνειδητὴ ἐπιλογὴ καὶ ἡ 
ἀνάλογη νοοτροπία ποὺ ἔχουν καλλιεργήσει.
 Ὅλα τὰ ἐξωτερικὰ προβλήματα τῆς Ἑλλάδας ἀντιμετωπίζονται 
πάντοτε ἀπὸ τὴ διπλωματία καὶ τὶς κυβερνήσεις μας ὡς ἐμπλοκὲς 
μικροῦ κράτους στὴ νοτιοανατολικὴ εὐρωπαϊκὴ περιφέρεια. Ἡ 
λογικὴ τῆς ἐξωτερικῆς μας πολιτικῆς εἶναι λογικὴ ἄμυνας 
ἀδύναμου κρατιδίου ἔναντι ἀπειλῶν καὶ ἐπιβουλῶν ἀπὸ γείτονες. 
Ἀκόμα καὶ ἡ στάση μας ἀπέναντι στὰ Σκόπια ἢ στὴν Ἀλβανία 
ἐξαντλεῖται σὲ μιὰ πολιτικὴ διαφορῶν ἀνάμεσα σὲ μικροκράτη 
τῆς περιφέρειας. Λέμε καὶ μᾶς λένε ὅτι εἴμαστε ἡ πιὸ εὔρωστη 
οἰκονομικὰ χώρα τῆς περιοχῆς, μὲ ἰσχυρότατη διεθνὴ διασπορά, 
μὲ τὴν καλύτερη συγκριτικὰ —παρὰ τὶς τραγικές της ἀδυναμίες— 
κοινωνικὴ ἀνάπτυξη. Κυρίως ὅμως τὸ ὄνομά μας καὶ ὁ πολιτισμὸς 
τῶν προγόνων μας μᾶς ἐξασφαλίζουν μιὰν a priori ὑπεροχὴ 
πνευματικοῦ γοήτρου, μιὰν ἀκούσια διείσδυση στὴν ἐκπαίδευση, 
στὴ γλώσσα, ἴσως καὶ στὴν αἰσθητικὴ τῶν περισσότερων λαῶν τῆς 
γῆς.
 Ἡ Τουρκία εἶναι κράτος μεγάλο σὲ πληθυσμό, ἀλλὰ ἐξαιρετικὰ 
ἀδύναμο οἰκονομικὰ καὶ μὲ τεράστια προβλήματα κοινωνικῆς 
συνοχῆς καὶ ὀργανωτικῆς ἐπάρκειας. Θὰ εἶχε πρὸ πολλοῦ 
καταρρεύσει, ἐκραγεῖ καὶ διαλυθεῖ ἂν ἡ ἀμερικανικὴ καὶ 
εὐρωπαϊκὴ πολιτικὴ δὲν συντηροῦσε μὲ κάθε τρόπο τὸ τεχνητὸ 
κατασκεύασμα τοῦ κεμαλικοῦ κράτους, δηλαδὴ μιὰ 
καμουφλαρισμένη δικτατορία ποὺ κατορθώνει ἀκόμα νὰ ἐλέγχει 
μὲ ὁλοκληρωτικοὺς μηχανισμοὺς τὸ εὔθραυστο αὐτὸ κρατικὸ 
σχῆμα. Ἐπιπλέον, οἱ Τοῦρκοι εἶναι λαὸς μὲ μεγάλες ἀντιπάθειες 
στὸν διεθνὴ χῶρο, τόσο μεταξὺ τῶν μουσουλμάνων γιὰ λόγους 
θρησκευτικῶν διαφορῶν, ὅσο καὶ γιὰ τὴ σύνδεση τοῦ ὀνόματός 
τους μὲ ἱστορικὲς φρικαλεότητες, γενοκτονίες καί, σήμερα, μὲ 
κατάφωρες παραβιάσεις τῶν ἀνθρώπινων δικαιωμάτων καὶ 
ἔσχατη κοινωνικὴ ὑπανάπτυξη. Ὅμως, παρὰ τὶς ἀδυναμίες αὐτές, 
ἡ Τουρκία εἶναι πολιτικὰ σεβαστὴ καὶ ὑπολογίσιμη, μόνο γιατὶ 
ξέρει νὰ ἀσκεῖ διπλωματία αὐτοκρατορίας.



 
 
Πῶς θὰ μποροῦσε ἡ ἑλληνικὴ ἐξωτερικὴ πολιτικὴ νὰ ξεπεράσει τὴ 
νοοτροπία τοῦ περιθωριακοῦ μικροκράτους; Μόνο ἂν ἀφομοιώσει 
ἐνεργητικὰ τὴν ἐπίγνωση ὅτι διαχειρίζεται ὄχι συμφέροντα 
ἐθνικοῦ κρατιδίου, ἀλλὰ τὴν ἐπιβίωση ἑνὸς κρατικοῦ φορέα 
ὑπεύθυνου γιὰ τὴ συνέχιση καὶ ἀξιοποίηση πολιτισμοῦ μὲ 
πανανθρώπινη ἐμβέλεια. Καὶ πάντοτε μὲ τὴ διπλωματικὴ 
στρατηγικὴ τῆς ἀναφορᾶς σὲ συμφέροντα καὶ ὄχι σὲ ἱστορικὰ 
δικαιώματα ποὺ ἠχοῦν μόνο ρομαντικά.
 Ἐνδεικτικὸ ἐπιμέρους παράδειγμα: Ἡ πολιτική μας στὶς 
ἑλληνοτουρκικὲς σχέσεις θὰ ἄλλαζε ριζικὰ ἂν ἑδραιωνόταν στὴν 
πεποίθηση ὅτι οἱ σχέσεις αὐτὲς δὲν εἶναι ἑλληνοτουρκικές, ἀλλὰ 
σχέσεις τῆς Εὐρώπης καὶ τοῦ δυτικοῦ κόσμου μὲ τὸ Ἰσλάμ. 
Σταθερὴ καὶ συνεχὴς πρόκληση πρὸς τοὺς δυτικούς μας 
«συμμάχους» ἡ ἀπαίτηση νὰ ἀπαντήσουν ἔμπρακτα στὸ 
ἐρώτημα: Ἂν τὸ εὔθραυστο κεμαλικὸ κράτος εἶναι τεῖχος 
ἀνάσχεσης τοῦ ἀντιδυτικοῦ Ἰσλάμ, ποιά εἶναι ἡ δεύτερη γραμμὴ 
ἄμυνας τοῦ δυτικοῦ κόσμου ἔναντι τοῦ ἰσλαμικοῦ 
φονταμενταλισμοῦ; Μὲ ποιό τρόπο ἑτοιμάζεται ἡ Δύση γιὰ νὰ μὴν 
ἐπαναλάβει τὶς ἀφέλειες ποὺ διέπραξε ἐμπιστευόμενη τὸ 
καθεστὼς τοῦ Σάχη στὴν Περσία; Πῶς διακυβεύει τὴν ἀσφάλειά 
της ἡ Δύση διαμοιράζοντας τὸν στρατηγικὸ ἔλεγχο τοῦ Αἰγαίου —
πανάρχαιο πρόβλημα ἰσορροπίας σχέσεων στὴν Εὐρώπη— σὲ δυὸ 
χῶρες ποὺ συγκροτοῦν τὴν ἐγγενὴ ἀντιπαλότητα τοῦ εὐρωπαϊκοῦ 
καὶ ἀσιατικοῦ κόσμου;
 Δεύτερο ἐνδεικτικὸ παράδειγμα: Ἡ προστασία τῆς ἑλληνικῆς 
μειονότητας στὴν Ἀλβανία δὲν εἶναι πρόβλημα δικαιωμάτων μιᾶς 
φυλετικῆς μειοψηφίας, ἀλλὰ πρόβλημα διάσωσης ἑνὸς 
εὐρωπαϊκοῦ θύλακα σὲ μιὰ χώρα μουσουλμανικῆς φυλετικῆς 
πανσπερμίας. Ἂν ὁ πολιτισμὸς τῆς Εὐρώπης δὲν ἐξαντλεῖται στὴν 
οἰκονομικὴ καὶ τεχνολογικὴ ἀνάπτυξη —ποὺ πληρέστερα τὴν 
ἐνσαρκώνουν σήμερα χῶρες τῆς Ἄπω Ἀνατολῆς— τότε καίρια 
συμφέροντα εὐρωπαϊκῆς παρουσίας διακυβεύονται καὶ μὲ τὴν 
τουρκικὴ κατοχὴ στὴν Κύπρο, ὅπως καὶ μὲ τὶς πολιτικὲς ἀγυρτεῖες 



τοῦ κράτους τῶν Σκοπίων.
 Ὅμως, γιὰ νὰ μεταβληθεῖ ἡ νοοτροπία τῶν διαχειριστῶν τῆς 
ἐξωτερικῆς μας πολιτικῆς ἀπαιτεῖται πολιτιστικὴ καλλιέργεια καὶ 
παιδεία ποὺ τὴν διαθέτουν ἐλάχιστοι στὴν Ἑλλάδα σήμερα. 
Τουλάχιστον νὰ συνειδητοποιήσουμε ὅτι σὲ μακροπρόθεσμη 
προοπτικὴ ἡ ἐξωτερικὴ πολιτικὴ σχεδιάζεται μὲ τὰ ἐκπαιδευτικὰ 
προγράμματα ἀπὸ τὸ δημοτικὸ σχολεῖο.

1.11.1995

Μίγμα εὐτελὲς
 
ΔΥΤΙΚΟΙ ΜΕΛΕΤΗΤΕΣ —ὅπως ὁ Samuel Huntington ἢ ὁ George 
Kennan— βλέπουν στὴ σημερινὴ Ἑλλάδα ἕναν πολιτισμὸ 
ἀσυμβίβαστο μὲ τὴν εὐρωπαϊκὴ νεωτερικότητα. Εὐρωπαῖοι καὶ 
ἀμερικανοὶ δημοσιογράφοι μετασκευάζουν τὴ συζητήσιμη αὐτὴ 
θέση σὲ ἐμπαθὴ συχνὰ κριτική, φορτισμένη μὲ ὑπερβολές, 
ἀναλήθειες, ἱστορικὲς στρεβλώσεις, προκειμένου νὰ καταδείξουν 
πόσο ἀκατάλληλος καὶ ἐπικίνδυνος ἑταῖρος εἶναι γιὰ τὴ Δύση ἡ 
Ἑλλάδα. Καὶ ἡ ἐπαφὴ εὐρωπαίων καὶ ἀμερικανῶν πολιτικῶν ἢ 
τῶν στελεχῶν τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ἕνωσης καὶ τῆς Ἀτλαντικῆς 
Συμμαχίας μὲ τὴ σημερινὴ ἑλληνικὴ πραγματικότητα ἐπαληθεύει 
στὴν πράξη τὴ δυσπιστία γιὰ τὴ δυνατότητα τῆς Ἑλλάδας νὰ 
συμπορευτεῖ ἰσότιμα καὶ νὰ συνεργαστεῖ ἀποτελεσματικὰ μὲ τὰ 
κράτη τῆς Δύσης.
 (Κορυφαῖο ἴσως δεῖγμα τῆς ἀνημπόριας τῶν Ἑλλήνων νὰ 
συντονιστοῦμε μὲ τὸν βηματισμὸ τῆς Εὐρώπης εἶναι ἡ 
ἀνικανότητα ἀπορρόφησης τοῦ περίφημου «πακέτου Ντελόρ»: 
Ποτὲ ἄλλοτε στὴν ἱστορία τοῦ ἑλλαδικοῦ κρατιδίου δὲν 
ἐμφανίστηκαν οἱ Δυτικοὶ νὰ μᾶς προσφέρουν ἄφθονο χρῆμα. Καὶ 
τώρα ποὺ αὐτὸ τὸ ἀναπάντεχο συμβαίνει, οἱ Ἕλληνες 
ἀποδειχνόμαστε ἀνίκανοι νὰ χρησιμοποιήσουμε τὸν διατιθέμενο 
γιὰ μᾶς πλοῦτο. Μοιάζει μὲ ἐφιάλτη σὲ ὄνειρο, ἀλλὰ εἶναι 
δυστυχῶς ἡ χειροπιαστή μας πραγματικότητα σήμερα.)
 Φταίει πραγματικὰ ὁ πολιτισμός μας; Καὶ ποιοὶ παράγοντες 



διαμόρφωσαν καὶ συντηροῦν τὴν πολιτιστική μας διαφορὰ ἀπὸ τὴν
Εὐρώπη; Εἶναι ἡ ἐκκλησιαστικὴ Ὀρθοδοξία, ὅπως λένε οἱ Δυτικοί, 
ποὺ δημιούργησε ἱστορικοὺς ἐθισμοὺς καὶ νοοτροπία ἀσυμβίβαστη 
μὲ τὴν εὐρωπαϊκὴ νεωτερικότητα;
 Τέτοια ἐρωτήματα θέλουν μελέτη σοβαρή, δὲν γίνεται νὰ 
ἀπαντηθοῦν σὲ ἐπιφυλλίδες. Ἴσως τὸ μόνο ποὺ μπορεῖ νὰ πεῖ 
κανεὶς μὲ σιγουριὰ εἶναι ὅτι ποτὲ δὲν καθήσαμε νὰ ἀσχοληθοῦμε 
προσεκτικὰ καὶ ἐπίπονα μὲ τὸ πρωταρχικὸ γιὰ τὴ ζωή μας θέμα 
τῶν πολιτιστικῶν μας ἐπιλογῶν. Τὸ ἀντιμετωπίζουμε μὲ 
ἀσυγχώρητη ἐπιπολαιότητα, μὲ παιδαριώδεις ἰδεολογικὲς 
προκαταλήψεις, μὲ εὔκολους συναισθηματισμοὺς καὶ φτηνὴ 
ρητορεία.
 Καὶ τὸ δεύτερο σίγουρο δεδομένο —ἀποτέλεσμα τοῦ πρώτου— 
εἶναι ἡ σύγχυση καὶ ἡ νοθεία ποὺ χαρακτηρίζουν τὴ σημερινὴ 
πολιτιστική μας ἰδιαιτερότητα ἤ, σωστότερα, τὴν πολιτιστική μας 
ὑπανάπτυξη. Οὔτε Ἕλληνες εἴμαστε, οὔτε Εὐρωπαῖοι. Οὔτε ἡ 
ἐκκλησιαστικὴ Ὀρθοδοξία νοηματοδοτεῖ τὸν τρόπο τοῦ βίου μας, 
οὔτε ἡ ρωμαιοκαθολικὴ θρησκειοποίηση τῆς Ἐκκλησίας ἢ ἡ 
προτεσταντικὴ ἠθική. Ἕνα εὐτελὲς μίγμα εἴμαστε ἀλλοτριωμένων 
προσλήψεων καὶ ἐθισμῶν. Πολιτιστικὰ ὑπανάπτυκτοι ὡς Ἕλληνες, 
ἀκόμα καὶ σὲ σύγκριση μὲ τοὺς ἀγράμματους προγόνους μας τῶν 
χρόνων τῆς Τουρκοκρατίας — τότε πού, καθὼς λέει ὁ Ἐλύτης, τὸ 
παραμικρὸ κεντητὸ πουκάμισο, τὸ πιὸ φτηνὸ βαρκάκι, τὸ πιὸ 
ταπεινὸ ἐκκλησάκι, τὸ τέμπλο, τὸ κιούπι, τὸ χράμι, ὅλα τους 
ἀποπνέανε μιὰν ἀρχοντιὰ κατά τι ἀνώτερη τῶν Λουδοβίκων. 
Ὑπανάπτυκτοι καὶ ὡς Εὐρωπαῖοι, ἀφοῦ μόνο πιθηκίζουμε κωμικά,
δίχως τὴ συνειδητὴ τόλμη νὰ κρίνουμε μὲ τὸ μέτρο τῶν δικῶν μας 
ἀναγκῶν τὰ προσλήμματα ἐξευρωπαϊσμοῦ μας.
 Ἀνάμεσα στὴν Ἑλλάδα καὶ στὴ νεώτερη Εὐρώπη ὑπάρχουν 
καισαρικὲς διαφορὲς πολιτισμοῦ — σὲ αὐτὸ ἔχουν δίκιο οἱ δυτικοὶ 
μελετητές. Ἀλλὰ μιλᾶμε γιὰ τὸν κάποτε πολιτισμὸ τῆς Ἑλλάδας, 
ὄχι γιὰ τὸ σημερινὸ ἀλλοτριωμένο Ἑλλαδέξ. Ἂν εἴχαμε ἐπίγνωση 
τῶν οὐσιαστικῶν διαφορῶν μας ἀπὸ τὴ νεώτερη Εὐρώπη, θὰ 
μπορούσαμε δυναμικὰ νὰ καυχηθοῦμε γι' αὐτές. Νὰ 
καταδείξουμε ὅτι ὁ πολιτισμὸς τῶν ὄντως Ἑλλήνων, ἀκόμα καὶ 



στὶς πιὸ μαῦρες ὧρες τῆς Τουρκοκρατίας, ἔσωζε μιὰν εὐρωπαϊκὴ 
γνησιότητα ἀσύγκριτη μὲ τὴ μεσαιωνικὴ ἔκπτωση καὶ τὴ 
συμπλεγματική της «ὑπεραναπλήρωση» στὴ δυτικὴ 
νεωτερικότητα.
 Μᾶς καταλογίζουν, λ.χ., οἱ Δυτικοὶ ἀδυναμία νὰ ἀφομοιώσουμε 
τὴ νεωτερικὴ ἀρχὴ τῆς προτεραιότητας τοῦ ἀτόμου, τῶν 
δικαιωμάτων καὶ τῆς εὐθύνης τοῦ ἀτόμου — ἀρχὴ ποὺ θεμελιώνει 
τὴν ἀστικὴ δημοκρατία καὶ τὴ φιλελεύθερη οἰκονομία. Μᾶς 
θεωροῦν δεσμευμένους στὸν ὀρθόδοξο «κοινοτισμό», στὴν 
προτεραιότητα τῆς ὁμάδας - οἰκογένειας - φατρίας. Θὰ 
μπορούσαμε νὰ καυχηθοῦμε ὅτι γεννήσαμε καὶ πραγματώσαμε 
τὴν πιὸ προωθημένη στὴν Ἱστορία ἀντίληψη ἐξατομίκευσης: τὴν 
προτεραιότητα τοῦ προσώπου, τὴν αὐτεπίγνωση ἑτερότητας τοῦ 
ὑποκειμένου, τὴν ἑτερότητα ὡς ἐλευθερία ἀπὸ κάθε συλλογικὸ 
προκαθορισμό. Τὸ πρόσωπο δὲν ἐκπίπτει στὴν ὁμοιομορφία τοῦ 
οὐδέτερου ἀτόμου, ἀλλὰ ἐνεργεῖ τὴν ἑτερότητα ὡς σχέση καὶ 
δυναμικὴ κοινωνίας. Εἴμαστε λαὸς ποὺ ἀφομοίωσε τὴν προσωπικὴ
ἑτερότητα σὲ κάθε πτυχὴ θεσμῶν, ὀργάνωσης, τέχνης, ἐθισμῶν 
συμπεριφορᾶς.
 Σήμερα, ἡ ἀνεπίγνωστη ἀνάγκη ὑπαρκτικῆς ἑτερότητας ἔχει 
ἐκβαρβαρωθεῖ σὲ χυδαῖο ἐγωκεντρισμὸ τοῦ Νεοέλληνα καὶ 
ἀνικανότητα λογικῆς συνέπειας στὴ συμπεριφορά. Μὲ 
ἀποτέλεσμα τὴν κατάλυση τῶν προϋποθέσεων λειτουργικότητας 
κάθε ὀργανωτικοῦ σχήματος ἢ θεσμοῦ.
 Οὔτε Εὐρωπαῖοι, ἀλλὰ καὶ καθόλου Ἕλληνες.

21.6.1995

Ἐκσυγχρονισμός, δηλαδὴ ἐξελληνισμὸς
 
ΕΥΡΩΠΑΙΟΙ ΚΑΙ ΑΜΕΡΙΚΑΝΟΙ ἀμφισβητοῦν ἀνοιχτὰ τὴ 
δυνατότητα τῆς Ἑλλάδας νὰ συμπορευτεῖ μὲ τὸν πολιτισμὸ τῆς 
Δύσης. Βρέθηκε κατὰ λάθος ἡ Ἑλλάδα στὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση, 
κατὰ λάθος καὶ στὴν Ἀτλαντικὴ Συμμαχία; Τὸ ἐρώτημα τίθεται 
τώρα ποὺ ὁ ἀντικομμουνισμὸς ἔπαψε ἐκ τῶν πραγμάτων νὰ εἶναι 



ἄξονας συνοχῆς αὐτῶν τῶν πολυεθνικῶν ὀργανισμῶν. Ἀναζητεῖται 
καινούργια συνεκτικὴ λογική, καὶ προσφορότερη μοιάζει αὐτὴ τῆς 
πολιτιστικῆς ὁμοιογένειας. Ἡ Δύση ὀργανώνει τὴ στρατηγική της 
στὴ βάση τῆς ἰδιαιτερότητας τοῦ πολιτισμοῦ της. Κεντρικὸ 
στοιχεῖο ταυτότητας, τὸ πρότυπο τῆς δημοκρατίας καὶ 
φιλελεύθερης οἰκονομίας ποὺ αὐτὸς ὁ πολιτισμὸς ἐκπροσωπεῖ.
 Εἶναι ἡ σημερινὴ Ἑλλάδα μιὰ δυτικοῦ τύπου δημοκρατία; Ἔχει 
τὶς πολιτιστικὲς προϋποθέσεις γιὰ νὰ πραγματώσει αὐτὸ τὸ 
ὑπόδειγμα; Ἑκατὸν ἑβδομήντα χρόνια ἐπιχειρεῖ νὰ ὀργανωθεῖ σὲ 
κράτος εὐρωπαϊκὸ καὶ δὲν τὰ καταφέρνει. Στὸ ὄνομα τοῦ 
ἐξευρωπαϊσμοῦ της λειτουργεῖ μόνο μεταπρατικά, ἀλλὰ χωρὶς τὸ 
ποθούμενο ἀποτέλεσμα. Εἰσάγει ἰδεολογήματα, ἀντιγράφει 
θεσμοὺς καὶ δομές, μιμεῖται μεθόδους καὶ τεχνικές, μοιάζει ὅμως 
ἀδύνατο νὰ προσεγγίσει τὴν ὀρθολογικὴ ὀργάνωση καὶ 
ἀποδοτικότητα τοῦ δυτικοῦ πρωτοτύπου.
 Ἀκόμα καὶ οἱ θεμελιωδέστερες ἀρχὲς τῆς νεωτερικῆς 
δημοκρατίας (ἡ διάκριση τῶν ἐξουσιῶν, ὁ ἀντιπροσωπευτικὸς 
χαρακτήρας τοῦ κοινοβουλίου, ὁ ἐπιτελικὸς-συντονιστικὸς ρόλος 
τῆς κυβέρνησης, ἡ σχετικὴ αὐτονομία τῆς τοπικῆς αὐτοδιοίκησης, ἡ 
ὀργάνωση τῆς δημόσιας διοίκησης μὲ στόχο τὴν κοινωνικὴ 
παραγωγικὴ δυναμικὴ) στὴν Ἑλλάδα δὲν λειτουργοῦν. Ἀλλὰ καὶ 
ὡς ἄτομο ὁ Ἕλληνας στὴ συμπεριφορά του ἐμφανίζεται ἀνίκανος 
νὰ πειθαρχήσει σὲ ὅρους κοινωνικῆς λογικῆς: Οὔτε κὰν σειρὰ 
προτεραιότητας μπορεῖ νὰ τηρήσει, οὔτε νὰ σεβαστεῖ τὸν διπλανό 
του περιορίζοντας τὴν ἐγωκεντρική του αὐθαιρεσία, οὔτε νὰ 
συμμορφωθεῖ μὲ θεσμοὺς «κοινωνικοῦ συμβολαίου».
 Τί φταίει; Εὐρωπαῖοι καὶ ἀμερικανοὶ «νεοεκσυγχρονιστὲς» (ποὺ 
ἐντοπίζουν τὶς δυνατότητες τῆς ἀνάπτυξης στὶς πολιτιστικὲς 
προδιαγραφὲς) ἀπαντοῦν ἀπερίφραστα: Φταίει ἡ διαφορὰ 
πολιτισμοῦ. Καὶ πολιτισμός, βέβαια, δὲν εἶναι οἱ ἐκδηλώσεις ποὺ 
διαχειρίζεται τὸ ὁμώνυμο ὑπουργεῖο. Πολιτισμὸς εἶναι (καὶ ἦταν 
πάντοτε) ὁ τρόπος τοῦ βίου. Τρόπος ποὺ διαμορφώνεται ἀπὸ μιὰ 
συνειδητὴ ἢ ἀνεπίγνωστη νοηματοδότηση τοῦ βίου, καὶ τὴ 
συνακόλουθη ἱεράρχηση τῶν ἀναγκῶν. Γι' αὐτὸ καὶ πολιτισμὸ 
παράγει καταρχὴν (ἢ παρήγαγε ἐπὶ αἰῶνες) ἡ μεταφυσική, 



ἔνσαρκη στὴ λαϊκὴ θρησκευτικὴ παράδοση καὶ πρακτική. Τὸν 
δυτικὸ πολιτισμὸ διαμόρφωσε ὁ Ρωμαιοκαθολικισμὸς καὶ ὁ 
Προτεσταντισμός, ἡ πολιτιστικὴ διαφορὰ τῆς σημερινῆς Ἑλλάδας 
ὀφείλεται στὴν ἐκκλησιαστική της Ὀρθοδοξία.
 Μέχρις ἐδῶ ἡ διαπίστωση τῶν Δυτικῶν εἶναι καίρια, οὐσιώδης 
καὶ γόνιμη. Ἡ σύγχυση ἀρχίζει μὲ τὶς ἀπὸ ἐκεῖ καὶ πέρα 
ἀναλύσεις. Καὶ ὀφείλεται ἡ σύγχυση σὲ δυὸ παράγοντες: Πρῶτον, 
στὴν κραυγαλέα ἄγνοια τῆς ἐκκλησιαστικῆς Ὀρθοδοξίας — τοῦ 
γνωσιοθεωρητικοῦ ἀποφατισμοῦ της, τῆς προσωποκεντρικῆς 
ὀντολογίας της, τῆς ἀσκητικῆς ἐμπειρίας της, τῆς τέχνης ποὺ 
παρήγαγε, τῶν κοινωνικῶν μορφωμάτων ποὺ γέννησε. Τὰ 
συμπεράσματα γιὰ τὸν πολιτισμὸ τῆς Ὀρθοδοξίας ἀντλοῦνται ἢ 
ἀπὸ μιὰ ἐξαμβλωματικὴ παρανάγνωση τῆς ἱστορίας τοῦ 
Βυζαντίου, ἢ ἀπὸ τὴν κοινωνικοπολιτικὴ φαινομενολογία τῆς 
σημερινῆς ἀλλοτριωμένης, δίχως πολιτιστικὴ ταυτότητα Ἑλλάδας.
 Δεύτερο καὶ συναφές: ἀξιολογεῖται ἡ Ὀρθοδοξία σὰν παράγοντας
καίριος τῆς σημερινῆς ἑλλαδικῆς ὑπανάπτυξης, τῆς ἀδυναμίας 
ἐκσυγχρονισμοῦ τοῦ ἑλλαδικοῦ κρατιδίου, ἐνῶ τὸ ἴδιο τὸ κρατίδιο, 
ἀπὸ τὴ σύστασή του, περιθωριοποίησε συστηματικὰ τὴν 
ἐκκλησιαστική του παράδοση. Μὲ τὴν κρατικοποίηση τῆς 
Ἐκκλησίας —τὴν ὑποταγή της στὸ κράτος καὶ τὴν ἐκδοχή της σὰν 
ἐπιμέρους καὶ ἀποσπασματικοῦ «θρησκευτικοῦ» θεσμοῦ— ἡ 
Ὀρθοδοξία στὴν Ἑλλάδα ἔπαψε νὰ γεννάει πολιτισμό. Οὔτε κὰν 
τέχνη γιὰ τὶς λειτουργικές της ἀνάγκες δὲν παράγει: κοπιάρει 
παθητικὰ τὸ βυζαντινὸ παρελθόν της ἢ υἱοθετεῖ τὸν γλυκερὸ 
νατουραλισμὸ τῆς δυτικῆς θρησκοληψίας. Ἡ γλώσσα τοῦ 
κηρύγματος ξύλινη. Ἡ θεολογία της νεκρωμένη στὰ κρατικὰ 
πανεπιστήμια ἀπὸ τὸν ἀκαδημαϊκὸ φορμαλισμό. Τὸ διοικητικό 
της σύστημα ριζικὰ ἐκβατικανισμένο. Ἡ δυναμικὴ τοῦ λαϊκοῦ 
σώματος τῆς ἐνορίας καὶ ἐπισκοπῆς χαμένη. Στὰ κοινωνικὰ 
προβλήματα ἡ παρουσία τῆς Ἐκκλησίας δὲν διαφέρει ἀπὸ τὶς 
δραστηριότητες τῶν φιλανθρωπικῶν σωματείων. Ἡ γλώσσα τῶν 
σύγχρονων προβληματισμῶν ἐπιστήμης καὶ διανόησης ἀκατανόητη 
στὸν κλῆρο καὶ στοὺς θεολόγους. Ὄχι πολιτισμὸ δὲν διαμορφώνει 
ἡ ἐκκλησιαστικὴ Ὀρθοδοξία στὴν Ἑλλάδα σήμερα, ἀλλὰ μοιάζει 



νὰ ἔχει θαυμάσια βολευτεῖ στὴν περιθωριοποίησή της. Κλῆρος καὶ 
θεολόγοι, ἀνυποψίαστοι —μὲ τὶς ἐξαιρέσεις ὑπὸ διωγμὸν— γιὰ 
τὸν ἰλιγγιώδη πολιτισμὸ τῆς ὀρθόδοξης λατρείας καὶ τέχνης, 
ἀναπαράγουν σταθερὰ τὸ πιὸ εὐτελισμένο «κὶτς» τῆς ἑλλαδικῆς 
κοινωνίας.
 Ὅσο γιὰ τὴν ψυχοπαθολογία τῶν παραεκκλησιαστικῶν 
φανατισμῶν, πουριτανισμῶν καὶ ἐθνικιστικῶν παραληρημάτων —
τὴν ὑστερία γιὰ τὸν Ἀντίχριστο, τὸ «666» καὶ τὶς δολοπλοκίες τῶν 
ἑβραίων— αὐτὰ ὅλα στὴν Ἑλλάδα εἶναι μεταπρατικὰ καὶ 
εἰσαγόμενα. Πρωτοεμφανίζονται σὲ ἀμερικάνικες κυρίως σέκτες 
καὶ λανσάρονται μετὰ στὴν Ἑλλάδα ὡς ἡ «γνήσια» καὶ «πούρα» 
Ὀρθοδοξία.
 
 
Ὅμως, παρ' ὅλα αὐτά, οἱ διαπιστώσεις τῶν δυτικῶν μελετητῶν 
ἔχουν κάποιο ἔρεισμα δικαίωσης. Καὶ τὸ ἔρεισμα μπορεῖ νὰ 
ἐντοπιστεῖ στοὺς ἱστορικοὺς ἐθισμοὺς ποὺ κληρονόμησαν 
ἀνεπίγνωστα ἀπὸ τὸν πολιτισμὸ τῆς ἐκκλησιαστικῆς Ὀρθοδοξίας ὁ 
χαρακτήρας καὶ ὁ ψυχισμὸς τοῦ Νεοέλληνα.
 Ἱστορικοὶ ἐθισμοὶ ἀνεπίγνωστοι καὶ γι' αὐτὸ ἀλλοτριωμένοι, 
παραφθαρμένοι σὲ πελώρια «ἐθνικὰ ἐλαττώματα»: Ἡ ὀρθόδοξη 
ἀντιπρόταση στὴν ἀπανθρωπία τοῦ δυτικοῦ ἀτομικισμοῦ εἶναι ἡ 
προτεραιότητα τοῦ προσώπου, ἡ αὐτεπίγνωση ἑτερότητας τοῦ 
ὑποκειμένου, ἡ ἑτερότητα ὡς ἐλευθερία ἀπὸ κάθε συλλογικὸ 
προκαθορισμό. Ποὺ σήμερα ὅμως ἔχει διαστραφεῖ στὸν 
βλαχαδερὸ ἐγωκεντρισμὸ τοῦ «ξέρεις ποιός εἶμαι ἐγώ;» — σὲ 
ἐπίδειξη «καπατσοσύνης», νεοπλουτίστικης ἡδονοθηρίας, εὔκολου 
κέρδους. Ἡ ὀρθόδοξη γνωσιοθεωρητικὴ στάση τοῦ ἀποφατισμοῦ 
(ἡ ἄρνηση νὰ ἐξαντλήσουμε τὴν ἀλήθεια στὴ διατύπωσή της, 
ἐπειδὴ προέχει ἡ ἐμπειρία τῆς μετοχῆς-πιστοποίησης) 
διαστρέφεται σήμερα στὴν Ἑλλάδα σὲ ἀνορθόλογη ἄρνηση κάθε 
κώδικα ἐπικοινωνίας, σὲ χυδαῖο ἐμπειρισμὸ πολυμερισμένον σὲ 
τόσα εἴδη «τετράγωνης» λογικῆς ὅσα καὶ τὰ συμφέροντα ἢ οἱ 
ἀπαιτήσεις. Ἡ προτεραιότητα τῶν προσωπικῶν σχέσεων, ἡ 
ἄρνηση ὑποταγῆς τοῦ ὑποκειμένου σὲ ἀπρόσωπους μηχανισμοὺς 



ἐξουσίας, ἔχει διαστραφεῖ σὲ ῤουσφέτι», σὲ πελατειακὲς σχέσεις, 
σὲ ἀδίσταχτο συνδικαλιστικὸ κορπορατισμό.
 Οἱ ἱστορικοὶ ἐθισμοὶ διαστρέφονται ἀλλὰ δὲν ἐξαλείφονται. 
Ἑκατὸν ἑβδομήντα χρόνια παλεύουμε γιὰ τὴν ἐξάλειψή τους καὶ 
δὲν καταφέρνουμε παρὰ νὰ ἐντείνουμε τὴ διαστροφή. Μήπως θὰ 
ἄξιζε νὰ τολμήσουμε τὴν ἀντίστροφη πορεία; Μήπως νὰ 
συνειδητοποιήσουμε ἐνεργὰ τοὺς ἐθισμούς, νὰ σπουδάσουμε τὶς 
θετικές τους καταβολὲς καὶ τὴν πολιτιστικὴ δυναμική τους; 
Μήπως νὰ ἀναζητήσουμε τὸν δικό μας τρόπο ἐκσυγχρονισμοῦ 
σήμερα, τὴ δική μας ἀνταπόκριση στὶς ἐπίκαιρες ἀνάγκες καὶ 
διεθνεῖς συνθῆκες, νὰ ἀποφασίσουμε ὄχι τὸν πιθηκισμό, ἀλλὰ τὴν 
ἐνεργητικὴ πρόσληψη τῶν στοιχείων ποὺ μᾶς χρειάζονται ἀπὸ τὸν 
πολιτισμὸ τῆς Δύσης;
 Ρητορικὰ ἐρωτήματα, οὐτοπικὰ καὶ ἀνέφικτα. Τέτοια ριζικὴ 
ἀντιστροφὴ τῆς πολιτιστικῆς/ἐθνικῆς/κρατικῆς μας πορείας εἶναι 
ἀδύνατη. Γιὰ τοὺς ἑξῆς προφανέστατους λόγους:
α. Ποιοί ἄνθρωποι θὰ ἡγηθοῦν καὶ ποιοί θὰ ἐνσαρκώσουν τὴ 

ριζικὴ ἀντιστροφὴ τῆς πορείας μας. Ποιοί πολιτικοί, ποιός 
κλῆρος, ποιοί ἐκπαιδευτικοί, ποιοί δημοσιογράφοι, ποιά μέσα 
ἐπικοινωνίας. Χρειάζονται χρόνια καὶ μόχθος προσωπικῆς 
ἔρευνας καὶ σπουδῆς ἔστω καὶ μόνο γιὰ νὰ ἀρχίσεις νὰ 
ὑποψιάζεσαι ὅτι ὑπάρχει δυναμικὴ πολιτισμοῦ στὴν 
ἐκκλησιαστικὴ Ὀρθοδοξία. Ὅτι ὁ πολιτισμὸς τῆς Ὀρθοδοξίας 
εἶναι πολὺ περισσότερο εὐρωπαϊκὸς ἀπὸ τὴ δυτικὴ 
μεσαιωνικὴ ὑπανάπτυξη καὶ τὶς συμπλεγματικὲς μονομέρειες 
τῆς «νεωτερικότητας». Ὅτι εἶναι δραστικὰ σύγχρονος καὶ 
«μετανεωτερικὸς» γιατὶ ἔχει ἀπαντήσεις στὰ ἀδιέξοδα τοῦ 
καταρρέοντος νεωτερικοῦ «παραδείγματος». Ὑλικὸ ἔρευνας 
καὶ σπουδῆς, βιβλιογραφία σοβαρὴ καὶ οὐσιώδης ὑπάρχουν 
καὶ προσφέρονται γι' αὐτὴ τὴ συνειδητοποίηση. Οἱ 
προσωπικὲς συγκλίσεις καὶ ἡ συλλογικὴ ὡρίμανση τῶν 
συνειδητοποιήσεων εἶναι τὸ οὐτοπικὸ καὶ ἀνέφικτο.

β. Σίγουρα, ἡ ἐπίγνωση τοῦ πολιτισμοῦ τῆς ἑλληνικότητας στὸν 
τόπο μας σήμερα δὲν εἶναι αὐτὴ ποὺ ἦταν πρὶν ἀπὸ τριάντα 
χρόνια. Ἔχει γίνει σοβαρὴ δουλειὰ καὶ στὸν τομέα τῆς 



μουσικῆς μας παράδοσης, καὶ στὴν ἔρευνα καὶ μελέτη τῆς 
πατερικῆς γραμματείας, καὶ στὴ συστηματικὴ σκέψη, καὶ στὴ 
σπουδὴ τῆς ὀρθόδοξης λατρείας καὶ τέχνης. Ὑπάρχει 
ἀνθρώπινο δυναμικὸ ποὺ θὰ μποροῦσε νὰ στελεχώσει 
τουλάχιστον τὸν ἀναπροσανατολισμὸ τῆς ἐκπαίδευσης σὲ 
ἐπίπεδο σχεδιασμοῦ δομῶν καὶ θεσμῶν, ἀναλυτικῶν 
προγραμμάτων, διδακτικῶν βιβλίων. Μὲ στόχο νὰ ἀρχίσει 
τώρα, ἀπὸ τὸ δημοτικὸ σχολειό, ἕνα μακροπρόθεσμο 
«πρόγραμμα σύγκλισης» μὲ τὶς ἐπιταγὲς τοῦ ἐκσυγχρονισμοῦ 
μέσα ἀπὸ τὸν ἐξελληνισμό μας. Ἀλλὰ ποιός πολιτικὸς θὰ 
τολμήσει ποτὲ νὰ ἀξιοποιήσει αὐτὸ τὸ δυναμικὸ ἢ ἔστω νὰ 
ἀρθρώσει μιὰ τέτοια ἐκπαιδευτικὴ πρόταση; Τὸν περιμένει 
ὀρυμαγδὸς κατασυκοφάντησης καὶ χλευασμοῦ ποὺ θὰ 
σημαίνει καὶ τὴν πολιτική του καταδίκη.

 
 
Στὰ τελευταῖα εἴκοσι χρόνια, σὲ ἐπίπεδο κρατικῆς πολιτικῆς, ἔγινε
πολιτιστικὴ καταστροφὴ μὲ συνέπειες τρομακτικὲς γιὰ τὴ 
στρατηγικὴ σημασία τῆς Ἑλλάδας στὴ νέα διεθνὴ τάξη 
πραγμάτων. Καταστροφὴ ἀσύγκριτα τραγικότερη ἀπὸ τὴ 
μικρασιατική. Ἔστω κι ἂν συνειδητοποιοῦμε σήμερα ὅτι ἡ πορεία 
τοῦ ἐκσυγχρονισμοῦ μας εἶναι μονόδρομος ποὺ περνάει μόνο 
μέσα ἀπὸ τὸν ἐνεργητικὸ ἐξελληνισμό μας, εἶναι πολὺ ἀργὰ γιὰ 
νὰ συγκροτηθεῖ αὐτὴ ἡ ἐπίγνωση σὲ πολιτικὸ πρόγραμμα.
 Ἡ Ἑλλάδα ἔχει τελειώσει. Finis Graeciae. Τουλάχιστον νὰ 
περισωθεῖ μιὰ «μαγιὰ» περιθωριακῶν μαρτύρων τῆς χαμένης 
ἑλληνικότητας.

2.7.1995

Ἡ μεταφυσικὴ τοῦ παραλόγου
 
ΙΣΩΣ, ΣΕ ΛΙΓΑ ΧΡΟΝΙΑ, ἑκατομμύρια τηλεθεατὲς σὲ ὅλο τὸν 
κόσμο, βυθισμένοι τὸ βράδυ στὶς ἀναπαυτικὲς πολυθρόνες τους, νὰ 
παρακολουθοῦν ταινίες ἀμερικανικῆς μεταμέλειας γιὰ τὰ ὅσα 



συμβαίνουν στὴ Σερβία σήμερα. Ὅπως παρακολουθοῦμε τώρα 
ταινίες αὐτοκριτικῆς τῶν Ἀμερικανῶν γιὰ τὸν «βρώμικο πόλεμο» 
στὸ Βιετνάμ.
 Φρίττουν οἱ λαοὶ τῆς Δύσης στὴ μνήμη τῆς παρανοϊκῆς ρητορείας 
τοῦ Χίτλερ γιὰ τὴν ἀνάγκη «ζωτικοῦ χώρου» ποὺ ἡ Γερμανία 
αὐθαίρετα ἀπαιτοῦσε μὲ τὴν κτηνώδη δύναμη τῶν ὅπλων. Ὅμως 
ἀκοῦν ἀπαθέστατοι σήμερα τὸν πρόεδρο Κλίντον ἢ τὸν γενικὸ 
γραμματέα τοῦ ΝΑΤΟ —διακεκριμένον σὲ μουσικὴ καλλιέργεια— 
κ. Κλάες σὲ μιὰν ἐξίσου παρανοϊκὴ ἐπιχειρηματολογία περὶ 
«μαστιγίου καὶ καρότου», γιὰ νὰ δικαιολογηθεῖ ἡ πολιτικὴ 
αὐθαιρεσία παρέμβασης τῆς τρομακτικῆς πολεμικῆς μηχανῆς τοῦ 
ΝΑΤΟ στὴ Βοσνία.
 Καὶ ὅπως στὴ δεκαετία τοῦ '30 οἱ δυτικὲς κοινωνίες 
παρακολουθοῦσαν μὲ μακάρια ἀταραξία τὴν οἰκοδόμηση τοῦ 
ναζιστικοῦ ἐφιάλτη (ἂν δὲν τὸν ἐνίσχυαν, σὰν ἀντέρεισμα στὴν 
κομμουνιστικὴ ἀπειλή), ἔτσι καὶ σήμερα κλείνουν τὰ μάτια στὸν 
ἐξοπλισμὸ ἀπὸ τοὺς Γερμανοὺς τοῦ φασιστικοῦ καθεστῶτος τῆς 
Κροατίας. Ἐνθαρρύνουν ἀπροκάλυπτα τὸν ὁλοκληρωτισμὸ τῆς 
στρατοκρατίας στὴν Τουρκία, ὑποθάλπουν τὶς βλέψεις της γιὰ 
μουσουλμανικὸ «Ἄξονα» στὰ Βαλκάνια (Βοσνία - Ἀλβανία - 
Σκόπια), σιωποῦν ἀναίσχυντα γιὰ τὴ γενοκτονία τῶν Κούρδων, 
τὴν κατάληψη καὶ κατοχὴ τῆς Κύπρου.
 Πολιτισμὸς τῆς «προόδου», τῶν «δικαιωμάτων τοῦ ἀτόμου», τῆς 
«φιλελεύθερης δημοκρατίας»: Οἱ κραυγαλέες ἀντιφάσεις του 
ἀχρηστεύουν κάθε δυνατότητα πολιτικῆς ἀνάλυσης καὶ ἱστορικῆς 
κριτικῆς. Ἡ λογικὴ —ratio recta: ποὺ λάτρεψε ἡ Δύση— δὲν 
ἰσχύει. Κανονιστικὲς ἀρχὲς ἠθικῆς καὶ ἀνθρωπιᾶς —ὁ οὑμανισμὸς 
καὶ ὁ φιλελευθερισμός: καύχημα τῆς Εὐρώπης— δὲν 
λογαριάζονται. Ἀκόμα καὶ ἡ λογικὴ τοῦ συμφέροντος μοιάζει νὰ 
σκοτίζεται ἀπὸ μιὰν ἄλογη ἐμπάθεια. Τὰ ἐρωτήματα ποὺ γεννάει 
τὸ ἐγκληματικὸ στὴ Σερβία ἐνέργημα κομίζουν πρόκληση 
μεταφυσική, ὑποχρεώνουν τὴν κριτικὴ σκέψη νὰ ὑπερβεῖ καὶ τὴν 
ἀνθρωπολογικὴ ἀνάλυση: Πῶς γίνεται ἡ ἀποθέωση τῆς νοητικῆς 
ἱκανότητας νὰ ἀχρηστεύει τὴ λογική; Ποιά γνωστικὴ δυνατότητα 
μπορεῖ νὰ φωτίσει ἐπιτέλους τὴ διαφορὰ τῆς ἀλήθειας ἀπὸ τὸ 



ψέμα; Τί μπορεῖ νὰ ἀναχαιτίσει τὴν ἀνθρώπινη ἐμπάθεια καὶ τὴν 
κτηνώδη αὐθαιρεσία τῆς ἰσχύος, ποιό τελικὰ μπορεῖ νὰ εἶναι τὸ 
νόημα τῆς Ἱστορίας, ἡ δικαίωση τῆς ἐφήμερης στὸν κόσμο 
προσωπικῆς μας ὕπαρξης;
 Στὴ συγκεκριμένη σήμερα συγκυρία, ἡ μεταφυσικὴ πρόκληση τῆς 
παρανοϊκῆς φαινομενολογίας ὀξύνεται μὲ τὴ διαφαινόμενη 
θρησκευτικὴ σκοπιμότητα στὴν ἐπιχειρούμενη —μὲ 
αἱματοκύλισμα λαῶν— ἐπιβολὴ «νέας τάξης πραγμάτων». Ἡ 
μόνη εὐκρινὴς λογικὴ γιὰ τὰ τεκταινόμενα στὰ Βαλκάνια εἶναι ἡ 
σιωπὴ τοῦ Βατικανοῦ. Σιωπὴ πολυσήμαντη μπροστὰ στὴ σφαγή, 
ἀφοῦ προηγήθηκαν ἐπανειλημμένα καταδίκη τῶν Σέρβων καὶ 
δικαίωση Κροατῶν καὶ μουσουλμάνων ἀπὸ τὴν ἁγιότητά του, τὸν 
ποντίφηκα τῆς Ρώμης. Γιὰ πολλοστὴ φορὰ ἡ Δύση διδάσκεται ἀπὸ 
τὸ Βατικανὸ τὴν ἔμπρακτη συνέπεια ἀποθέωσης τῆς λογικῆς: τὴν 
ἀρχὴ ὅτι «ὁ σκοπὸς ἁγιάζει τὰ μέσα».
 Διερωτηθήκαμε ἄραγε ποτὲ γιατί ὁ κορυφαῖος προφήτης τῆς 
νεωτερικότητας, ὁ Ντοστογιέφσκι, μὲ συχνὲς ἐπαναλήψεις στὰ 
μεγάλα του μυθιστορήματα καὶ μὲ γλώσσα ποὺ θὰ τὴ 
δικαιολογούσαμε σήμερα μόνο σὲ φανατισμένους 
«φονταμενταλιστές», ἐπανέρχεται σταθερὰ στὴν ἴδια καταγγελία: 
«Ὁ ρωμαϊκὸς καθολικισμὸς δὲν εἶναι πιὰ χριστιανισμὸς [...]. Ὁ 
καθολικισμὸς εἶναι πίστη μὴ χριστιανικὴ [...]. Ἡ Ρώμη ἀνακήρυξε 
ἕναν Χριστὸ ποὺ ὑπέκυψε στὸν τρίτο πειρασμό: ἕναν Χριστὸ ποὺ 
δὲν μπορεῖ νὰ ἐπιβληθεῖ χωρὶς τὴν ἐπίγεια βασιλεία [...]. Ὁ 
πάπας κάθισε σὲ γήινο θρόνο καὶ πῆρε τὸ ξίφος στὰ χέρια του 
[...]. Ὅλα, ὅλα τὰ προδώσανε γιὰ νὰ κερδίσουν τὴ γήινη ἐξουσία 
[...]. Εἶναι τὸ ἴδιο σὰν νὰ κηρύττει ὁ καθολικισμὸς τὸν Ἀντίχριστο, 
κι αὐτὸ εἶναι ποὺ κατάστρεψε τὴ Δύση».
 Ἡ Δύση καμώνεται πὼς θαυμάζει τὸν Ντοστογιέφσκι, ἀλλὰ 
προσπερνάει ἀμήχανη αὐτὸν τὸν ἀδυσώπητο λόγο — τὸν 
λογαριάζει σὰν ἠθογραφικὸ δῆθεν στοιχεῖο τῆς ρώσικης 
ψυχολογίας, σὰν σχῆμα ὑπερβολῆς στὸ στόμα μυθιστορηματικῶν 
ἡρώων. Δὲν θέλει νὰ δεῖ ὅτι πρόκειται ὄχι γιὰ παρεκβατικὴ 
κριτικὴ ἢ γιὰ «ὁμολογιακὴ» ἀντιπαράθεση, ἀλλὰ γιὰ τὸν ἄξονα 
ποὺ ἀρθρώνει τὴ σύνολη θεματικὴ τῶν ἔργων τοῦ Ντοστογιέφσκι: 



τὴν τομὴ ἀποκάλυψης τοῦ ἀδιεξόδου ποὺ ὑπονομεύει τὰ 
θαυμαστὰ ἐπιτεύγματα πολιτισμοῦ τῆς Δύσης.
 Οἱ στρατηγοὶ τοῦ ΝΑΤΟ, ὁ Κλίντον καὶ ὁ Κλάες, ὁ Κὸλ καὶ ὁ 
Σιράκ: κρίκοι στὴ συνεπέστατη διαδοχὴ τῆς «λογικῆς» ποὺ 
ξεκινάει ἀπὸ τὸν Μέγα Ἱεροεξεταστὴ καὶ κορυφώνεται στὸ 
Ἄουσβιτς καὶ στὴ Χιροσίμα.

13.9.1995

Ρουμανία, ἐμπειρία ἐλπίδας
 
Ο ΙΟΝ ΕΙΝΑΙ ΣΗΜΕΡΑ εἴκοσι ἕξι χρονῶν. Στὰ γεγονότα τοῦ '89, 
λίγες μέρες μετὰ τὴν πτώση καὶ τὸν τουφεκισμὸ τοῦ 
Τσαουσέσκου, πρωτοστατοῦσε στὸ φοιτητικὸ πανηγύρι κάθε 
βράδυ στὴν Πιάτσα Οὐνιβερσιτέτσι. Μόλις τέλειωναν οἱ δουλειές, 
ὅλο τὸ Βουκουρέστι μαζευόταν σὲ αὐτὴ τὴν πλατεία. Δυόμισι 
ὁλόκληρους μῆνες, κάθε βράδυ. Οἱ φοιτητὲς εἶχαν στήσει 
πέτρινους σταυροὺς στὴ μέση τῆς πλατείας, ἐκεῖ ποὺ οἱ σφαῖρες 
θέρισαν τοὺς φίλους, τὰ ἀδέλφια τους. Ἀπὸ τὸ μπαλκόνι μὲ 
μεγάφωνα ζητοῦσαν ἀπὸ τὸν λαὸ νὰ συνεχίσει τὴν ἀγρύπνια του. 
Καὶ ὁ λαὸς μὲ τὴν κραυγή του, τὰ τραγούδια του, τοὺς χορούς 
του, κάθε νύχτα, στήριζε τὴ φοιτητικὴ ἐξέγερση.

Ὅταν ἦρθε ἡ σειρά του νὰ εἶναι ὁ ρήτορας τῆς βραδιᾶς, ὁ Ἰὸν 
ἄρχισε νὰ μιλάει μὲ τρόπο ποὺ ἔκανε τὸ πλῆθος νὰ ριγήσει. 
Ἔβαλε τὴν ψυχή του στὰ λόγια του, στὰ ἐρωτήματά του: Ἂν πῆγε 
χαμένο τὸ αἷμα ποὺ χύθηκε, ποιός ἐλέγχει τὴν ἐξέγερση, σὲ 
ποιούς συνεργάτες τοῦ τυράννου ἔχει περάσει ἡ ἐξουσία, γιατί 
στὴν παντοδύναμη μυστικὴ ἀστυνομία δὲν ἀλλάζει τίποτα. Καὶ 
τότε κάποιοι ἅρπαξαν τὸ μικρόφωνο ἀπὸ τὸν Ἰόν, τὸν ἔσυραν 
μακριὰ ἀπὸ τὸ μπαλκόνι, ἄλλος, ἠπιότερος ὁμιλητὴς ἀνέλαβε νὰ 
συνεχίσει. Ἡ κραυγὴ τοῦ παιδιοῦ ἔμεινε μετέωρη μέσα στὴ νύχτα, 
ὁ ξάγρυπνος λαὸς κατάλαβε ὅτι τὰ ὅρια τῶν ἐλπίδων ἦταν σαφῶς 
ἐλεγχόμενα. Τὴν ἄλλη μέρα οἱ καθηγητὲς τῆς Σχολῆς ὅπου 
φοιτοῦσε ὁ Ἰὸν ἔστησαν δικαστήριο, τὸν καταδίκασαν σὲ 
ἀποπομπὴ ἀπὸ κάθε ρουμανικὸ πανεπιστήμιο.



 Γνώρισα τὸν Ἰὸν στὸ «Μουσεῖο τοῦ χωρικοῦ» τὴν περασμένη 
ἑβδομάδα στὸ Βουκουρέστι. Στὸ κτίριο στεγαζόταν ὣς τὸ '89 τὸ 
μουσεῖο Ἱστορίας τοῦ Κομμουνιστικοῦ Κόμματος. Στὴν πρόσοψη 
ἄφησαν ἄθικτη μιὰ πελώρια «κὶτς» τοιχογραφία «σοσιαλιστικοῦ 
ρεαλισμοῦ», ἀλλὰ μετέφεραν καὶ ἔστησαν μπροστά της ὁλόκληρη 
μιὰ παλιὰ ξύλινη ἐκκλησία ρουμάνικου χωριοῦ. Ἔτσι, γιὰ νὰ 
θυμίζει ὅτι τὸ κάλλος τῆς χειροποίητης ἐκκλησιᾶς ἐπέζησε στὴν 
καταιγίδα τῆς ἀσχήμιας καὶ τῆς βαρβαρότητας. Στοὺς χώρους τοῦ 
μουσείου ἐκτίθεται τώρα ἡ λαϊκὴ τέχνη τῶν χωρικῶν τῆς 
Ρουμανίας, μὲ τὴ σφραγίδα τῆς ζωγραφικῆς ἰδιοφυΐας τοῦ 
διευθυντῆ τοῦ μουσείου Χόρια Μπέρνεα. Δὲν ἔχω ξαναδεῖ ἔκθεση 
ἀποσπασματικῶν ἀντικειμένων ποὺ νὰ συνθέτει τὰ ἐκθέματα σὲ 
ἑνότητα ζωγραφικῆς δημιουργίας. Τὰ ἐκθέματα ἐναλλάσσονται 
περιοδικὰ μὲ καινούργιον κάθε φορὰ θεματικὸ ἄξονα. Αὐτὸν τὸν 
καιρὸ θεματικὸς ἄξονας εἶναι ὁ σταυρός: στὶς λαϊκὲς φορεσιές, 
στὰ ἀγροτικὰ ἐργαλεῖα, στὰ οἰκιακὰ σκεύη, στὴ λαϊκὴ 
ἀρχιτεκτονική. Τὸ ἐκπληκτικὸ ταλέντο τοῦ Μπέρνεα πλάθει μὲ τὰ 
ἀντικείμενα τὸν χῶρο, ὅπως θὰ συγκροτοῦσε ἕναν πίνακα.
 Ἦταν ἀπόγευμα καὶ ὁ Μπέρνεα εἶχε καλέσει κάποιους 
καλλιτέχνες, συγγραφεῖς καὶ ποιητὲς νὰ γνωριστοῦμε καὶ νὰ 
συζητήσουμε. Φανταζόμουν μιὰ μικρὴ συντροφιά, καὶ βρέθηκα στὸ 
ἀμφιθέατρο τοῦ μουσείου μπροστὰ σὲ σύναξη τουλάχιστον 
+εξήντα ἀνθρώπων. Φυσιογνωμίες εὐγενικές, μὲ τὴ σφραγίδα τῆς 
ὀδύνης καὶ τῆς φτώχειας ποὺ βασανίζει αὐτὸν τὸν ἀρχοντικὸ λαό. 
Ὅπως καὶ στὴ Ρωσία σήμερα, ἡ πρώην νομενκλατούρα τοῦ 
κόμματος πλουτίζει ἀσκώντας μιὰν ἀσύστολη παραοικονομία, ἐνῶ 
ὁ λαὸς πένεται κυριολεκτικά. Ποιά δυναμικὴ πολιτισμοῦ μπορεῖ 
νὰ ἀντιταχθεῖ στὸν μαρασμὸ τῆς πίκρας γιὰ τὴν κομμουνιστικὴ 
κτηνωδία σαράντα πέντε χρόνων, νὰ ξαναδώσει νεῦρο ζωῆς καὶ 
ἐλπίδας στὸν μαρτυρικὸ λαὸ τῆς Ρουμανίας; Ὁ πολιτισμὸς τῆς 
Ὀρθοδοξίας, αὐτὸς εἶναι ἡ λαϊκή μας σάρκα, μοῦ ἀπαντοῦσαν οἱ 
συναγμένοι στὸ μουσεῖο ἐπώνυμοι δημιουργοί. Μὲ στήριζαν ἀντὶ 
νὰ τοὺς στηρίζω.
 Ξαναεῖδα τὸν Ἰὸν τὴν ἄλλη μέρα, λίγο προτοῦ ἀνέβω στὸ βῆμα, 
στὴ μεγάλη αἴθουσα τελετῶν τοῦ πανεπιστημίου, καλεσμένος τῶν 



φοιτητῶν. Πῶς μπορεῖ ἡ ὀρθόδοξη νοηματοδότηση τῆς ζωῆς νὰ 
ἀρθρωθεῖ σὲ πολιτικὸ λόγο σήμερα; ρωτοῦσε ὁ Ἰόν. Ἡ αἴθουσα 
κατάμεστη, καθισμένοι καὶ ὄρθιοι οἱ φοιτητὲς στοὺς ἐξῶστες, στὶς 
σκάλες, στοὺς διαδρόμους. Μίλησα τρία τέταρτα, ἀκολούθησε 
συζήτηση μὲ αὐτὸ τὸ πλῆθος ἄλλη μιάμιση ὥρα. Τὸ θέμα μου 
ἦταν γιὰ τὴν κρίση τῆς φιλοσοφίας στὴ νεωτερικότητα, ἀλλὰ οἱ 
ἐρωτήσεις γυρνοῦσαν συνεχῶς στὴν πολιτιστικὴ δυναμικὴ τῆς 
ὀρθόδοξης Παράδοσης σήμερα. Στὸ τέλος οἱ ἐπικεφαλῆς τῶν 
φοιτητῶν ἔδωσαν τὸ σύνθημα καὶ ὅλο ἐκεῖνο τὸ πλῆθος ἄρχισε νὰ 
ψέλνει σὰν βροντὴ ἰαχῆς τὸ Χριστὸς Ἀνέστη!
 «Νὰ ἤξερες τί σημαίνει γιὰ μᾶς ἡ Ἑλλάδα σήμερα, ποιόν ἡγετικὸ 
ρόλο περιμένουμε νὰ ἀναλάβει στὰ Βαλκάνια», μοῦ σχολίαζε τὴν 
ἄλλη μέρα στὸ ἀτελιέ του ὁ Σορὶν Ντουμιτρέσκου, ζωγράφος, 
γκαλερίστας καὶ ἐκδότης. Σὲ σειρὰ μεγάλων πινάκων ἀναπαράγει
ἐδῶ καὶ χρόνια μιὰ λεπτομέρεια εἰκόνας ἀπὸ τὸ Βυζαντινὸ 
Μουσεῖο Ἀθηνῶν: μόνο τὸ χέρι Ἀρχαγγέλου ποὺ κρατάει δόρυ. 
«Βλέπεις, κρατάει χωρὶς νὰ κατέχει ἢ νὰ ἐξουσιάζει, ἀγκαλιάζει, 
δὲν κυριαρχεῖ». Τὰ δάχτυλα τοῦ Ἀρχαγγέλου πλέκονται σὰν 
λαιμοὶ κύκνων σὲ ἐρωτικὴ περίπτυξη.
 Γιὰ τοὺς πολιτικοὺς στὴν Ἑλλάδα, Σορίν, ἡ Ὀρθοδοξία εἶναι μόνο 
ἐθνικιστικὴ ρητορεία. Ὅσο γιὰ τὴ διανόηση, ἐπιμένει σὲ ἕναν 
ξεπλυμένο ἀριστερισμό, διεθνιστικὸ καὶ ἄπατρι. Δὲν καταλαβαίνει 
τίποτα ἀπὸ τὴ γλώσσα ποὺ μιλοῦν τὰ δάχτυλα τοῦ Ἀρχαγγέλου.
 Ἔχω ἄδικο;

24.5.1995

 



Β´  ΠΕΡΙ ΤΑ ΕΓΧΩΡΙΑ

Οἰκονομία καὶ ρεαλισμὸς
 
ΑΝΑΚΑΜΨΗ ΤΗΣ ΟΙΚΟΝΟΜΙΑΣ, ναί. Εἶναι ζωτικό, καίριο 
πρόβλημα. Κρίνει ὄχι μόνο τὴν ἀτομικὴ καὶ συλλογική μας εὐζωία,
ἀλλὰ καὶ τὴν ἰσχύ, τὴν ἀσφάλεια, τὸ κύρος τῆς Ἑλλάδας.
 Τὸ λάθος εἶναι νὰ ἀπομονώνουμε καὶ νὰ αὐτονομοῦμε τὸ 
πρόβλημα τῆς οἰκονομίας. Λάθος, ὄχι γιὰ λόγους ἠθικῶν 
ἱεραρχήσεων. Γιὰ λόγους πρωτίστως κοινωνικοῦ καὶ πολιτικοῦ 
ρεαλισμοῦ. Ἡ οἰκονομία πάντοτε παρακολουθεῖ καὶ ἀντανακλᾶ 
ἄλλες κοινωνικὲς κατακτήσεις, ποὺ ἂν δὲν κατορθωθοῦν κάθε 
προσπάθεια στὸν παραγωγικὸ καὶ ἀναπτυξιακὸ τομέα 
ἀποδείχνεται σισύφεια.
 Τὸ ἐπίπεδο τῆς παιδείας, τῆς καλλιέργειας τῶν ἀνθρώπων, ἡ 
νοηματοδότηση τῆς καθημερινότητας, ἡ διαβάθμιση 
προτεραιοτήτων στὶς ἀνάγκες μας εἶναι ἡ βάση ποὺ κρίνει καὶ τὴν 
οἰκονομικὴ ἀνάπτυξη. Ἂν ἐπιδιώκουμε ἀνθηρὴ οἰκονομία μόνο γιὰ
τὴν καταναλωτική μας ἀπόλαυση, εἶναι στὴν πράξη 
ἀποδεδειγμένο πὼς καὶ τὸν οἰκονομικὸ αὐτοσκοπὸ τὸν χτίζουμε 
στὴν ἄμμο, ἀλλὰ καὶ τὴ συλλογική μας ἐπιβίωση καὶ ἀξιοπρέπεια 
τὴν παίζουμε στὰ ζάρια.
 Ζοῦμε σὲ ἕναν κόσμο καὶ σὲ μιὰ ἐποχὴ ὅπου ἡμίμετρα δὲν 
χωρᾶνε. Δὲν γίνεται νὰ λέμε: Ἂς πετύχουμε τὴν οἰκονομικὴ 
ἀνάκαμψη, καὶ ὕστερα βλέπουμε γιὰ ποιότητα ζωῆς καὶ 
πολιτισμὸ καὶ διεθνὲς κύρος. Ἡ διπλανή μας Τουρκία δὲν 
ἐνδιαφέρεται οὔτε γιὰ ποιότητα ζωῆς τοῦ λαοῦ της, οὔτε γιὰ 
πολιτισμό. Ἔχει κάνει ὅμως τὶς δικές της ἱεραρχήσεις ἀναγκῶν, 
θυσιάζει τὴν καταναλωτικὴ εὐζωία μόνο γιὰ λόγους διεθνοῦς 
ἰσχύος καὶ ἐπιβολῆς — γιατὶ πιστεύει ὅτι μόνον ἔτσι θὰ επιβιώσει 
ἱστορικά. Χώρα μὲ πληθωρισμὸ τῆς τάξεως τοῦ 100% —ὅπου 
χρειάζεσαι κάποιες δεκάδες χιλιάδων λιρῶν γιὰ ἕνα 
γραμματόσημο— κι ὅμως τὰ κτίρια τῶν πρεσβειῶν τῆς Τουρκίας 
σὲ ὅλο τὸν κόσμο, ἡ πολυτέλειά τους, ἡ στελέχωσή τους, τὰ ποσὰ 



ποὺ διατίθενται γιὰ τοὺς σκοποὺς τῆς τουρκικῆς ἐξωτερικῆς 
πολιτικῆς σὲ ἀφήνουν κυριολεκτικὰ ἐνεό.
 Δὲν λέω νὰ μιμηθοῦμε τὴν Τουρκία. Λέω νὰ ὀργανώσουμε τὶς 
δικές μας προτεραιότητες ἀναγκῶν, νὰ λυτρωθοῦμε ἀπὸ τὴ 
μυωπικὴ μονοτροπία ποὺ βλέπει σὰν ἐθνικό μας πρόβλημα μόνο 
τὰ οἰκονομικὰ ἀδιέξοδα. Ἡ λογικὴ τῆς κοντόφθαλμης 
προσπάθειας νὰ καλύψουμε ἐπείγουσες οἰκονομικὲς ἀνάγκες 
ἀδιαφορώντας γιὰ μακροπρόθεσμους κοινωνικοὺς στόχους δὲν 
λειτουργεῖ. Ἂν ἀγνοηθεῖ τὸ αἴτημα γιὰ ποιότητα ζωῆς, γιὰ τὴν 
προτεραιότητα τῆς κοινωνίας τῶν πολιτῶν —τὸ αἴτημα τῆς 
εὐτυχίας καὶ χαρᾶς τῶν ἀνθρώπων— ἔστω καὶ μὲ καταναλωτικὴ 
πλησμονή, θὰ εἶναι ὁ ἱστορικὸς ἀφανισμός μας.
 
 
Ὅσο κι ἂν μοιάζει ὑπερφίαλο, μιὰ χώρα μικρή, φτωχὴ καὶ 
ἀνοργάνωτη σὰν τὴν Ἑλλάδα μπορεῖ νὰ ἀποφύγει λάθη ποὺ 
βυθίζουν σήμερα σὲ κοινωνικὸ ἀδιέξοδο χῶρες πλούσιες καὶ 
ἄψογα ὀργανωμένες. Διαθέτουμε ἀκόμα τὸ ἐκπληκτικὸ προσὸν 
ἱστορικῶν ἐθισμῶν καὶ ἑνὸς ἀνθρώπινου ψυχισμοῦ ποὺ 
ἀντιστέκεται σθεναρὰ στὸν ἀνατριχιαστικὸ νεοβαρβαρισμὸ τῆς 
παραγωγικῆς νεύρωσης. Θὰ μπορούσαμε ποτὲ —καὶ θὰ θέλαμε— 
νὰ μεταμορφωθοῦμε σὲ Ἰάπωνες; Νὰ ὑποτάξουμε τὰ προσωπικά 
μας ὄνειρα, τὸ νόημα τῆς καθημερινότητάς μας, τὶς διακοπές μας, 
τὶς εὐαισθησίες καὶ φιλοδοξίες μας σὲ μόνη τὴ μηχανοργάνωση 
τῆς παραγωγικῆς ἀποτελεσματικότητας; Θὰ ἦταν γιὰ μᾶς 
καταδίκη χειρότερη καὶ ἀπὸ τὴν πιὸ ἐφιαλτικὴ ὑποδούλωση.
 Νὰ καταλάβουν κάποτε οἱ πολιτικοί μας τὰ αὐτονόητα καὶ 
στοιχειώδη: Εἶναι ἀτελέσφορο καὶ ἀ-νόητο νὰ πιθηκίζουν τὸν μὲ 
κάθε θυσία «ἐκσυγχρονισμὸ» καὶ τὴν δῆθεν «ἀνάπτυξη». Δὲν 
μποροῦμε οἱ Ἕλληνες νὰ ζήσουμε —οὔτε καὶ νὰ πλουτίσουμε μᾶς 
ἐνδιαφέρει— δίχως προτεραιότητα τῆς χαρᾶς στὴ ζωή, δίχως 
ἀμεσότητα προσωπικῶν σχέσεων, δίχως δημιουργικὴ πρωτοβουλία 
καὶ ἀνάδειξη τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας. Ἂν ἀπὸ θαῦμα 
πετυχαίναμε ἀμέσως αὔριο τὰ ἐπιτεύγματα τῆς οἰκονομίας τῶν 
Γερμανῶν ἢ τῶν Ἰαπώνων μὲ τίμημα τὸν δικό τους τρόπο τοῦ 



βίου, θὰ ἦταν γιὰ μᾶς σωστὸς ἐφιάλτης.
 Δίχως τὸ πολὺ εὐρύτερο ὅραμα μιᾶς πρότασης πολιτισμοῦ ποὺ 
νὰ ἐνδιαφέρει πανανθρώπινα, ἡ Ἑλλάδα δὲν μπορεῖ νὰ ἐπιβιώσει. 
Οὔτε κὰν στὸν τομέα τῆς οἰκονομίας, ποὺ τόσο ἐνδιαφέρει τοὺς 
πολιτικούς. Ἀλλὰ ἔχουμε φτάσει στὸ σημεῖο ἀκόμα καὶ τὸ νόημα 
τῶν λέξεων «πρόταση πολιτισμοῦ» νὰ τὸ θεωροῦμε ἐθνικιστικὸ 
ἰδεολόγημα ἢ ἀφηρημένη ρητορεία. Δὲν καταλαβαίνουμε ὅτι εἶναι 
ἡ μόνη ρεαλιστικὴ πολιτικὴ ποὺ μᾶς ἀπομένει.
 
Εἶναι τραγικό, κι ὅμως ἐμφανίζουμε ἀκόμα σήμερα καταναλωτικὴ 
βουλιμία Ἀλβανῶν ἢ τριτοκοσμικῶν, ἐνῶ ἀπολαμβάνουμε 
δεκαετίες τώρα ἐπίπεδο εὐζωίας καθόλου εὐκαταφρόνητο. Πότε 
ἐπιτέλους θὰ σοβαρευτοῦμε, νὰ προγραμματίσουμε σταθερὲς 
βάσεις ἐθνικῆς ἐπιβίωσης, νὰ σχεδιάσουμε μακροπρόθεσμα τὴν 
ποιότητα τῆς ζωῆς τῆς δικῆς μας καὶ τῶν παιδιῶν μας, νὰ 
γνοιαστοῦμε ἔμπρακτα γιὰ τὴ συλλογική μας ἀξιοπρέπεια καὶ τὴ 
δυναμικὴ πολιτιστική μας παρουσία;
 Κομματικὰ προγράμματα μὲ τέτοιες προτάσεις περιμένουμε. 
Ἀερολογίες ἀχειρανθρώπων δὲν μᾶς ἐνδιαφέρουν.

12.4.1995

Δίχως λογικὴ ἐπικοινωνίας
 
ΠΡΟΣΩΠΙΚΕΣ ΣΧΕΣΕΙΣ - ἐγχώρια πολιτικὴ - διεθνεῖς 
ἀντιπαραθέσεις: Ἐπίπεδα ἢ κλιμακώσεις διανθρώπινης 
ἐπικοινωνίας, ποὺ ὅσο διευρύνεται τόσο καὶ ἀχρηστεύονται οἱ 
κώδικες τῆς λογικῆς. Στὴ σύζυγό του, στὰ παιδιά του ἢ καὶ στὴν 
κυβέρνησή του ὁ ὅποιος κύριος Κίνκελ ἢ κύριος Ζιπὲ πιθανὸ νὰ 
διστάζει ἀκόμα προκειμένου νὰ δικαιολογήσει τὴ γενοκτονία τῶν 
Κούρδων σὰν ἄμυνα τῆς Τουρκίας ἀπέναντι στὴν «τρομοκρατία». 
Στὶς διπλωματικὲς δηλώσεις δὲν ὑπάρχει δισταγμὸς οὔτε φραγμὸς 
ὀρθολογικῆς συνέπειας.
 Ὅμως ἡ τηλεοπτικὴ εἰκόνα καθημερινὰ διαπλέκει τὰ ἐπίπεδα, 
μᾶς τρέφει ὅλους μὲ ἐθισμοὺς ἀχρήστευσης κάθε λογικῆς τῆς 



ἐπικοινωνίας. Ὁ παραλογισμός, ἡ ἀσυνεννοησία, ἡ σύγχυση τῶν 
γλωσσῶν, τόσο στὸν διεθνὴ στίβο ὅσο καὶ στὴν ἐγχώρια πολιτικὴ 
ἀγορά, εἶναι ἡ καθημερινή μας ἐκπαίδευση στὶς μεταξὺ τῶν 
ἀνθρώπων σχέσεις. Ἡ λογικὴ καὶ ἡ γλώσσα τῶν κομματικῶν 
ἀνακοινώσεων, τῶν ἀπαντήσεων τοῦ κυβερνητικοῦ ἐκπροσώπου, 
τῶν συνδικαλιστικῶν διεκδικήσεων, μᾶς ὑποβάλλουν 
«ἀνεπαισθήτως» τρόπο καθημερινῆς συμπεριφορᾶς.
 Μαθητεύουμε ἀδιάλειπτα στὴν προτεραιότητα τοῦ συμφέροντος. 
Διαβρώνονται οἱ ἐθισμοί μας, δημιουργοῦνται ἀντανακλαστικὰ 
ὑποταγῆς τῆς ἴδιας τῆς ἐκφραστικῆς μας στὸ ἑκάστοτε 
σκοπούμενο ὠφέλημα. Ἴσως ὁδεύουμε πρὸς ἕναν ἀνθρωπολογικὸ 
πιὰ τύπο ἀνίκανον νὰ βιώσει τὴ διαφορὰ τῆς προσωπικῆς σχέσης 
ἀπὸ τὴν κομματικὴ ἀντιπαράθεση, τὴ συνδικαλιστικὴ 
διαπραγμάτευση, τὴ διπλωματικὴ κρυψίνοια.
 Πάντως ὁ ἀνθρωπολογικὸς αὐτὸς τύπος ζωντανεύει σχεδὸν κάθε 
βράδυ στὴ μικρή μας ὀθόνη στὰ πρόσωπα τῶν ἐπαγγελματιῶν τῆς 
πολιτικῆς. Ἀδύνατο νὰ συντονιστοῦν σὲ κάποια λογικὴ 
ἐπικοινωνίας, νὰ συγκροτήσουν πραγματικὸ διάλογο, νὰ 
σεβαστοῦν τὴ σημασία τῶν λέξεων. Ἀδύνατο δυὸ συνομιλητὲς μὲ 
διαφορετικὴ κομματικὴ ταυτότητα νὰ συζητήσουν μὲ στοιχειώδη 
λογικὴ συνέπεια ἕνα συγκεκριμένο πρόβλημα. Ἔστω νὰ θέσουν τὸ 
πρόβλημα, νὰ τὸ ἀναλύσουν ἀπὸ τὶς διαφορετικές τους σκοπιές, 
νὰ ἀντιπαραθέσουν τὶς δικές του ὁ καθένας προτάσεις λύσεων. 
Ἀδύνατο. Θὰ γλιστρήσουν ἀμέσως στὸ ἕνα καὶ σταθερὸ πάντα 
ἴδιο μοτίβο κάθε τηλεοπτικῆς τους «συζήτησης»: Ποιός ἔχει 
σήμερα μὲ τὸ μέρος του μεγαλύτερο ἀριθμὸ ψηφοφόρων, ἢ ποιόν 
θὰ δικαιώσει στὶς ἑπόμενες ἐκλογὲς ὁ λαός.
 Δὲν καταλαβαίνουν ὅτι γελοιοποιοῦνται. Καὶ ἂν κάποιος τοὺς τὸ 
πεῖ, δὲν κατανοοῦν οὔτε τὴ λογικὴ οὔτε τὴ γλώσσα τῆς κριτικῆς. 
Κάθε ἐπισήμανση τῆς ἀνικανότητάς τους γιὰ ἀντιμετώπιση 
προβλημάτων, συστηματικὴ ἀνάλυση καὶ διαλεκτικὴ 
ἀντιπαράθεση, τοὺς ἐξοργίζει. Κάθε ἀρνητικὴ πιστοποίηση τὴν 
ἐκλαμβάνουν ὡς ὕβριν.
 
 



Οἱ ἀναλογίες σὲ διεθνὲς καὶ ἐγχώριο ἐπίπεδο χαρακτηριστικές: 
Ποιός εὐρωπαῖος ἢ ἀμερικανὸς πολιτικὸς δέχεται νὰ συζητήσει μὲ 
λογικὴ καὶ μὲ συνέπεια γιὰ τὰ δίκαια τῶν Κούρδων ἢ τῶν 
Σέρβων; Καὶ ποιός ὀπαδὸς τῆς κυβερνητικῆς παράταξης στὴν 
Ἑλλάδα δέχεται ἔστω καὶ ἁπλὴ ἀναφορὰ στὴν πρόκληση τῆς 
πρωθυπουργικῆς στὴν Ἐκάλη βίλας καὶ στὰ ἄτοκα δάνεια 
ὑφισταμένων στὸν προϊστάμενό τους ἰδιοκτήτη τῆς βίλας; Στὰ 
δίκαια τῶν Κούρδων ἢ τῶν Σέρβων ἀντιτάσσεται ἀμέσως ἡ 
ἐτικέτα τῆς «τρομοκρατίας» ἢ τῶν «ὠμοτήτων». Καὶ στὴν 
πρόκληση τῆς βίλας ἡ «ἐπανάληψη τῶν ἀθλιοτήτων τοῦ '89» — 
ὡσὰν νὰ ὑπάρχει νοήμων Ἕλληνας ποὺ νὰ λησμόνησε τὴν ὁριακὴ 
ἐκείνη ἀθώωση καὶ τὸ σκεπτικὸ τῆς μειοψηφίας τοῦ δικαστηρίου, 
σκεπτικὸ ἰσοδύναμο μὲ τὸν πιὸ ἀμείλικτο διασυρμὸ ποὺ μπορεῖ 
νὰ γνωρίσει πολιτικὸς στὴ σταδιοδρομία του.
 
 
Ἀπὸ τὴ «λογικὴ» τῆς διεθνοῦς διπλωματίας (στὸ κουρδικό, στὸ 
σερβικό, στὸ κυπριακὸ πρόβλημα) ὣς τὴ «λογικὴ» τῶν ἐγχώριων 
τηλεοπτικῶν μας συζητήσεων καὶ ὣς τὸν ἐφιαλτικὸ ἐκβιασμὸ τῶν 
τρακτὲρ ποὺ σὰν στρατὸς κατοχῆς καταλύουν τὸ κράτος, δὲν 
ὑπάρχει ἀπόσταση ἢ διαφορά. Καὶ ὁ μὲν παραλογισμὸς στὶς 
διεθνεῖς σχέσεις παραπέμπει σὲ φιλοσοφικὸ πιὰ πρόβλημα 
κατάρρευσης ἑνὸς ὁλόκληρου πολιτιστικοῦ «παραδείγματος». 
Ὅμως μιὰ συγκεκριμένη μικρὴ κοινωνία ποὺ ἀκροβατεῖ στὴν 
κόψη τρομακτικῶν προβλημάτων, πόσο μπορεῖ νὰ ἀντέξει δίχως 
στοιχειώδη κώδικα λογικῆς τῆς ἐπικοινωνίας;
 Ἂν δὲν μποροῦμε νὰ συνεννοηθοῦμε οὔτε καὶ γιὰ τὴν κραυγαλέα 
ἀνεπάρκεια ἑνὸς πρωθυπουργοῦ ποὺ σέρνεται ἐρειπιώδης καὶ 
ἀσθμαίνων, δίχως δυνάμεις ἔστω γιὰ ἄρθρωση προφορικοῦ λόγου, 
πῶς θὰ συνεννοηθοῦμε γιὰ ἐναλλακτικὲς λύσεις; Πῶς θὰ 
καταδείξουμε τὴν ἀνεπάρκεια καὶ τῆς ἀντιπολίτευσης ποὺ 
εὐτελίζεται καθημερινὰ παγιδευμένη στὰ φθαρμένα καὶ 
σπιθαμιαῖα ἀναστήματα τῆς ἐσωκομματικῆς της κουζίνας, ἀνίκανη 
νὰ συνεγείρει κοινωνικὲς δυνάμεις ἀντίστασης στὴν καταστροφικὴ 
κατάρρευση;



 Καὶ τὸ ἀκόμα σημαντικότερο — στὸ ἐπίπεδο τῆς προσωπικῆς 
μας πιὰ ζωῆς: Πῶς θὰ σωθοῦμε ἀπὸ τὴν ἐπίδραση ποὺ ἀσκεῖ 
πάνω μας, στὸν ἴδιο μας τὸν ψυχισμό, ὁ γύρω μας παραλογισμός; 
Πῶς θὰ περισώσουμε προσωπικὲς σχέσεις, ἔντιμο διάλογο, 
γλωσσικὴ ἐπικοινωνία — τὰ πρώτιστα καὶ οὐσιώδη τῆς 
ἀνθρωπιᾶς μας;
 
 
Ὑπαρξιακὴ δοκιμασία κρίσιμη, δοκιμασία νοήματος τῆς ζωῆς μας 
καὶ τῶν στόχων της.

5.4.1995

Ἐχέγγυο ἀνασυγκρότησης
 
ΛΟΓΑΡΙΑΣΤΕ: πόσες δεκαετίες ἔχει νὰ ἐμφανιστεῖ στὴν Ἑλλάδα 
ἕνα γηγενὲς φιλοσοφικὸ βιβλίο ποὺ νὰ πυροδοτήσει γενικευμένο 
ἐνδιαφέρον. Νὰ συζητηθεῖ, νὰ διαβαστεῖ καὶ ἀπὸ μὴ εἰδικούς, νὰ 
περάσει σὲ ξένες γλῶσσες διευρύνοντας τὴν ἐμβέλεια τῶν 
προβληματισμῶν του.
 Ὅση ποίηση ἐξακολουθεῖ περιθωριακὰ νὰ ξεμυτίζει —ἀπὸ τὴ 
γενιὰ ποὺ πρόλαβε νὰ διδαχτεῖ στὸ σχολειὸ τὶς ἀντιστάσεις τῆς 
γλώσσας— δὲν παρηγορεῖ τὴν ἐξαφάνιση διεγερτικοῦ 
φιλοσοφικοῦ λόγου. Στὴν Ἑλλάδα —καὶ ὄχι μόνο— μοιάζει νὰ 
ἔχουν ἀποσβεσθεῖ ἐκεῖνες οἱ ζωτικὲς κοινωνικὲς διεργασίες ποὺ 
παράγουν κριτικὴ σκέψη καὶ συστηματικὴ ἀνάλυση. Ζοῦμε 
ὁλοκληρωτικὰ ὑποταγμένοι στὴν «ἐξωτερικότητα», στὰ στοιχεῖα 
«πληροφόρησης» ποὺ μᾶς κατακλύζουν μὲ τὴν ἀντικειμενικότητα 
τῆς εἰκόνας, τῆς ὀπτικῆς «εἴδησης».
 Ἡ φύση, ἡ Ἱστορία, ἡ κοινωνία, ἡ πολιτικὴ δὲν εἶναι ὁ χῶρος τῆς 
δυναμικῆς τῶν σχέσεων ποὺ συγκροτοῦν τὸ λογικὸ ὑποκείμενο. 
Ὅλα εἶναι «ἐκτὸς» τοῦ ὑποκειμένου, ὅλα στὴν ἀπόσταση τῆς 
ἀντι-κείμενης εἰκόνας. Μοιάζει νὰ μὴν ὑπάρχει πιὰ λογικὸ 
ὑποκείμενο, δέκτης ἀλλὰ καὶ παραγωγὸς λόγου κοινωνίας τῆς 
ζωῆς. Στὴ θέση τοῦ ὑποκειμένου ἕνα «ἑτεροσυνείδητο» ἐγώ, 



παθητικὸς καταναλωτὴς ἀλλότριων ἰδεῶν, ἀπόψεων, πεποιθήσεων, 
ποὺ τοῦ παρέχονται ὡς ἔξωθεν «ἐνημέρωση», ὡς «πληροφορία».
 Σίγουρα ἀπομένει ἕνα ὑποκειμενικὸ ὑπόλοιπο: ἡ ἐξατομίκευση 
τῶν ψυχολογικῶν θωρακίσεων, τῶν ἐνστίκτων τῆς αὐτοσυντήρησης, 
τῆς ἡδονῆς, τῆς κυριαρχίας. Ἀπρόσωπα τὰ ἔνστικτα καὶ ἡ 
ἐξατομίκευσή τους παράγει ἁπλῶς ποσοτικὲς διαφοροποιήσεις 
ἐγωκεντρικῶν ἀπαιτήσεων. Τὸ ἐλάχιστο τοῦ μέσου ὅρου εἶναι ποὺ 
πανικοβάλλει: Ἡ ἀπώλεια τῆς αἴσθησης τοῦ ἱεροῦ, ἡ χαμένη 
αἴσθηση τῆς εὐθύνης.
 Ἡ αἴσθηση τοῦ ἱεροῦ καὶ τῆς εὐθύνης δὲν διδάσκεται, δὲν 
κηρύσσεται. Προκύπτει. Ἀπαιτεῖται χρόνος μακρὸς ἐκπαιδευτικῆς 
καλλιέργειας γιὰ νὰ προκύψουν συλλογικοὶ ἐθισμοὶ ἀφομοίωσης 
τῶν θεμελιωδῶν αὐτῶν προϋποθέσεων κοινωνικοῦ βίου. Ὅταν 
χαθοῦν οἱ ἐθισμοί, ἡ ἀπώλεια εἶναι, γιὰ ἀκόμα μακρότερο 
διάστημα, ἀνεπανόρθωτη. Ἀναζητῆστε αἴσθηση τοῦ ἱεροῦ καὶ 
ἐπίγνωση εὐθύνης σήμερα στὰ προγράμματα τῶν τηλεοπτικῶν 
καναλιῶν, στὶς ἐκβιαστικὲς πρακτικὲς τοῦ συνδικαλισμοῦ, στὴν 
ἀχυρένια μικρολογία τῶν στελεχῶν τῆς πολιτικῆς. Ἢ καὶ στὴ 
λογικὴ τῶν προγραμμάτων τῆς ἐκπαίδευσης, στὴν κρατικὴ 
πολιτικὴ διαφθορᾶς τῶν συνειδήσεων μὲ τὸν τζόγο.
 Οἱ κριτικὲς πιστοποιήσεις μᾶς ἐνοχλοῦν, προτιμᾶμε τὶς αἰσιόδοξες
ψευδαισθήσεις. Δὲν θέλουμε νὰ δοῦμε τὴ σύνολη ἀδιέξοδη κρίση 
τοῦ πολιτισμοῦ, ποὺ ἀπειλεῖ νὰ διαλύσει κοινωνίες μειωμένων 
ἀντιστάσεων, ὅπως ἡ δική μας. Νομίζουμε ὅτι θὰ ἐπιβιώσουμε μὲ 
ἀναχρονιστικὲς ἰδεολογικὲς παντομίμες, παραδομένοι στὰ 
παραισθησιογόνα τῶν μύθων. Χάσαμε τὴν κρίσιμη δεκαετία τοῦ 
'70 μέσα σὲ μιὰ παιδαριώδη ὑστερία μυθοποίησης τοῦ μαρξισμοῦ, 
ποὺ στὴν Εὐρώπη ἦταν ἤδη ἀμελητέο πτῶμα νεκροτομημένο ἀπὸ 
τὴ σαρωτικὴ κριτικὴ φιλοσόφων, κοινωνιολόγων, θεωρητικῶν τῆς 
πολιτικῆς. Χάθηκε καὶ ἡ δεκαετία τοῦ '80 στὴ θολούρα τοῦ μύθου 
τῆς «ἀλλαγῆς», τοῦ λαϊκισμοῦ ποὺ ἐξωράισε τὰ ἀντικοινωνικὰ 
ἔνστικτα, τὴν πιὸ χυδαία ἀναξιοκρατία, τὸν παπανδρεϊκὸ 
ἀμοραλισμὸ τοῦ «ὅλα ἐπιτρέπονται». Μοιάζει νὰ χάνεται καὶ ἡ 
δεκαετία τοῦ '90, μὲ τὴν προσκόλληση στὰ ἀπονέρια τοῦ 
μαρξιστικοῦ διεθνισμοῦ ἢ στὴν «αὐταπάτη τῆς προόδου», ποὺ στὴ 



Δύση ἔχει καταγγελθεῖ, σὲ ὅλους τοὺς δυνατοὺς τόνους, ἀπὸ τὴν 
ἐποχὴ κιόλας τῆς Διαλεκτικῆς τοῦ Διαφωτισμοῦ, τοῦ Adorno καὶ 
τοῦ Horkheimer, ὣς τὸν Michel Foucault, τὸν Κώστα 
Παπαϊωάννου καὶ πλήθουσα σημερινὴ βιβλιογραφία.
 Σίγουρα, ἡ ἐμμονὴ στὴν «αὐταπάτη τῆς προόδου» εἶναι 
σύμπτωμα ὄχι μόνο ἑλλαδικό. Ἀλλὰ συνιστᾶ παρηγοριὰ καὶ 
δικαιολογεῖ ἐφησυχασμὸ αὐτὴ ἡ διαπίστωση; Μιὰ κοινωνία ποὺ 
θέλει νὰ βγεῖ ἀπὸ τὸν ἐφιάλτη τῆς γενικευμένης ἀπειλῆς δὲν ἔχει 
τὴ δυνατότητα νὰ ἀντιδράσει δυναμικά; Ὄχι μὲ ἠθικολογίες καὶ 
ἰδεολογήματα. Ἡ κοινωνικὴ ἀντίδραση στὸν ὁλοκληρωτισμὸ καὶ 
στὴν ἀπανθρωποποίηση τῆς «ἐξωτερικότητας» δὲν μπορεῖ παρὰ 
νὰ εἶναι καταρχὴν πολιτική. Πολιτικὸ πρόγραμμα, πολιτικὴ 
πράξη.
 Δίχως θεσμικὴ θεμελίωση τουλάχιστον τῆς ἀπαίτησης εὐθυνῶν, 
τῆς ἀξιοκρατικῆς ἱεραρχίας, τῆς προτεραιότητας τῶν κοινωνικῶν 
λειτουργιῶν ἔναντι τῆς ἀτομοκεντρικῆς αὐθαιρεσίας, οὔτε ἡ 
οἰκονομία μπορεῖ νὰ ὀρθοποδήσει οὔτε ἡ κρατικὴ μηχανή. Καὶ οἱ 
ριζοσπαστικὲς θεσμικὲς πρωτοβουλίες θὰ εἶναι ἀτελέσφορες δίχως 
κοινωνικὸ «κλίμα» καθολικῆς συστράτευσης μὲ βάση καὶ 
ἀφετηρία τὴν παιδεία.
 Ἐχέγγυο σοβαροῦ πολιτικοῦ προγράμματος κοινωνικῆς 
ἀνασυγκρότησης θὰ ἦταν τουλάχιστον ἕνας πρωθυπουργὸς ποὺ θὰ 
ἀναλάβει ταυτόχρονα καὶ τὸ Ὑπουργεῖο Παιδείας. Προκειμένου 
νὰ κατευθύνει τὸν ἐπιτελικὸ συντονισμὸ ὁλόκληρου τοῦ 
κυβερνητικοῦ ἔργου στὴν ὑπηρεσία τῆς παιδευτικῆς 
προτεραιότητας.
 

16.8.1995

Ἐναντίωση στὴν ἐγωπάθεια
 
Ο ΕΓΩΙΣΜΟΣ ΕΙΝΑΙ σύμπτωμα βαριᾶς μυωπίας. Αἴσθηση καὶ 
ἀντίληψη τῆς πραγματικότητας σὲ ὅρια στενά, ἀσφυκτικὰ — ἡ 
ὀπτικὴ ἐξαντλεῖται σὲ ὅ,τι ἐνδιαφέρει καὶ ἐξυπηρετεῖ τὸ ἐγώ. 



Πέρα ἀπὸ αὐτὸ τὸν κλοιὸ ἡ εἰκόνα θολώνει, διαθλᾶται, χάνεται ἡ 
ἐπαφὴ μὲ τὴν πραγματικότητα.
 Γι' αὐτὸ καὶ οἱ εὐφυέστεροι ἐγωκεντρικοὶ μᾶς ἐκπλήσσουν συχνὰ 
μὲ ἀντιδράσεις ἀπρόσμενης μικρόνοιας. Ἔχοντας χάσει τὴ θέα 
τῆς πραγματικότητας δὲν μποροῦν νὰ ξεχωρίσουν τὰ οὐσιώδη καὶ 
καίρια, κάποτε οὔτε καὶ τὸ ἐγωτικό τους συμφέρον. Φτάνουν νὰ 
ἐκτίθενται, νὰ γίνονται κωμικοί, χωρὶς νὰ τὸ ἀντιλαμβάνονται. 
Κάθε παλκοσένικο, ἀλλὰ κυρίως τὸ πολιτικὸ καὶ τὸ τηλεοπτικό, 
εἶναι κατάμεστο ἀπὸ τέτοιες περιπτώσεις προικισμένων εὐφυῶν 
ποὺ μικρονοϊκὰ αὐτοδιασύρονται.
 Δὲν εἶναι «ἠθικὸ» παράπτωμα ὁ ἐγωισμός, δὲν ἑρμηνεύεται μὲ 
τὴν ἀναγωγὴ στὴν παράβαση κάποιου κώδικα δεοντολογίας. 
Μᾶλλον γιὰ ἀναπηρία πρόκειται, γιὰ καθυστέρηση τῆς 
ἐνηλικίωσης. Ἀνασφάλεια προδίδει, νηπιακὴ ἐμμονὴ στὸν φόβο 
γιὰ τὴ διάρρηξη τοῦ ἐγώ, τὴν ἔξοδο στὴ διακινδύνευση τῆς σχέσης, 
τῆς αὐτοπροσφορᾶς. Τραγικὴ ἀνωριμότητα ποὺ ἀχρηστεύει τὴ 
δημιουργικὴ τόλμη, παγιώνεται σὲ νοο-τροπία, σὲ ἀγκύλωση τῆς 
συμπεριφορᾶς.
 Καθόλου παράδοξο λοιπὸν ποὺ ὑπερφίαλοι ἐγωπαθεῖς 
ὑποτάσσονται ταυτόχρονα ὡς πειθαρχικότατα νήπια στὸν ὅποιο 
«ἀρχηγό» τους. Ποτὲ ἄλλοτε νομίζω, στὸν πολιτικὸ ἰδιαίτερα βίο, 
προσωπικότητες πραγματικὰ προσοντοῦχες δὲν ἐκχωροῦσαν μὲ 
τόση εὐκολία τὴν ἴδια τους τὴν ἀξιοπρέπεια στὸν ἀρχηγό τους. 
Αὐτὸς ἀποφασίζει πότε οἱ βουλευτές του θὰ ψηφίσουν «κατὰ 
συνείδησιν» καὶ πότε «κατ' ἐντολὴν» παραβιάζοντας τὴ συνείδησή 
τους. Ἐνώπιόν του εἶναι πάντα συνεσταλμένοι, σὰν μαθητούδια 
μπροστὰ στὸν δάσκαλο. Λίγα λεπτὰ ἀργότερα, σὲ ἀτομικὲς 
δηλώσεις ἢ συνεντεύξεις, καταπίνουν καὶ πάλι τὸ μπαστούνι τῆς 
ἔπαρσης, ἀκκίζονται σὰν φανφαρόνοι, δίχως αἴσθηση τοῦ κωμικοῦ. 
Ἀλλὰ μόλις συμβεῖ νὰ ἀναφερθοῦν στὸν «ἀρχηγό», ἀστραπιαῖα θὰ 
ξαναντυθοῦν τὴν ὑποταγμένη σεμνότητα ἀναγνωρίζοντας σὲ 
κεῖνον τὸ ἀλάθητο τῶν πρωτοβουλιῶν καὶ ἀποφάσεων.
 Δὲν ἔχω ἀντιπρόταση γιὰ τὸ σύμπτωμα, οὔτε βγαίνει τίποτα ποὺ 
τὸ ξορκίζω μὲ τὶς περιγραφές μου. Ξέρω μόνο ὅτι εἶναι ἀδύνατο 
μιὰ χώρα νὰ λύσει τὰ προβλήματά της ὅταν τὰ ἔχει ἐμπιστευθεῖ 



σὲ ἀνθρώπους μὲ τόσο κραυγαλέα ψυχολογικὴ ἀναπηρία.
 Ἔχουν χάσει οἱ πολιτικοί μας τὴν ἐπαφὴ μὲ τὴν πραγματικότητα, 
ὁ ἐγωκεντρισμὸς τῆς ἀνασφάλειας τοὺς παγιδεύει στὴ μικρόνοια. 
Συζητᾶνε τώρα αὔξηση τῆς ἐπιχορήγησης τῶν κομμάτων κατὰ 
400% — ἔχουμε πάψει νὰ ὀργιζόμαστε, ἁπλῶς καγχάζουμε. Τὸ 
μεγαλύτερο ποσοστὸ τῆς ἐπιχορήγησης ξέρουμε ὅτι θὰ ξοδευτεῖ 
γιὰ διαφημιστικὴ πλύση τοῦ δικοῦ μας ἐγκεφάλου. Εἶναι σὰν νὰ 
μᾶς ζητᾶνε νὰ πληρώσουμε ἐμεῖς καὶ τὸ σκοινὶ τῆς ἀγχόνης ποὺ 
μᾶς ἔχουν περάσει στὸ λαιμό. Καγχάζουμε, γιατὶ δὲν μπορεῖς νὰ 
ἀντιδράσεις διαφορετικὰ σὲ ἕνα ἀπέραντο φρενοκομεῖο. Οὔτε 
διανοοῦνται νὰ ἐπιχορηγήσουν τὸ ἀνύπαρκτο ΙΚΑ, τὰ κρατικὰ 
νοσοκομεῖα, τὴν παιδεία τῶν παιδιῶν μας. Ὁ μικρονοϊκὸς 
κομματικός τους μικρόκοσμος, αὐτὸς μόνο τοὺς ἐνδιαφέρει, κι ἂν 
καταδείξεις τὴ μικρονοϊκὴ ἐγωπάθεια σὲ κατηγοροῦν ὅτι 
ὑπονομεύεις τὴ δημοκρατία!
 Δὲν ἔχουν κατορθώσει τίποτα, μὰ οὔτε τὰ στοιχειώδη — εἶναι ἡ 
πιὸ ἀποτυχημένη καὶ ἀνυπόληπτη κοινωνικὴ ὁμάδα. Ἀνίκανοι νὰ 
στήσουν δημόσια διοίκηση, ἀνίκανοι νὰ ἀσκήσουν ἀποτελεσματικὴ 
διπλωματία, ἀνίκανοι νὰ συγκροτήσουν σύστημα ὑγείας καὶ 
κοινωνικῆς ἀσφάλισης. Ἀσελγοῦν ἀσυνείδητα στὴν παιδεία, ἔχουν 
καταβαραθρώσει τὴν οἰκονομία. Μᾶς ἀρμέγουν καθημερινὰ μὲ 
ἄμεσους καὶ παρανοϊκοὺς ἔμμεσους φόρους, ἐνῶ μᾶς 
βομβαρδίζουν μὲ κρατικὲς διαφημίσεις μιᾶς ὑστερίας 
πολυποίκιλου τζόγου, ντοπάροντας τοὺς πολίτες μὲ τὰ 
παραισθησιογόνα τῆς τύχης, μιᾶς ἐνδεχόμενης βροχῆς 
δισεκατομμυρίων.
 
 
Τὴ μία καὶ μοναδικὴ ζωὴ ποὺ ἔχουμε νὰ ζήσουμε πρέπει νὰ τὴ 
διαχειριστοῦμε μέσα σὲ ἀέναα παρατεινόμενες συνθῆκες 
παράνοιας καὶ ἀπανθρωπίας. Μύωπες ὅλοι μας, ἄλλος πολὺ 
ἄλλος λιγότερο, μὲ κοινὸ τρόπο τοῦ βίου —δεδομένο 
«πολιτισμὸ»— θεμελιωμένον σὲ προδιαγραφὲς ἀτομοκρατίας, 
θωρακίσεις δικαιωμάτων, καταναλωτικὴ μονοτροπία, ἄπολη 
πολιτική, ἄψυχη ψυχαγωγία, ἀνέραστο σεξουαλισμό.



 Οὔτε ὑποψιαζόμαστε πόσο ἀνθρωπεύει ὁ ἄνθρωπος καὶ 
πλουτίζεται καὶ αἰσιοδοξεῖ μπροστὰ στὸν θάνατο ὅταν ξέρει νὰ 
ἀγαπάει. Ὄχι μὲ προγραμματικοὺς συναισθηματισμοὺς καὶ 
ρομαντικὲς ἐξάρσεις, ἀλλὰ πηγαῖα καὶ ἔμπρακτα μέσα καὶ στὴν 
πιὸ ἐφιαλτικὴ καθημερινότητα. Ταξιτζὴς μὲ χαμόγελο καὶ ζεστὴ 
καλημέρα, ἐλευθερωμένος ἀπὸ τὴν ἁρπαχτικὴ βουλιμία καὶ 
μονομανία τοῦ κέρδους, μὲ τὸ μεροκάματο χαρὰ κοινωνίας, 
αἴσθηση προσφορᾶς στοὺς συνανθρώπους του. Ὑδραυλικός, 
ἐφοριακός, δάσκαλος, ἐργάτης, ἀγρότης, μικροϋπάλληλος, καθένας 
μὲ τὴ χαρὰ τῆς δικῆς του προσφορᾶς, χαρὰ μιᾶς καθημερινότητας 
ποὺ πλουτίζεται ἀπὸ σχέσεις ζεστές, ἀφειδώλευτης καλοσύνης.
 Τὸ ἑλλαδικὸ κρατίδιο τὸ διαχειρίζονται ἀνάπηροι ἐγωπαθεῖς, 
μικρονοϊκὰ ἀνίκανοι, ἀλόγιστα εὐτελισμένοι — ἂν ὑπάρχουν 
ἐξαιρέσεις ἂς φανοῦν, νὰ μᾶς πείσουν. Ὅμως τὴν προσωπική μας 
ζωὴ τὴ διαχειριζόμαστε μόνοι. Τὰ ὅρια τῶν δυνατοτήτων μας 
εἶναι ἀσφυκτικά, ἀλλὰ σὲ πεῖσμα τῆς μοίρας μας: μποροῦμε.

18.1.1995

Πανελλήνια συνέγερση
 
Η ΛΟΓΙΚΗ ΤΩΝ ΕΓΩΚΕΝΤΡΙΚΩΝ ΣΥΜΦΕΡΟΝΤΩΝ στὴν 
Ἑλλάδα σήμερα ἀποδείχνεται ἄκρως συντηρητική. Λογικὴ 
ἐγκλωβισμένη στὸ ἄμεσο καὶ ἐφήμερο, τόσο κοντόφθαλμα καὶ 
μονότροπα ποὺ σχεδὸν ταυτίζεται μὲ τὴ μικρόνοια. Δὲν ξέρει νὰ 
προβλέψει, νὰ διαβλέψει, δὲν μπορεῖ νὰ προστατέψει οὔτε κὰν τὰ 
συμφέροντα ποὺ ἐπιδιώκει. Ἄτολμη λογική, ἀνίκανη νὰ ἀποστεῖ 
ἀπὸ τοὺς παγιωμένους καὶ εὔκολους τρόπους τῆς εὐκαιριακῆς 
ἐξασφάλισης, ἔστω κι ἂν ὅλα μαρτυροῦν ὅτι εἶναι τρόποι 
μακροπρόθεσμα καταστροφικοί.
 Λογικὴ τῶν ἐγωκεντρικῶν συμφερόντων: λογικὴ ἐπαγγελματιῶν 
τῆς πολιτικῆς, μεγιστάνων τοῦ Τύπου καὶ τῶν ραδιοτηλεοπτικῶν 
μέσων, ἄνομων μεγαλοεργολάβων, ἡγετῶν τοῦ συνδικαλισμοῦ, 
παρασίτων ποὺ ἐναλλάσσονται στὶς διευθυντικὲς θέσεις μὲ κάθε 
κυβερνητικὴ μεταβολή, λογικὴ κάθε δημοσιογραφικῆς βεντέτας 



ποὺ διαχειρίζεται μεγάλη ἀκροαματικότητα.
 Εἶναι ἀδύνατη ἡ συνεννόηση μαζί τους. Ἀδύνατο νὰ πείσεις τοὺς 
μύωπες τῆς ἰδιοτέλειας νὰ δοῦν τὸ ἴδιο τους τὸ συμφέρον τὸ 
πραγματικὸ καὶ μακροπρόθεσμο. Ἀδύνατο νὰ καταλάβουν ὅτι 
πριονίζουν τὸ κλαδὶ ὅπου κάθονται. Ἰδιοφυεῖς σὲ ἰδιοτελὴ 
τεχνάσματα, ἐμφανίζουν ταυτόχρονα μιὰ κρετινικὴ τυφλότητα, 
μιὰν ἄλογη ἐμμονὴ στὴ συντηρητικὴ ἀτολμία. Σχεδὸν καθημερινὰ 
δημοσιεύονται κείμενα στὸν Τύπο, ἡμερήσιο καὶ περιοδικό, ποὺ 
ἀνατέμνουν καὶ ἀναλύουν τὴν καταστροφικὴ μικρόνοια τῶν 
διαχειριστῶν τῆς ποικίλης ἐξουσίας. Καταδείχνουν τὰ κραυγαλέα 
λάθη, ἐπισημαίνουν συγκεκριμένες πρακτικὲς ἐπανόρθωσης ἢ 
πρόληψης ὀλέθριων ἐπαναλήψεων. Ἀλλὰ οἱ φωνὲς τῆς σύνεσης, οἱ 
ἀγωνιώδεις ἐκκλήσεις γιὰ ἀνάνηψη ἠχοῦν στὸ κενό. Ἡ συντήρηση 
συνεχίζει, τυφλὰ καὶ μονότροπα, νὰ αὐτοχειριάζεται. 
Συμπαρασύροντας τὴν πατρίδα στὸ χάος, στὴν ἄβυσσο. 
Κυριολεκτικά.
 
 
Ὅλο καὶ σαφέστερα, ἡ Ἑλλάδα χωρίζεται σὲ δυὸ στρατόπεδα: 
Ἀπὸ τὴ μιά, οἱ συντηρητικοὶ τῶν ἐγωκεντρικῶν συμφερόντων μὲ 
ὅλες τὶς ἐξουσίες συγκεντρωμένες στὰ χέρια τους. Κι ἀπὸ τὴν 
ἄλλη, μιὰ ἀνήμπορη πλειοψηφία ὑποταγμένη στὴν ἀσυδοσία τῶν 
ἰδιοτελῶν, πολίτες ὀξυδερκεῖς ἀλλὰ χωρὶς δυνατότητα νὰ 
ἀντιδράσουν στὴ σήψη καὶ διάλυση τῆς πατρίδας.
 Πῶς θὰ μποροῦσε νὰ ἐνεργοποιηθεῖ αὐτὴ ἡ δεύτερη μερίδα, ἡ 
συντριπτικὰ πολυπληθέστερη, οἱ ἄνθρωποι ποὺ κατανοοῦν 
τουλάχιστον ὅτι τὸ κοινὸ συμφέρον προηγεῖται καὶ διασφαλίζει 
ἀκόμα καὶ τὴν ἀτομικὴ ἰδιοτέλεια; Μὲ ποιούς τρόπους νὰ 
ἀντισταθοῦν οἱ πραγματικὰ καὶ ὄχι ψευδεπίγραφα προοδευτικοὶ 
πολίτες, οἱ συνειδητοὶ ἀντίπαλοι ὅσων συντηροῦν τὴ σήψη καὶ 
ἐπιτείνουν τὴν κατάρρευση ἐμπορευόμενοι τὸ ἀδιέξοδο ποὺ οἱ 
ἴδιοι δημιουργοῦν;
 Ἕνα καινούργιο πολιτικὸ κόμμα, ἔστω καὶ μὲ τὴν ἁγνότερη καὶ 
ἰδιοφυέστερη στελέχωση, δὲν εἶναι λύση. Γιατὶ θὰ ὑποχρεωθεῖ «νὰ 
παίξει στὸ γήπεδο» τῶν ἀντιπάλων μὲ τοὺς ὅρους ποὺ αὐτοὶ 



ἔχουν ἐπιβάλει καὶ συντηροῦν. Ἐξάλλου οἱ ἐπαναστατικὲς τομὲς 
ποὺ ἀπαιτοῦνται σὲ ὅσα θέματα ἔχουν φτάσει νὰ κρίνουν τὴν ἴδια 
τὴν ἐπιβίωση τοῦ Ἑλληνισμοῦ θὰ ἦταν ἀντιφατικὸ καὶ 
ἀναποτελεσματικὸ νὰ ταυτιστοῦν μὲ ἕνα ἐπιμέρους κομματικὸ 
πρόγραμμα. Ἡ ἀνατροπὴ τῶν τετελεσμένων στὸ Κυπριακό, ἡ 
συνέγερση πανευρωπαϊκῆς εὐθύνης γιὰ τὴν ἀναχαίτιση τοῦ 
τουρκικοῦ ἰμπεριαλισμοῦ, ἡ ἐνεργητικὴ ἐξασφάλιση συνθηκῶν 
ἐπιβίωσης στὸν Ἑλληνισμὸ τῆς Βορείου Ἠπείρου, ἡ ἀναπτυξιακὴ 
ἐξανάσταση τῆς Θράκης, ἡ διαβαλκανικὴ συνεννόηση καὶ ἡ 
ἀνασκευὴ τῶν ὅρων διαπραγμάτευσης τοῦ σκοπιανοῦ 
προβλήματος εἶναι θέματα ποὺ ἀπαιτοῦν καθολικὴ συστράτευση 
τοῦ Ἑλληνισμοῦ, ὄχι κομματικὲς πρωτοβουλίες. Τὸ ἴδιο καὶ οἱ 
ριζοσπαστικὲς κοινωνικὲς μεταρρυθμίσεις ποὺ ἀπαιτεῖ τὸ 
δημογραφικὸ πρόβλημα, ἡ ἔξοδος ἀπὸ τὸ θανατερὸ τέλμα τῆς 
ἐκπαίδευσης, ἡ ἀπὸ μηδενικὴ βάση ἀνασύνταξη τῆς δημόσιας 
διοίκησης, τοῦ ἀσφαλιστικοῦ συστήματος, τῆς τοπικῆς 
αὐτοδιοίκησης.
 Γιὰ νὰ ἀντιταχθεῖ στὶς ἀνίερες συντεχνίες τῶν ἐγωκεντρικῶν 
συμφερόντων ἡ ἀφυπνισμένη πλειοψηφία μιᾶς κοινωνίας τῶν 
πολιτῶν χρειάζονται ἄλλα σχήματα, ἄλλοι τρόποι συσπείρωσης, 
ἄλλη λογική, ἄλλη νοοτροπία, ἄλλες μέθοδοι ἐνεργοποίησης καὶ 
συμπύκνωσης κοινωνικῶν δυνάμεων. Τοπικὲς πρωτοβουλίες 
λαϊκῶν συνελεύσεων, «φιλικὲς ἑταιρεῖες», κινήματα πολιτῶν — 
ἀλλὰ ὄχι σὲ πολυδιάσπαση, ὄχι μὲ ρομαντικοὺς ἐρασιτεχνισμούς. 
Ἀπαιτεῖται δικτύωση καὶ συντονισμὸς τῆς πανελλήνιας 
συστράτευσης, ἐπιτελικὸς σχεδιασμός.
 Δὲν ὑπάρχει ἀμφιβολία, οἱ συντεχνίες τῆς συντήρησης θὰ 
ἀντιδράσουν λυσσαλέα ἔστω καὶ στὸ ἐλάχιστο ἴχνος μιᾶς τέτοιας 
ὀργανωμένης ἀφύπνισης. Μὲ τὶς γνωστὲς μεθόδους τῆς λάσπης, 
τοῦ χλευασμοῦ, τῶν ἀποπροσανατολιστικῶν ἀπομιμήσεων. Ἀλλὰ ἡ 
μεγάλη δυσκολία δὲν θὰ εἶναι στὶς μηχανορραφίες καὶ στὰ 
κοάσματα τῆς τυφλῆς ἰδιοτέλειας. Θὰ εἶναι στὴν ἐξασφάλιση 
ἀψεγάδιαστης ἀνθρώπινης ποιότητας τουλάχιστον γιὰ τὸν 
ἐπιτελικὸ συντονισμό. Ἐκεῖ τὸ πρωταρχικὸ ζητούμενο.
 Μοιάζει νὰ ἦρθε ἡ ὥρα. Ἢ πανελλήνια συστράτευση 



συνειδητοποιημένων πολιτῶν, ἢ ὁριστικὴ συμφιλίωση μὲ τὸ 
ἱστορικό μας τέλος.

8.3.1995

Περιφερειακὴ αὐτοάμυνα
 
Η ΠΟΛΩΣΗ κέντρου και περιφέρειας ὀξύνεται δραματικὰ καὶ 
εἶναι ἐλπιδοφόρο σημάδι στὴν Ἑλλάδα σήμερα. Γιατὶ μόνο ἂν ἡ 
Ἑλλάδα διευρυνθεῖ λειτουργικὰ πέρα ἀπὸ τὸ ἀθηναϊκὸ 
καρκίνωμα, ἔχει προοπτικὲς ἐπιβίωσης.
 Κατὰ τοῦτο ἡ καταιγιστικὴ ἐπιτάχυνση τῆς φθορᾶς τοῦ 
ἐξουσιαστικοῦ κέντρου τῆς Ἀθήνας εἶναι ἐξαιρετικὰ θετικὸ 
γεγονός. Οἱ ἐπαγγελματίες τῆς πολιτικῆς καὶ οἱ ἔμποροι τῆς 
θεαματικότητας (ἢ τῆς «ἀναγνωσιμότητας») κάνουν ὅ,τι μποροῦν 
γιὰ νὰ ὑπονομεύσουν οἱ ἴδιοι τὶς ὑπερεξουσίες τους. Ἀπὸ τὴ 
σκοπιὰ τῆς περιφέρειας τὸ κλειστὸ ἀθηναϊκὸ μικροσύμπαν 
ἀποδείχνεται, ὅλο καὶ περισσότερο, μιὰ ἐξωσωματικὴ (ἄσχετη μὲ 
τὸ κοινωνικὸ σῶμα καὶ τὶς ἀνάγκες του) κακοήθης δυσπλασία. 
Δὲν ἐντυπωσιάζουν τόσο οἱ ρεμοῦλες, τὰ σκάνδαλα, ἡ διαφθορά, 
ὅσο ἡ μικρόνοια, ἡ ἀνικανότητα, ἡ αὐτοκαταστροφικὴ τυφλότητα.
 Ἡ ἀγανάκτηση τῆς περιφέρειας ἔχει γίνει κραυγή, ξεπηδάει ἀπὸ 
κάθε γωνιὰ τῆς Ἑλλάδας. Δὲν εἶναι δυνατὸ ἡ μία καὶ μοναδικὴ 
ζωὴ τῶν ἀνθρώπων, τὸ καθημερινό τους ψωμί, τὸ μέλλον τῶν 
παιδιῶν τους, ἡ ἀξιοπρέπεια καὶ ὁ πολιτισμός τους νὰ 
ἐγκαταλείπονται στὴν εὐθύνη αὐτοῦ τοῦ ἀνυπόληπτου 
αὐτοηδονιζόμενου θιάσου ποὺ συγκροτεῖ τὸ ἀθηναϊκὸ καρκίνωμα 
τῆς ἐξουσίας. Δὲν ὑπάρχουν ἄλλα περιθώρια ἀνοχῆς.
 Ἡ ἀπαίτηση τῆς περιφέρειας εἶναι: ἕνα κάποιο σχῆμα 
ὀργανωτικῆς συσπείρωσης τῆς κοινωνικῆς αὐτοάμυνας, κάποιοι 
ἄξονες συντονισμοῦ τῆς δημιουργικῆς αὐτενέργειας τῶν πολιτῶν. 
Ἡ κατ' εὐφημισμὸν τοπικὴ αὐτοδιοίκηση ἐλέγχεται ἀκόμα 
ἀσφυκτικὰ ἀπὸ τὸ ἀθηναϊκὸ ἐξωκοινωνικὸ ἐκτόπλασμα. Ἡ 
διαχείριση τῶν παραγωγικῶν ἐπενδύσεων, τὰ ἔργα ὑποδομῆς, ἡ 
προστασία τοῦ περιβάλλοντος, ὁ σχεδιασμὸς τῆς παραγωγῆς, στὰ 



χέρια τῶν ἀνίκανων καὶ ἀδιάφορων μανδαρίνων τῆς Ἀθήνας. Καὶ 
ἡ νοοτροπία νὰ τὰ περιμένουμε ὅλα ἀπὸ τὶς μυθοποιημένες 
ἐξουσίες ριζωμένη ἀκόμα βαθιὰ στὶς συνειδήσεις. Ποιές πρακτικὲς 
διεξόδους νὰ βρεῖ ἡ λαϊκὴ αὐτοάμυνα, ἡ δημιουργικὴ αὐτενέργεια 
τῆς περιφέρειας;
 Τὰ γόνιμα σχήματα δὲν τὰ ὑποδεικνύουν ἐπιφυλλίδες, 
γεννιοῦνται ἀπὸ τὴν πίεση τῆς ἀνάγκης γιὰ νὰ ὑπηρετήσουν 
ἀνάγκες. Ἡ κυοφορία μοιάζει βραδύτατη, οἱ ἀπειλητικὲς ἐξελίξεις 
τρέχουν. Ὅμως τὰ πρῶτα δείγματα δυναμικῶν πρωτοβουλιῶν 
στὴν περιφέρεια ἔχουν ἀρχίσει νὰ ἀναφαίνονται. Αὐτὸ ποὺ μπορεῖ 
νὰ προσφέρει μιὰ ἐπιφυλλίδα δὲν εἶναι νὰ τὰ ἀπογράψει, ἀλλὰ νὰ
ἐπισημάνει τὰ σημεῖα ἐκκίνησης, τὰ κίνητρα τῆς ἔμπνευσης, τὴ 
λογικὴ τοῦ σχεδιασμοῦ.
 Ὅπου ἔχει ὣς τώρα ἐμφανιστεῖ περιφερειακὴ πρωτοβουλία σὲ 
πεῖσμα τῆς ἀθηναϊκῆς τροχοπέδης, ἔχει περισσότερο ἢ λιγότερο 
βασιστεῖ στὴν ἀφύπνιση ἐνδιαφέροντος γιὰ τὴ συγκεκριμένη 
τοπικὴ παράδοση, τὴν ἀξιοποίηση τῆς πείρας, κυρίως τῆς 
ἀπώτερης. Σὲ αἰῶνες σκληρῶν συνθηκῶν δουλείας, γιατί 
συγκεκριμένες πόλεις ἢ περιοχὲς κατόρθωναν νὰ ἀναπτύξουν 
ἐκπληκτικὸ ἐξαγωγικὸ ἐμπόριο, γιατί ἀνθοῦσαν σὲ 
παραγωγικότητα οἱ συνεταιριστικὲς ἑνώσεις, γιατί ἡ κοινωνικὴ 
συνοχὴ ἐμφάνιζε ζωτικὴ λειτουργικότητα; Χωρὶς ἐπιδοτήσεις καὶ 
«ὁλοκληρωμένα προγράμματα» τότε, χωρὶς κρατικὲς ἐνισχύσεις 
καὶ δεκανίκια τῆς κεντρικῆς ἐξουσίας. Γιατί; Ὅσες προσπάθειες 
ξεκινᾶνε σήμερα μὲ αὐτὸ τὸ θυμωμένο ἐρώτημα βρίσκουν τὸ 
δρόμο τους γιὰ τὴν αὐτόνομη ἀνάπτυξη. Ἀγνοοῦν τὸ 
κακομοιριασμένο κράτος ποὺ στήθηκε καὶ λειτουργεῖ ἐρήμην τῶν 
ἀναγκῶν μας. Ξαναμπαίνουν στὴ νοοτροπία τοῦ Ἕλληνα ποὺ 
συνδέει τὴν ὅποια ἐπιχειρηματικὴ ἀπόπειρα καὶ μὲ τὸ κέρδος, 
σίγουρα, ἀλλὰ καὶ μὲ τὴν προσωπική του ἀνάδειξη, τὴν κοινωνική 
του δημιουργικότητα, τὴν προσφορὰ στὴν ἰδιαίτερη πατρίδα του.
 Ἄλλο σημεῖο ἐκκίνησης: οἱ τοπικὲς ἐθελοντικὲς συσπειρώσεις 
κοινωνικῆς δραστηριοποίησης. Σύλλογοι φιλολογικοί, 
ἐξωραϊστικοί, πολιτιστικοὶ συγκροτοῦνται καὶ λειτουργοῦν χάρη σὲ
κάποιες προσωπικότητες μὲ φαντασία, ἔμπνευση καὶ τόλμη. 



Δυναμικὴ ζύμη πολύτιμη σὲ κάθε ἐπαρχιακὴ πόλη. Συνήθως 
προσβλέπουν, μὲ μειωτικὴ τῶν δυνατοτήτων τους προσήλωση, στὴ 
βοήθεια τοῦ ἀθηναϊκοῦ κέντρου: γιὰ ὁμιλητές, γιὰ ὑποδείγματα, 
γιὰ χρηματικὴ ἐνίσχυση. Αὐτοὶ οἱ πολύτιμοι τοπικοὶ πυρῆνες 
κοινωνικῆς ἐνεργοποίησης θὰ ἀποδώσουν πολλαπλάσια δυναμικὴ 
ἂν ἀρχίσουν νὰ αὐτοτροφοδοτοῦνται, νὰ ἀξιοποιοῦν τὴν ντόπια 
ἀνθρώπινη ποιότητα. Μὲ τὴν ἐπίγνωση ὅτι μποροῦν, αὐτοὶ οἱ 
ἐλάχιστοι, νὰ διασώσουν μαγιὰ παιδείας καὶ πολιτισμοῦ, ἔξω ἀπὸ 
τὴν ἀνάπηρη καὶ ἀφασικὴ κρατικὴ ἐκπαίδευση. Μαθήματα 
ἀρχαίας ἑλληνικῆς γλώσσας παντοῦ, σὲ κάθε σύλλογο, σὲ κάθε 
γειτονιά. Καὶ δίκτυα συνεργασίας περιφερειακά, νὰ διασυνδεθοῦν 
μεταξύ τους οἱ πυρῆνες διαφορετικῶν ἐπαρχιῶν καὶ πόλεων.
 Τρίτο ἐνδεικτικὸ σημεῖο ἐκκίνησης: ἡ ἐκκλησιαστικὴ κοινότητα, ἡ 
ἐνορία. Ἡ λαϊκὴ αὐτὴ σύναξη καὶ πράξη ποὺ ἐξακολουθεῖ νὰ 
σαρκώνει —ἔστω ἀνεπίγνωστα, ἔστω μηχανιστικὰ— τὴ διαχρονικὴ 
ἑλληνικὴ πρόταση πολιτισμοῦ. Ὄχι κηρύγματα, ὄχι 
εὐσεβοφλυαρίες. Ἕνας καφὲς — μπορεῖ νὰ προσφέρεται κάθε 
φορὰ μετὰ τὴ λειτουργία ἕνας καφές; Νὰ προσεγγίσουν οἱ 
ἄνθρωποι ὁ ἕνας τὸν ἄλλον, νὰ κουβεντιάσουν, νὰ 
συνειδητοποιήσουν ὅτι στὴν ἐνορία συγκροτοῦν τὴν τελευταία 
δυνατότητα κοινωνίας προσώπων — ἐκρηκτικὴ θρυαλλίδα 
μετασχηματισμοῦ τοῦ ἀπονευρωμένου καταναλωτικοῦ πολτοῦ σὲ 
ἀνθρώπινη κοινότητα μὲ ὅραμα καὶ πρόταση.
 
 
Ἡ Ἀθήνα, ἐπιτέλους, καταρρέει. Κάθε βράδυ στὴν τηλεόραση 
παρακολουθοῦμε αὐτὴ τὴν εὐτελισμένη κατάρρευση, τὸ κωμικὸ 
τσίρκο ποὺ διαλύεται, βουλιάζει μὲ θεαματικὲς γκριμάτσες, 
γαβγίσματα ἀντὶ γιὰ συζητήσεις, ἀμήχανη προστυχιά, βουλιάζει 
μέσα στὸν ξεχειλισμένο ὑπόνομο τῶν ἴδιων του τῶν ἀφοδευμάτων.
 Ἡ σωτηριώδης ἀνάκαμψη θὰ ἀρχίσει ὅταν παντοῦ στὴν 
περιφέρεια οἱ Ἕλληνες θὰ συζητοῦν ἕνα καὶ μόνο θέμα: Πῶς θὰ 
αὐτονομηθοῦμε ἀπὸ τὸ κέντρο, πῶς θὰ ὀργανώσουμε κοινωνικὴ 
αὐτοάμυνα καὶ τοπικὴ αὐτενέργεια, πῶς θὰ ἀποδεσμευθοῦμε ἀπὸ 
τὸ σαπισμένο ἀθηναϊκὸ καρκίνωμα.

8.2.1995



Κριτήρια ἐπιβίωσης
 
ΛΙΒΑΝΩΤΟΣ ΑΦΕΙΔΩΛΕΥΤΟΣ γιὰ πρόσωπα πρωταγωνιστικὰ 
τοῦ πολιτικοῦ μας βίου. Καὶ ὁ πολίτης μὲ τὴν ἁπλὴ κοινὴ λογικὴ 
διερωτᾶται: Ἂν πράγματι ἡ χώρα μας διέθετε τὶς τελευταῖες 
δεκαετίες τόσο πελώρια πολιτικὰ ἀναστήματα, πῶς ἔγινε καὶ 
φτάσαμε στὸ σημερινὸ κατάντημα, στὴ σημερινὴ ἐσωτερικὴ 
διάλυση καὶ διεθνὴ ἀνυποληψία;
 Τὴν ἀπάντηση τὴν ἔχουν ἕτοιμη οἱ τὸν λιβανωτὸν προσάγοντες: 
Ὑπονομεύθηκε, λένε, τὸ ἔργο τῶν μεγάλων μας ἀνδρῶν, 
πολεμήθηκε, ἀδικήθηκε. Λησμονοῦν ἴσως ὅτι τὸ μεγαλεῖο τῶν 
μεγάλων κρίνεται κυρίως ἀπὸ τὴν ἀνθεκτικότητα θεμελίωσης τοῦ 
ἔργου ἢ τοῦ ὁράματός τους. Κυρίως τοῦ ὁράματος. Μπορεῖ τὸ 
ἔργο νὰ διαβληθεῖ ἢ νὰ ὑποτιμηθεῖ. Τὸ ὅραμα ὅταν εἶναι ζωτικὸ 
—καὶ ὄχι φαντασιῶδες ἢ ἐπιφανειακὰ ἐντυπωσιακὸ— δὲν 
ἀναχαιτίζεται ἀπὸ καμιὰ ὑπονόμευση.
 Ἔχει καίρια σημασία ἡ κριτική μας ἐγρήγορση. Ὄχι γιὰ νὰ 
ἀποδοθεῖ ἐδῶ καὶ τώρα ἱστορικὴ δικαιοσύνη, ἀλλὰ ἐπειδὴ ὁ 
λιβανωτὸς δημιουργεῖ σύγχυση κριτηρίων καὶ στόχων. Ἀπορεῖ 
κανεὶς πῶς δὲν τὸ ἀντιλαμβάνονται ἀκόμα καὶ εὐφυεῖς 
δημοσιογράφοι ἢ πολιτικοὶ ἀναλυτές.
 Κάποτε ἦταν οἱ δάσκαλοι. Σήμερα εἶναι σχεδὸν ἀποκλειστικὰ οἱ 
δημοσιογράφοι ποὺ κρατοῦν τὰ κλειδιὰ τῆς διαμόρφωσης 
κριτηρίων καὶ ἀξιολογικῶν ἐκτιμήσεων σὲ μιὰ κοινωνία. Αὐτοὶ 
δημιουργοῦν τὰ πρότυπα, ἐπιβάλλουν ἰνδάλματα, καθιερώνουν 
ἀξίες. Καὶ στὴ μὲν ἠλεκτρονικὴ λεγόμενη δημοσιογραφία ἡ 
ἐμπορικὴ ἀναγκαιότητα μοιάζει ἀμείλικτη, ὑποχρεώνει καὶ τοὺς 
πιὸ προικισμένους δημοσιογράφους νὰ πειθαρχοῦν στὴν 
προτεραιότητα τῶν ἐκζητήσεων ἐντυπωσιασμοῦ, τῶν εὐτελῶν 
προκλήσεων θεαματικότητας. Ἀλλὰ τουλάχιστον νὰ ἀντιστεκόταν 
ἡ ἔντυπη δημοσιογραφία, νὰ μὴν ἐνέδιδε στὴ σύγχυση τῶν 
κριτηρίων ἀξιολόγησης τῆς ποιότητας.
 Γιατί νὰ τὸ κάνει; Γιὰ λόγους ἠθικῆς, γιὰ λόγους ἐντιμότητας; Θὰ 



ἔλεγα, ὄχι. Ἂν πρέπει νὰ διασωθοῦν κριτήρια ἀξιολογικῶν 
ἐκτιμήσεων τῆς ποιότητας εἶναι μόνο καὶ κυριολεκτικὰ γιὰ λόγους 
ζωῆς καὶ θανάτου. Μιὰ κοινωνία μὲ ἀλλοιωμένα αἰσθητήρια 
ἀποτιμήσεων τῆς ποιότητας εἶναι καταδικασμένη νὰ πεθάνει. 
Καταδικασμένη στὴν ὑπανάπτυξη, στὴν ὀπισθοδρόμηση, στὴ 
διάλυση.
 Ἔστω ἀναπόδεικτος στὸν χῶρο μιᾶς ἐπιφυλλίδας ὁ ἰσχυρισμός, 
ἂς λογαριαστεῖ σὰν κατάθεση ὑποκειμενικῆς βεβαιότητας: Στὴν 
Ἑλλάδα ὑπάρχει ἀκόμα ἐκπληκτικὴ ἀνθρώπινη ποιότητα. 
Κρυμμένη ὅμως, πνιγμένη στὴν ἀφάνεια. Εὐφυΐα καὶ 
δημιουργικότητα, ἐντιμότητα καὶ ταλέντο, διάκριση τοῦ ζωτικοῦ 
καὶ οὐσιώδους: πίσω ἀπὸ τὸ ἔργο μορφωτικῶν ἱδρυμάτων, 
πολύτιμης ἐκδοτικῆς προσφορᾶς, πρωτοποριακῆς ἐπιστημονικῆς 
ἔρευνας, γόνιμης καλλιτεχνικῆς δημιουργίας, ἔντιμης 
ἐπιχειρηματικῆς πρωτοβουλίας, διορατικῶν ἐγχειρημάτων τῆς 
τοπικῆς αὐτοδιοίκησης. Ποτὲ κανεὶς δὲν μιλάει γι' αὐτὰ στὸν 
Τύπο. Γιὰ νὰ φτάσει κάτι στὴ δημοσιότητα πρέπει νὰ πειθαρχεῖ 
σὲ προδιαγραφὲς λαϊκίστικου ἐντυπωσιασμοῦ.
 Ἔτσι, ὅταν ἔρχεται ἡ ὥρα νὰ ἀποτιμηθεῖ ἡ προσφορὰ κάποιων 
ἡγετικῶν μορφῶν μὲ ἀποφασιστικὴ συμβολὴ στὴ διαμόρφωση τῆς 
σημερινῆς Ἑλλάδας, τὰ κριτήρια τῆς κρίσης ἔχουν πιὰ ἀμβλυνθεῖ. 
Οἱ δημοσιογράφοι καταφεύγουν στὴν εὐκολία ἀξιολογήσεων 
ἄσχετων μὲ τὴν ἀντοχὴ τῆς ποιότητας καὶ τὴ γονιμότητα τῶν 
ὁραμάτων ποὺ θεμελιώνουν τὴν κοινωνικὴ δυναμική. Μετρᾶνε 
μόνο ποσοτικὰ ἀποτελέσματα ὠφελιμιστικοῦ ἀκτιβισμοῦ, ὡσὰν νὰ 
ἐξαρτᾶται ἡ ἐπιβίωση τοῦ ἱστορικοῦ γένους τῶν Ἑλλήνων, ἀλλὰ 
καὶ ἡ οἰκονομικὴ ἀκόμα δημιουργική του ζωτικότητα, μόνο ἀπὸ 
κατασκευὲς δρόμων, διυλιστηρίων, ἐργοστασίων, ἀθλητικῶν 
σταδίων, ξενοδοχείων, ἔργων ἐξηλεκτρισμοῦ.
 Κανένας δὲν δείχνει νὰ ὑποψιάζεται ὅτι ὅλα αὐτὰ τὰ "αναγκαῖα 
καὶ πολύτιμα ἀποδείχνονται ἕωλα καὶ ἀναποτελεσματικὰ ὅταν 
ἀπουσιάζει ὅραμα ποιότητας τῆς ζωῆς. Ἀκόμα καὶ καίρια 
πολιτικὰ ἐπιτεύγματα, ὅπως ἡ εἴσοδος τῆς Ἑλλάδας στὴν 
Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση, μεταστρέφονται σὲ ἐπικίνδυνη καὶ 
ταπεινωτικὴ περιπέτεια ὅταν ἐξαντλοῦνται στὴ βουλιμία μιᾶς 



κοντόφθαλμης ὠφελιμοθηρίας, δίχως καθολικὴ ἐπιστράτευση 
ἀνθρώπινης ποιότητας γιὰ τὴν ἀξιοποίησή τους. Καὶ τὴν ποιότητα 
στὴν Ἑλλάδα τὴν κρίνει μόνο ὁ ρεαλισμὸς τῆς πολιτιστικῆς 
προτεραιότητας — ποὺ μόνη αὐτὴ ἐξασφαλίζει τὴν ἱστορική μας 
ἐπιβίωση.
 Δυστυχῶς στὰ μεταπολεμικὰ χρόνια δὲν ὑπῆρξε ἕλληνας 
πολιτικὸς μὲ ἔμπρακτη ἐπίγνωση τῆς ἰδιαιτερότητας αὐτοῦ τοῦ 
τόπου. Ὅλοι διαχειρίστηκαν τὶς τύχες του μὲ τὴ μονότροπη 
ἀφέλεια οἰκονομικῶν ἀποκλειστικὰ προτεραιοτήτων, ἢ ἐπιδιώξεων
προσαρμογῆς σὲ εἰσαγόμενα κοινωνικοπολιτικὰ ἰδεολογήματα — 
σὰν νὰ κυβερνοῦσαν τὴν Γκάνα ἢ τὴ Λιβύη. Καὶ σήμερα 
εἰσπράττουμε τὶς συνέπειες: τὴν κοινωνικὴ ἀποσύνθεση, τὴν 
ἀποσάθρωση θεσμῶν καὶ δομῶν, διεθνεῖς ταπεινώσεις καὶ 
περιθωριοποίηση.
 Ἔστω ἀνιδιοτελὴς ὁ λιβανωτὸς τῶν ἐγκωμίων, δὲν μπορεῖ νὰ 
ἐξωραΐσει τὴν πολιτιστικὰ καὶ πνευματικὰ ἀνυποψίαστη ἡγεσία 
μας, τὸν τραγικὸ ἀφελληνισμό της.

22.3.1995

Ἡ φενάκη τῶν «βελτιώσεων»
 
Η ΚΡΙΣΗ ΠΟΥ ΜΑΣΤΙΖΕΙ ΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ δὲν ξεπερνιέται μὲ 
διορθωτικὲς «βελτιώσεις» συμπτωμάτων καὶ τακτικῆς. Δὲν θὰ 
βγοῦμε ἀπὸ τὴν κρίση, ἔστω κι ἂν κατορθωθεῖ ἀποκλιμάκωση τοῦ 
πληθωρισμοῦ, μείωση τῶν ἐπιτοκίων, περιορισμὸς τῆς 
φοροδιαφυγῆς, προώθηση τῆς ἐκτέλεσης μεγάλων ἔργων, 
ἀνάκαμψη τῶν ἐπενδύσεων. Ἀντίθετα: γιὰ νὰ κατορθωθοῦν ἔστω 
καὶ αὐτὰ τὰ στοιχειώδη, πρέπει νὰ ἀνατραποῦν οἱ θεμελιακοὶ 
συντελεστὲς τῆς παρακμῆς μας. Εἶναι τουλάχιστον ἀφελὲς νὰ 
πολεμᾶμε τὰ συμπτώματα παραβλέποντας τὶς αἰτίες.
 Εἴτε γιὰ τὴν ὀργάνωση τοῦ βίου πρόκειται εἴτε γιὰ τὴ γνώση, τὴν 
ἐπιστήμη, κάθε γόνιμη ἐπαναστατικὴ ἀλλαγὴ ξεκινάει ἀπὸ 
ρηξικέλευθες ἀναθεωρήσεις τῆς μεθόδου, ὄχι ἀπὸ βελτιώσεις τῆς 
πρακτικῆς. Νὰ μεταβληθεῖ ἡ λογική, ὁ τρόπος θεώρησης τῶν 



πραγμάτων. Αὐτὴ τὴν προφανέστατη διαπίστωση δείχνουν νὰ τὴν 
ἀγνοοῦν οἱ πολιτικοί μας ἄνδρες. Πιστεύουν ὅτι θὰ ξορκίσουν τὴν 
κρίση βελτιώνοντας τοὺς δεῖχτες τῆς οἰκονομίας ἢ τὴν τακτικὴ τῆς 
διπλωματίας. Τώρα συζητᾶνε καὶ γιὰ ἀναθεώρηση τοῦ 
Συντάγματος, γιὰ «ἐκσυγχρονισμὸ» τῆς δημόσιας διοίκησης, γιὰ 
ἐνίσχυση τοῦ ρόλου τοῦ κοινοβουλίου. Ἐλπίζουν ἄραγε ὅτι μὲ 
ἀσπιρίνες καὶ κομπρέσες θὰ ἀναχαιτίσουν τὸ ἐπιθανάτιο κῶμα; 
Εἶναι τόσο ἀφελεῖς, τόσο μύωπες οἱ ἐπαγγελματίες τῆς πολιτικῆς;
 Σίγουρα ἡ μυωπικὴ συμπεριφορὰ δὲν ἔχει πάντοτε τὴν αἰτία της 
στὴν ἔλλειψη φυσικῶν προσόντων, μόρφωσης, ταλέντου. Ἴσως καὶ 
νὰ ὑποψιάζονται διαισθητικὰ οἱ πολιτικοί μας ἄνδρες ὅτι μόνο μὲ 
ἐπαναστατικὲς ἀνατροπὲς μπορεῖ ἡ Ἑλλάδα νὰ ἀνακάμψει ἀπὸ 
τὴν παρακμὴ — γι' αὐτὸ καὶ υἱοθετοῦν κατὰ καιροὺς συνθήματα 
ὅπως: «ἀλλαγή», «ὑπέρβαση», «εἰρηνικὴ ἐπανάσταση». Ὅμως, 
γιὰ νὰ φτάσουν νὰ ἀντιληφθοῦν τὶς θεμελιώδεις αἰτίες τῆς κρίσης 
καὶ τὴν ἀνάγκη ριζοσπαστικὰ καινούργιων μεθοδολογικῶν ἀρχῶν, 
ἀπαιτοῦνται ἄλλα προσόντα: ἄλλη καλλιέργεια, ἄλλες 
εὐαισθησίες, μέτρα ὡριμότητας ἄσχετα μὲ τὴ νοοτροπία τῆς 
σημερινῆς πολιτικῆς ἀγορᾶς.
 Γι' αὐτὸ καὶ μοιάζει ἀνέφικτο νὰ ἀντιληφθοῦν οἱ ἡγέτες μας —ἢ 
ἡ «προοδευτικὴ» διανόηση ποὺ τοὺς ποδηγετεῖ— ποιά ἀνατροπὴ 
τῆς τρέχουσας ἀδιέξοδης πολιτικῆς στρατηγικῆς θὰ μποροῦσε νὰ 
συντελεστεῖ ἂν δεχόμασταν ὡς μεθοδολογικὴ ἀρχὴ τὴν προφανὴ 
πιστοποίηση: Οἱ Ἕλληνες εἴμαστε ἕνας ἱστορικὸς λαός. Νὰ 
ἀντιληφθοῦν αὐτὸ τὸν ἀφορισμὸ ὄχι σὰν ἐθνικιστικὴ ρητορεία, 
ἀλλὰ ὡς μεθοδολογικὴ ἀρχὴ πολιτικῆς στρατηγικῆς, ὡς λογικὴ καὶ 
τρόπο θεώρησης τῶν προβλημάτων.
 Θὰ εἶναι ριζικὴ ἡ ἀνατροπὴ τῶν παγιωμένων σήμερα μεθόδων ἂν 
κατανοήσουμε ὅτι ἱστορικοὶ λαοὶ δὲν ἐπιβιώνουν μὲ ἡμίμετρα, δὲν 
ἀνακόπτεται ἡ παρακμή τους μὲ διορθωτικὲς «βελτιώσεις» τῶν 
συμπτωμάτων ἀποσύνθεσης. Οὔτε καὶ εἶναι δυνατὲς οἱ 
«βελτιώσεις», ἂν δὲν ἀφυπνισθοῦμε οἱ Ἕλληνες στὶς καίριες 
προϋποθέσεις τῆς ἱστορικῆς μας ἰδιαιτερότητας.
 Δεκαετίες τώρα πιθηκίζουμε ὅρους ἐπιβίωσης ποὺ δὲν εἶναι οἱ 
δικοί μας: Προσπαθοῦμε νὰ συντηρήσουμε τὴν κρατική μας 



ὑπόσταση μὲ κριτήρια καὶ μεθόδους ποὺ δανειζόμαστε ἀπὸ 
κρατικὰ σχήματα μὲ ἐντελῶς διαφορετικοὺς ὅρους συγκρότησης. 
Γι' αὐτὸ καὶ ζοῦμε μιὰ παρατεινόμενη τραγωδία ἀλλοτρίωσης, 
ταπεινώσεων, συρρίκνωσης, ἀνυποληψίας, περιθωριοποίησης. Μὲ 
προϊούσα τὴν ἐσωτερικὴ ἀποδιοργάνωση, τὴν ἀνίατη ὑπανάπτυξη 
τῆς παιδείας, τῆς διπλωματίας, τῆς οἰκονομίας, τῆς δημόσιας 
διοίκησης.
 
 
Μεθοδολογικὴ ἀρχὴ πολιτικῆς στρατηγικῆς: Εἴμαστε ἕνας 
ἱστορικὸς λαός, εἴτε μᾶς ἀρέσει εἴτε ὄχι. Δοκιμασμένος γιὰ μᾶς 
ὅρος ἐπιβίωσης: νὰ κομίζουμε πρόταση πολιτισμοῦ ποὺ 
ἐνδιαφέρει πανανθρώπινα. Αὐτὸ σημαίνει ὅτι ἡ ἴδια ἡ ἱστορική 
μας ὕπαρξη καὶ ἡ ποιότητα τῆς ζωῆς μας δὲν ἐξαρτῶνται 
καταρχὴν ἀπὸ τοὺς δεῖκτες τῆς οἰκονομίας, ἀλλὰ ἀκόμα καὶ οἱ 
δεῖκτες τῆς οἰκονομίας ἐξαρτῶνται ἀπὸ τὴν ἐπίγνωση καὶ 
ἐνεργοποίηση ἐπίκαιρης πολιτιστικῆς πρότασης τοῦ δικοῦ μας 
τρόπου καὶ λόγου.
 Μεθοδολογικὴ ἀρχὴ —λογικὴ καὶ τρόπος θεώρησης τῶν 
προβλημάτων— ἡ πολιτιστικὴ προτεραιότητα. Πάνω σὲ αὐτὸ τὸ 
ἀχνάρι νὰ συγκροτηθεῖ πολιτικὴ στρατηγικὴ κοινωνικῶν, θεσμικῶν 
καὶ ὀργανωτικῶν μεταρρυθμίσεων ποὺ δὲν θὰ ἀποβλέπουν σὲ 
δευτερογενὴ συμπτώματα, ἀλλὰ σὲ πρωταρχικοὺς παράγοντες 
ἀνάκαμψης τῆς Ἑλλάδας.
 Ἐπιτέλους, εἶναι μιὰ πρόκληση γιὰ τὴν πολιτικὴ εὐφυΐα τῶν 
ἡγετῶν μας: Πῶς θὰ μποροῦσε νὰ ὀργανωθεῖ μιὰ οἰκονομία καὶ 
μιὰ ἐξωτερικὴ πολιτικὴ ποὺ θὰ ὑπηρετεῖ καὶ θὰ ἀρθρώνει 
πρόταση πολιτισμοῦ; Ὄχι ρομαντικὰ καὶ θεωρητικά, ἀλλὰ μέσα 
στὶς συγκεκριμένες συνθῆκες τῆς διεθνοῦς συγκυρίας σήμερα. Πῶς 
θὰ μποροῦσε νὰ συγκροτηθεῖ δημόσια διοίκηση, ἀσφαλιστικὸ 
σύστημα, συνδικαλισμός, κοινοβουλευτικὴ λειτουργία, μὲ συνειδητὴ
στράτευση στὴν πολιτιστικὴ ἐπιδίωξη;
 Ἡ Ἑλλάδα πολιτιστικὴ ὑπερδύναμη. Μοιάζει ἠχηρὸ πυροτέχνημα,
ἀλλὰ εἶναι, ὠμὰ καὶ ρεαλιστικά, ὁ ὅρος καὶ ἡ προϋπόθεση τῆς 
ἱστορικῆς μας συνέχειας. Δὲν ἔχουμε ἄλλη πραμάτεια νὰ 



πουλήσουμε στὴν ἀγορά, πολιτισμὸ πουλᾶμε τρεισήμισι χιλιάδες 
χρόνια. Ἀλλὰ —προσοχὴ— ὄχι παρελθόν, ὄχι ἀνάμνηση 
πολιτισμοῦ. Πρόταση ἐπίκαιρη, ζωτική, ποὺ νὰ ἐνδιαφέρει 
πανανθρώπινα. Ποιές πτυχὲς τῆς ζωῆς καὶ τοῦ νοήματος τῆς ζωῆς 
μπορεῖ νὰ φωτίσει σήμερα ὁ λόγος τοῦ Ἀριστοτέλη καὶ τοῦ 
Πλάτωνα, ἡ τραγωδία, ἡ βυζαντινὴ εἰκόνα, ἡ ὀρθόδοξη λατρεία, τὸ 
λαϊκὸ ἦθος αὐτοδιαχείρισης τῆς κοινότητας ἢ τῆς συντεχνίας, τὸ 
δημοτικὸ τραγούδι, ἡ σημερινή μας ποίηση καὶ μουσική.
 
 
Ἡ κρίση θὰ παραμένει ἀδιέξοδη ὅσο ἐπικεντρώνεται στὸ δίλημμα:
καταναλωτισμὸς ἢ λιτότητα. Τὰ οὐσιώδη κρίνονται σὲ ἄλλο 
ἐπίπεδο.

1.3.1995

Ἡ λοιμικὴ τῆς ἀδράνειας
 
ΝΟΜΙΜΟΠΟΙΗΣΑΜΕ DE FACTO τὴν ἐκβιαστικὴ λογικὴ τῶν 
ἀπεργιῶν «κοινωνικοῦ κόστους». Ἀκόμα καὶ μιὰ ὀλιγάριθμη 
ὁμάδα διαμαρτυρόμενων πολιτῶν μπορεῖ νὰ νεκρώσει τὸ κέντρο 
τῆς πρωτεύουσας, νὰ ἐπιβάλει ἀνελέητο βασανισμὸ σὲ δεκάδες 
χιλιάδες ἀνθρώπους. Ἐξωραΐσαμε τὶς καταλήψεις τῶν σχολείων 
ἀπὸ τοὺς μαθητές, τοὺς βανδαλισμούς, τὶς καταστροφὲς — 
βαφτίσαμε ὅλη αὐτὴ τὴν ἡροστράτεια παραφροσύνη «μαθητικὸ 
κίνημα» γιὰ «δημοκρατικὲς διεκδικήσεις». Δεχόμαστε παθητικὰ 
ὅτι τὸ κράτος δὲν ἔχει τρόπο νὰ μᾶς ὑπερασπίσει ὅταν τὰ 
τρακτὲρ τῶν ἀγροτῶν διχοτομοῦν ἢ τριχοτομοῦν τὴν Ἑλλάδα 
ἐξουδετερώνοντας κάθε ζωτικὴ γιὰ τὶς κοινωνικὲς λειτουργίες 
διακίνηση.
 Ἔτσι ἡ βία γίνεται αὐτονόητη καὶ κυρίαρχη νοο-τροπία. Δὲν μᾶς 
ἐκπλήσσουν πιὰ οὔτε οἱ ποικιλότροπες καθημερινὲς ληστεῖες: 
ἀναπαράγουν ἁπλῶς τὴ λογικὴ τῶν ἐκβιαστικῶν ἀπεργιῶν καὶ 
καταλήψεων — τὴν ἴδια ἀκριβῶς λογική. Δεκάδες αὐτοκίνητα 
κάθε βδομάδα πυρπολοῦνται μέσα στὴ νύχτα, τὰ περισσότερα 



μόνο γιὰ τὴ διάστροφη ἡδονὴ τῆς καταστροφῆς — τὸ σύμπτωμα 
συνηθίστηκε, δὲν περνάει οὔτε στὸ ἀστυνομικὸ δελτίο. Καὶ ἂν ἡ 
ἀστυνομία ἀνακοίνωνε τὸν πραγματικὸ ἀριθμὸ τῶν διαρρήξεων σὲ 
κάθε εἰκοσιτετράωρο, θὰ συμπεραίναμε ἀπαθέστατα ὅτι μᾶλλον 
ὑπερβάλλει γιὰ νὰ μᾶς ἐκφοβίσει.
 Μόνο ὅσοι ἔχουν παιδιὰ τολμοῦν ἀκόμα νὰ ψελλίζουν στὶς 
φιλικὲς συντροφιὲς τὴν ἀγωνία τους. Ἀγωνία γιὰ τὴ βία ποὺ 
κυριαρχεῖ στὰ σχολειά, τοὺς πιθηκισμοὺς ἀναρχικῶν ἢ φασιστικῶν 
ὑποδειγμάτων, τὰ κρυμμένα στιλέτα, τὶς ἐξωφρενικὲς ἀμφιέσεις, 
τὶς ἀλλόκοτες κομμώσεις, τὴν τραμπουκικὴ τρομοκρατία. Ἀγωνία 
καὶ γιὰ τὴ μετριοπαθέστερη καὶ σίγουρα πολυπληθέστερη μερίδα 
τὴ βυθισμένη σὲ μιὰ νωχελικὴ βαρεμάρα, ἀδιάφορη γιὰ ὅλα, 
σερνάμενη στὶς καφετέριες καὶ στὰ «ὀρθάδικα», μὲ ὁρίζοντες 
ἐνδιαφερόντων στεγανὰ ἀποκλεισμένους σὲ «τύπους»: τύπους 
μηχανῶν, ρούχων, παπουτσιῶν.
 Κοινωνία φοβερῆς ἀνασφάλειας, ποὺ ἀπωθεῖ τὸ ἄγχος 
ἀντιδρώντας στὸν πραγματισμὸ τῶν διαπιστώσεων. Κρυβόμαστε 
στρουθοκαμηλικὰ σὲ προαποφασισμένη «αἰσιοδοξία» ἢ γλιστρᾶμε 
σὲ ἀφελεῖς κοινωνιολογικὲς γενικεύσεις: Παγκόσμιο φαινόμενο ἡ 
βία στὶς καταναλωτικὲς κοινωνίες, λέμε, σύμπτωμα τῆς ἐποχῆς καὶ
ἡ ἄνευρη παθητικότητα, ἡ ἀποχαυνωτικὴ ἀνία τῆς νεολαίας.
 Ναί, ἀλλὰ καμιὰ κοινωνικὴ ἐξέλιξη δὲν εἶναι μοιραία. Τὸ 
ἀπωθημένο ἄγχος λιθοβολεῖ τοὺς πραγματιστές, γι' αὐτὸ καὶ 
δημόσιος λόγος ἀντίστασης στὴν παρακμιακὴ διάλυση δὲν 
ὑπάρχει. Ὅμως ἡ κοινωνικὴ βία καὶ τὸ ὑπαρξιακὸ κενὸ δὲν 
ἀντιμετωπίζονται οὔτε μὲ ἠθικολογίες, οὔτε μὲ χαζοχαρούμενες 
ἐπισημάνσεις «θετικῶν πτυχῶν» ποὺ δίνουν παραισθησιογόνες 
ἐλπίδες. Εἶναι προβλήματα πολιτικῆς ἐνεργοποίησης, πολιτικῆς 
πράξης.
 Ἡ ἐκμαυλιστικὴ πολιτικὴ τῶν παροχῶν τῆς δικτατορίας ἦταν 
ἴσως ἡ ἀφετηρία κρίσιμου γιὰ τὸν τόπο μας «κοινωνικοῦ 
μετασχηματισμοῦ». Οὔτε ποὺ τὸν ὑποπτεύθηκε ἡ πρώτη 
μεταπολιτευτικὴ ἑπταετία, γι' αὐτὸ καὶ συνέχισε τὴ χουντικὴ 
πολιτικὴ τῆς ἀδρανοποίησης τοῦ κοινωνικοῦ σώματος μὲ 
«παροχὲς» καὶ «διευκολύνσεις». Στὴ δεκαετία τοῦ '80 ὁ 



ἀμοραλισμὸς ἔγινε ἐξουσία καὶ ἐπίσημη ἰδεολογία 
περιβεβλημένος τὴν αἴγλη τοῦ «ἐκδημοκρατισμοῦ» καὶ τῆς 
«προόδου»: κατάργηση κάθε ἀξιοκρατικῆς ἱεραρχίας στὴ δημόσια
διοίκηση, στὴν ἐκπαίδευση, στὶς ἔνοπλες δυνάμεις. Δημόσιος 
χλευασμὸς τῶν ὅποιων ἠθικῶν καὶ παραδοσιακῶν ἐρεισμάτων 
κοινωνικῆς συνοχῆς. Διάπλατα ἀνοιχτὸς ὁ δρόμος γιὰ τὴ 
συνδικαλιστικὴ βία καὶ τὴν παρακμιακὴ νωχέλεια ποὺ ὀργανικὰ 
συνοδεύουν τὴν κατάργηση τῆς ἀξιοκρατίας καὶ τῆς ἅμιλλας.
 Πολιτικὲς ἀφετηρίες ἔχει ἡ λοιμικὴ ποὺ μᾶς μαστίζει, πολιτικὴ θὰ 
εἶναι καὶ ἡ δυναμική της ἀντιμετώπιση. Ὅμως κανένα κόμμα 
σήμερα δὲν μιλάει γιὰ τὴ λοιμικὴ τῆς βίας καὶ τῆς νωχέλειας, οὔτε 
τολμάει ἀντιπρόταση. Ἀντιπρόταση συγκεκριμένης πολιτικῆς 
στρατηγικῆς ποὺ νὰ ξαναδώσει νεῦρο καὶ κίνητρα γιὰ ποιότητα 
ζωῆς στὸ κοινωνικό μας σῶμα: ἀξιοκρατικὴ ραχοκοκαλιὰ στέρεη 
καὶ αὐστηρὰ δομημένη στὴν κρατικὴ μηχανή, ριζικὴ ἀλλαγὴ 
«λογικῆς» στὴν παιδεία. Δημόσια διοίκηση καὶ ἐκπαίδευση νὰ 
ξαναστηθοῦν ἀπὸ τὴν ἀρχὴ μὲ τὴ λογικὴ τοῦ ἀσκητικοῦ 
ἀθλήματος ποὺ σκοπεύει στὴν προσωπικὴ δημιουργία, στὴν 
ἀξιοκρατικὴ ἅμιλλα.
 Τὸ μεγαλύτερο ἐμπόδιο γιὰ μιὰ τέτοια πολιτικὴ ἀντιπρόταση 
εἶναι ὁ ἀναχρονιστικὸς συντηρητισμὸς τῶν «προοδευτικῶν» 
διανοουμένων. Ποὺ ἀναγνωρίζουν δικαιώματα μόνο στὸ 
ἐγωκεντρικὸ ἄτομο καὶ ὄχι στὸ κοινωνικὸ σῶμα — μόνο 
δικαιώματα ἀντικοινωνικῆς συμπεριφορᾶς καὶ ὄχι προστασίας τῆς 
κοινωνίας τῶν σχέσεων. Ἡδονίζονται μὲ τὸ κενό, τὴν ἀλογία, τὴν 
ἀπουσία κάθε νοήματος τῆς ζωῆς. Καὶ ἔχουν ἐπιβάλει τὴν 
τρομοκρατία τῶν φαντασμάτων τῆς «προόδου» ποὺ 
μεταφράζεται καθημερινὰ σὲ βία καὶ ἀμοραλισμό.
 Τρομοκρατία παραισθησιογόνων: εἶναι ἡ ἐφιαλτικότερη βία.
 

19.7.1995

Ἀκοινωνησίας «διάλογος»
 



ΔΕΝ ΘΑ ΞΕΧΑΣΩ ΠΟΤΕ μιὰ πρὸ ἐτῶν δήλωση προέδρου τῶν 
συνδικαλισμένων νοσοκομειακῶν γιατρῶν: «Οἱ θέσεις μας εἶναι 
ἀδιαπραγμάτευτες», εἶπε. «Ὅμως ὁ ὑπουργὸς μᾶς ἀρνεῖται τὸν 
διάλογο.»
 Τὸ παράδειγμα εἶναι ἄκρως ἀντιπροσωπευτικό, συνοψίζει τὴν 
ἔννοια τοῦ «διαλόγου» ὅπως κυκλοφορεῖ σήμερα σὲ κάθε πτυχὴ 
τοῦ κοινωνικοῦ βίου. Ἡ λέξη ἔχει χάσει καὶ τὴν ἐτυμολογική της 
σημασία καὶ τὸ περιεχόμενο ποὺ ἐπὶ αἰῶνες τῆς ἀπέδιδαν οἱ 
ἄνθρωποι. Δὲν παραπέμπει οὔτε στοὺς πλατωνικοὺς διαλόγους, 
οὔτε κὰν στὴν ἑγελιανὴ ἢ στὴ μαρξιστικὴ διαλεκτική. Ὁ 
«διάλογος» σήμερα εἶναι «δικαίωμα». Ἀπαίτηση νὰ ἀκουστεῖ 
κάθε ἄποψη, νὰ προβληθεῖ ἐπὶ ἴσοις ὅροις κάθε ἀπαίτηση. Τὸ 
δικαίωμα ἀπορρέει ἀπὸ τὴν ἀξιωματικὴ ἀρχὴ τοῦ 
«πλουραλισμοῦ»: Ἡ ἀρχὴ λέει ὅτι δὲν μπορεῖ νὰ ὑπάρξει ἀξίωση 
ἀπόλυτης ἀλήθειας, οὔτε αὐθεντία μὲ κοινὰ ἀποδεκτὸ κύρος. 
Ἑπομένως ὅλες οἱ γνῶμες ἔχουν καταρχὴν τὴν ἴδια ἐγκυρότητα, 
γι' αὐτὸ καὶ κατατίθενται ὅλες καὶ εἶναι ὅλες ἐξίσου σεβαστές. Σὲ 
περίπτωση ἀντιπαλοτήτων καὶ ἀντιθέσεων, μόνο ἀμοιβαῖες 
ὑποχωρήσεις μποροῦν νὰ ἐξασφαλίσουν συμφωνία ποὺ νὰ θίγει 
κατὰ τὸ δυνατὸ λιγότερο ἢ νὰ ἐξισορροπεῖ τὰ συμφέροντα τῶν 
«διαλεγομένων».
 Μὲ αὐτὸ τὸν στόχο —τῶν χρησιμοθηρικῶν ἐξισορροπήσεων— 
κάνουν «διάλογο» οἱ ὑπουργοὶ μὲ τοὺς συνδικαλιστές, οἱ 
δάσκαλοι μὲ τὸ «μαθητικὸ κίνημα» καὶ τὸ «φοιτητικὸ κίνημα», 
ὅπως καὶ ὁ Κληρίδης μὲ τὸν Ντενκτάς, οἱ Σερβοβόσνιοι μὲ τοὺς 
μουσουλμάνους. Ἀκόμα καὶ ἡ μεταφυσική, τὸ νόημα τῆς ὕπαρξης 
καὶ τῆς ζωῆς, γίνεται στὶς μέρες μας ἀντικείμενο «διαλόγου»: 
Ἔχουν θεσμοθετηθεῖ «διάλογοι» τῶν Ὀρθοδόξων μὲ τοὺς 
Ρωμαιοκαθολικούς, τοὺς Ἀγγλικανούς, τοὺς Προτεστάντες, ἀλλὰ 
καὶ «διάλογοι» τῶν Χριστιανῶν μὲ τὸ Ἰσλάμ, τὸ Ἰσραήλ, τοὺς 
Βουδιστές.
 Ὅλοι καὶ ὅλα ὑποταγμένα στὴν ἀρχὴ τοῦ «πλουραλισμοῦ», ἄρα 
στὸ «δικαίωμα τῆς διαφορᾶς», στὴν ἀξίωση τοῦ «ἰσότιμου 
διαλόγου». Ποιός μπορεῖ νὰ ἔχει ἀντίρρηση γι' αὐτὴ τὴν ἰσότητα; 
Εἶναι «κατάκτηση», ἐπίτευγμα «προόδου», τεκμήριο 



«δημοκρατικῆς», «φιλελεύθερης» στάσης. Βέβαια, ἔχει κάποιες 
συνέπειες ποὺ σπάνια ὑπολογίζονται: Γιὰ νὰ λειτουργήσει ἡ 
συμβιβαστικὴ λογικὴ τοῦ «διαλόγου» πρέπει νὰ ἀντιπαρατεθοῦν 
θέσεις ἀντικειμενοποιημένες, ἐξορθολογισμένες, ἑπομένως ἡ ζωὴ 
καὶ ἡ ἐμπειρία τῆς ζωῆς νὰ μετασχηματιστοῦν σὲ ἰδεολογία, νὰ 
θωρακιστοῦν μὲ νομικὴ διατύπωση, νὰ προσφερθοῦν στὴ δικανικὴ 
μέτρηση τῶν ποσοτικῶν «ὑποχωρήσεων». Πολὺ συχνὰ οἱ θέσεις 
ποὺ ἀντιπαρατίθενται στὸν διάλογο εἶναι προαποφασισμένο νὰ 
μείνουν ἀδιαπραγμάτευτες, ἐκ προοιμίου ὁ «διάλογος» δὲν 
σκοπεύει σὲ ἀμοιβαῖες ὑποχωρήσεις, ἀλλὰ μόνο στὴ λογικὴ τῆς 
προβολῆς ἰδεολογικῶν ἀπόψεων ἢ συμφερόντων, στὴ λογικὴ τῆς 
διαφήμισης, τῆς προπαγάνδας. Ἡ λεγόμενη «τηλεοπτικὴ 
ἐνημέρωση» ἔχει καθολικὰ καὶ κυριαρχικὰ ἐπιβάλει αὐτὸ τὸ εἶδος 
τοῦ ἐμπορευματοποιημένου «διαλόγου», ὅπου ὁ καθένας 
«πουλάει» τὴν ἰδεολογικὴ ἢ μικροσυμφεροντολογική του 
πραμάτεια σὲ ἀκριβοδίκαια μοιρασμένο χρόνο.
 Καὶ ἡ τηλεοπτικὴ εἰκόνα γίνεται καὶ στὴν περίπτωση αὐτὴ 
κοινωνικὸ πρότυπο: Οἱ ἰδιωτικὲς συζητήσεις, οἱ φιλικὲς συντροφιές,
οἱ συνεννοήσεις συνεργασίας ὑποτάσσονται αὐτονόητα στὴ λογικὴ 
τῆς μετρητῆς ἐκφορᾶς γνωμῶν καὶ ἀπόψεων, τῆς ἀσύμπτωτης 
παραλληλίας, τῆς πλουραλιστικῆς «ἀντικειμενικότητας». Χάνεται 
ὅλο καὶ περισσότερο ἡ ἀνάγκη νὰ κοινωνηθεῖ ἡ ζωὴ μέσα ἀπὸ τὴ 
διαλογικὴ σχέση, νὰ συντεθοῦν οἱ διαφορετικὲς ἐμπειρίες, χάνεται 
ἡ χαρὰ ἀνακάλυψης τῆς ἑτερότητας τοῦ ἄλλου, ἡ ἀρχοντιὰ 
ἀναγνώρισης ὅτι ὁ ἄλλος ἔχει δίκιο καὶ ἐγὼ ἄδικο.
 
 
«Οἱ θέσεις μας εἶναι ἀδιαπραγμάτευτες, ἐλᾶτε λοιπὸν νὰ κάνουμε 
διάλογο.» Ἕνας πολιτισμὸς μὲ ἰλιγγιώδεις κατακτήσεις στὴ 
γνώση, στὴν τεχνική, στὴν εὐζωία δὲν ἀντιλαμβάνεται τὴν κωμικὴ 
παιδαριωδία τῆς «διαλογικῆς» αὐτῆς νοοτροπίας. Πολιτισμὸς 
παράλληλων μονολόγων, κοινωνιῶν ἀκοινωνησίας τῆς ζωῆς. 
Σίγουρα, δὲν ἐφεῦρε ἡ ἐποχή μας τὶς εἰρηνευτικὲς συνδιασκέψεις, 
τὶς συναντήσεις ἀλληλογνωριμίας ἀντιπάλων, τὰ συνέδρια, τὴν 
ἀνταλλαγὴ ἐπιχειρημάτων, τὴ διπλωματία τῶν προσεγγίσεων, τῶν 



ἀμοιβαίων ὑποχωρήσεων. Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἀμφισβήτηση τῆς 
σημερινῆς ἐκδοχῆς τοῦ «διαλόγου» δὲν σημαίνει ὁπωσδήποτε 
προτίμηση ἐμμονῆς σὲ ἀντιπαλότητες, σὲ ρήξεις, σὲ διαιώνιση 
συγκρούσεων, σὲ φανατισμοὺς ἰδεολογιῶν. Τὸ ἀντίθετο: Ὁ 
«διάλογος», ὅπως τὸν καταλαβαίνουμε σήμερα, εἶναι ὁ μέγας 
κίνδυνος νὰ παγιώνονται οἱ ἀντιθέσεις στὸ πλαίσιο τοῦ 
θεσμοποιημένου «πλουραλισμοῦ».
 Ἂς ἀντισταθοῦν κάποιοι, ἔστω ἐλάχιστοι. Νὰ σαρκώνουν τὸν 
διάλογο, χωρὶς εἰσαγωγικά, ὡς ἄθλημα τίμιας αὐθυπέρβασης, 
βιωματικῆς ἀμεσότητας στὴν κοινωνία τῆς ζωῆς καὶ τῶν ἀναγκῶν 
τῆς ζωῆς. Νὰ ἀναδείχνεται μέσα ἀπὸ τὸν διάλογο ἡ προσωπικὴ 
ἑτερότητα, ἡ ἐλευθερία τῶν ἐκπλήξεων τῆς προσωπικῆς σχέσης.
27.9.1995

Οἱ ἀλλοτριοῦντες τὴν πόλιν
 
ΤΙ ΚΑΝΟΥΝ ΟΙ «ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΙ ΑΝΘΡΩΠΟΙ» γιὰ τὴν κρίση 
ποὺ μαστίζει τὴν πατρίδα; Γιατί ἀδρανοῦν, γιατί δὲν 
ἀναλαμβάνουν πρωτοβουλίες νὰ ἡγηθοῦν σὲ σταυροφορία 
ἀναχαίτισης τοῦ ξεπεσμοῦ καὶ τῆς διάλυσης;
 Ἐρώτημα ἀπελπισίας καὶ γι' αὐτὸ συγγνωστὰ ἀνεδαφικό. Ἡ 
κρίση εἶναι καθολική, δὲν ἀφήνει ἀλώβητη καμιὰ τάξη κοινωνικὴ ἢ
ἐπαγγελματικὴ — οὔτε τοὺς «πνευματικοὺς ἀνθρώπους», ὅπως κι 
ἂν ἑρμηνεύσουμε τὸν ὅρο. Κρίση ἀπουσίας «ὁράματος» πρὶν ἀπὸ 
ὅλα. Ἑπομένως ἔχει τὴ ρίζα της ἀκριβῶς στὴν ἀποτυχία ἢ 
ἀδυναμία τῶν «πνευματικῶν ἀνθρώπων» νὰ ἀρθρώσουν πρόταση 
γιὰ τὶς ἑλληνικές, τὶς δικές μας ἀνάγκες στὴ σύγχρονη 
κατακλυσμικὴ ἐποχή.
 Πειστήρια τῆς ἀποτυχίας ἢ ἀδυναμίας τῶν «πνευματικῶν 
ἀνθρώπων» πάμπολλα — πασίγνωστα καὶ κραυγαλέα: Ὁ 
εὐτελισμὸς τῶν πανεπιστημίων ἀντιστάσεως μὴ οὔσης. Ἡ 
μακάβρια νέκρα τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν. Ὁ αὐτοδιασυρμὸς τῆς 
Ἱεραρχίας τῶν ἐπισκόπων. Ὁ γκανγκστερισμὸς τοῦ συνδικαλισμοῦ 
τῶν ἐκπαιδευτικῶν. Ἡ σὲ χρόνο βραχύτατο ἀπονεύρωση καὶ 



ἀχρήστευση τοῦ Ἱδρύματος Ἑλληνικοῦ Πολιτισμοῦ. Ἡ σύγχυση 
καὶ ἀγραμματοσύνη στὸ «πολιτιστικὸ» παλκοσένικο τοῦ 
κυριακάτικου Τύπου. Καὶ τελειωμὸ δὲν ἔχουν τὰ νεκροφόρα 
συμπτώματα.
 Στὸ μεταξὺ ὁ Ἑλληνισμὸς καταρρέει ἔμπρακτα καὶ καθημερινά. 
Χάνει τὸ πρόσωπό του, ἐξομοιώνεται μὲ τὴν ἀπρόσωπη 
περιφερειακὴ ὑπανάπτυξη, μοναδική του ταυτότητα οἱ δεῖκτες τῆς 
οἰκονομίας. Καὶ συρρικνώνεται ραγδαῖα, τὶς τελευταῖες δεκαετίες 
ταπεινώνεται καὶ ἐνδίδει. Ὁ ἐνδοτικὸς αὐτῶν τῶν ἡμερῶν εἶναι 
«πνευματικὸς ἄνθρωπος», πανεπιστημιακὸς καθηγητὴς — ὁ 
ἀναπληρωτὴς ὑπουργὸς τῶν Ἐξωτερικῶν κύριος Γεώργιος-
Ἀλέξανδρος Μαγκάκης. Ἀσκεῖ ἐθνικὴ πολιτικὴ μὲ τὸ ὕφος 
ἔμφοβου λακὲ ποὺ δικαιολογεῖται ὅτι ἁπλῶς ἐκτελεῖ ἐντολές. Δὲν 
ὑποψιάζεται οὔτε ποιά γλώσσα θὰ μποροῦσε νὰ μιλήσει ὡς 
Ἕλληνας στὸ συμβούλιο ὑπουργῶν τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ἕνωσης. 
Ἐκπροσωπεῖ φτηνοὺς διπλωματικοὺς ἑλιγμοὺς ἑνὸς 
κακομοιριασμένου κρατιδίου, ὄχι τὸ κύρος καὶ τὴν ἰσχὺ μιᾶς 
πανευρωπαϊκῆς πολιτιστικῆς εὐθύνης. Εὐθύνης ἀπέναντι στὸν 
ὁλοκληρωτισμὸ καὶ στὶς θηριωδίες τοῦ καθεστῶτος τῆς Τουρκίας.
 Ἀπὸ κάποιους ἀνάλογους ἀνυποψίαστους Μαγκάκηδες χάθηκε ἡ 
μαρτυρικὴ Μικρασία, ξεριζώθηκε ὁ Ἑλληνισμὸς τῆς Ἴμβρου, τῆς 
Τενέδου, τῆς Κωνσταντινούπολης, ἐγκαταλείφθηκε στοὺς 
Τούρκους ἡ μισὴ Κύπρος, σκόρπισαν στὴν προσφυγιὰ οἱ Ἕλληνες 
τοῦ Πόντου, ἐξαλείφεται σήμερα ὁ Ἑλληνισμὸς τῆς Βορείου 
Ἠπείρου.
 
 
Τὸ πιὸ δυσκαταμάχητο στοιχεῖο τῆς κοινωνικῆς μας κρίσης εἶναι ἡ 
περιθωριοποίηση τῆς ἀνθρώπινης ποιότητας. Ἡ τηλεοπτικὴ 
δημοσιότητα ἀποδείχνεται ἄκρως ἐνδεικτική: Εἴδατε ποτὲ νὰ 
καλεῖται σὲ τηλεοπτικὴ συζήτηση ὁ ποιητὴς Τίτος Πατρίκιος, ὁ 
ζωγράφος Σωτήρης Σόρογκας, ὁ συνταγματολόγος Ἀντώνης 
Μανιτάκης, ὁ πρώην πρέσβης Θέμος Στοφορόπουλος, ὁ καθηγητὴς 
Γιῶργος Κουμάντος, ὁ ἐπιχειρηματίας Θόδωρος Παπαλεξόπουλος;
Σταχυολογῶ ἐνδεικτικὰ ὀνόματα μὲ ἀνειλημμένη εὐθύνη δημόσιου 



λόγου —ὑπάρχουν καὶ πολλὰ ἄλλα— ὀνόματα μὲ τὸ κύρος τῆς 
κοινῆς ἀναγνώρισης, κι ὅμως ἑρμητικὰ ἀποκλεισμένα ἀπὸ τὰ 
μέσα ἐπικοινωνίας καὶ πληροφόρησης. Τὰ καίρια προβλήματα τοῦ 
τόπου καλοῦνται νὰ τὰ συζητήσουν οἱ ἴδιοι καὶ οἱ ἴδιοι πάντα 
χιλιοφθαρμένοι ἐκπρόσωποι τῶν κομμάτων, εὐτελισμένες 
ἀσημαντότητες μὲ ξύλινη γλώσσα, μαζὶ καὶ κάποιοι «πνευματικοὶ 
ἄνθρωποι» ποὺ ἐπιλέγονται γιὰ νὰ προκαλέσουν «θέαμα» 
γαβγίζοντας ἀντιθέσεις.
 Εἴδατε ποτὲ πολιτικοὺς ἀρχηγοὺς νὰ συναναστρέφονται 
ἀνθρώπους καταξιωμένους στὸν κοινωνικὸ βίο, ταλαντούχους, 
ὀξύνοες, προσωπικότητες μὲ φαντασία, ἔμπνευση καὶ τόλμη; Μιὰ 
τέτοια ἀνθρώπινη ποιότητα νὰ εἶναι ἡ καθημερινή τους συντροφιά, 
οἱ ἔμπιστοι φίλοι τους ποὺ θὰ προσφέρουν ἔγκυρη γνώμη καὶ 
γόνιμη κριτική; Αὐτὸ ποὺ ἀντιλαμβανόμαστε οἱ ἁπλοὶ πολίτες ὡς 
ἄμεσο περιβάλλον τῶν πολιτικῶν ἀρχηγῶν εἶναι οἱ χαμερπεῖς 
αὐλοκόλακες, οἱ μικρονοϊκοὶ συνεταῖροι τοῦ κομματικοῦ 
μικρομάγαζου, ἕνα κλειστὸ μικροσύμπαν ἀσφυκτικῶν ὁριζόντων.
 Ἡ διαπίστωση ἐπιβεβαιώνεται ἀπὸ τὶς ἐπιλογὲς ἀνθρώπων ποὺ 
κάνουν οἱ πολιτικοὶ ἀρχηγοί: εἴτε γιὰ νὰ σχηματίσουν κυβέρνηση 
ποὺ θὰ διαχειριστεῖ τὴν ἱστορία καὶ τὸν πολιτισμὸ τῶν Ἑλλήνων, 
εἴτε γιὰ νὰ στελεχώσουν τὸ κόμμα τους καὶ τὰ ἐπιτελεῖα τῶν 
συνεργατῶν τους. Τὸ μεγαλύτερο προσὸν ἑνὸς ἡγέτη εἶναι νὰ 
ξέρει νὰ ἐπιστρατεύει τὴν ἀνθρώπινη ποιότητα σὲ κάθε πτυχὴ τοῦ 
κοινωνικοῦ σώματος. Καὶ εἶναι αὐτὸ τὸ προσὸν ποὺ τὸ 
ἀπεμπολοῦν πρῶτο οἱ ἕλληνες πολιτικοὶ ἀρχηγοί. Γιὰ νὰ 
ἐγκλωβιστοῦν σὲ γυάλινο πύργο φαντασιώδους αὐτάρκειας μὲ 
θλιβερὸ συνήθως καὶ εὐτελισμένο τὸ τέλος τους.
 Τὴν ἴδια ἀδιαφορία γιὰ τὴν ἀνθρώπινη ποιότητα ἐπιδεικνύουν 
καὶ τώρα ποὺ καλοῦνται νὰ ἐπιλέξουν Πρόεδρο τῆς Δημοκρατίας. 
Δὲν τοὺς ἐνδιαφέρουν τὰ πρόσωπα, παρὰ μόνο στὸ ποσοστὸ ποὺ 
ἐξυπηρετοῦν τὸ κομματικό τους παιχνίδι. Γι' αὐτὸ καὶ συζητᾶνε 
ὑποψήφιους γιὰ τὴν κορυφαία ἐκπροσώπηση τῆς εὐγένειας τοῦ 
ἑλληνικοῦ ὀνόματος, ἀνθρώπους τέτοιας κραυγαλέας 
ἀνεπάρκειας, ποὺ προκαλοῦν κυριολεκτικὰ πνιγμὸ ἀγανάκτησης 
καὶ ντροπῆς.



 Κι ὅμως, τὸ τελευταῖο χαρτὶ γιὰ τὴν ἐθνική μας ἐπιβίωση εἶναι ἡ 
ἀνθρώπινη ποιότητα. Αὐτὴ καὶ μόνο.

15.2.1995

Χωρισμὸς κράτους-κυβέρνησης
 
ΚΑΙΝΟΥΡΓΙΟ ΠΟΛΙΤΙΚΟ ΛΟΓΟ στὴν Ἑλλάδα θὰ ἀρθρώσει μόνο 
ὁ ἡγέτης ἢ τὸ κόμμα ποὺ θὰ κατορθώσει νὰ ἀπεμπλακεῖ ἀπὸ τὰ 
κατεστημένα αὐτονόητα τῆς «προοδευτικῆς» ἰδεοληψίας.
 Ἡ «προοδευτικὴ» ἰδεοληψία συγκροτεῖ, εἴκοσι χρόνια τώρα, ἕναν 
ἀντικοινωνικὸ πολιτικὸ λόγο: λόγο ποὺ διαχωρίζει ἀντιθετικὰ τὴν 
κοινωνία ἀπὸ τὸ κράτος. Ἐκδέχεται τὴν κοινωνία σὰν σύνολο 
ἀτομοκεντρικῶν ἢ συνασπισμένων ἀπαιτήσεων, καὶ τὸ κράτος σὰν 
ἐξωκοινωνικὸ θεσμὸ ἐπιφορτισμένον νὰ ἀνταποκρίνεται στὶς 
ἀπαιτήσεις μὲ παροχές. Ἰδεότυπος ἀντιπαράθεσης ἀφέντη-
πατέρα καὶ παιδιοῦ ποὺ φοβᾶται νὰ ἐνηλικιωθεῖ, σύνδρομο 
ἐξάρτησης τοῦ ὑπηκόου ἀπὸ τὸν ἡγεμόνα, τοῦ δούλου ἀπὸ τὸν 
κύριο. Ἐξωραϊσμένη αὐτὴ ἡ ὑπανάπτυξη μὲ τὸ «προοδευτικὸ» 
περιτύλιγμα τοῦ «ἰσότιμου διαλόγου», τῶν «δημοκρατικῶν 
διαδικασιῶν».

Στόχοι κοινωνικῆς λειτουργικότητας, κινήτρων δημιουργικῆς 
ἀνάπτυξης, δὲν ὑπάρχουν στὴν «προοδευτικὴ» ἰδεοληψία. 
Ὑπάρχει μόνο ἡ διαρκῶς ὀξυνόμενη πόλωση ἀπαιτήσεων γιὰ 
παροχὲς καὶ δυνατοτήτων τοῦ κράτους νὰ ἀνταποκριθεῖ στὶς 
ἀπαιτήσεις. Ἡ πληρέστερη δυνατὴ ἀνταπόκριση εἶναι καὶ ἡ 
ἀσφαλέστερη μέθοδος παραμονῆς ἑνὸς κόμματος στὴν ἐξουσία. 
Μέθοδος ποὺ παγιδεύει τὴν ἄρθρωση πολιτικῶν προγραμμάτων 
καὶ πολιτικοῦ λόγου. Ἡ κορυφαία συμβολικὴ φράση τῆς 
«προοδευτικῆς» ρητορικῆς: «Τσοβόλα δῶσ' τα ὅλα» συνοψίζει 
αὐτὴ τὴ λογικὴ τῆς μεθόδου γιὰ διαρκέστερη νομὴ τῆς 
διανεμητικῆς ἐξουσίας.
 Ἀλλαγὴ τοῦ πολιτικοῦ σκηνικοῦ θὰ ὑπάρξει μόνο ἂν ἐμφανισθεῖ 
λόγος καὶ πρόγραμμα μὲ στόχο τὴ συγκρότηση κοινωνικοῦ 
κράτους. Καὶ κοινωνικὸ εἶναι τὸ κράτος ποὺ μὲ θεσμοὺς καὶ 



νόμους μεταθέτει τὴ λειτουργία του στοὺς πολίτες καὶ ὄχι στὴν 
αὐθαιρεσία κάθε κομματικῆς καμαρίλας. Κοινωνικὸ δὲν εἶναι 
μόνο καὶ ἀπευθείας τὸ «κράτος πρόνοιας». Γιὰ νὰ ὑπάρξει 
κράτος πρόνοιας πρέπει νὰ προηγηθεῖ κράτος ποὺ ἐκφράζει τὴν 
κοινωνικὴ δυναμική, ποὺ συντονίζει καὶ ἐνισχύει ἀποφασιστικὰ τὶς 
δημιουργικὲς παραγωγικὲς δυνάμεις τοῦ κοινωνικοῦ σώματος. 
Ὄχι μὲ τὴ λογικὴ καὶ πάλι τῶν παροχῶν «θέσεων ἐργασίας». 
Ἀλλὰ μὲ τὴ λογικὴ τῆς ἐνίσχυσης κάθε δημιουργικῆς 
πρωτοβουλίας σὲ ὅλη τὴν κλίμακα τῆς ἀπασχόλησης: ἀπὸ τὸν 
ἀνειδίκευτο ἐργάτη ὣς τὸν κεφαλαιοῦχο ἐπενδυτή. Μὲ 
θεσμοθετημένα κίνητρα ἀνάδειξης τῶν ἱκανῶν, τῶν ἐργατικῶν, τῶν
καταρτισμένων, θεσμοθετημένα κριτήρια καταξίωσης τῆς 
ποιότητας, τῆς δημιουργικῆς φαντασίας.
 Ἡ ἀναξιοπιστία τοῦ πολιτικοῦ κόσμου στὴν Ἑλλάδα σήμερα 
σηματοδοτεῖ τὴ χρεοκοπία τῆς «προοδευτικῆς» ἰδεοληψίας, τὸ 
ξεγύμνωμα σὲ κοινὴ θέα τοῦ συντηρητικοῦ καὶ ἀντικοινωνικοῦ 
χαρακτήρα της. Ἡ λογικὴ τοῦ κράτους ποὺ παρέχει καὶ τῶν 
πολιτῶν ποὺ ἀπαιτοῦν ἔφτασε στὰ ὅριά της, δὲν μπορεῖ πιὰ νὰ 
λειτουργήσει — βύθισε τὴν Ἑλλάδα στὴν ὑπανάπτυξη, στὴν 
ἀνημπόρια, στὸν διεθνὴ ἐξευτελισμό. Οἱ ἐπαγγελματίες τῆς 
πολιτικῆς, ἔστω κι ἂν ἦσαν ἰδιοφυΐες, δὲν ἐπαρκοῦν γιὰ νὰ λύσουν 
προβλήματα, ἐσωτερικὰ καὶ ἐξωτερικά, ποὺ ἀπαιτοῦν ἐξ ὁρισμοῦ 
καθολικὴ ἐνεργοποίηση τοῦ κοινωνικοῦ σώματος. Ἡ λυδία λίθος 
γιὰ τὴν ἀνάκαμψη, τὴν ἔξοδο ἀπὸ τὸ σημερινὸ τέλμα, εἶναι ὁ 
χωρισμὸς τοῦ κράτους ἀπὸ τὴν κυβέρνηση, τῆς κυβέρνησης ἀπὸ τὸ 
κόμμα. Τὸ κοινωνικὸ κράτος, τὸ κράτος ποὺ ἐκφράζει τὴν 
κοινωνικὴ δυναμική, μπορεῖ καὶ νὰ ὑπηρετήσει ἀποτελεσματικὰ 
τὴν ἰδιαιτερότητα τοῦ πολιτικοῦ προγράμματος κάθε κυβέρνησης. 
Τὸ κράτος-δοῦλος στὸ κόμμα-ἀφέντη αὐτοδιαλύεται 
κατατρώγοντας τὶς σάρκες του.
 Μᾶς ξαφνιάζει ἡ μικρόνοια ποὺ κυριαρχεῖ στὸν δημόσιο βίο, ἡ 
μυωπία, ἡ τυφλότητα. Ἀλλὰ εἶναι φυσικὴ συνέπεια τῆς λογικῆς 
τοῦ «πολιτικοῦ κόστους», δηλαδὴ τῆς αὐτονόμησης τοῦ κράτους 
ἀπὸ τὶς κοινωνικὲς ἀνάγκες, τῆς δουλικῆς ὑποταγῆς του στὸ 
κόμμα. Ἡ κοινωνία ὑφίσταται ἀνήμπορη τὴ δήωση, τὸν 



βανδαλισμό, τὴν καταστροφὴ τῶν πανεπιστημίων ἀπὸ 
ὀλιγοφρενεῖς «ἀναρχικούς», ὅμως τὸ κράτος εἶναι δέσμιο στὴν 
«προοδευτικὴ» ἰδεοληψία τοῦ «ἀσύλου». Δὲν λογαριάζει τὴν 
κοινωνικὴ ἀνάγκη, τὴν κοινωνικὴ προτεραιότητα, ὑπολογίζει μόνο 
τὸ κόστος ποὺ θὰ ἔχει γιὰ τὸ κόμμα ἡ παρέκκλιση ἀπὸ τὸ 
ἰδεοληπτικὸ ταμπού. Κόστος γιὰ τὴν ἐκλογὴ κομματικῶν 
πρυτάνεων, γιὰ τὴν ἄγρα ψήφων ἀπὸ τὴν εὐεπίφορη σὲ 
«προοδευτικὲς» ἰδεοληψίες φοιτητικὴ νεολαία. Ἀνάλογη καὶ ἡ 
προτεραιότητα τοῦ κομματικοῦ συμφέροντος ἔναντι τῆς 
κοινωνικῆς ἀνάγκης καὶ στὴν περίπτωση καταστολῆς τῶν 
ἐξέγερσεων στὶς φυλακὲς ἢ ὁποιασδήποτε ἄλλης ἀντικοινωνικῆς 
ἔκρηξης.
 Ἡ εὐθύνη γιὰ τὴν ἐξάρθρωση τῆς «ἀναρχικῆς» τρομοκρατίας στὰ 
πανεπιστήμια, στὰ σχολειά, στὰ γήπεδα, ἡ εὐθύνη γιὰ τὴν 
πειθαρχία στὶς φυλακές, δὲν μπορεῖ νὰ ἀνατίθεται στὴν 
κυβέρνηση. Πρέπει νὰ εἶναι εὐθύνη τῶν μόνιμων στελεχῶν τοῦ 
κρατικοῦ μηχανισμοῦ ποὺ ἔχουν ταχθεῖ νὰ ὑπηρετοῦν τὴ 
λειτουργικότητα τοῦ κοινωνικοῦ σώματος. Ἂν δὲν ἀνταποκριθοῦν 
στὶς ἀπαιτήσεις αὐτῆς τῆς λειτουργικότητας, τότε παραιτεῖται ὁ 
ὑπουργὸς γιατὶ δὲν διέβλεψε ἔγκαιρα τὴν ἀνικανότητά τους.
 Δίχως θεσμοὺς καὶ νόμους ποὺ νὰ ἐπιβάλλουν κριτήρια 
κοινωνικῶν προτεραιοτήτων, ἐλπίδα σωτηρίας ἀπὸ τὴ διάλυση καὶ 
τὴν καταστροφὴ δὲν ὑπάρχει.

29.11.1995

 



Γ’ ΠΑΙΔΕΙΑΣ ΠÉΡΙ

Εὐχετικὸς ρεαλισμὸς
 
ΕΛΕΓΕ Ο ΑΪΝΣΤΑΪΝ: «Δὲν ὑπάρχει λογικὸ μονοπάτι ποὺ νὰ 
ὁδηγεῖ στοὺς πολὺ γενικοὺς ἐκείνους νόμους, ἀπὸ τοὺς ὁποίους 
μποροῦμε μὲ καθαρὴ παραγωγὴ νὰ ἀντλήσουμε τὴν εἰκόνα τοῦ 
κόσμου. Μπορεῖ νὰ φτάσει κανεὶς σὲ αὐτοὺς μόνο μὲ μιὰ 
διαίσθηση βασισμένη σὲ κάτι ποὺ μοιάζει μὲ νοητικὴ ἀγάπη γιὰ 
τὰ ἀντικείμενα τῆς ἐμπειρίας.»
 Μήπως ἰσχύει κάτι ἀνάλογο καὶ στὴν πολιτική; Μήπως τὶς πολὺ 
γενικὲς ἀρχὲς ἑνὸς πολιτικοῦ προγράμματος, ἀπὸ τὶς ὁποῖες 
μποροῦμε μὲ καθαρὴ παραγωγὴ νὰ ἀντλήσουμε ὅραμα κοινοῦ 
βίου, τὶς φτάνουμε μόνο μὲ μιὰ διαίσθηση βασισμένη σὲ ἀγάπη 
καὶ πόνο γιὰ τὴν κοινωνία-πατρίδα;
 Καλοκαιρινὲς νύχτες στὴν Ἑλλάδα, καὶ κάποια εὐφάνταστη 
σολομωνικὴ ὅταν ἤμασταν παιδιὰ πρόσταζε νὰ λέμε μιὰν εὐχὴ 
κάθε φορὰ ποὺ πεφταστέρι φωτίζει τὸν οὐρανό. Ποιά πρώτη εὐχὴ 
θὰ λέγαμε σήμερα γιὰ τὴν πατρίδα, ἂν ξαναβρίσκαμε τὴν παιδική 
μας ἀθωότητα; Μήπως ἀπὸ ἕνα τέτοιο μὴ λογικὸ μονοπάτι 
φτάναμε —«μὲ καθαρὴ παραγωγὴ»— σὲ κάποιες πολὺ γενικές, 
ἀλλὰ κοινὰ ποθούμενες ἀρχὲς πολιτικοῦ ὁράματος;
 Νὰ ἔχουν ὅλοι οἱ ἄνθρωποι τὰ χρειώδη τοῦ βίου, νὰ μὴν 
ὑπάρχουν φτωχοὶ καὶ στερημένοι. Νὰ ἔχουμε λιγότερο κράτος καὶ 
περισσότερες δυνατότητες δημιουργικῆς πρωτοβουλίας. Νὰ 
ἐξασφαλίζουμε εἰρήνη μένοντας μακριὰ ἀπὸ πολεμικὲς ἐμπλοκές. 
Νὰ ἀναδιοργανωθοῦν τὰ κόμματα, νὰ ἀποκτήσουν δημοκρατικὲς 
λειτουργίες. Νὰ ἐκσυγχρονιστεῖ ἐπιτέλους ἡ κρατική μας μηχανή.
 
 
«Ἕλληνες ἀεὶ παῖδες», γι' αὐτὸ καὶ μὲ τέτοια εὐχολόγια 
κατακλυζόμαστε καθημερινά, δίχως κὰν τὸν ρομαντισμὸ τοῦ 
παραμυθιοῦ ποὺ ἐναποθέτει τὴν πραγμάτωση τῶν εὐχῶν στὰ 
πεφταστέρια. Εὐχὲς ἀνέλπιδες, σπέρματα ἀνενέργητα πολιτικῶν 



προγραμμάτων. Γιατί; Ἴσως γιατὶ μένουμε μόνο στὴν ἀνορθόλογη 
ἀφετηρία τῆς διαίσθησης, ἀνίκανοι γιὰ ὀρθολογικὴ «παραγωγὴ» 
συμπερασμάτων-ἀρχῶν. Ἴσως γιατὶ λείπει ἀπὸ τὴ διαίσθηση καὶ 
ἡ δημιουργικὴ ἔμπνευση βασισμένη σὲ ἀγάπη καὶ πόνο γιὰ τὴν 
πατρίδα.
 Παρ' ὅλα αὐτά, θέλω νὰ προσθέσω μιὰν ἀκόμα ἀνορθόλογη εὐχή. 
Καὶ ὁ ἀναγνώστης ἂς κρίνει πόσες καὶ ποιές ἀρχὲς πολιτικοῦ 
προσανατολισμοῦ μποροῦν νὰ συναχθοῦν μὲ ἀγαπητικὴ συνέπεια 
ἀπὸ τὴν εὐχή μου.
 Νὰ γινόταν νὰ συγκλίνουν οἱ γλῶσσες στὴν Ἑλλάδα, θὰ 
εὐχόμουνα. Νὰ διαρραγοῦν τὰ γλωσσικὰ στεγανά, νὰ βροῦν τὰ 
κόμματα καὶ οἱ «συνιστῶσες» κοινὸ κώδικα συνεννόησης, νὰ 
ἀνταποκρίνονται οἱ λέξεις σὲ πράγματα. Νὰ λέμε «δημοκρατία», 
«πρόοδος», «συντήρηση», «πόθεν ἔσχες», νὰ λέμε «παιδεία», 
«πολιτισμὸς» καὶ νὰ ξέρουμε ὅλοι τί κοινὰ ἐννοοῦμε. Νὰ 
σεβαστοῦν κυρίως οἱ διανοούμενοι τὴ σημαντικὴ τῆς ἐπικοινωνίας, 
νὰ μὴν ἀσελγοῦν πρῶτοι αὐτοὶ στὴ γλώσσα στρεβλώνοντας τὰ 
νοήματα γιὰ νὰ δικαιώσουν τὴ δική τους σύγχυση, τὸ μέσα τους 
κενό.
 Καὶ γιὰ νὰ γίνει πιὸ παραμυθένια, ἀλλὰ καὶ περισσότερο 
καθοδηγητικὴ ἡ εὐχή μου: Νὰ συγκλίνουν θὰ εὐχόμουνα ἡ γλώσσα 
τῆς πολιτικῆς καὶ ἡ ζωτικὴ γλώσσα τῆς ποίησης, ἡ γλώσσα τῆς 
οἰκονομίας καὶ ἡ γλώσσα —ναὶ— τῆς μεταφυσικῆς. Νὰ 
λειτουργήσουν γέφυρες ἀνάμεσα στὰ οὐσιώδη καὶ πρώτιστα ποὺ 
νοηματοδοτοῦν τὴ ζωή μας, καὶ στὰ εὐκαιριακὰ ἢ χρειώδη τῆς 
καθημερινῆς ἀναγκαιότητας.
 Αὐτὸς ὁ λαός, ὁ λαός μας, σημάδεψε τὴν Ἱστορία, γιατὶ μετροῦσε 
ἀκόμα καὶ τὰ πρακτικὰ τοῦ βίου ὄχι μὲ κριτήρια εὐκαιριακῆς 
χρησιμότητας, ἀλλὰ μὲ μέτρα ζωῆς, ζωῆς ἀπερίσταλτης, ζωῆς 
ἀκατάλυτης, μέτρα ὑπαρκτικῆς πληρότητας. Σήμερα, ἀκόμα καὶ 
τὰ ἀπομνημειωμένα ἴχνη αὐτῶν τῶν ζωτικῶν ἀποκαλύψεων τὰ 
ἔχουμε μετατρέψει σὲ ἐμπόρευμα, θέαμα προσφερόμενο ἀντὶ 
εἰσιτηρίου στοὺς τουρίστες. Στερημένοι ἀπὸ κάθε μεταφυσικὸ 
ἀνασασμὸ τῆς ζωῆς, δίχως ἐμπειρικὲς ψηλαφήσεις ἐλπίδας, 
ἐπιβιώνουμε τυφλὰ ἐγκλωβισμένοι στὴν ἐπιδερμικὴ 



περιπτωσιολογία τῆς «πληροφόρησης», στὴν παραισθησιογόνο 
εἰκονολαγνεία.
 Ἡ διανόηση ἀκκίζεται σὲ διανοητικὰ παιχνίδια μακάβριας 
καύχησης γιὰ τὴν κτηνώδη ἀλογία τοῦ βίου μας. Ἡ λογοτεχνία 
ἡδονίζεται φωτογραφίζοντας τὸ κοινότοπο ἢ βυθομετρώντας τὴν 
ψυχοπαθολογία τῆς ἐξαίρεσης, τῆς διαστροφῆς. Ἀκόμα καὶ ἡ 
θρησκευτικὴ διδαχὴ μοιάζει νὰ παραπέμπει μόνο σὲ γυμνὰ 
νοήματα, σὲ ψυχολογικὲς παρηγόριες.
 Ποιός λόγος νὰ μᾶς ἑτοιμάσει γιὰ τὴ στιγμὴ τοῦ θανάτου, γιὰ τὴ 
δοκιμασία τοῦ πόνου, τὴν ἀποκάλυψη τοῦ ἔρωτα, τὴ χαρὰ τῆς 
αὐθυπέρβασης καὶ αὐτοπροσφορᾶς; Ποιός νὰ μᾶς χειραγωγήσει 
στὸ ζωτικὸ ἄθλημα νὰ ἀντλοῦμε ὕπαρξη ὄχι ἀπὸ τὴν ἐφήμερη 
βιολογική μας φύση, ἀλλὰ ἀπὸ τὴ μένουσα σχέση, τὴν πίστη-
ἐμπιστοσύνη, στὸν καλοῦντα «τὰ μὴ ὄντα εἰς τὸ εἶναι»;
 
 
Ἡ πολιτικὴ δὲν χωρίζεται ἀπὸ τὸν πολιτισμό. Καὶ αὐτὸ δὲν εἶναι 
εὐχή. Εἶναι ἱστορικὴ βεβαιότητα.

26.7.1995

Κοινωνικοῦ κλίματος ἀναστροφὴ
 
ΣΕ ΚΥΡΙΟ ΑΡΘΡΟ τῆς Καθημερινῆς, πρὶν ἀπὸ λίγες μέρες, 
διαβάσαμε πέντε συμπερασματικὲς διαπιστώσεις ἀπὸ τὸ «θέατρο 
τοῦ παραλόγου» —φρίκη αἱματοχυσίας καὶ προσφυγιᾶς 
ἑκατοντάδων χιλιάδων ἀνθρώπων— στὴ γειτονική μας πρώην 
Γιουγκοσλαβία. Σῆμα κινδύνου γιὰ τὴ χώρα μας οἱ διαπιστώσεις 
καὶ τὶς συνοψίζω:
1. Τὸ διεθνὲς δίκαιο σήμερα ἔχει πάψει νὰ ἰσχύει. Ἑρμηνεύεται 

καὶ ἐφαρμόζεται σύμφωνα μὲ τὰ συμφέροντα τῶν ἰσχυρῶν.
2. Οἱ διεθνεῖς ὀργανισμοὶ εἶναι μόνο ἐργαλεῖα προώθησης τῶν 

συμφερόντων καὶ ἐπιδιώξεων τῶν ἰσχυρῶν.
3. Προωθοῦνται μὲ κυνισμὸ καὶ ἀναλγησία σχέδια γιὰ ἀλλαγὲς 

στὸν χάρτη τῶν Βαλκανίων καὶ τοῦ Καυκάσου.



4. Ἕνα νέο «Σιδηροῦν Παραπέτασμα» δημιουργεῖται στὴν 
Εὐρώπη. Τὸ Βατικανὸ —συμπράττοντας μὲ Γερμανοὺς καὶ 
μουσουλμάνους, ὅπως πάντοτε— κατασκευάζει τὸν δικό του 
«φράκτη», γιὰ νὰ χωρίσει καὶ νὰ ἀπομονώσει τοὺς 
ὀρθόδοξους λαοὺς τῆς Εὐρώπης.

5. Ἡ ροὴ τῆς πληροφόρησης διεθνῶς εἶναι ἀπολύτως ἐλεγχόμενη 
ἀπὸ τὰ ἴδια αὐτὰ κέντρα ἐξουσίας τῶν ἰσχυρῶν.

 Ὅσοι συνειδητοποιοῦν τὸ ἀντίκρυσμα πραγματικότητας ποὺ 
ἔχουν αὐτὲς οἱ διαπιστώσεις βλέπουν σὲ ποιά κόψη ξυραφιοῦ 
πορευόμαστε σήμερα οἱ Ἕλληνες. Ἀκόμα καὶ τὰ πιὸ ἐφιαλτικὰ 
ἐνδεχόμενα εἶναι πιθανὰ καὶ μὲ τὴ βεβαιότητα πὼς ἂν 
προκύψουν, βοήθεια δὲν μπορεῖ νὰ περιμένει ἡ χώρα μας ἀπὸ 
πουθενά. Οὔτε ἀπὸ τὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση, ποὺ εἶναι ἕρμαιο τῶν 
ἐπιδιώξεων τῆς οἰκονομικὰ πανίσχυρης Γερμανίας, οὔτε ἀπὸ τὸν 
ΟΗΕ ποὺ ὑπηρετεῖ ἀποκλειστικὰ τὰ συμφέροντα τῶν ΗΠΑ, οὔτε 
βέβαια ἀπὸ τὸ ΝΑΤΟ ἢ ἀπὸ τὸν διεθνὴ Τύπο. Οἱ Σέρβοι, γιὰ νὰ 
ὑπερασπίσουν βωμοὺς καὶ ἑστίες πατρώας γῆς, μάχονται μόνοι 
ἐναντίον ὅλων. Εἴμαστε οἱ Ἕλληνες ἕτοιμοι γιὰ μιὰ τέτοια μέχρις 
ἐσχάτων ἄμυνα;
 Στὸν πολιτικό μας ὁρίζοντα δὲν διαφαίνεται ἡγετικὴ 
προσωπικότητα ἱκανὴ νὰ συνεγείρει τὸν λαό μας στὴν καθολικὴ 
ἐγρήγορση ποὺ ἀπαιτοῦν οἱ περιστάσεις. Κάποιες συνετὲς 
δηλώσεις καὶ σπανιότερα ψύχραιμες ἀναλύσεις εἶναι παρήγορα 
σημάδια μέσα στὴν πλημμυρίδα τῶν μικροτήτων ποὺ κατακλύζει 
τὸ πολιτικό μας σκηνικό. Ἀλλὰ δὲν ἀρκοῦν. Ἐδῶ ποὺ 
βρισκόμαστε, τὸ ζητούμενο εἶναι μιὰ ριζικὴ ἀναστροφὴ τοῦ 
κοινωνικοῦ κλίματος, μιὰ ἔμπρακτη δυνατότητα νὰ δηλωθεῖ ἡ 
θέληση τοῦ λαοῦ μας γιὰ ἐπιβίωση, αὐτοσεβασμό, ἀξιοπρέπεια. 
Προτοῦ ὁ πανικὸς ἐκθρέψει ἐθνικιστικὲς ὑστερίες ἢ πτοημένους 
μειοδότες.
 Θὰ φανεῖ ἴσως παράδοξο, ἀλλὰ ἡ μόνη ἔμπρακτη δυνατότητα 
καθολικῆς συνέγερσης τοῦ λαοῦ μπροστὰ στοὺς ἔξωθεν κινδύνους 
θὰ ἦταν μιὰ θαρραλέα, ριζοσπαστικὴ καὶ συνολικὴ ἐκπαιδευτικὴ 
μεταρρύθμιση. Ναί, στὴν ἀβεβαιότητα ποὺ δημιουργεῖ γιὰ τὸ 
μέλλον τῆς Εὐρώπης ὁ κυνισμὸς καὶ ἡ ἀναλγησία τοῦ 



νεοβαρβαρισμοῦ τῶν ἰσχυρῶν, ἡ Ἑλλάδα ἀντιτάσσει μιὰ ρωμαλέα 
ἀνασύνταξη τῆς παιδείας τοῦ λαοῦ της. Ἀπὸ τὸ νηπιαγωγεῖο ὣς 
τὶς μεταπτυχιακὲς σπουδές. Ὄχι πιὰ γιὰ νὰ πιθηκίσει θεσμοὺς καὶ
πρακτικὲς «προηγμένων» νεοβαρβάρων, ἀλλὰ γιὰ νὰ ἀρθρώσει 
δυναμικὰ τὴ δική της πολιτιστικὴ ραχοκοκαλιὰ ποὺ κράτησε τὴν 
Ἑλλάδα ὄρθια στὶς θύελλες τριῶν χιλιάδων χρόνων.
 Μὴ σκεφθεῖτε κάποιο καινούργιο κωμικὸ τερτίπι «ἐθνικοῦ 
διαλόγου γιὰ τὴν παιδεία», ὅπως αὐτὸ ποὺ γνωρίσαμε στὸ 
πρόσφατο παρελθόν. Οἱ στοιχειωδῶς νουνεχεῖς γνωρίζουν ὅτι οἱ 
προσανατολισμοὶ καὶ οἱ πρακτικὲς τῆς ἐκπαίδευσης ἀπαιτοῦν 
ἔργο ἐπίμοχθο ἐξειδικευμένων προσοντούχων, σὲ συνεργασία μὲ 
πνευματικοὺς ἡγέτες ὀξυδερκεῖς καὶ ἀμείλικτους σὲ κριτήρια 
ποιότητας.
 Ἀπαιτεῖται μιὰ ἐπιτελικὴ ὁμάδα κεντρικοῦ σχεδιασμοῦ — ὅ,τι 
καλύτερο σὲ γνώση, ἦθος καὶ διορατικότητα διαθέτει ὁ τόπος. 
Κάθε κόμμα νὰ προτείνει δέκα ὀνόματα, ποιούς κρίνει 
κατάλληλους καὶ καθολικὰ ἀποδεκτούς. Τὰ τρία, τέσσερα, πέντε 
ὀνόματα στὰ ὁποῖα θὰ συμπέσουν οἱ προτάσεις τῶν κομμάτων θὰ 
ἀναλάβουν τὴν εὐθύνη αὐτοῦ τοῦ ἱστορικοῦ ἐγχειρήματος. Δὲν 
εἶναι ἡ καλύτερη μέθοδος (ὅλοι ξέρουμε ποιές μετριότητες 
μεσουρανοῦν στὴ δημοσιότητα καὶ στελεχώνουν «πνευματικὰ» 
ἱδρύματα καὶ θεσμούς, ὅπως ξέρουμε καὶ πόσο εὐτελὴ εἶναι τὰ 
κριτήρια ἐπιλογῆς ἀνθρώπων ἀπὸ τὰ κόμματα). Ἀλλὰ εἶναι 
μᾶλλον ἡ μόνη λύση πραγματικῆς συναίνεσης.
 Ἡ ἐπιτελικὴ ὁμάδα θὰ κληθεῖ νὰ ξαναδεῖ ἐξ ὑπαρχῆς τὴ 
συνολικὴ λογικὴ τῆς ἐκπαίδευσης, στὴν προοπτικὴ ἄμυνας τῆς 
πολιτιστικῆς αὐτοσυνειδησίας τῶν Ἑλλήνων, ἀφύπνισης τῶν 
κοινωνικῶν ἀντιστάσεων στὴν ἀλλοτρίωση. Μὲ πρωταρχικοὺς 
ἄξονες τὴ γλωσσικὴ καλλιέργεια (καταλύτη γιὰ τὴ διαμόρφωση 
ἤθους καὶ κοινωνικῆς δυναμικῆς), τὴν ἄσκηση στὶς προϋποθέσεις 
πρόσβασης στὴν ἐπιστημονικὴ γνώση (καταργώντας τὸν 
πληθωρισμὸ τῆς παρεχόμενης «πληροφόρησης»).
 Καὶ θὰ ξεκινήσει τὴν ἄγρα ἀνθρώπινης ποιότητας γιὰ τὴ 
συγκρότηση ἐπιμέρους ἐπιτελικῶν ὀργάνων πρὸς ἀνασύνταξη 
κάθε πτυχῆς τῆς στοιχειώδους, μέσης, ἀνώτερης καὶ ἀνώτατης 



ἐκπαίδευσης. Ἀρχίζοντας ἀπὸ ριζικὸ ἀνασχηματισμὸ τῆς 
στελέχωσης καὶ ἄρθρωσης τοῦ Ὑπουργείου Παιδείας προκειμένου 
νὰ τὸ καταστήσει μόνιμο ἐπιτελικὸ ὄργανο πολιτιστικῆς 
αὐτοάμυνας τῆς πατρίδας.
 
 
Τὰ ἐφιαλτικὰ ἐνδεχόμενα ποὺ κυοφοροῦνται στὴν Εὐρώπη 
ἀπαιτοῦν παλλαϊκὴ συστράτευση ἑτοιμότητας. Ὑπάρχει ἄλλη 
πρόταση πρακτικῆς γι' αὐτὴ τὴ συστράτευση;

23.8.1995

Κατάργηση εἰσαγωγικῶν ἐξετάσεων
 
ΕΙΝΑΙ ΠΙΑ ΚΟΙΝΗ ΣΥΝΕΙΔΗΣΗ ὅτι οἱ πανελλήνιες ἐξετάσεις 
γιὰ τὴν εἰσαγωγὴ τῶν ἀποφοίτων τοῦ λυκείου στὰ πανεπιστήμια 
καθορίζουν σήμερα ὁλόκληρο τὸ ἐκπαιδευτικό μας σύστημα:
-Ἐπιβάλλουν τὴ «φροντιστηριοποίηση» τοῦ λυκείου, ἀναιροῦν τὸν 

αὐτόνομο «ἐγκύκλιο» χαρακτήρα τῆς μέσης παιδείας, 
ὑπονομεύουν τὴ βασικὴ μορφωτικὴ ὑποδομὴ τοῦ 
Ἑλληνόπουλου.

-Συντηροῦν τὴ λοιμικὴ τῆς παραπαιδείας, αὐτὸν τὸν 
νομιμοποιημένο ἐξευτελισμὸ τοῦ συνταγματικοῦ δικαιώματος 
τῶν Ἑλλήνων γιὰ ἴσες εὐκαιρίες μόρφωσης.

-Θεσμοθετοῦν τὴν τυποποίηση τῆς γνώσης καὶ τὴν ψυχοκτόνο 
ἀπομνημόνευση προκειμένου νὰ ἐξασφαλίσουν ἀμεροληψία 
καὶ ἀντικειμενικότητα. Ἔτσι ἀποκλείουν τοὺς πραγματικὰ 
ἱκανότερους, τοὺς προικισμένους μὲ κρίση, φαντασία, 
δημιουργικότητα.

-Ὑποχρεώνουν δεκάδες χιλιάδων παιδιῶν κάθε χρόνο νὰ 
ἀποδυθοῦν στὴν περιπέτεια τῆς καταφυγῆς σὲ πανεπιστήμια 
τοῦ ἐξωτερικοῦ, μετριότατου συχνὰ ἐπιπέδου, δημιουργώντας 
πελώριο οἰκονομικὸ καὶ κοινωνικὸ πρόβλημα γιὰ τὴ χώρα 
μας.

 Μὲ αὐτὰ τὰ πασιφανὴ δεδομένα, κανένα πολιτικὸ ἐγχείρημα 



οὐσιαστικῆς ἀντιμετώπισης τοῦ σημερινοῦ ἐκπαιδευτικοῦ μας 
τέλματος δὲν μπορεῖ νὰ τελεσφορήσει ἂν δὲν τολμηθεῖ ἡ 
ριζοσπαστικὴ καὶ μόνη ρεαλιστικὴ λύση: Ἡ κατάργηση τῶν 
εἰσαγωγικῶν στὰ πανεπιστήμια ἐξετάσεων. Τὰ προβλήματα ποὺ 
δημιουργεῖ μιὰ τέτοια λύση εἶναι ἐπίσης πελώρια, ἀλλὰ εἶναι 
προβλήματα γόνιμα: ἡ ἀντιμετώπισή τους μπορεῖ νὰ ὁδηγήσει σὲ 
θαρραλέα ἀνασύνταξη καὶ ἀναβάθμιση τοῦ ἐκπαιδευτικοῦ μας 
συστήματος.
 Καταγράφω ἐνδεικτικὰ καὶ τηλεγραφικὰ τὰ προβλήματα- 
προϋποθέσεις γιὰ τὴν κατάργηση τῶν εἰσαγωγικῶν ἐξετάσεων:
1.Ἀπαιτεῖται ριζικὴ ἀλλαγὴ τῶν προγραμμάτων σπουδῶν καὶ 

λειτουργίας τῶν ΑΕΙ. Αὔξηση κατὰ ἕνα ἢ δύο χρόνια τῆς 
διάρκειας τῶν σπουδῶν, ἀνάλογα μὲ τὴ σχολή. Καταμερισμὸς 
τῶν φοιτητῶν στὰ δύο πρῶτα ἔτη σὲ παράλληλα 
προγράμματα (πρωινά, ἀπογευματινά, βραδινά). Συνεχὴς 
κρίση καὶ ἀξιολόγηση τῶν φοιτητῶν σὲ ὅλη τὴ διάρκεια τῶν 
δύο πρώτων ἐτῶν, μὲ περιορισμένες δυνατότητες 
ἐπαναληπτικῶν ἐξετάσεων σὲ περίπτωση ἀποτυχίας, καὶ 
ὁριστικὸ ἀποκλεισμὸ τῶν ἀποτυχόντων στὸ τέλος τῆς 
δεύτερης χρονιᾶς. Μὲ τὴν ἔναρξη τοῦ τρίτου ἔτους σπουδῶν, 
ὁ ἀριθμὸς τῶν ἐπιλεγμένων μὲ διετὴ δοκιμασία φοιτητῶν νὰ 
εἶναι μικρότερος ἀπὸ τοὺς εἰσαγόμενους σήμερα.

2.Θὰ χρειασθεῖ σημαντικὰ μεγαλύτερος ἀριθμὸς διδασκόντων στὰ 
πανεπιστήμια καὶ θὰ δημιουργθοῦν πρόσθετες κτιριακὲς 
ἀνάγκες. Καὶ τὰ δύο αὐτὰ προβλήματα μποροῦν νὰ 
ἀντιμετωπισθοῦν σὲ σημαντικὸ ποσοστὸ μὲ ἄντληση ἀπὸ τὴν 
ἀνθρώπινη στελέχωση καὶ τὴν κτιριακὴ ὑποδομὴ τῆς 
σημερινῆς παραπαιδείας. Ἡ διδασκαλία στὰ δύο πρῶτα ἔτη 
δὲν εἶναι ἀπαραίτητο νὰ γίνεται ἀπὸ κατόχους διδακτορικοῦ 
διπλώματος· ἀρκεῖ νὰ ἀνασυνταχθεῖ μιὰ αὐστηρὴ ἀκαδημαϊκὴ
ἱεραρχία στὸ ἐσωτερικὸ κάθε σχολῆς, ποὺ θὰ ἔχει τὴν 
ἐπιτελικὴ εὐθύνη τοῦ πανεπιστημιακοῦ προγράμματος.

3.Τὰ τεράστια ποσὰ ποὺ δαπανᾶ σήμερα ἡ ἑλλαδικὴ κοινωνία γιὰ
τὴν παραπαιδεία καὶ τὶς σπουδὲς στὸ ἐξωτερικὸ πρέπει νὰ 
διοχετευθοῦν στὴν κρατικὴ πανεπιστημιακὴ ἐκπαίδευση. Νὰ 



μπεῖ τέλος στὴν κωμωδία-φενάκη τῆς «δωρεὰν παιδείας». 
Δωρεὰν θὰ εἶναι ἡ πανεπιστημιακὴ σπουδὴ μόνο γιὰ τὰ 
παιδιὰ οἰκογενειῶν μὲ πολὺ χαμηλὰ εἰσοδήματα. Οἱ 
ὑπόλοιποι θὰ πληρώνουν ἐγγραφὴ καὶ δίδακτρα τουλάχιστον 
ἀνάλογα μὲ τὶς σημερινὲς οἰκονομικὲς ἀπαιτήσεις ἑνὸς 
φροντιστηρίου ξένων γλωσσῶν. Τὰ ποσὰ ποὺ θὰ 
συγκεντρωθοῦν ὑπερεπαρκοῦν καὶ γιὰ κτιριακὲς ἐπεκτάσεις 
τῶν ὑπαρχόντων ΑΕΙ καὶ γιὰ ἀξιοπρεπέστερη μισθοδοσία 
τῶν διδασκόντων καὶ γιὰ τὴν ἵδρυση καινούργιων 
πανεπιστημίων.

4.Τὸ δυσκολότερο πρόβλημα εἶναι ὁ κοινωνικὸς προγραμματισμὸς 
ἐπαγγελματικῆς ἀπορρόφησης τῶν πτυχιούχων. Καταρχήν, μὲ 
μιὰν εὐρύτατη ἐκστρατεία ἐνημέρωσης τῆς κοινῆς γνώμης 
πρέπει νὰ καταστεῖ σαφὲς ὅτι μὲ τὴν ὑπάρχουσα ζήτηση 
πανεπιστημιακῆς μόρφωσης στὴν ἑλληνικὴ κοινωνία, τὸ 
πτυχίο, ἐκ τῶν πραγμάτων, δὲν μπορεῖ νὰ ἔχει ἀπὸ μόνο του 
κανένα ἐπαγγελματικὸ ἀντίκρισμα. Ἕνα ἐπιτελικὸ 
μηχανογραφικὸ κέντρο, τροφοδοτούμενο μὲ πληροφορίες ἀπὸ 
τὰ ὑπουργεῖα, τοὺς δημόσιους ὀργανισμούς, τοὺς 
ἐπαγγελματικοὺς συλλόγους, τὰ ἐπιμελητήρια, τὰ νοσοκομεῖα,
θὰ προκηρύσσει κάθε χρόνο συγκεκριμένο ἀριθμὸ θέσεων σὲ 
κάθε νομὸ καὶ ἐπαρχία, γιὰ κάθε μορφὴ ἐπαγγελματικῆς 
δραστηριότητας ποὺ ἀπαιτεῖ πτυχίο. Οἱ διαγωνισμοὶ τῶν 
ὑποψηφίων γιὰ τὶς θέσεις αὐτὲς θὰ ὀργανώνονται μὲ τὴν 
εὐθύνη τῶν τοπικῶν φορέων ὀργάνωσης κάθε 
ἐπαγγελματικῆς ἐξειδίκευσης.

5.Τὸ ἴδιο αὐτὸ ἐπιτελικὸ μηχανογραφικὸ κέντρο θὰ μπορέσει νὰ 
κατευθύνει μιὰν ἀναδιάρθρωση τῶν ΤΕΙ καὶ τῶν ΙΕΚ μὲ 
στόχο τὴν ἐκπαίδευση σὲ ἐπαγγελματικὲς εἰδικότητες 
κοινωνικὰ ἀναγκαῖες καὶ ζητούμενες στὴν ἀγορά. 
Ἀποδεσμευμένα τὰ ΤΕΙ ἀπὸ τὸν σημερινό τους ρόλο νὰ εἶναι 
κανάλια ὅπου διοχετεύονται ὅσοι ἀποτυγχάνουν στὰ ΑΕΙ, θὰ 
μπορέσουν νὰ βροῦν προοδευτικὰ τὴ δική τους αὐτόνομη 
κοινωνικὴ λειτουργία καὶ νὰ ἑλκύσουν σπουδαστὲς σὲ γόνιμες 
ἐξειδικεύσεις.



 
 
Τηλεγραφικὲς ἐπισημάνσεις γιὰ ἕνα θέμα ποὺ καταδικάζει 
σήμερα σὲ ἀγκύλωση καὶ τελμάτωση ὁλόκληρο τὸ ἐκπαιδευτικό 
μας σύστημα. Θέμα ποὺ κρίνει τὴν αὐτοκαταδίκη μας σὲ 
ὑπανάπτυξη ἢ τὴ θέλησή μας γιὰ δυναμικὴ κοινωνικὴ 
ἀνασύνταξη.
 

30.8.1995

Λειτουργικῶς ἀναλφάβητοι
 
ΥΠΑΛΛΗΛΟΙ ΣΕ ΚΑΙΡΙΕΣ ΘΕΣΕΙΣ ΥΠΟΥΡΓΕΙΩΝ, στελέχη 
δημόσιων ὑπηρεσιῶν, ἐκπαιδευτικοί. Πτυχιοῦχοι κατὰ κανόνα 
ἀνωτάτων σχολῶν. Καὶ εἶναι ἀδύνατο νὰ συντάξουν μιὰν ἔκθεση, 
μιὰν ἀναφορά, τὸ πόρισμα μιᾶς σύσκεψης, νὰ ἀρθρώσουν μιὰ 
σελίδα κειμένου. Ὁ εὐτελισμὸς καὶ ἡ ἀποσάθρωση τῆς 
ἐκπαίδευσης τὰ τελευταῖα εἴκοσι χρόνια ἔχει ἀρχίσει νὰ δίνει 
πικροὺς καρποὺς στὸν δημόσιο βίο.
 Ἄνθρωποι δίχως γλώσσα εἶναι καὶ ἄνθρωποι δίχως σκέψη. 
Ἀνίκανοι νὰ ὀργανώσουν ὁτιδήποτε μὲ λογικὴ σειρὰ καὶ τάξη, 
ἀνίκανοι νὰ συσκεφθοῦν, νὰ ἀποτιμήσουν προτεραιότητες, νὰ 
λειτουργήσουν κριτικά. Δὲν διδάχθηκαν ποτὲ στέρεα δομὴ καὶ 
σύνταξη τοῦ λόγου· ἂν ἔχουν κάποιαν ἰδέα γραμματικῆς τὴν 
ὀφείλουν στὴ σπουδὴ μιᾶς ξένης γλώσσας. Τὴν τελευταία 
εἰκοσαετία ἡ ἑλληνικὴ ἐκπαίδευση παράγει πολίτες λειτουργικὰ 
ἀναλφάβητους.
 Τὸ κόμμα τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης ἔδωσε στὴ 
δημοσιότητα, μὲ ὁλοσέλιδη καταχώριση στὸν Τύπο, τὶς 
προγραμματικές του ἐξαγγελίες γιὰ τὴν ἐκπαίδευση. 
Συμπαθητικὲς προτάσεις, θετικές. Ἀλλὰ οἱ συντάκτες τους 
μοιάζουν μᾶλλον ἀνυποψίαστοι γιὰ τὸ τί ἀκριβῶς ἔχει συμβεῖ 
στὴν ἑλληνικὴ ἐκπαίδευση τὰ τελευταῖα εἴκοσι χρόνια. Μοιάζει νὰ 
μὴν ἔχουν ἀντιληφθεῖ ὅτι σὲ αὐτὸ τὸν τόπο πραγματοποιήθηκε 



ριζικὸς καὶ μὲ δαιμονικὴ εὐφυΐα «κοινωνικὸς μετασχηματισμὸς» 
βασισμένος κυρίως στὴν ἀποδιάρθρωση τῆς ἐκπαίδευσης (ὅπως 
καὶ τῆς δημόσιας διοίκησης). Μετασχηματισμὸς ἰσοδύναμος μὲ 
γενοκτονία ἢ ξεριζωμὸ ἀπὸ πατρῶα ἐδάφη.
 Τὸ ἄθλημα ἢ διαγώνισμα τῆς ἅμιλλας καταργημένο, οἱ μαθητὲς 
προάγονται ὅλοι, κίνητρα καὶ στόχοι ἀρίστευσης θεωροῦνται 
«ἐλιτίστικοι ἀναχρονισμοί». Ὁ ἰσοπεδωτικὸς λαϊκισμὸς ἐπιβάλλει 
νὰ μὴ διορθώνονται λάθη στὰ τετράδια τῶν μαθητῶν — «Κάτω 
τὰ αἱματοβαμμένα γραπτά!». Ἀναιρέθηκε κάθε ἱεραρχία, τὸν 
δάσκαλο δὲν τὸν ἐλέγχει κανείς, οἱ ἐπιθεωρητὲς καταργήθηκαν, ἡ 
ἀνεξέλεγκτη αὐθαιρεσία εἶναι «προοδευτικὸ» κεκτημένο. 
Γυμνασιάρχης καὶ λυκειάρχης ἐπιλέγονται ἐφήμερα ἀπὸ τὶς 
«κλαδικὲς» τῶν κομμάτων γιὰ νὰ διεκπεραιώνουν 
γραφειοκρατικὲς ἁπλῶς διαδικασίες, ἱεραρχικὴ κλίμακα συνοχῆς 
καὶ ἐλέγχου δὲν ὑπάρχει στὴν ἑλληνικὴ ἐκπαίδευση. Ἔτσι δὲν 
ὑπάρχουν καὶ κίνητρα προσφορᾶς, ἀφοῦ μόνο τὰ χρόνια 
ὑπηρεσίας διαφοροποιοῦν, μισθολογικὰ καὶ μόνο, τοὺς 
ἐκπαιδευτικούς, χωρὶς ἄλλη διάκριση τοῦ ἱκανοῦ ἀπὸ τὸν ἀνίκανο, 
τοῦ ἐργατικοῦ ἀπὸ τὸν ράθυμο, τοῦ εὐσυνείδητου ἀπὸ τὸν 
ἀσυνείδητο.
 Τὰ σχολεῖα ἀριστούχων ἔχουν καταργηθεῖ· ἡ κοινωνία μας δὲν 
χρειάζεται διακεκριμένα στελέχη, ἀφοῦ σὲ καμιὰ πτυχὴ τοῦ 
δημόσιου βίου δὲν ξεχωρίζουμε τὶς παρασιτικὲς ἀπὸ τὶς 
παραγωγικὲς δυνάμεις. Δὲν θέλουμε τὴν ποιότητα, γιατὶ εἶναι 
θεσμικὰ ἐπιβεβλημένος ὁ παρασιτισμὸς μὲ τὶς φουρνιὲς διορισμῶν 
στὴν κρατικὴ μηχανὴ «τῶν δικῶν μας παιδιῶν» σὲ κάθε 
κυβερνητικὴ μεταβολή. Ἂς τολμοῦσε κάποιος μιὰ θαρραλέα 
στατιστικὴ ἀπογραφή: Τί ποσοστὸ ἀντιπροσωπεύουν στὸν 
κοινωνικό μας βίο οἱ λειτουργικῶς ἀναλφάβητοι, πόσοι πτυχιοῦχοι 
τῶν παιδαγωγικῶν μας σχολῶν καταλαβαίνουν τὴ γλώσσα τοῦ 
Παπαδιαμάντη, ποιό ποσοστὸ ἀποφοίτων λυκείου δὲν γνωρίζει 
οὔτε αὐτὸ ποὺ λέμε «γραφή» — ὄχι ὀρθογραφία ἢ νοηματικὴ τῶν 
λέξεων, ἀλλὰ τὴ γραπτὴ σημαντικὴ τῆς γλώσσας: νὰ ξεχωρίζει τὸ 
ζῆτα ἀπὸ τὸ ξί, τὸ φὶ ἀπὸ τὸ ψί, νὰ διαστέλλει τὴ μιὰ λέξη ἀπὸ 
τὴν ἄλλη, νὰ γράφει σὲ εὐθεία γραμμή.



 Δυστυχῶς οὔτε οἱ ἐκπαιδευτικὲς προτάσεις τῆς ἀξιωματικῆς 
ἀντιπολίτευσης προδίδουν συνειδητοποίηση τῆς συντελεσμένης 
καταστροφῆς. Γιὰ τὴν ἐπιβίωση τοῦ Ἑλληνισμοῦ, τὶς ἱστορικὲς 
προοπτικές του, ὁ ξεριζωμὸς ἀπὸ τὴ Μικρασία μοιάζει 
καταστροφὴ μικρότερη ἀπὸ αὐτὴν ποὺ συντελεῖται εἴκοσι χρόνια 
τώρα στὴν παιδεία — δὲν εἶναι ρητορικὴ ὑπερβολή. 
Ἀγραμματοσύνη, ἀγλωσσία, προγραμματικὴ ἰσοπέδωση κάθε 
ἀξιοκρατικῆς διαβάθμισης, διαστροφὴ τῆς Ἱστορίας, δηλαδή: 
συστηματικὸς ἀφελληνισμός. Ἡ ἰδεολογία τῆς ἑλληνικῆς 
ἐκπαίδευσης σήμερα θεμελιώνεται στὸ δόγμα τῶν 
«προοδευτικῶν» δυνάμεων: «Δὲν ὑπάρχει ἔθνος, τὸ ἔθνος εἶναι 
ἰδεαλιστικὸ ἐποικοδόμημα στὸ κράτος, πρόξενος συγκρούσεων καὶ 
ἀντιθέσεων ποὺ ἀποπροσανατολίζουν τὴν ἐξέλιξη τῶν ὑλικῶν 
παραγωγικῶν δυνάμεων». Καὶ σὲ μιὰ τέτοια ἀντίληψη καὶ 
νοηματοδότηση τοῦ κοινωνικοῦ γεγονότος ἡ παιδεία ἐνδιαφέρει 
μόνο σὰν χρηστικὸ μέσο, γλώσσα καὶ παιδεία ὑπηρετοῦν μόνο (ἂν 
ὑπηρετοῦν) τὸν βιοποριστικὸ ὠφελιμισμό.
 Ἀλλὰ οὔτε κι αὐτὸν ὑπηρετοῦν. Ἀκόμα καὶ σὲ «λόγια» 
ἐπαγγέλματα (δάσκαλος, δημοσιογράφος) δὲν ἔχει πιὰ σημασία 
νὰ ξέρεις γράμματα, ἀφοῦ κανένας δὲν ἐλέγχει τὴν 
ἀγραμματοσύνη σου. Ἐξάλλου ἡ κοινωνία μας σήμερα ἀμείβει 
πλουσιοπάροχα ἄλλες ἱκανότητες, ἄσχετες μὲ τὴ μόρφωση. Οὔτε 
καὶ ἐνδιαφέρει κανέναν ποὺ δημόσιοι ὀργανισμοί, τράπεζες, 
ὑπουργεῖα, τεχνικὲς ὑπηρεσίες δὲν διαθέτουν πιὰ στελέχη μὲ 
παιδευτικὸ ἐξοπλισμὸ ἱκανὸν νὰ ἀνταποκριθεῖ στὶς ἀπαιτήσεις 
ἀποδοτικῆς λειτουργίας τους. Ὅταν συνταξιοδοτηθοῦν καὶ οἱ 
τελευταῖοι ποὺ διδάχτηκαν στέρεη γλώσσα στὰ σχολειά, τότε θὰ 
ἀπολαύσουμε τὰ κορυφαῖα ἐπιτεύγματα δυσλειτουργίας τῆς 
κρατικῆς μηχανῆς.
 
 
Ὁ καίριος ἀποσταθεροποιητικὸς παράγων γιὰ τὴν Ἑλλάδα δὲν 
εἶναι ἡ τουρκικὴ ἀπειλή, οὔτε ἡ κρίση τῆς Βαλκανικῆς. Εἶναι τὸ 
αὐξανόμενο ποσοστὸ τῶν λειτουργικῶς ἀναλφάβητων.
 

25.10.1995



«Προοδευτικὲς» ψυχώσεις
 
ΥΠΑΡΧΕΙ ΠΟΛΥ ΣΥΓΚΕΚΡΙΜΕΝΟΣ ΤΡΟΠΟΣ γιὰ νὰ πάψουν τὰ 
πανεπιστήμια νὰ προσφέρουν ἄσυλο στὴ βία: Νὰ ἀλλάξει ὁ νόμος 
ἐκλογῆς τῶν πρυτανικῶν ἀρχῶν.
 Τὸ πανεπιστημιακὸ ἄσυλο μὲ τὴ σημερινή του ἔννοια τοῦ 
ξέφραγου ἀμπελιοῦ ἀποτελεῖ τὸ «ταμποὺ» τῶν «προοδευτικῶν» 
πολιτικῶν δυνάμεων. Καὶ κανένας πρύτανης ἢ ἀντιπρύτανης στὴν 
Ἑλλάδα, ἐδῶ καὶ δεκατρία χρόνια, δὲν τολμάει νὰ ἀμφισβητήσει ἢ 
νὰ ἀντιταχθεῖ στὸν φετιχισμὸ τῆς «προοδευτικῆς» ἐτικέτας καὶ 
ἑπομένως στὸ «ταμποὺ» τῶν «προοδευτικῶν» δυνάμεων: στὸ 
ξέφραγο «ἄσυλο». Διότι ἡ ἐκλογὴ τῶν πρυτανικῶν ἀρχῶν —οἱ 
παροικοῦντες τὴν Ἱερουσαλὴμ τὸ γνωρίζουν καλὰ— ἐδῶ καὶ 
δεκατρία χρόνια ἀποφασίζεται ὄχι στὰ πανεπιστήμια, ἀλλὰ στὰ 
κομματικὰ γραφεῖα.
 Μὲ τὸν διαβόητο νόμο-πλαίσιο τοῦ 1982, στὸ ἐκλεκτορικὸ σῶμα 
ποὺ ψηφίζει πρύτανη καὶ ἀντιπρυτάνεις, οἱ ἔχοντες τὴν εὐθύνη τῆς 
διδασκαλίας στὰ πανεπιστήμια ἀποτελοῦν μειοψηφία. Τὴν 
πλειοψηφία συγκροτοῦν οἱ φοιτητὲς τῶν κομματικῶν νεολαιῶν 
μαζὶ μὲ τοὺς κομματικοὺς συνδικαλιστὲς τοῦ διοικητικοῦ 
προσωπικοῦ. Αὐτὴ ἡ σύνθεση κομματικοποιεῖ ἀναπόφευκτα τὴν 
ἐκλογή. Ἐπιπλέον, δὲν ψηφίζονται πρόσωπα ἀλλὰ τριπρόσωπα 
ψηφοδέλτια (ἕνας πρύτανης, δυὸ ἀντιπρυτάνεις). Γιὰ νὰ 
ὑπερψηφισθεῖ ἕνα ψηφοδέλτιο, πρέπει νὰ συγκροτεῖται ἀπὸ 
πρόσωπα ποὺ ἔχουν τὴν εὔνοια κομματικῶν πλειοψηφιῶν — νὰ 
ἔχει ἐξασφαλίσει τὸ ψηφοδέλτιο τὴν ὑποστήριξη κάποιων 
κομματικῶν νεολαιῶν καὶ συνδικαλιστικῶν συλλόγων.
 Οἱ κομματικὰ ἐκλεγμένες πρυτανικὲς ἀρχὲς κατὰ κανόνα 
τρέμουν μήπως δυσαρεστήσουν τὶς κομματικὲς δυνάμεις ποὺ τοὺς 
ἀνέδειξαν. Δίχως τὴν ὑποστήριξή τους κινδυνεύει νὰ 
μποϋκοταριστεῖ κάθε πρυτανικὴ πρωτοβουλία. Ἐπιπλέον, ἡ πείρα 
ἔχει ἀποδείξει ὅτι ἡ μία πρυτανικὴ θητεία ἀνοίγει πάντοτε τὴν 
ὄρεξη καὶ γιὰ δεύτερη — συνήθως γίνεται ἐφαλτήριο γιὰ πολιτικὴ 



σταδιοδρομία. Ἑπομένως δὲν θὰ ἀντιδικήσει ποτὲ πρύτανης ἢ 
ἀντιπρύτανης μὲ κομματικὲς πλειοψηφίες.
 Γι' αὐτὸ καὶ θὰ ὑποταγεῖ ὁπωσδήποτε στὸ «ταμποὺ» τῶν 
«προοδευτικῶν» πολιτικῶν δυνάμεων: στὸ ξέφραγο «ἄσυλο». Ἡ 
ἑρμηνεία τοῦ φετιχισμοῦ τῶν λέξεων εἶναι ἁρμοδιότητα 
ψυχολόγων καὶ ψυχιάτρων. Κοινωνικοὶ ψυχολόγοι πρέπει κάποτε 
νὰ μᾶς ἑρμηνεύσουν τὸ παρανοϊκὸ γεγονός: νὰ ἐμφανίζονται ὡς 
«προοδευτικοὶ» οἱ ὀπαδοὶ καὶ ὑποστηρικτὲς στυγνῶν 
ὁλοκληρωτικῶν ἰδεολογιῶν, ἢ κομμάτων ποὺ καπηλεύονται καὶ 
ἀχρειώνουν τὸ ὅραμα τοῦ σοσιαλισμοῦ σὲ λαϊκίστικο ἀμοραλισμό. 
Καὶ κάποιοι ἔμπειροι ψυχίατροι νὰ μᾶς ἀναλύσουν τὴν ψυχωτικὴ 
σύγχυση ποὺ ἐκλαμβάνει σὰν προστασία τῶν ἀκαδημαϊκῶν 
ἐλευθεριῶν τὴν ἐκχώρηση τῶν πανεπιστημίων σὲ ἐγκληματίες τῆς 
καταστροφῆς καὶ τῆς βίας.
 Δεκατρία χρόνια τώρα, κανένας ὑπουργὸς Παιδείας δὲν τόλμησε 
νὰ ἀπαλλάξει τὰ πανεπιστήμια ἀπὸ τὸν ἐξευτελισμὸ τῆς 
ὑποταγῆς τῶν πρυτανικῶν ἀρχῶν στὸν κομματικὸ λαϊκισμὸ 
ἀλλάζοντας τὶς διατάξεις τοῦ νόμου γιὰ τὴν ἐκλογὴ τῶν 
πρυτάνεων. Ὁ Ἀντώνης Τρίτσης εἶχε εἰσηγηθεῖ στὸ ΕΣΑΠ τὴ 
σχετικὴ ἀλλαγή, χωρὶς ἀποτέλεσμα. Ἐπὶ συνυπουργίας Σημίτη - 
Κοντογιαννόπουλου (στὴν οἰκουμενικὴ κυβέρνηση) εἶχε συνταχθεῖ 
καὶ κοινοποιηθεῖ ἡ νομοθετικὴ τροπολογία, χωρὶς νὰ προλάβει νὰ 
προωθηθεῖ στὴ Βουλή. Ὁ Γ. Σουφλιὰς ἐπέφερε τελικὰ μιὰν 
ἄτολμη συμβιβαστικὴ τροποποίηση ποὺ ἀνακλήθηκε ἀμέσως ἀπὸ 
τὴ σημερινὴ κυβέρνηση.
 Παρατηρῆστε τὸν σημερινὸ ὑπουργὸ Παιδείας σὲ κάθε 
τηλεοπτική του ἐμφάνιση: Αὐτὸν τὸν νέο, ταλαντοῦχο καὶ 
συμπαθέστατο ἄνθρωπο, ποὺ θὰ περίμενε κανεὶς νὰ κομίσει στὴν 
παιδεία ζωηφόρο ἄνεμο ἀλλαγῶν ἐπαναστατικῆς τόλμης. 
Παρατηρῆστε τον, πῶς τρέμει ἔμφοβος μήπως τυχὸν καὶ τοῦ 
ξεφύγει κάποια φράση ποὺ δὲν θὰ θεωρηθεῖ «προοδευτική», 
μήπως τυχὸν καὶ τοῦ καταλογίσουν ἀσέβεια στὰ ψυχωτικὰ 
«ταμποὺ» τῶν «προοδευτικῶν» δυνάμεων. Ἐκλιπαρεῖ γιὰ 
«διάλογο» τοὺς δεκατριάρηδες καταληψίες τῆς πλάκας καὶ τοῦ 
χαβαλέ, δὲν τολμάει νὰ ἐκφέρει προσωπικὴ γνώμη ἢ 



προβληματισμὸ γιὰ τὴν ἀνίερη καπηλεία τοῦ ἀκαδημαϊκοῦ 
ἀσύλου. Αὐτός, ποὺ ὅλες τὶς σπουδές του τὶς ἔκανε σὲ φημισμένα 
πανεπιστήμια τοῦ ἐξωτερικοῦ, παραιτεῖται ἀκόμα καὶ ἀπὸ τὴ 
φιλοδοξία νὰ μεταφέρει στὴν ἴδια του τὴν πατρίδα κάποιες ἀπὸ 
τὶς θετικές του ἐμπειρίες σοβαρῆς σπουδῆς.
 Ἀλλὰ καὶ οἱ ἔγκυροι δημοσιογράφοι ποὺ διευθύνουν τὶς σχετικὲς 
τηλεοπτικὲς συζητήσεις ἢ οἱ ἐκπρόσωποι πρυτανικῶν ἀρχῶν ποὺ 
τὶς πλαισιώνουν, βλέπετε νὰ ἀκρωτηριάζουν βάναυσα τὴν κοινὴ 
λογική, πάντοτε μὲ τὸν ὁλοφάνερο τρόμο μήπως καὶ ἀσεβήσουν 
στὶς «προοδευτικὲς» ψυχώσεις. Γιὰ νὰ πειθαρχήσουν καὶ στὸ 
ἄλλο «ταμποὺ» τοῦ «πλουραλισμοῦ τῶν ἀπόψεων», καλοῦν καὶ 
ἐπαγγελματίες τῆς νομικῆς ὑπεράσπισης ἐγκλημάτων βίας καὶ 
συγκατανεύουν στὴν ἀμφισβήτηση ἀκόμα καὶ τῆς προφάνειας 
κινηματογραφημένων γεγονότων.
 Τὰ «προοδευτικὰ» παραισθησιογόνα εἶναι συμπτώματα 
κοινωνικῆς κρίσης ἐπιθανάτιας. Τουλάχιστον ἂς δοθεῖ νομικὴ 
δυνατότητα ἀντίδρασης σὲ δυνάμεις ποὺ διατηροῦν ἀκόμα λογικὴ 
καὶ κρίση. Μὲ ἀλλαγὴ τοῦ τρόπου ἐκλογῆς τῶν πρυτανικῶν 
ἀρχῶν.

3.5.1995

Βανδαλισμὸς ἐλπίδων
 
ΤΙ ΒΑΡΑΙΝΕΙ ΠΙΟ ΠΟΛΥ ὡς ἀπειλὴ γιὰ τὴν ἐπιβίωση τοῦ γένους 
τῶν Ἑλλήνων: ὁ τουρκικὸς ἰμπεριαλισμός, οἱ ταπεινώσεις ποὺ μᾶς 
ἐπιβάλλει ὁ νάνος τῶν Σκοπίων ἢ ὁ βανδαλισμὸς ἑνὸς 
ὁλοκαίνουργιου πανεπιστημιακοῦ κτιρίου ἀπὸ τὸν ἀνθὸ τῆς 
ἑλληνικῆς νεολαίας, τὴ φοιτητική της πρωτοπορία; Παραδίνουμε 
στὰ χέρια τους ἕνα κομμάτι τῆς πατρίδας —χώρους ἱεροὺς 
σπουδῆς, περιουσία ἐθνικὴ στημένη μὲ τὸ ὑστέρημα τοῦ δεινὰ 
φορολογούμενου Ἕλληνα— καὶ αὐτοὶ ἀτιμάζουν συνειδητὰ τὴν 
προσφορά. Ποιάν αἴσθηση πατρίδας ἔχουν αὐτὰ τὰ παιδιά, ποιά 
συνείδηση κοινωνικῆς εὐθύνης, τί θὰ ὑπερασπισθοῦν αὔριο ὡς 
πολιτικοὶ ἡγέτες ἢ στελέχη τοῦ κοινωνικοῦ μας σώματος, ὡς 



πολίτες-ὁπλίτες τῆς πατρίδας;
 Διανύουμε τὴν τρίτη δεκαετία ἐξακολουθητικοῦ βανδαλισμοῦ τῶν 
χώρων τῆς σπουδῆς στὴν Ἑλλάδα. Τὰ πρῶτα συμπτώματα 
ξεκίνησαν μὲ τὴν ἁγνότητα καὶ τὸν αὐθορμητισμὸ τῆς ἀντίστασης 
στὴ δικτατορία, ἀπηχοῦσαν καὶ τὸ πανηγύρι τῶν φοιτητικῶν 
ἐξεγέρσεων σὲ Εὐρώπη καὶ Ἀμερικὴ στὰ τέλη τῆς δεκαετίας τοῦ 
'60. Ὅμως ἐκεῖ ἡ ἔκρηξη τῆς νεολαίας, ποὺ ζητοῦσε νὰ μπολιάσει 
μὲ φαντασία καὶ ὅραμα τὴν καταναλωτικὴ ἀποχαύνωση τῶν 
κοινωνιῶν μας, ἀψήφησε κανόνες εὐπρέπειας καὶ αἰσθητικῆς γιὰ 
κάποιους μῆνες, ἴσως γιὰ ἐλάχιστα χρόνια. Στὴν Ἑλλάδα, μετὰ τὴ 
μεταπολίτευση, ἡ κομματικὴ λοιμικὴ διέστρεψε ταχύτατα τὸν 
αὐθορμητισμὸ τοῦ πρωτοτύπου σὲ ἀφορμὴ γιὰ νὰ ἐπιβληθεῖ 
κυριαρχικὰ καὶ μόνιμα στοὺς χώρους τῆς σπουδῆς ἡ γυφτιὰ τῆς 
ρυπαρότητας καὶ τῆς ἀσχήμιας. Μὲ πρόσχημα βέβαια τὴν 
«ἐλεύθερη διακίνηση τῶν ἰδεῶν» — ὡσὰν ἡ ἐπαγγελματικὰ 
ὀργανωμένη καὶ καλοπληρωμένη ξύλινη κομματικὴ 
συνθηματολογία νὰ ἔχει σχέση μὲ «ἰδέες». Καὶ τὸ ἰδεολογικὸ 
ἄλλοθι διευρύνθηκε σὲ ἀνοχὴ τῆς κάθε μικρονοϊκῆς ἢ 
ψυχοπαθολογικῆς ἰδιωτικῆς σαχλαμάρας ποὺ ἀπομνημειώνεται σὲ 
τοίχους, σκαλοπάτια καὶ ἕδρανα τῶν ἐκπαιδευτικῶν χώρων. Γιὰ 
τρίτη τώρα πιὰ δεκαετία.
 
 
Ἡ ἀφορμὴ γιὰ τὰ παραπάνω συγκεκριμένη: Πρὶν ἀπὸ ἕναν 
περίπου μήνα (στὶς 10.10.95) ὁ πρόεδρος τῆς Ἑλληνικῆς 
Δημοκρατίας, παρόντος καὶ τοῦ ὑπουργοῦ Παιδείας, ἐγκαινίασε 
λαμπρῆς ἐμφάνισης καινούργιο κτίριο στὸ συγκρότημα τοῦ 
Παντείου Πανεπιστημίου. Ἴσως δεῖγμα μοναδικὸ πολυτελοῦς καὶ 
αἰσθητικὰ ἄψογης πανεπιστημιακῆς ἐγκατάστασης στὴν Ἑλλάδα. 
Φροντίδα τῆς λεπτομέρειας, κατασκευαστικὴ ποιότητα 
ἀψεγάδιαστη, ἐπίπλωση καὶ διακόσμηση τῶν χώρων ἀπαράμιλλη. 
Ὣς καὶ ἀντίγραφα πινάκων σύγχρονων ἑλλήνων ζωγράφων 
κοσμοῦν σὲ κάθε ὄροφο τοὺς χώρους ἔξω ἀπὸ τὶς αἴθουσες 
διδασκαλίας. Ἔγνοια καὶ μόχθος ἑνός, κυρίως, ἐμπνευσμένου 
ἀνθρώπου: τοῦ γενικοῦ γραμματέα τοῦ πανεπιστημίου.



 Ἀξίζει νὰ δεῖ κανεὶς αὐτὸ τὸ κτίριο σήμερα, ἐλάχιστες μέρες μετὰ
τὴν ἔναρξη λειτουργίας του: συνθήματα μὲ σπρέι στοὺς 
ὁλόφρεσκους τοίχους, βαφὲς ξεφλουδισμένες ἀπὸ διαδοχικὲς 
ἀφισοκολλήσεις, ὁ ρύπος ποικίλων «ἀνακοινώσεων» πάνω στὴ 
λαμπρὴ ὀρθομαρμάρωση, τὰ ἕδρανα βρωμισμένα ἀπὸ 
αὐτοκόλλητα καὶ μαρκαδόρους, ἀποτσίγαρα παντοῦ στὰ δάπεδα, 
ἔπιπλα σημαδεμένα ἀπὸ τὴ φωτιὰ τσιγάρων ποὺ σβήστηκαν πάνω 
τους. Εἰκόνα ἀπὸ ἐγκατάσταση βανδάλων ἀνίκανων νὰ 
ἐκτιμήσουν τὴν ἀρχοντιά, ἐθισμένων νὰ ζοῦν μόνο μέσα στὴ 
γυφτιά, νὰ ρημάζουν τὴν ὀμορφιά.
 Τὸ σύμπτωμα ἀπελπίζει. Δὲν ἔχει πιὰ νόημα οὔτε ἡ διδασκαλία 
οὔτε ἡ ἐρευνητικὴ συνεργασία σὲ τέτοιους χώρους ἀτίμωσης τῆς 
εὐπρέπειας, τῆς νοημοσύνης καὶ τῆς ἀνθρωπιᾶς. Ποιές ἐλπίδες 
«ἀνάπτυξης» καὶ «προόδου» ἢ καὶ ἱστορικῆς ἐπιβίωσης ἔχει 
αὐτὸς ὁ τόπος, ποὺ μεταβάλλει ἀστραπιαῖα σὲ γυφταριὸ τοὺς 
χώρους τῆς μόρφωσης, τῆς ἐπιστήμης, τῆς ἔρευνας; Ποιά Κίρκη 
μεταμόρφωσε αὐτὸ τὸν λαὸ ποὺ τιμοῦσε πάντοτε τὴν «πάστρα» 
σὰν «μισὴ ἀρχοντιά»;
 Σίγουρα, ἡ κοινωνία μας ὁλόκληρη καθρεφτίζεται στὴν ἀτίμωση 
τῶν χώρων τῆς σπουδῆς. Θὰ ἐπαναλάβω τὰ ἀπαράμιλλα λόγια 
τοῦ Ἐλύτη: Τὴ σημασία τῶν λαῶν τὴ μετρᾶνε ἀπ' τὸ πόση 
εὐγένεια παράγουν, ἀκόμη καὶ κάτω ἀπὸ τὶς πιὸ δυσμενεῖς καὶ 
βάναυσες συνθῆκες, ὅπως ὁ δικός μας ὁ λαὸς στὰ χρόνια τῆς 
Τουρκοκρατίας, ὅπου τὸ παραμικρὸ κεντητὸ πουκάμισο, τὸ πιὸ 
φτηνὸ βαρκάκι, τὸ πιὸ ταπεινὸ ἐκκλησάκι, τὸ τέμπλο, τὸ κιούπι, 
τὸ χράμι, ὅλα τους ἀποπνέανε μιὰν ἀρχοντιὰ κατά τι ἀνώτερη 
τῶν Λουδοβίκων. Σήμερα καταντήσαμε λαὸς χωρὶς σημασία, μιὰ 
καὶ παράγουμε μόνο εὐτέλεια. Ἡ εὐτέλεια μεταφέρεται μὲ τὴν 
ἀρχὴ τῶν συγκοινωνούντων δοχείων: ἀπὸ τὰ κομματικὰ 
παρασκήνια στὴ λαϊκότροπη συμπεριφορὰ τῶν τηλεοπτικῶν 
προτύπων· ἀπὸ τὸν ραδιοφωνικὸ ἐκβαρβαρισμὸ γλώσσας καὶ 
μουσικῆς στὸν προκλητικὸ ἀμοραλισμὸ πολιτικῶν ἡγετῶν καὶ 
ἀδίστακτων συνδικάτων. Διαχέεται ἡ εὐτέλεια σὲ κάθε πτυχὴ τοῦ 
κοινωνικοῦ βίου καταλύοντας εὐαισθησίες, ἰσοπεδώνοντας ἀξίες, 
ἐκχυδαΐζοντας τὶς συμπεριφορές.



 Ποτὲ ἴσως ἄλλοτε ἡ ἀπόγνωση τῶν στοιχειωδῶς ὀξυδερκῶν δὲν 
εἶχε φτάσει σὲ τέτοιο βάθος ψυχῆς.

15.11.1995

 



Δ’ ΤΑ ΠΕΡΙΣΤΑΣΙΑΚΑ

Δίχως στόχους ἐπιβίωσης
 
«ΔΕΝ ΥΠΑΡΧΕΙ ΚΥΒΕΡΝΗΣΗ ΣΤΟΝ ΤΟΠΟ»: Αὐτὴ ἡ ἀπειλητικὴ 
διαπίστωση ἠχεῖ ἀναξιόπιστα. Γιατὶ ἐπαναλαμβάνεται κατὰ 
κόρον τὰ τελευταῖα χρόνια ἀπὸ τὴν ἑκάστοτε ἀντιπολίτευση σὰν 
εὐκαιριακὴ κριτικὴ γιὰ τὴν ὅποια κυβέρνηση. Ἀναπαράγεται ὁ 
παροιμιώδης μύθος τοῦ βοσκοῦ ποὺ οἱ ψεύτικες κραυγές του 
ἔκαναν ἀναξιόπιστη καὶ τὴν ἀληθινὴ ἀγωνιώδη ἔκκλησή του.
 Ὅμως, χρόνια τώρα, ἡ συμπτωματολογία τοῦ δημόσιου βίου στὴν 
Ἑλλάδα παραπέμπει σταθερὰ καὶ μὲ ἔμφαση στὴν ἀπουσία 
κεντρικοῦ πολιτικοῦ σχεδιασμοῦ. Οἱ κυβερνήσεις —στὴν καλύτερη 
περίπτωση— ἀσχολοῦνται μὲ περιστασιακὰ «μερεμέτια» καὶ 
περιστατικὰ «φτιασιδώματα». Ὑπουργικὸ Συμβούλιο, ὡς κεντρικὸ
ἐπιτελικὸ ὄργανο κυβερνητικῆς πολιτικῆς, δὲν λειτουργεῖ. Οἱ 
ὑπουργοὶ ἔχουν ὑποβαθμισθεῖ σὲ ρόλο γενικοῦ διευθυντῆ τῶν 
ὑπηρεσιῶν τοῦ ὑπουργείου τους. Καὶ ὁ ἀπόλυτος μονάρχης-
πρωθυπουργός, ὁ ἑκάστοτε, μοιάζει μὲ ἐργοδηγὸ ἀνυποψίαστο 
γιὰ τὴν τελικὴ σκοπιμότητα τοῦ ἔργου ποὺ ἐπιβλέπει.
 Περισποῦν καὶ τὸν πολίτη στὰ δευτερεύοντα καὶ ἀσήμαντα: τὶς 
ἐσωκομματικὲς φαγωμάρες, τὰ καμώματα ἀχυρανθρώπων ποὺ 
λυσσᾶνε γιὰ δημοσιότητα. Ἡ καθημερινὴ «ὑπερπληροφόρηση» 
τοῦ λαοῦ ἀποδείχνεται ἡ καλύτερη μέθοδος γιὰ τὴν 
παραπληροφόρησή του. Τὴν πραγματικὴ εἰκόνα τῆς χώρας δὲν 
τὴν δίνουν τὰ «μέσα ἐνημέρωσης», τὴν ψηλαφεῖ ὁ πολίτης στὴν 
καθημερινότητά του καὶ τὴν ἐπαληθεύει μὲ τὴν ἀνταλλαγὴ τῆς 
πείρας στὶς ἰδιωτικὲς συζητήσεις. Ἐκεῖ πιστοποιεῖ τὸν ἐφιαλτικὸ 
πληθωρισμὸ τῶν συμπτωμάτων κρατικῆς ἀποσύνθεσης, ποὺ 
παραπέμπουν ὅλα στὴν ἀπουσία κοινωνικῆς λογικῆς καὶ στόχων 
ἐπιβίωσης.
 
 
Αὐτὸ εἶναι ἡ Ἑλλάδα σήμερα: μιὰ χώρα ποὺ ψυχρὰ καὶ 



προμελετημένα αὐτοκτονεῖ. Ἀρνεῖται κάθε κοινωνικὴ λογικὴ καὶ 
δὲν ἔχει στόχους ἐπιβίωσης. Ἡ ἴδια ἡ διαχείριση τῆς ἐξουσίας 
ταυτίζεται μὲ τὴν ἀδίσταχτη ὑπονόμευση τῆς ἐπιβίωσης τοῦ λαοῦ 
καὶ τὴν κατάλυση κάθε κοινωνικῆς λογικῆς. Τί ἄλλο εἶναι ἡ 
συντήρηση, μὲ πακτωλοὺς κρατικοῦ χρήματος, τῶν προβληματικῶν 
ἐπιχειρήσεων καὶ ὀργανισμῶν τοῦ δημοσίου; Τί ἄλλο εἶναι ἡ 
ἀνικανότητα ἀπορρόφησης τῶν ἐπιχορηγήσεων τῆς Εὐρωπαϊκῆς 
Ἕνωσης, ἐπειδὴ πρωτεύει ἡ μέριμνα νὰ πλουτίσουν οἱ κομματικὰ 
«ἡμέτεροι»; Καὶ στὸ πιὸ ἀπομονωμένο χωριὸ οἱ Ἕλληνες ξέρουν 
ὅτι γιὰ ἕνα δημόσιο ἔργο μὲ κόστος ἑκατὸ χιλιάδων δραχμῶν θὰ 
δαπανηθοῦν τουλάχιστον δυόμισι μὲ τρία ἑκατομμύρια —ἡ 
ἀναλογία σταθερὴ σὲ κάθε περίπτωση— προκειμένου νὰ 
καρπωθοῦν τὸ κρατικὸ χρῆμα οἱ ἐπιτήδειοι. Ἡ κοινωνικὴ λογικὴ 
ἔχει καθολικὰ ὑποκατασταθεῖ ἀπὸ τὴν ἐγωκεντρικὴ ἀπληστία. 
Ποὺ τὴ συντηρεῖ καὶ τὴ θεσμοποιεῖ ἡ κεντρικὴ ἐξουσία. Αὐτὴ 
πρώτη δολοφονεῖ τὸ κοινωνικὸ σῶμα, τοῦ στερεῖ τὴ δυνατότητα 
ἐπιβίωσης. Διορίζει στρατιὲς ὑπεράριθμων στὸν δημόσιο τομέα — 
δὲν προσλαμβάνει τοὺς δύο εἰδικοὺς ἐπιστήμονες ποὺ χρειάζεται 
ἕνα ὑπουργεῖο, προτιμάει νὰ διορίσει τέσσερις ἐπιπλέον φύλακες 
ἀρχαιοτήτων στὴ Δῆλο (ὅλους ἀποσπασμένους στὴν Ἀθήνα), γιατὶ 
ἔτσι ἐξασφαλίζει τὶς ψήφους τεσσάρων καὶ ὄχι δύο οἰκογενειῶν. 
Αὐτὴ εἶναι ἡ λογικὴ τῆς πολιτικῆς ἡγεσίας καὶ δὲν ὑπάρχει 
δικαστήριο ἐγκληματιῶν τῆς πολιτικῆς γιὰ νὰ δικάσει τοὺς 
ὑπεύθυνους.
 
 
Σὲ ἄλλες ἐποχές, ὄχι πολὺ παρωχημένες, τέτοια κοινωνικὴ 
διάλυση καὶ ἀποσύνθεση θὰ εἶχε δημιουργήσει ἀντισώματα: 
καινούργια πολιτικὰ σχήματα μὲ ἀνανεωμένη ἀνθρώπινη 
ποιότητα καὶ στελέχωση. Σήμερα αὐτὴ τὴν ἀνανέωση τὴν 
ἀποκλείει ἡ ἐμπορικὴ λογικὴ τῆς ὑπερεξουσίας τῶν «μέσων 
ἐνημέρωσης»: Δὲν ἐπιτρέπουν νὰ ἀναφανεῖ σοβαρὸς πολιτικὸς 
λόγος, ἐμπεριστατωμένη πρόταση, μεθοδικὴ ἀνάλυση. Παγιδεύουν 
ὁλόκληρο τὸν πολιτικὸ βίο στὴ λογικὴ τῆς «σαπουνόπερας»: Τί 
εἶπε ὁ τάδε γιὰ τὸν δείνα, τί φιλοδοξεῖ ὁ γάμμα, τί σκευωρεῖ ὁ 



δέλτα — νὰ «βγάλουν εἴδηση» ἀπὸ μικρότητες, κακεντρέχειες καὶ 
χαμαιζηλίες. Αὐτὴ ἡ ὑπερεξουσία ἀναδείχνει σὲ «δελφίνους» καὶ 
«στελέχη» τὰ σκουπίδια τῆς κάθε κομματικῆς κουζίνας. Πῶς νὰ 
τολμήσουν ἔστω καὶ καλοπροαίρετοι πολιτικοὶ ἀρχηγοὶ νὰ 
ἀγνοήσουν τὶς βεντέτες τῆς κομματικῆς σαπουνόπερας;
Ὅταν ὁ Κ. Καραμανλῆς ἵδρυσε τὴ Νέα Δημοκρατία, προσπάθησε, 
μὲ σχετικὴ ἐπιτυχία, νὰ προσελκύσει νέα πρόσωπα. Ὅταν ὁ Α. 
Παπανδρέου ἵδρυσε τὸ ΠΑΣΟΚ, ἀγνόησε ὁλοκληρωτικὰ τὴν 
πατρώα Ἕνωση Κέντρου, βασίστηκε σὲ ριζικὰ καινούργια 
στελέχωση. Ἡ σημερινὴ παρακμὴ καὶ φθορὰ τῶν ὑπαρχόντων 
κομμάτων ἀπαιτεῖ ἀκόμα τολμηρότερα βήματα δημιουργίας νέων 
σχημάτων μὲ στρατολόγηση καινούργιου ἀνθρώπινου δυναμικοῦ. 
Πῶς ὅμως νὰ προκύψουν νέα σχήματα ὅταν ὁ πολιτικὸς βίος 
χειραγωγεῖται ἀπὸ τὴν εὐτέλεια τῶν κριτηρίων τοῦ τηλεθεάματος;
 
 
Εἴμαστε μιὰ χώρα δίχως κοινωνικὴ λογικὴ καὶ δίχως στόχους 
ἐπιβίωσης. Μιὰ χώρα ποὺ ψυχρὰ καὶ προμελετημένα αὐτοκτονεῖ. 
Ὅποιος ἀμφισβητεῖ αὐτὴ τὴ χειροπιαστὴ διαπίστωση ἂς μᾶς 
ὑποδείξει: ποιός πολιτικὸς λόγος, ποιό κομματικὸ πρόγραμμα 
σκοπεύει στὴν κοινωνικὴ λειτουργικότητα καὶ σὲ στόχους ἐθνικῆς 
ἐπιβίωσης. Ποιό κομματικὸ σχῆμα δίνει ἐχέγγυα ὅτι μπορεῖ νὰ 
συγκροτήσει ὑπαρκτὴ κυβέρνηση, κεντρικὸ ἐπιτελικὸ ὄργανο γιὰ 
τὴν ἀνασύνταξη κοινωνικῆς λογικῆς καὶ στόχων ἐπιβίωσης.
6.9.1995

Ἡ Ἑλλάδα θέλει νὰ πεθάνει
 
ΓΙΑ ΤΟΥΣ ΙΔΙΩΤΕΣ ΡΩΤΑΜΕ: Εἶναι σοβαρὸς ἄνθρωπος; Μπορῶ 
νὰ τὸν ἐμπιστευθῶ; Συνοψίζουμε στὴν ἀποτίμηση τῆς 
«σοβαρότητας» τὰ ἐχέγγυα τῆς ἐμπιστοσύνης. Γιατί ὄχι καὶ γιὰ 
τὸ κράτος; Τὸ σύγχρονο ἑλλαδικὸ τουλάχιστον μοιάζει ἐλάχιστα 
σοβαρό. Οὔτε οἱ πολίτες του μποροῦν νὰ τὸ ἐμπιστευθοῦν, πῶς νὰ 
κερδίσει καὶ ἐκτίμηση ἢ κύρος στὴ διεθνὴ κοινότητα;



 Ἀρκοῦν μερικὲς δεκάδες ψυχοπαθολογικῶν ἀτόμων, ποὺ τοὺς 
χαρακτηρίζουμε «ἀναρχικούς», γιὰ νὰ «καταλύσουν τὸ κράτος». 
Ἡ ἔκφραση «καταλύθηκε τὸ κράτος» ἐπαναλαμβάνεται 
στερεότυπα στὸν Τύπο κάθε τρεῖς καὶ λίγο. Καῖνε τὰ 
πανεπιστήμια, λεηλατοῦν καταστήματα, τραυματίζουν 
ἀστυνομικοὺς καὶ πολίτες, νεκρώνουν τὴν πρωτεύουσα. Καὶ τὸ 
κράτος ὄχι μόνο ἀδυνατεῖ νὰ προστατεύσει τὴν ἀκεραιότητα καὶ 
τὶς περιουσίες τῶν πολιτῶν ἀπὸ αὐτὴ τὴν παρανοϊκὴ κτηνωδία, 
ἀλλὰ καὶ τῆς προσφέρει «ἄσυλο» στοὺς πανεπιστημιακοὺς 
χώρους. Οὔτε διανοοῦνται οἱ φορεῖς τῆς κρατικῆς ἐξουσίας νὰ 
ἑρμηνεύσουν καὶ νὰ ἐφαρμόσουν τὴν οὐσία τοῦ νόμου ποὺ 
κατοχυρώνει τὴν ἀκαδημαϊκὴ καὶ μόνο ἀσυλία. Δὲν θὰ ἦταν 
«προοδευτικό», θὰ ξεσήκωνε θύελλα διαμαρτυριῶν ἀπὸ τὰ 
«προοδευτικὰ» κόμματα καὶ τοὺς «προοδευτικοὺς» 
διανοουμένους. Καὶ αὐτὸ ἀκριβῶς εἶναι τὸ στοιχεῖο τῆς μὴ 
σοβαρότητας, τὸ γνώρισμα ἑνὸς κράτους φαιδροῦ, ἀναξιόπιστου.
 Ἡ ἀντιμετώπιση τῆς παράνοιας τῶν δῆθεν «ἀναρχικῶν» εἶναι 
μόνο ἕνα ἀπὸ τὰ ἀπειράριθμα συμπτώματα ἀπουσίας 
σοβαρότητας τοῦ κράτους. Κράτος δίχως σχεδιασμὸ τῆς 
οἰκονομίας, δίχως κοινωνικοὺς στόχους, κράτος ποὺ αὐτοσχεδιάζει 
κατ' ἐξακολούθησιν μὲ ἀνατριχιαστικὴ ἐπιπολαιότητα ἀκόμα καὶ 
στὶς θεμελιώδεις λειτουργίες τῆς παιδείας καὶ τῆς ἐξωτερικῆς 
πολιτικῆς. Αὐτὴ εἶναι ἡ Ἑλλάδα σήμερα.
 Ἕνας σοβαρὸς ἄνθρωπος ἢ ἕνα σοβαρὸ κράτος ξέρει τί θέλει, 
ἀναζητάει συνεχῶς τοὺς πρόσφορους καὶ ἀποδοτικοὺς τρόπους 
γιὰ νὰ πετύχει αὐτὸ ποὺ θέλει, ἐργάζεται μὲ συνέπεια γιὰ τὴν 
ἐπίτευξη τῶν στόχων του. Ἀποβλέπει σὲ πραγματικὰ 
ἀποτελέσματα καὶ ὄχι στὸν ἐντυπωσιασμὸ ἀπατηλῶν 
πυροτεχνημάτων. Κρίνει τὶς ἐπιδιώξεις του καὶ τὰ ἐπιτεύγματά 
του μὲ μέτρα ποιότητας, μακροπρόθεσμης ἀποδοτικότητας. 
Θεωρεῖ τὴν ἐπιπολαιότητα ἔγκλημα, γιατὶ ἡ ἐπιπολαιότητα 
βασανίζει τὴ ζωή, τὴν κάνει ἀνάπηρη. Καταλαβαίνει ὅτι οἱ 
ἰδεολογίες μποροῦν νὰ ὑπηρετήσουν γόνιμα τὴ ζωή, ἀλλὰ εἶναι 
τυραννία καὶ ἀπανθρωπία νὰ ὑποτάξεις τὴ ζωὴ σὲ ἰδεολογήματα. 
Ἔστω καὶ στὰ πιὸ «προοδευτικά».



 Ἡ Ἑλλάδα δίνει σήμερα τὴν εἰκόνα ἑνὸς κράτους ποὺ ζεῖ μόνο 
μὲ ψευδαισθήσεις, μὲ χαμένη τὴν αἴσθηση τῆς πραγματικότητας. 
Βασικὴ ἀρχὴ κάθε κρατικῆς λειτουργίας στὴν Ἑλλάδα ὁ 
ἐντυπωσιασμός, ἡ εὐφορία τῶν συναισθημάτων, τὰ «προοδευτικὰ»
παραισθησιογόνα, ἡ προτεραιότητα τῶν συνδικαλιστικῶν 
ἀπαιτήσεων. Ὅλοι θέλουμε νὰ κορέσουμε τὴν καταναλωτική μας 
βουλιμία δίχως ἀντιστάθμισμα δημιουργικῆς παραγωγικότητας. 
Κράτος ἀνέμελο, παιδαριωδῶς ἐπιπόλαιο, μὲ ὅραμα τὴν τύχη 
στὸν τζόγο, τὸ ἀεριτζίδικο κέρδος, τὴν μὲ κάθε τρόπο κατάχρηση 
τοῦ δημόσιου χρήματος.
 Νὰ ἀναφέρει κανεὶς παραδείγματα ἄλλων κρατῶν μὲ 
σοβαρότητα καὶ σύνεση, μὲ ἐκπληκτικοὺς ρυθμοὺς ἀνάπτυξης 
σήμερα —κυρίως στὴν Ἄπω Ἀνατολὴ— δὲν ἔχει νόημα ὅταν 
λείπει ἡ ἐμπειρικὴ αἴσθηση τῆς ἄμεσης πιστοποίησης, τῶν ἐκεῖ 
ἐπιτόπου ψηλαφήσεων ἔστω καὶ ἀπὸ περαστικὸ ἐπισκέπτη. 
Ἀκόμα καὶ ἡ Εὐρώπη μοιάζει σήμερα μὲ μικρὴ γειτονιά, μᾶλλον 
ἀνέμελη στοὺς ἐθισμοὺς τῆς εὐζωίας της ἂν συγκριθεῖ μὲ τὸν 
ἐργώδη πυρετὸ τῆς ἀνάπτυξης κάποιων χωρῶν τῆς Ἀσίας ποὺ 
διεκδικοῦν ἤδη τὸν ἔλεγχο τῆς διεθνοῦς οἰκονομίας. Ἀκούγονται 
κιόλας ἀγωνιώδεις φωνὲς ἂν ἡ ἴδια ἡ Ἀμερικὴ θὰ κατορθώσει νὰ 
ἐπιβιώσει ὡς ὑπερδύναμη, ἂν δὲν θὰ καταρρεύσει ἐντυπωσιακὰ 
μέσα σὲ λίγα χρόνια.
 Μὲ τέτοιες διεθνεῖς συνθῆκες, ποιά τύχη ἀναμένει τὴ μικρὴ 
Ἑλλάδα ποὺ ἐπιμένει στὴν παρασιτικὴ ἀνεμελιὰ ἔχοντας 
ἀπεμπολήσει καὶ τὴ μοναδικὴ δυνατότητα γιὰ τὴν ἐπιβίωσή της: 
τὴν πολιτιστική της πρόταση — τὴ δυνατότητα νὰ ἀξιοποιήσει τὸν 
ρόλο μιᾶς πολιτιστικῆς ὑπερδύναμης; Βγῆκε ὁ καινούργιος 
πρόεδρος τῆς Δημοκρατίας καὶ μᾶς εἶπε, ἀνέμελα κι αὐτός, ὅτι 
πρέπει νὰ εἴμαστε αἰσιόδοξοι. Σὲ ποιά αἴσθηση τῆς 
πραγματικότητας νὰ βασίσουμε τὴν αἰσιοδοξία, δὲν μᾶς τὸ 
ἐξήγησε.
 Περιμένουμε πολιτικὸ λόγο ποὺ θὰ ἐγγυηθεῖ προϋποθέσεις γιὰ 
νὰ σοβαρέψει κάποτε αὐτὸ τὸ φαιδρὸ καὶ ἀνυπόληπτο κράτος. Ἡ 
δημοκρατία εἶναι ἄθλημα καὶ ἡ ἐλευθερία ἀγώνισμα, ὄχι 
«χαβαλὲς» καὶ ἐπιπόλαιο γλέντι ἐγωκεντρικῆς ἀσυδοσίας. Κάθε 



ἄθλημα καὶ ἀγώνισμα προϋποθέτει τὴν ἀσκητική του, κάθε 
δημιουργία ἔχει τοὺς ὅρους καὶ τοὺς κανόνες της. Ναί, ἔχει καὶ 
ρόλο κατασταλτικὸ τὸ κράτος, ἂν θέλει νὰ εἶναι τίμιο καὶ συνεπὲς 
στὴν ἐξασφάλιση τῆς ἐλευθερίας καὶ τῆς δημοκρατίας.
 Τὸ ἐρώτημα εἶναι ἂν πραγματικὰ θέλουμε νὰ ἐπιβιώσουμε ὡς 
κρατικὴ ὀντότητα. Γιατὶ ὅλα δείχνουν ὅτι τὸ φαιδρό μας κρατίδιο 
ἔχει ἀποφασίσει νὰ πεθάνει καὶ θὰ πεθάνει.

19.4.1995

Χρεία ἀπόγνωσης
 
ΟΤΑΝ, ΠΡΙΝ ΑΠΟ ΜΕΡΙΚΑ ΧΡΟΝΙΑ, κάποιες μοναχικὲς φωνὲς 
στὴν Ἑλλάδα ἄρχισαν νὰ μιλᾶνε μὲ τόλμη γιὰ τὴν ἀναξιοπιστία 
τῶν ἐπαγγελματιῶν τῆς πολιτικῆς, οἱ ἀντιδράσεις ἦταν σχεδὸν 
βίαιες: Κατηγορήθηκαν εὐθέως οἱ μοναχικὲς φωνὲς ὅτι 
ὑπονομεύουν τὴ δημοκρατία, ὅτι εὐνοοῦν τὸ κλίμα δικαίωσης 
ἀνορθόδοξων πολιτικῶν λύσεων.
 Ὁ προφητικὸς χαρακτήρας ἐκείνης τῆς πρώιμης τόλμης ἄρχισε νὰ 
διαφαίνεται στὴν ἀπροσδόκητη αὔξηση τῆς ἀποχῆς καὶ τῶν 
λευκῶν ψηφοδελτίων σὲ διαδοχικὲς ἐκλογικὲς ἀναμετρήσεις. Ἡ 
δυσαρέσκεια τῶν ψηφοφόρων, οἱ ἀγανακτισμένες ἀπαντήσεις τους 
στὶς σφυγμομετρήσεις, ἡ γενίκευση τῆς λέξης «ἀηδία» γιὰ τὴν 
ἔκφραση τῶν συναισθημάτων ποὺ γεννάει στὸν λαὸ ἡ ἀνικανότητα 
καὶ ὁ ἀμοραλισμὸς τῶν κομματαρχῶν καὶ τῶν στελεχῶν τους ἦταν 
τὰ συμπτώματα ποὺ συνόδευσαν τὴν ἀποχὴ καὶ τὸ λευκό.
 Τότε —εἰδικὰ μετὰ τὶς εὐρωεκλογὲς καὶ τὶς δημοτικὲς ἐκλογὲς 
τοῦ προηγούμενου χρόνου— ἐμφανίστηκαν καὶ κάποια ἐλάχιστα 
σημάδια ἀνησυχίας σὲ δηλώσεις καὶ συζητήσεις ἐπαγγελματιῶν 
τῆς πολιτικῆς. Ἀντιδράσεις ἄμυνας καὶ αὐτοϋπεράσπισης ἢ 
διαμαρτυρίας γιὰ τὸν καταλογισμὸ τῆς ἀναξιοπιστίας σὲ ὅλους, 
δίχως τὴν ἐπισήμανση ἐξαιρέσεων.
 Ὅμως κανένας —οὔτε πολιτικὸς οὔτε δημοσιογράφος— δὲν 
τόλμησε νὰ βάλει νυστέρι στὸ σύμπτωμα, νὰ ἀναλύσει τὶς 
πραγματικὲς αἰτίες τῆς κοινῆς περιφρόνησης γιὰ τὸ κομματικὸ 



παλκοσένικο. Οἱ ἐλάχιστες τηλεοπτικὲς συζητήσεις ποὺ 
ἐπιχειρήθηκαν, ἐξάντλησαν τὸ θέμα στὸν κλασικὸ καὶ νηπιώδη 
κομματικὸ καβγὰ τῆς ἀλληλοεπίρριψης εὐθυνῶν, ἢ σὲ ψελλίσματα 
ἄνευρων διανοουμένων ποὺ ἡ λογοκρισία τῶν καναλιῶν τοὺς ἔχει 
ἐπιβάλει ὡς μόνιμους τηλεσυζητητές.
 Σήμερα πιὰ τὰ ἴδια αὐτὰ τηλεοπτικὰ κανάλια εἶναι οἱ 
πειστικότεροι δεῖκτες τῆς καθολικευμένης ἀποστροφῆς τῆς κοινῆς 
γνώμης γιὰ τοὺς ἐπαγγελματίες τῆς πολιτικῆς. Ἡ ἀποστροφὴ 
μετριέται μὲ ποσοστὰ θεαματικότητας, γι' αὐτὸ καὶ οἱ εἰδικὲς 
ἐκπομπὲς πολιτικῶν συζητήσεων ἔχουν πάψει νὰ καλοῦν 
πολιτικούς. Προτιμοῦν τραγουδιστές, ἠθοποιούς, βεντέτες τοῦ 
φτηνοῦ τηλεθεάματος. Συζητοῦν γιὰ τὰ «καλλιτεχνικὰ» 
παρασκήνια, γιὰ δίκες σατανιστῶν, γιὰ προβλήματα τοῦ 
ἐπαγγελματικοῦ ἀθλητισμοῦ ἢ ὁτιδήποτε ἄλλο ἐκτὸς πολιτικῆς. 
Ξέρουν καλά, ἀπὸ τὶς μετρήσεις ποὺ διενεργοῦν οἱ διαφημιστές, 
ὅτι μιὰ πολιτικὴ συζήτηση γιὰ τὸ Σκοπιανό, τὸ Κυπριακό, τὶς 
ἑλληνοτουρκικὲς σχέσεις, τὸν ἀνθελληνισμὸ τῶν εὐρωπαίων 
ἑταίρων μας θὰ ἔριχνε στὸ ναδὶρ τοὺς δεῖκτες θεαματικότητας. 
Γιατὶ ἡ ἀνελπιστία τῶν Ἑλλήνων εἶναι πιὰ δεδομένη. Δὲν θέλουν 
τίποτα νὰ ἀκούσουν γιὰ τὰ κρίσιμα αὐτὰ θέματα ἀπὸ πολιτικοὺς 
ποὺ ἔχουν ἀποτύχει παταγωδῶς στὴ διαχείρισή τους. Οὔτε 
ἀναλύσεις διεθνολόγων καὶ πολιτικῶν ἐπιστημόνων θέλει ὁ 
τηλεθεατής, ἀφοῦ ξέρει ὅτι δὲν ὑπάρχουν πολιτικοὶ ποὺ νὰ κάνουν 
πράξη τὰ συμπεράσματα τῶν ἀναλύσεων.
 Ἴσως ποτὲ ἄλλοτε ἡ ἑλληνικὴ κοινωνία δὲν εἶχε ἐμφανιστεῖ τόσο 
παγερὰ ἀδιάφορη, τόσο ριζικὰ ἀπελπισμένη ἀπὸ τὴν πολιτική της 
ἐκπροσώπηση. Αὐτὴ τὴν ἔρμη πατρίδα μας, τὴν ἐδαφική της 
ἀκεραιότητα, τὸ ψωμὶ τῶν παιδιῶν μας, τὴ γλώσσα τὴν ἑλληνική, 
τὸν πολιτισμὸ καὶ τὴν ἀξιοπρέπειά μας, τὰ διαχειρίζονται 
ἄνθρωποι ἀνίκανοι ἀκόμα καὶ γιὰ νὰ ἀπορροφήσουν τὴν 
οἰκονομικὴ βοήθεια ποὺ μᾶς παρέχει ἡ Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση. Μόλις 
πρὶν ἀπὸ μιὰ ἑβδομάδα εἴδαμε τὴν Ἑλλάδα νὰ προπηλακίζεται 
στὸ Συμβούλιο Κορυφῆς, νὰ δέχεται ὀργανωμένη ἐπίθεση 
ἀπροκάλυπτης ἐχθρότητας ἀπὸ τοὺς εὐρωπαίους πρωθυπουργοὺς 
καὶ ἑταίρους μας, σὲ θέματα ποὺ κρίνουν τὴν ἴδια τὴν ἐθνική μας 



αὐτονομία καὶ τὴν ἱστορική μας ἐπιβίωση. Καὶ ἡ Ἑλλάδα νὰ εἶναι 
στὸ Συμβούλιο Κορυφῆς μιὰ λειψανώδης σκιά, ἐρειπιώδης 
παρουσία μὲ κομπιαστὴ ἀνάσα, ἀνίκανη νὰ ἀρθρώσει φωνὴ 
ὑπεράσπισης τῆς λογικῆς καὶ τῆς ἀξιοπρέπειας.
 Στὰ μάτια τῶν Εὐρωπαίων ἡ ἐρειπιώδης σκιὰ εἶναι σύμβολο μιᾶς
πολιτικῆς παλινωδιῶν, ἀμοραλισμοῦ, κατασπατάλησης τῶν 
παροχῶν τῆς Κοινότητας, καθρέφτης μιᾶς κοινωνίας ποὺ ἐπιλέγει 
τοὺς ἡγέτες κατ' εἰκόνα της. Στὸ φόντο τῆς εἰκόνας, κωμικοὶ 
μικροδελφίνοι, ἐσωκομματικὲς παιδαριωδίες, μιὰ κρατικὴ μηχανὴ 
σὲ πολτώδη ἀδράνεια. Ἡ ἀηδία καὶ ἡ ἀπόγνωση ἀκόμα δὲν 
πλειοψηφοῦν, ἔστω κι ἂν τὰ ποσοστά τους ἀνεβαίνουν.
 Χρειαζόμαστε κι ἄλλες, περισσότερες ἀπογοητεύσεις, πρόσθετες 
ταπεινώσεις, ὀδυνηρότερες ἀποτυχίες. Γιὰ νὰ ἀφυπνισθεῖ ἐνεργὰ 
ἡ ἀντίδραση τῆς ἀξιοπρέπειας τῶν Ἑλλήνων.

5.7.1995

Κράτος-ψυχόδραμα
 
ΑΠΟΡΙΑ: Ἡ ἐντολὴ τοῦ ἐκλογικοῦ σώματος στὸ κόμμα ποὺ 
ἑκάστοτε πλειοψηφεῖ εἶναι γιὰ νὰ κυβερνήσει τὴ χώρα καὶ νὰ 
ἐφαρμόσει τὸ πολιτικό του πρόγραμμα ἢ μόνο γιὰ νὰ κάνει 
«διάλογο» μὲ διαφωνοῦσες μειοψηφίες; Ποιό εἶναι ἐπιτέλους τὸ 
νόημα τῆς ἐκτελεστικῆς ἐξουσίας, τῆς πολιτικῆς βούλησης, τῆς 
εὐθύνης γιὰ τὴ λειτουργία τοῦ κράτους, τὴν προστασία τῆς 
κοινωνίας τῶν πολιτῶν; Ἡ κύρια κρατικὴ λειτουργία σήμερα εἶναι 
ὁ «διάλογος». Στασιάζουν οἱ βαρυποινίτες προξενώντας ζημιὲς 
ἑκατομμυρίων στὰ σωφρονιστήρια — τὸ κράτος ἐκλιπαρεῖ γιὰ 
«διάλογο» καὶ οἱ βαρυποινίτες ἐπιβάλλουν τοὺς ὅρους τους. 
Ἐξεγείρονται γιὰ «πλάκα» καὶ «χαβαλὲ» τὰ σκολιαρόπαιδα τοῦ 
«μαθητικοῦ κινήματος», πάλι μὲ ζημιὲς ἑκατομμυρίων στὰ 
σχολικὰ κτίρια — ὁ ὑπουργὸς Παιδείας ἔντρομος ζητάει 
«διάλογο». «Διάλογο» καὶ μὲ τὰ θλιβερὰ πλάσματα κάποιων 
ψυχοπαθολογικῶν ἐπιβιώσεων τοῦ ἀριστερισμοῦ στὰ 
πανεπιστήμια, ποὺ χειρίζονται τὸ ἐνδεχόμενο νὰ μεταβάλουν τὸ 



κέντρο τῆς πρωτεύουσας σὲ πεδίο μάχης. «Διάλογο» καὶ μὲ τοὺς 
ἀγρότες ποὺ κλείνουν τοὺς ἐθνικοὺς δρόμους κόβοντας τὴν 
Ἑλλάδα στὰ δυό. «Διάλογο» μὲ κάθε ἐκβιαστικὴ μειοψηφία, μὲ 
κάθε γκαγκστερικὰ ὀργανωμένο συμφέρον, μὲ κάθε μικρονοϊκὴ 
συσπείρωση ποὺ θίγεται ἀπὸ τὴν κυβερνητικὴ πολιτική.
 Αὐτὸ δὲν εἶναι κράτος, εἶναι ψυχόδραμα. Ἀντὶ γιὰ πολιτικὸ λόγο 
καὶ πολιτικὴ πράξη, ψυχολογικὲς ἐκτονώσεις ἀσυνάρτητων 
μονολόγων ἁπλῶς γιὰ νὰ ἱκανοποιεῖται τὸ φαντασιωτικὸ 
σύμπλεγμα τῶν «δημοκρατικῶν διαδικασιῶν». Ἕνα ὁλόκληρο 
κράτος σὲ κατάσταση ψυχωτικῆς ἄνοιας, μὲ σταθερὴ 
παραληρηματικὴ ἐπανάληψη τῶν ἴδιων ἰδεοληπτικῶν κενολογιῶν: 
«Διάλογος», «δημοκρατικὲς διαδικασίες», «ἐλεύθερη διακίνηση 
ἰδεῶν», «δικαίωμα στὴ διαφωνία», «ἐλεύθερη διεκδίκηση 
δικαιωμάτων».
 Ἡ ἐθνικὴ οἰκονομία σὲ χρόνια ἑτοιμότητα κατάρρευσης, ἡ ἀγορὰ 
σὲ ἀπόγνωση, οἱ μισθωτοὶ καὶ συνταξιοῦχοι στὰ πρόθυρα τῆς 
πείνας, ἡ ἀνεργία ἀπειλητική, οἱ δημόσιοι ὀργανισμοὶ καὶ ἡ 
κρατικὴ διοίκηση μιὰ τελματωμένη μηχανὴ ποὺ μπλοκάρει κάθε 
παραγωγικὴ διαδικασία. Ἡ ἀνεξαρτησία τῆς δικαιοσύνης 
ὑπονομευμένη, ἡ παιδεία σὲ στάθμη τεταρτοκοσμική, στὰ 
κόμματα κεντρόφυγες τάσεις διάλυσης καὶ ἀσυναρτησίας, ὁ 
πολιτικὸς κόσμος ἀναξιόπιστος, ἀνίκανος νὰ ἐγγυηθεῖ ἐλπίδα. Καὶ 
μέσα σὲ αὐτὸ τὸ χάος τῆς γενικῆς κατάρρευσης ἡ ψυχολογικὴ 
ἐγκύστωση σὲ ἔμμονες ἰδέες ἔχει ὑποκαταστήσει ἀκόμα καὶ τὴ 
στοιχειώδη λογική. Δὲν ὑπάρχουν πιὰ ἐννοιολογικὲς σταθερὲς γιὰ 
νὰ παραχθεῖ συν-εννόηση, οἱ ἔννοιες κατανοοῦνται μόνο μὲ τὴν 
ψυχολογικὴ φόρτιση ποὺ ὁ καθένας αὐθαίρετα τοὺς ἐπιβάλλει.
 Ἂν δὲν βροῦμε τὴν πρωτογενὴ ἀφετηρία καὶ αἰτιώδη ἀρχὴ αὐτοῦ 
τοῦ παραληρηματικοῦ ψυχοδράματος, κάθε κοινωνιολογικὴ καὶ 
πολιτικὴ ἀνάλυση θὰ ἐξαντλεῖται ἄσκοπα στὴ φαινομενολογία τῶν 
συμπτωμάτων. Ἂς γίνει ἐπιτέλους μιὰ συζήτηση ἀπροκατάληπτων 
κατὰ τεκμήριο ἀνθρώπων ποὺ ἔχουν πρόταση ἐντοπισμοῦ τῶν 
θεμελιακῶν αἰτίων τῆς σημερινῆς γενικῆς μας κατάρρευσης. 
Ἀπόπειρα ἔστω συζήτησης.
 Ἂς ξεκινήσουμε, γιὰ παράδειγμα, ψάχνοντας τὶς καταβολὲς τῆς 



σημερινῆς αὐτονόητης ἐκδοχῆς τοῦ «διαλόγου»: Μήπως ξεκίνησε 
ἀπὸ τὰ προεκλογικὰ μπαλκόνια τῆς δεκαετίας τοῦ '70; 
Ὀνομάσαμε τότε «χαρισματικὸ» τὸν ἡγέτη ποὺ συνήγειρε τὰ 
πλήθη μὲ ἕναν καινούργιο συναρπαστικὸ τρόπο ἐπικοινωνίας: Τὸ 
μπαλκόνι σχηματοποιοῦσε τὸν λόγο, γιὰ νὰ τὸν πάρει τὸ πλῆθος 
νὰ τὸν κάνει «σύνθημα». Τὸ μπαλκόνι παρεῖχε, ὁ λαὸς 
μετασκεύαζε τὴν παροχὴ σὲ ἀπαίτηση. Ἡ ψυχολογικὴ βεβαιότητα 
ποὺ μετάγγιζε αὐτὸς ὁ διάλογος ἦταν πὼς ὅλα μποροῦν νὰ γίνουν 
ἀπαιτητά, ὅλα μποροῦν νὰ χαρίζονται ἀπὸ ἕνα κράτος ποὺ εἶναι 
μήτηρ-τροφός, μήτρα ἀέναων ἀτομικῶν ἐξασφαλίσεων.
 Καὶ αὐτὴ ἡ παραίσθηση προσφερόταν μὲ τὸ σαγηνευτικὸ 
περιτύλιγμα τοῦ «κοινωνικοῦ κράτους», τοῦ «σοσιαλισμοῦ». 
Τράφηκε στὴ δεκαετία τοῦ '80 μὲ ἔμπρακτη ἐφαρμογὴ μιᾶς 
ἀλόγιστης πολιτικῆς παροχῶν ὄχι μόνο οἰκονομικῶν, ἀλλὰ καὶ 
γενικευμένων «δικαιωμάτων». Ταυτόχρονα τὸ συμβολικὸ 
ὑπόδειγμα τοῦ ἀρχηγοῦ, ὁ προκλητικὰ ἐμφανὴς ἰδιωτικός του βίος 
καὶ ὁ ἀπροσχημάτιστος πολιτικός του λόγος, μεταγγίζανε τὴν 
ψυχολογικὴ καὶ πάλι βεβαιότητα στὸν λαὸ πὼς τώρα, μὲ τὸν 
καινούργιο «κοινωνικὸ μετασχηματισμό», ὅλα ἐπιτρέπονται. Ὅλα. 
Δίχως ἀναστολὲς αἰδημοσύνης καὶ παραδοσιακῆς ἠθικῆς.
 Ὅμως, ἀπὸ τὸ '85 κιόλας, ἄρχισε νὰ γίνεται φανερὸ στὴν πράξη 
ὅτι ὁ παραισθησιογόνος «μετασχηματισμὸς» ἦταν δραματικὰ 
ἀντικοινωνικός, στοὺς ἀντίποδες τοῦ σοσιαλισμοῦ καὶ τοῦ 
κοινωνικοῦ κράτους. Γιατὶ κοινωνικὸ εἶναι τὸ κράτος ποὺ 
ἀρθρώνει καὶ συντονίζει τὴν κοινωνικὴ λειτουργικότητα, ὄχι τὸ 
κράτος ποὺ ἀποστασιοποιεῖται ἀπὸ τὴν κοινωνία ὡς φαντασιώδης 
διαχειριστὴς παροχῶν. Καὶ μιὰ κοινωνία ἰσοπεδωμένη, δίχως 
ἀξιοκρατικὴ ἄρθρωση καὶ ἱεραρχία, δὲν μπορεῖ οὔτε νὰ παράγει 
οὔτε νὰ εὐημερεῖ. Τὰ ταμεῖα ἄδειασαν, τὰ παραγωγικὰ κίνητρα 
ἐξαρθρώθηκαν, ἡ ἀντικοινωνικὴ συμπεριφορὰ ἔγινε καθεστώς. 
Ἀπόμεινε τὸ ψυχόδραμα τοῦ «διαλόγου» μόνο γιὰ νὰ συντηρεῖ 
παραισθήσεις.
 Εἶναι αὐτὴ μιὰ πρόταση ἑρμηνείας.

22.11.1995



Ἀνεπίγνωστες προδοσίες
 
Η ΑΝΑΞΙΟΚΡΑΤΙΑ ΚΑΙ Η ΔΙΑΦΘΟΡΑ στὸν δημόσιο βίο εἶναι 
ὀδύνη καὶ βασανισμὸς γιὰ τὸν πολίτη, ἀλλὰ ὄχι ἀφορμὴ 
ἀπελπισμοῦ. Τὸ ἴδιο καὶ ἡ ἀναξιοπιστία ἢ ἡ ἀνικανότητα τῶν 
πολιτικῶν. Αὐτὸ ποὺ ἀπελπίζει καὶ πανικοβάλλει εἶναι ἡ 
ἀνυποψίαστη ἀδιαφορία γιὰ τὰ πρώτιστα καὶ οὐσιώδη τῆς ἐθνικῆς
ἐπιβίωσης, ἡ ἀνέμελη καὶ ἀνεπίγνωστη προδοσία τῆς πατρίδας 
γιὰ χάρη τῆς εὐτέλειας τῶν μικροσυμφερόντων.
 Πόσοι ἀπὸ τοὺς δημάρχους, ἀντιδημάρχους καὶ «παράγοντες» 
τῆς εὐρύτερης περιοχῆς Θεσσαλονίκης ὑποψιάζονται, ἔστω καὶ 
ὑποτυπωδῶς, τί θὰ μποροῦσε νὰ σημαίνει ἡ ἀνακήρυξη τῆς πόλης 
τους σὲ «πολιτιστικὴ πρωτεύουσα τῆς Εὐρώπης» τὸ 1997; Ποιό 
ἀνεπίγνωστο ἔγκλημα τελεσιουργοῦν ὑποτάσσοντας καὶ αὐτὴ τὴν 
εὐκαιρία στὸ ἄθλιο ρουσφετολόι μικροεξυπηρετήσεων σὲ 
«ἡμετέρους»;
 Ἂν ἐπρόκειτο γιὰ τὴν Ἀθήνα, ἡ ζημιὰ θὰ εἶχε πολὺ μικρότερη 
σημασία. Ἡ Ἀθήνα, ὡς σύμβολο ἑνότητας τοῦ πολιτισμοῦ τῆς 
Εὐρώπης, εἶναι μιὰ ρητορικὴ κοινοτοπία, τίποτε περισσότερο. 
Ἐξάλλου τὴν ἔχουν οἰκειοποιηθεῖ οἱ Εὐρωπαῖοι — ρομαντικοὶ 
ἀρχαιολάτρες· καυχῶνται ὅτι αὐτοὶ συνεχίζουν τὴν παράδοση τῆς 
κλασικῆς Ἑλλάδας. Ἀλλὰ ἡ Θεσσαλονίκη; Θεσσαλονίκη σημαίνει 
Βυζάντιο, καὶ τὸ νὰ δεχθεῖ ἡ Εὐρώπη τὸ Βυζάντιο σὰν πολιτιστική 
της πρωτεύουσα, ἔστω συμβολικά, ἔστω γιὰ δώδεκα μῆνες, εἶναι 
πρόκληση ἄκρως ἐπώδυνη γιὰ τὰ συμπλέγματά της.
 Μεῖζον πολιτικὸ πρόβλημα σήμερα τῶν χωρῶν τῆς Εὐρωπαϊκῆς 
Ἕνωσης εἶναι ἡ πολιτιστική τους ὁμοιογένεια, ἡ ἀνάγκη νὰ 
ἐξασφαλιστεῖ μιὰ ἑνιαία βάση καὶ ταυτότητα εὐρωπαϊκοῦ 
πολιτισμοῦ. Οἱ διεργασίες καὶ ζυμώσεις γύρω ἀπὸ αὐτὸ τὸ 
ἐπίκεντρο ἔχουν ἔκταση καὶ ἔνταση ποὺ ἐκπλήσσει. Εἶναι τὸ θέμα 
ποὺ εἰδικὰ τὴν Ἑλλάδα θὰ ἔπρεπε νὰ τὴν ἔχει συνεγείρει 
καθολικὰ — ὄχι μόνο τὸ Ὑπουργεῖο Ἐξωτερικῶν, ἀλλὰ κάθε 
θεσμὸ τοῦ κρατικοῦ βίου, τὴν ἐκπαιδευτικὴ πράξη καὶ τὴ σύνολη 
διανόηση. Γιατὶ ἐμεῖς εἴμαστε τὸ κυρίως πρόβλημα τῶν 



Εὐρωπαίων, τὸ ἐνοχλητικὸ ἀγκάθι στὴν πολιτιστικὴ ἑνοποίηση. 
Μᾶς τὸ λένε συνεχῶς, καταπρόσωπο καὶ ταπεινωτικά, μὲ κάθε 
τρόπο. Ἐμεῖς, ὄχι μὲ τὴν Ἀθήνα ποὺ μᾶς τὴ φόρεσαν 
διακοσμητικὴ περικεφαλαία, ἀλλὰ ἐμεῖς πού, παρὰ τὴ 
μακρόχρονη πλύση τοῦ ἐγκεφάλου μας, ἐπιμένουμε στὴ 
θεσσαλονικιά μας ἰδιαιτερότητα, δηλαδὴ στὴν παρεφθαρμένη 
αὐτοκρατορική μας συνείδηση, ἔστω ἀνεπίγνωστα, ἔστω καὶ πίσω 
ἀπὸ τὸ κιτσαριὸ τῆς βλαχαδερῆς μας ἀλλοτρίωσης.

Θεσσαλονίκη «πολιτιστικὴ πρωτεύουσα τῆς Εὐρώπης» λοιπὸν 
θὰ μποροῦσε νὰ σημαίνει τὴν πιὸ συναρπαστικὴ εὐκαιρία γιὰ τὴ 
δυναμικὴ ἀξιοποίηση τῆς πρόκλησης ποὺ ἴσως ἀπερίσκεπτα 
ἐπέτρεψαν οἱ ἑταῖροι μας. Ἀξιοποίηση, ὄχι βέβαια μὲ τὶς 
πανηγυριώτικες «ἐκδηλώσεις» ποὺ καταλαβαίνουν οἱ 
«ἀντιδήμαρχοι πολιτισμοῦ», ὄχι μὲ προσκλήσεις εὐρωπαϊκῶν 
μουσικῶν συγκροτημάτων ποὺ θὰ ἐπιβεβαιώσουν ὅτι μόνο δάνεια 
καὶ μεταπρατισμὸ μειονεξίας διαθέτουμε στὴν πολιτιστική μας 
φαρέτρα. Ἀλλὰ συνεγείροντας καθολικὰ τὴ δυναμικὴ καὶ ὅση 
ἀναλλοτρίωτη ποιότητα διαθέτει ἀκόμα αὐτὴ ἡ πατρίδα, σὲ 
ἐπιτελικὰ ἀρθρωμένο πρόγραμμα ὁλόκληρης χρονιᾶς, πρόγραμμα 
ψηλαφητῶν φανερώσεων μιᾶς πρότασης πολιτισμοῦ μὲ 
πανανθρώπινη ἐμβέλεια: Τί μπορεῖ νὰ σημαίνει γιὰ τὴν Εὐρώπη 
καὶ τὸν κόσμο σήμερα ἡ βυζαντινὴ Ἑλλάδα, σὲ ποιά ἀδιέξοδα θὰ 
μποροῦσε νὰ ἀντιτάξει ζωτικὲς διεξόδους καὶ προοπτικές.
 Στὴ Θεσσαλονίκη, γιὰ ἕναν ὁλόκληρο χρόνο. Μὲ τὴ σάρκα 
σύγχρονης τέχνης, μὲ τὰ σημαίνοντα ἐπίκαιρου καὶ ἀσυμβίβαστου 
ἑλληνικοῦ λόγου, τὴ μεθοδικὴ ἀνάδειξη τῆς μαρτυρίας τῶν 
μνημείων τῆς πόλης. Ποιόν μίτο ἀπαντήσεων σαρκώνει ἡ 
βυζαντινὴ Θεσσαλονίκη στὸ πρόβλημα τῶν ἐθνικισμῶν τῆς 
σημερινῆς Εὐρώπης, στὸ οἰκολογικὸ πρόβλημα, πρόβλημα 
νοήματος τῆς σχέσης τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν ὕλη, τὴ φύση, τὴ ζωή, 
στὸ πρόβλημα τῆς πόλωσης κοινωνίας-κράτους, κοινωνίας-
οἰκονομίας καὶ παραγωγικότητας-προσωπικῆς δημιουργίας. Ποιές 
οἱ δυνατότητες νὰ ἀναδειχθοῦν σήμερα ἐνεργὰ οἱ ἑλληνορωμαϊκὲς 
συντεταγμένες τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ, νὰ μὴν ἐγκαταλειφθεῖ 
ἡ εὐρωπαϊκὴ ταυτότητα στὴ μονοπώλησή της ἀπὸ τὴ 



φραγκογερμανικὴ οἰκονομολαγνεία.
 Μιὰ τέτοια γλώσσα ἀδυνατοῦν νὰ τὴν παρακολουθήσουν, ἔστω 
καὶ κατὰ προσέγγιση, οἱ «ἀντιδήμαρχοι πολιτισμοῦ» τῆς θλιβερῆς 
«συμπρωτεύουσας» — αὐτοὶ κοιτᾶνε πῶς θὰ μοιράσουν κάποια 
ἑκατομμύρια γιὰ μελλοντικὴ ψηφοθηρία, τὸ μόνο ποὺ τοὺς 
ἐνδιαφέρει. Γιὰ μιὰ ἀκόμη φορὰ ἀπελπίζει καὶ πανικοβάλλει τὸ 
κατάντημα τῆς ἀνυποψίαστης ἀδιαφορίας γιὰ τὰ πρώτιστα καὶ 
οὐσιώδη.
 Εἴμαστε αὐτοκαταδικασμένοι σὲ ἀφανισμό. Ἐδῶ ἀχρηστέψαμε 
ἀπὸ τὰ γεννοφάσκια του τὸ τολμηρότερο ἐγχείρημα ποὺ 
κατόρθωσε νὰ ἀναλάβει ἡ ἑλλαδικὴ πολιτεία στὰ ἑκατὸν 
ἑβδομήντα χρόνια τοῦ ἐλεύθερου βίου: τὸ Ἵδρυμα Ἑλληνικοῦ 
Πολιτισμοῦ. Ἐδῶ τὸ ὑπουργεῖο μας τῶν Ἐξωτερικῶν χρησιμοποιεῖ 
τὴ Διεύθυνση Μορφωτικῶν Ὑποθέσεων καὶ τὴ Διεύθυνση 
Ἐκκλησιῶν σὰν κάλαθο γιὰ τὸν παροπλισμὸ ἀνεπιθύμητων ἢ 
ἀνίκανων διπλωματῶν. Γνωστά, πασίγνωστα πράγματα.
 Γιὰ Θεσσαλονίκη πολιτιστικὴ πρωτεύουσα θὰ μιλᾶμε τώρα;

10.12.1995

Δημόσιου βίου ἐκτουρκισμὸς
 
ΣΤΟ ΑΕΡΟΔΡΟΜΙΟ ΤΟΥ ΕΛΛΗΝΙΚΟΥ ἡ πτήση 912 γιὰ 
Θεσσαλονίκη εἶναι προγραμματισμένη γιὰ τὶς πέντε τὸ ἀπόγευμα. 
Ἀπεργία ὁποιουδήποτε κλάδου δὲν ἔχει ἀναγγελθεῖ, μόνο μιὰ 
ἀπειλὴ στὶς ἐφημερίδες γιὰ ἐπικείμενες —ὕστερα ἀπὸ δύο μέρες
— «στάσεις ἐργασίας» στὸν πύργο ἐλέγχου.
 Στὶς πέντε παρὰ δέκα τὰ μεγάφωνα ἐξαγγέλλουν ἔκφραση 
λύπης τῆς Ὀλυμπιακῆς Ἀεροπορίας: Ἡ ἀναχώρηση τῆς πτήσης 
912 μετατίθεται στὶς 5.30 «λόγῳ καθυστερημένης προσέλευσης 
τοῦ προσωπικοῦ». Ἡ αἰτιολόγηση ἔχει σίγουρα διεθνὴ 
πρωτοτυπία, πουθενὰ στὸν κόσμο ἑταιρεία μεταφορῶν δὲν 
διανοεῖται νὰ προβάλει σὰν αἰτία καθυστέρησης τὴν μὴ ἔγκαιρη 
προσέλευση τῶν ὑπαλλήλων στὴ δουλειά τους.
Στὶς πέντε καὶ εἴκοσι μᾶς καλοῦν στὴν ἔξοδο ἀριθμὸς 11. 



Πειθήνιοι οἱ ἐπιβάτες σχηματίζουμε «οὐρά», ἀλλὰ ἡ ἔξοδος 
παραμένει πεισμόνως κλειστή. Ἀνοίγει μόλις στὶς ἕξι παρὰ δέκα 
καὶ ἀρχίζει ἡ ἐπιβίβασή μας στὰ λεωφορεῖα καὶ ἀπὸ ἐκεῖ στὸ 
ἀεροσκάφος. Ἕξι καὶ μισὴ ἔχουμε ὅλοι ἐπιβιβασθεῖ, εἶναι ὅμως 
ἄδειο τὸ πιλοτήριο. Ζέστη ἀφόρητη, μπόχα ἀνθρώπινης ἀπλυσιᾶς, 
ἀναμονή. Κάποτε ἐπιτέλους ἐμφανίζεται στὴν εἴσοδο ἕνας 
πιλότος. Οἱ ἐπιβάτες ξεσποῦν σὲ χειροκροτήματα, ὁ πιλότος 
ἐκλαμβάνει τὸ χειροκρότημα ὡς εἰρωνεία, ἁρπάζει ὀργίλος τὸ 
μικρόφωνο νὰ μᾶς ἐκδικηθεῖ: «Ἀκοῦστε 'δῶ, ἔρχομαι ἀπὸ 
τετράωρη πτήση, κι ἂν θέλετε νὰ ξέρετε ὁ πύργος ἐλέγχου μοῦ 
δίνει ἀναχώρηση τῆς πτήσης σας στὶς ἐννέα τὸ βράδυ».
 Πρώτη ἀντίδραση παγωμένη σιωπή, ἀμέσως μετὰ διαμαρτυρίες, 
κραυγές, ἀπειλές, βωμολοχίες. Περισσότερο ἔξαλλοι γιὰ τὴν 
ἀσυνέπεια τῆς Ὀλυμπιακῆς εἶναι οἱ ἐπιβάτες ποὺ σὲ πεῖσμα 
νόμων καὶ διατάξεων ἔχουν μαζί τους ὄχι τὴν ἐπιτρεπόμενη 
χειραποσκευή, ἀλλὰ ὑπερμεγέθεις βαλίτσες, δύο καὶ τρεῖς, ποὺ 
ἀρνήθηκαν νὰ τὶς παραδώσουν καὶ κανένας ἔλεγχος δὲν τοὺς τὸ 
ἀπαίτησε.
 Νὰ μὴ μακρηγορῶ: ἡ πτήση 912 ἡ προγραμματισμένη γιὰ τὶς 
πέντε τὸ ἀπόγευμα πραγματοποιήθηκε τελικὰ στὶς ἐννέα καὶ 
εἴκοσι πέντε τὸ βράδυ. Ματαιώθηκαν διαλέξεις, ἀκυρώθηκαν 
συσκέψεις, χάθηκαν εὐκαιρίες συναλλαγῶν, ὁ συνολικὸς ἀριθμὸς 
τῶν ἀνθρώπων ποὺ ζημιώθηκαν ἢ ταλαιπωρήθηκαν οὔτε μπορεῖ 
νὰ ὑπολογιστεῖ, οὔτε καὶ ἐνδιαφέρει τοὺς συνδικαλιστὲς τυράννους
τοῦ κοινωνικοῦ σώματος.
 Κάθε Ἕλληνας ἔχει νὰ διηγηθεῖ κάποια ἀνάλογη ἐμπειρία 
ταξιδιοῦ μὲ τὸν ἐθνικό μας ἀερομεταφορέα καὶ σειρὰ ὁλόκληρη 
ἴδιων ἢ χειρότερων ταλαιπωριῶν ἀπὸ τὴν ἐπαφή του μὲ τοὺς 
δημόσιους ὀργανισμοὺς τῆς πατρίδας μας. Εἶναι ἡ «τουρκικὴ» 
ὄψη τοῦ κρατικοῦ μας βίου, αὐτὴ ποὺ παραβιάζει κατάφωρα τὰ 
ἀτομικὰ δικαιώματα τοῦ πολίτη, ἐπιβάλλει ἀπροσχημάτιστα 
σωματικὲς καὶ ψυχικὲς βασάνους, προβάλλει προκλητικὰ τὴν 
ἄσκηση μιᾶς ἀνεξέλεγκτης ἐξουσίας, ταπεινώνει τὸν Ἕλληνα ὅσο 
καὶ τὸ κεμαλικὸ κράτος τὸν τοῦρκο πολίτη.
 Ἡ διαφορὰ εἶναι ὅτι στὴν Ἑλλάδα αὐτὸ τὸ τυραννικὸ κράτος τὸ 



συγκροτοῦμε καὶ τὸ συντηροῦμε ὅλοι μας — ἢ ἔστω ἡ πλειοψηφία 
τῶν πολιτῶν. Ἡ πλειοψηφία, ποὺ ἀρνήθηκε μὲ τὴν ψῆφο της τὴν 
ἰδιωτικοποίηση τῆς Ὀλυμπιακῆς, ἀρνεῖται ἔμπρακτα μὲ τὴν 
καθημερινὴ συμπεριφορά της τὸν ἐκσυγχρονισμὸ τῆς κρατικῆς 
μηχανῆς, προκειμένου τὸ δημόσιο χρῆμα νὰ ἐξυπηρετεῖ τὴν 
ἰδιωτικὴ καταναλωτικὴ ἀδηφαγία καὶ ὄχι τὶς κοινὲς κοινωνικὲς 
ἀνάγκες.
 Κάθε πτυχὴ τοῦ κρατικοῦ μας βίου, κάθε παραμικρὴ 
λεπτομέρεια τοῦ δημόσιου λογιστικοῦ εἶναι καὶ φάσμα 
ποικιλότροπων περιστατικῶν ἰδιοποίησης τοῦ δημόσιου χρήματος 
ἀπὸ ἀδίστακτους ἀετονύχηδες. Φαλκιδευμένοι μειοδοτικοὶ 
διαγωνισμοὶ ὣς τὸ τελευταῖο χωριὸ καὶ τὴν πιὸ ἀποκεντρωμένη 
δημόσια ὑπηρεσία, προμήθειες εὐτελισμένων ἢ ἄχρηστων ὑλικῶν, 
ψεύτικες κατασκευὲς σὲ δημόσια ἔργα, ἔντεχνες κλοπὲς ὑλικῶν, 
ἀτέλειωτες ἀργομισθίες, χρήση καὶ τῆς ἐλάχιστης ἐξουσίας γιὰ 
ἐκβιασμὸ τοῦ πολίτη καὶ χρηματισμὸ τοῦ ἐξουσιαστῆ, διορισμοὶ μὲ 
καθιερωμένες στὰ γραφεῖα τῶν βουλευτῶν ταρίφες ἐξαγορᾶς, 
εἰκονικὲς ἐνοικιάσεις ξενοδοχείων γιὰ τὴ στέγαση φοιτητῶν — 
τέλος δὲν ἔχει αὐτὸ τὸ ἐφιαλτικὸ καλειδοσκόπιο τῶν 
καταχρήσεων δημόσιου χρήματος στὴν Ἑλλάδα.
 Ὁ ἀξέχαστος Μάνος Χατζιδάκις ἔλεγε: «Νὰ καλέσουμε τοὺς 
Εὐρωπαίους νὰ διοικήσουν τὸ κράτος μας, γιὰ νὰ μπορέσουμε οἱ 
Ἕλληνες νὰ ἀσχοληθοῦμε μὲ τὰ οὐσιώδη». Μὰ καὶ ἡ πιὸ 
αὐταρχικὴ διακυβέρνηση εἶναι σίγουρο ὅτι θὰ διαβρωθεῖ ἀπὸ τὸ 
δαιμόνιο τῆς ἐγωκεντρικῆς μας ἀπληστίας. Ἡ λύση εἶναι στὸ 
δεύτερο σκέλος τῆς χατζιδάκειας ρήσης: Νὰ μποροῦσε νὰ 
ἀφυπνιστεῖ ὁ Ἕλληνας στὰ οὐσιώδη. Νὰ ἀνακαλύψει τὴ χαρὰ τῆς 
ζωῆς ἔξω ἀπὸ τὴ ζωώδη κατανάλωση καὶ τὴ βολεμένη ραστώνη. 
Νὰ γευθεῖ τὴν ἐμπειρία ἀπὸ ἐκείνη τὴν ποιότητα ζωῆς ποὺ 
γεννιέται μὲ τὴν πολιτιστικὴ ἀρχοντιά, τὴν προτεραιότητα τῆς 
παιδείας καὶ καλλιέργειας, τῆς προσωπικῆς δημιουργίας.
 Πολιτικὸς λόγος ποὺ νὰ προμηνύει μιὰ τέτοια ἀφύπνιση δὲν 
ξεμυτίζει πουθενά.

12.7.1995



Τηλεοπτικὴ δικτατορία
 
ΤΗΝ ΑΝΑΝΕΩΣΗ ΤΩΝ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΥΝΑΜΕΩΝ τὴν ἀποκλείει 
σήμερα ἡ τηλεόραση. Γιὰ λόγους ἀνερμήνευτους, οἱ διαχειριστὲς 
τοῦ τηλεοπτικοῦ θεάματος ἔχουν ἀποφασίσει ὅτι μόνο ἡ προβολὴ 
τῶν ἴδιων πάντοτε καὶ χιλιοφθαρμένων κομματικῶν «στελεχῶν» 
ἐξασφαλίζει τὴν πολυπόθητη «ἀκροαματικότητα».
 Ἀπὸ τοὺς τριακόσιους βουλευτὲς τοῦ κοινοβουλίου, οἱ ἕλληνες 
τηλεθεατὲς γνωρίζουν κάποιους ἐλάχιστους ποὺ ἡ τηλεόραση ἔχει 
αὐθαίρετα χρίσει καὶ ἐπιβάλει σὰν μόνιμους τηλεοπτικοὺς 
«ἀστέρες». Οἱ ὑπόλοιποι, καὶ νὰ ἔχουν πολιτικὸ λόγο, δὲν τοὺς 
δίνεται ἡ δυνατότητα νὰ τὸν ἀρθρώσουν δημόσια. Ἀκόμα κι ἂν 
ὑπάρχει ἀνάμεσά τους μιὰ ἔκτακτη ἰδιοφυΐα, πολιτικὸς μὲ 
χαρισματικὴ ὀξυδέρκεια, διορατικότητα, φαντασία, τόλμη, θὰ 
ταφεῖ στὴν ἰσοπέδωση τῆς κοινοβουλευτικῆς του «ὁμάδας» ἂν τὰ 
κανάλια προγραμματικὰ τὸν ἀποκλείσουν.
 Καὶ δὲν εἶναι μόνο ὁ ἀποκλεισμὸς τῆς πλειονότητας τῶν 
βουλευτῶν. Εἶναι κυρίως ὁ στραγγαλισμὸς τοῦ πολιτικοῦ λόγου 
ποὺ μεθοδευμένα ἐπιχειρεῖται στὴν τηλεόραση. Ὡσὰν ἡ πολιτικὴ 
ἀνάλυση, ἡ τεκμηριωμένη ἐπιχειρηματολογία, ἡ ἐπιστημονικὴ 
κατάρτιση, ἡ ἐνημέρωση καὶ γνώση τοῦ διεθνοῦς σκηνικοῦ νὰ 
ἐνοχλοῦν τοὺς ὑπεύθυνους τοῦ τηλεοπτικοῦ θεάματος. Μόλις 
ξεμυτίσει ποιότητα πολιτικοῦ λόγου, θὰ ἐπέμβουν ἀμέσως οἱ 
τηλεπαρουσιαστὲς νὰ διακόψουν, νὰ εἰρωνευθοῦν, νὰ στρέψουν τὴ 
συζήτηση ὁπωσδήποτε στὰ ἄπλυτα τῆς κάθε κομματικῆς κουζίνας.
 Στραγγαλισμὸς τοῦ πολιτικοῦ λόγου, στὴν κυριολεξία. Ὑπάρχουν 
πολιτικοὶ ἐπιστήμονες στὴν Ἑλλάδα, διεθνολόγοι μὲ κύρος, 
διπλωμάτες ἔμπειροι, κοινωνικοὶ ἐπιστήμονες διεθνῶς 
καταξιωμένοι. Δὲν θὰ τοὺς δεῖτε ποτὲ στὴ μικρὴ ὀθόνη. Γιὰ 
ὁποιοδήποτε θέμα θὰ κληθοῦν νὰ ἐκφέρουν γνώμη τὰ ἀενάως 
ἀνακυκλούμενα κομματικὰ «στελέχη», ποὺ προτοῦ ἀνοίξουν τὸ 
στόμα τους ξέρουμε ὅλοι τί θὰ μᾶς ποῦν.
 Σὲ κάποιες περιόδους ἡ ἀδιαφορία τοῦ κοινοῦ γιὰ τοὺς 
χιλιοφθαρμένους μοιάζει νὰ γίνεται ἐπιτέλους ἀντιληπτὴ καὶ ἀπὸ 



τοὺς ὑπεύθυνους τῶν καναλιῶν. Ἀλλὰ οὔτε καὶ τότε στρέφονται 
σὲ ἀναζήτηση ἐκφραστῶν καίριου πολιτικοῦ λόγου. Ἐκπομπὲς 
πολιτικῶν συζητήσεων, καὶ γιὰ νὰ κερδίσουν δημοτικότητα 
καταφεύγουν σὲ ἠθοποιοὺς τῆς ἐπιθεώρησης, λαϊκοὺς 
τραγουδιστές, βεντέτες τοῦ ἀθλητικοῦ θεάματος. Ἀνακαλύπτουν 
ἀσήμαντους δημοσιογράφους μὲ μοναδικὸ προσὸν τὴν ἀναιδὴ 
προκλητικότητα καὶ τοὺς στήνουν ἀπέναντι σὲ ἀνερμήνευτης 
ἐπιλογῆς «διανοουμένους» μόνο μὲ τὴν προσδοκία νὰ γεννήσουν 
καβγατζίδικο θέαμα.
 Ἔτσι, μεθοδικὰ καὶ μελετημένα, ἡ τηλεόραση ἀποκλείει τὴν 
ἀνανέωση τοῦ πολιτικοῦ σκηνικοῦ. Ἀπαγορεύει τὸν πολιτικὸ λόγο 
ποὺ θὰ κόμιζε πρόταση, ὅραμα, ἐπιτελικὸ σχεδιασμό. Ἐξαλείφει 
συστηματικὰ ἀπὸ τὶς συνειδήσεις τὰ κριτήρια γόνιμου πολιτικοῦ 
προβληματισμοῦ, ἀξιολογικῆς ἐκτίμησης προσώπων καὶ 
προτάσεων. Συντηρεῖ καὶ ἐπιβάλλει ὡς ὑπόδειγμα πολιτικοῦ 
ἤθους καὶ ὕφους τὴ δημαγωγικὴ ταυτολογία, τὴν ψυχοπαθολογικὴ 
ἐγωπάθεια, τὴν προπαγανδιστικὴ εὐχέρεια, τὴ λαϊκίστικη 
κοινοτοπία.
 Στὸ μεταξύ, τὸ χάσμα ἀνάμεσα στὸ κοινωνικὸ σῶμα καὶ στὶς 
πολιτικὲς δυνάμεις τοῦ τόπου διευρύνεται ραγδαῖα καὶ 
ἐπικίνδυνα. Οἱ καταξιωμένοι τοῦ κοινωνικοῦ βίου δὲν διανοοῦνται 
νὰ ἀναμιχθοῦν στὴ διαχείριση τῶν κοινῶν, τὰ κόμματα 
τροφοδοτοῦνται πιὰ μόνο μὲ «στελέχη» ἀπὸ τὶς κομματικὲς 
νεολαῖες ἢ τὸν κομματικὸ συνδικαλισμὸ — μονότροπους 
ἐπαγγελματίες τῆς πολιτικῆς «καριέρας». Ὅλοι σήμερα μιλοῦν 
γιὰ τὴν ἀναξιοπιστία τῶν πολιτικῶν, ἀλλὰ ξεχνοῦν ὅτι αὐτὴ τὴν 
ἀναξιοπιστία ἂν δὲν τὴν προκαλοῦν, πάντως τὴ συντηροῦν καὶ τὴν 
τρέφουν οἱ αἰνιγματικὲς ἐπιλογὲς τῆς τηλεόρασης. Ἡ τηλεόραση 
μᾶς ἐμφανίζει τὴν ἐπιλεκτικὴ εἰκόνα ἑνὸς πολιτικοῦ κόσμου ποὺ 
δὲν μπορεῖ πιὰ νὰ πείσει οὔτε τοὺς πιὸ ἀφελεῖς.
 Σίγουρα δὲν δημιουργεῖται ἐκ τοῦ μηδενὸς αὐτὴ ἡ εἰκόνα. 
Σίγουρα ἡ ποιότητα τοῦ πολιτικοῦ μας κόσμου ἔχει ἐκπέσει 
τραγικά. Ἀλλὰ κυρίως σὲ τέτοιες περιόδους κρίσης καὶ παρακμῆς 
τὰ μαζικὰ μέσα πληροφόρησης θὰ μποροῦσαν νὰ παίξουν ρόλο 
θετικὸ καὶ δημιουργικό, ρόλο οἰκοδόμησης κριτηρίων καὶ 



ἀξιολογικῶν ἀπαιτήσεων. Ἂν ἐμφανιζόταν στὴν τηλεόραση σωστὴ 
πολιτικὴ ἀνάλυση, λόγος μὲ πρόταση, ὅραμα, ἐπιτελικὴ 
ὀξυδέρκεια, τότε θὰ ὑποχρεώνονταν καὶ οἱ πολιτικοὶ νὰ 
συντονιστοῦν στὸ ποιοτικὸ αὐτὸ ἐπίπεδο. Ἢ νὰ σιγήσουν ἀπὸ 
ντροπή.
 Ἂς μὴ φοβόμαστε τὴ βαρύτητα τῶν λέξεων ὅταν σηματοδοτεῖ τὴν 
πραγματικότητα. Ὁ πολιτικὸς ρόλος τῆς τηλεόρασης σήμερα εἶναι 
μιὰ μορφὴ δικτατορίας μὲ δημοκρατικὴ λεοντή. Καθόλου τυχαῖο 
ποὺ βρίσκεται στὰ χέρια τῆς ὑπερεξουσίας τοῦ μεγάλου 
κεφαλαίου καὶ καμιὰ κυβέρνηση δὲν μπορεῖ νὰ τὴν ἐλέγξει — 
ἀντίθετα, ὅλοι οἱ πολιτικοὶ τὴν καλοπιάνουν, μήπως καὶ τοὺς 
συγκαταλέξει μεταξὺ τῶν τηλεοπτικὰ προνομιούχων. Δικτατορία, 
ποὺ ἀστυνομεύει ἀσφυκτικὰ τὸν πολιτικὸ λόγο καὶ κάθε κοινωνικὴ
δυναμική, ἐπιβάλλοντας ὡς «ἡγεσία» τὶς δικές της ἀνεξήγητες 
ἐπιλογές.
 Ποιός θὰ ἀντισταθεῖ; Μόνο οἱ δημοσιογράφοι, ἂν 
συνειδητοποιήσουν τὸ μέγεθος τῆς εὐθύνης ποὺ ἐπιφορτίζονται.

18.10.1995

Κομματικὸ πειθαρχεῖο
 
ΤΙ ΘΑΥΜΑΣΙΟ ΑΙΣΘΗΜΑ ΕΛΕΥΘΕΡΙΑΣ νὰ μὴν ἀνήκεις σὲ 
κόμμα, νὰ μὴ φοβᾶσαι διαγραφή! Νὰ βρίσκεσαι στὸ μετερίζι τοῦ 
ἐλεύθερου πολίτη ἀπ' ὅπου κανένας δὲν μπορεῖ νὰ σὲ καθαιρέσει. 
Καὶ νὰ κραυγάζεις ἐλεύθερα τὴν ἀηδία ἢ τὴν ὀδύνη σου γιὰ τὸ 
θλιβερὸ κομματικὸ παλκοσένικο ποὺ διαστρέφει σὲ κωμωδία τὴν 
τραγωδία τοῦ τόπου.
 Πῶς γίνεται καὶ χάνουν οἱ ἄνθρωποι τὴν αἴσθηση τοῦ γελοίου καὶ 
τῆς ἀξιοπρέπειας μόλις ἀνέβουν στὴ σκηνὴ ἐκτεθειμένοι στὴν 
κοινὴ θέα; Μωρολογοῦν γιὰ κομματικὴ πειθαρχία, ἰδεολογικὴ 
συνέπεια καὶ συσπείρωση, πιστότητα στὴν παράταξη καὶ στὸν 
ἀρχηγό. Ὡσὰν νὰ μὴν τοὺς βλέπουμε ἐμεῖς οἱ πολίτες- κριτές, νὰ 
μὴν καταλαβαίνουμε τὶς φτηνὲς σκοπιμότητες, τὴν ἔλλειψη 
σθένους ποὺ ὑπαγορεύει τὴν κομματική τους ἀφοσίωση.



 Τὸ ἀρχετυπικὸ δράμα ἀφέντη καὶ δούλου ἐξακολουθεῖ νὰ 
παίζεται μπροστὰ στὰ μάτια μας, μὲ σκηνικὰ καὶ φιοριτοῦρες 
σήμερα «δημοκρατίας» καὶ «προόδου». Ἱεροεξεταστικὲς 
παραπομπὲς σὲ «πειθαρχικὰ συμβούλια» μόλις ἐκφράσεις γνώμη 
καὶ κρίση, κλήσεις σὲ ἀπολογία ἐνώπιον τῶν «ὀργάνων τοῦ 
κόμματος». Καὶ διερωτᾶται κανεὶς ἂν ἔχουν προχωρήσει τὰ 
πολιτικά μας κόμματα ἔστω καὶ ἕνα βῆμα πιὸ πέρα ἀπὸ τὸν 
βατικάνειο στρατωνισμὸ τῶν συνειδήσεων στὸν μεσαίωνα.
 Βέβαια ὑπάρχει καὶ τὸ ὑπόδειγμα τοῦ Τρότσκι. Ποὺ γιὰ νὰ εἶναι 
συνεπὴς στὴν κομματικὴ ντιρεκτίβα ὅτι ἡ ἐλευθερία εἶναι «ἄθλια 
ἀστικὴ προκατάληψη», χαρακτήριζε καὶ τὴν ἐργασία τῶν 
δουλοπάροικων στὸν μεσαίωνα «προοδευτικὸ φαινόμενο» — «οἱ 
ἁλυσοδεμένοι σκλάβοι ὑπῆρξαν γιὰ τὴν ἐποχή τους 
παραγωγικοί». Οἱ ἑλλαδικοὶ βουλευτὲς μοιάζει νὰ δικαιώνουν τὸν 
Τρότσκι: Ἁλυσοδεμένοι μὲν στὴν κομματικὴ δογματικὴ καὶ στὴν 
ἀλάθητη αὐθεντία τοῦ ἀρχηγοῦ, παράγουν ὅμως κοινοβουλευτικὸ 
πολυκομματισμό, τὴ ραχοκοκαλιὰ τῆς δημοκρατίας.
 Ἡ ἐθελοδουλεία, ἡ ἔλλειψη σθένους δὲν εἶναι πρωτογενὴ 
συμπτώματα. Οἱ περισσότεροι πρέπει νὰ ξεκίνησαν περήφανα, 
ἴσως καὶ μὲ κίνητρα ἀγαθά. Ἀλλὰ καθ' ὁδὸν γεύτηκαν τὴν ἡδονὴ 
τῆς ἐξουσίας καὶ ἄρχισαν νὰ θωρακίζουν τὴν ἀπόλαυσή της μὲ 
«καθαγιασμένες» σκοπιμότητες: Ἡ κομματικὴ ἑνότητα, ὁ 
ἀρχηγὸς-ταμποὺ ποὺ ἐγγυᾶται τὴν ἑνότητα. Οἱ πολίτες-κριτὲς 
βλέπουν τὰ παιδαριώδη καμώματα τοῦ ἀρχηγοῦ: τὶς βίλες, τὰ 
ἄτοκα δάνεια, τὴν οἰκογενειοκρατία — σκηνικὸ ποὺ θυμίζει 
λατινοαμερικάνικες «δημοκρατίες τῆς μπανάνας». Ὅμως οἱ 
βουλευτὲς αἰδημόνως σιωποῦν ἢ ψιθυρίζουν ὑπαινικτικὲς 
ἐνστάσεις ποὺ ἀμέσως τὶς ἀναιροῦν γιατὶ «παρανοήθηκαν». Οὔτε 
κὰν ὑποψιάζονται τὸν ἐξευτελισμό τους στὰ μάτια τῶν ἐλεύθερων 
πολιτῶν.
 Ἀλλὰ τὸ ἱερότατο ἄβατο τοῦ ἐσωκομματικοῦ φετιχισμοῦ εἶναι ἡ 
ὑγεία τοῦ ἀρχηγοῦ καὶ προέδρου. Ἐκεῖ ἡ ὑποκρισία τῆς λεκτικῆς 
σεμνοτυφίας ἐγγίζει κορυφώματα τέλους τῆς ἐποχῆς Μπρέζνιεφ ἢ 
Μάο Τσὲ-Τούνγκ. Ὡσὰν οἱ πολίτες-κριτὲς νὰ εἶναι τυφλοὶ καὶ 
ἀνεγκέφαλοι, νὰ μὴ βλέπουν τὶς εἰκόνες τῆς τηλεόρασης, νὰ μὴ 



δέχονται ἦχο φωνῆς στὰ ἀφτιά τους. Σίγουρα εἶναι οἱ ἴδιοι 
πολίτες ποὺ βλέποντας τὴν ἴδια αὐτὴ εἰκόνα ἐμπιστεύτηκαν στὸν 
συγκεκριμένο ἄνθρωπο τὴν κεντρικὴ εὐθύνη διακυβέρνησης τῆς 
χώρας. Ναί, αὐτὸ πραγματικὰ εἶναι ἡ δημοκρατία, καὶ τὸ 
καυχόμαστε: Αὐτὸν ψήφισε ἡ πλειοψηφία γιὰ κυβερνήτη, ὅποια κι 
ἂν εἶναι ἡ ὑγεία του. Ἀλλὰ ἂς εἶχαν τὸ σθένος οἱ βουλευτὲς καὶ 
τὰ στελέχη τοῦ κόμματός του νὰ μιλήσουν τέτοια τίμια καὶ 
σταράτη γλώσσα.
 Ὄχι. Θέλουν νὰ παρουσιάσουν τὸν ἀρχηγὸ σὲ ἄκρα εὐεξία καὶ 
ζωτικότητα, ἀπόλυτα ἱκανὸν νὰ ἀνταποκριθεῖ στὸν ἐξοντωτικὸ 
μόχθο συντονισμοῦ τοῦ κυβερνητικοῦ ἔργου. Καὶ γίνονται πάλι 
κωμικοί, ἐκθέτοντας τὴν εὐτελισμένη αὐλοκολακεία τους σὲ 
δημόσια θέα. Κωμικοί, ἀλλὰ καὶ μακάβριοι: Ἐμφανίζονται ὡς 
δελφίνοι, «ἂν ποτὲ καὶ ὕστερα ἀπὸ χρόνια τεθεῖ θέμα διαδοχῆς»! 
Δὲν καταλαβαίνουν ὅτι αὐτὴ τὴ γλώσσα τὴν ξέρουμε, τὴ μιλοῦν τὰ 
«κοράκια» ποὺ παραμονεύουν στὶς εἰσόδους τῶν νοσοκομείων: 
«Ἂν ποτὲ καὶ παρ' ἐλπίδα μᾶς χρειασθεῖτε», λένε.
 
 
Ἐπιμύθιο ἐλπίδας: Δὲν μπορεῖ, κάποτε θὰ ἐνεργοποιηθοῦν 
πολιτικὰ οἱ ἀληθινὰ παραγωγικὲς δυνάμεις τῆς πατρίδας. 
Ἐργάτες, ἐπιχειρηματίες, πνευματικοὶ δημιουργοί. Θὰ 
ὀργανωθοῦν σὲ καινούργιους κομματικοὺς σχηματισμοὺς καὶ θὰ 
σαρώσουν τὶς χαρτοκοπτικὲς φιγοῦρες τῆς σημερινῆς ντροπῆς. Μὲ 
αἴσθηση ἐπιστράτευσης καὶ συνείδηση ἀγώνα γιὰ τὰ ἱερὰ καὶ τὰ 
ὅσια τῆς ζωῆς.
 Τότε ὁ πολιτικὰ ἐνεργὸς πολίτης θὰ ἔχει προσωπικὴ ἐλευθερία 
καὶ ἀξιοπρέπεια στὴν κομματική του στράτευση. Τὴν ἑνότητα θὰ 
τὴν ἐξασφαλίζει τὸ ὅραμα, ὄχι τὸ πειθαρχεῖο.

9.8.1995

Πρωτόκολλο ἀνεπαίσχυντης θανῆς
 
ΓΡΑΦΩ ΜΕ ΑΦΟΡΜΗ τοὺς ἑορτασμοὺς στὸ νησὶ τῆς Πάτμου γιὰ 



τὰ χίλια ἐννιακόσια χρόνια ἀπὸ τὴ συγγραφὴ τῆς Ἀποκάλυψης 
τοῦ Ἰωάννη.
 Ἐπειδὴ ἡ εὐγενικὴ καὶ ἀξιοπρεπὴς συμπεριφορὰ προϋποθέτει 
προσωπικὴ καλλιέργεια καὶ εὐαισθησία, ἀλλὰ καὶ μακροχρόνιους 
ἐθισμούς, νομίζω ὅτι κάτι πρέπει νὰ προβλεφθεῖ γιὰ δημόσια 
πρόσωπα στερημένα ἀπὸ τέτοια προσόντα: Ἴσως ἕνα 
πρωτόκολλο ποὺ νὰ θεσμοθετεῖ περιγραπτὰ ὅρια συμπεριφορᾶς 
τῶν ἐκπροσώπων τῆς ἐξουσίας. Τὰ ὅσα δὲν τοὺς δίδαξε ἐγκαίρως 
τὸ οἰκογενειακό τους περιβάλλον καὶ ἡ κοινωνική τους ἐμπειρία, 
νὰ τὰ ὑπενθυμίζει αὐτὸ τὸ θεσμοθετημένο πρωτόκολλο.
 Νὰ δώσω κάποια ἐνδεικτικὰ παραδείγματα:
1.     Τὸ νὰ εἶσαι στὸ ἑλλαδικὸ κρατίδιο ὑπουργός, ὑφυπουργός, 

γενικὸς γραμματέας ὑπουργείου, διορισμένος διοικητὴς ἢ 
ὑποδιοικητὴς κάποιας τράπεζας ἢ δημόσιου ὀργανισμοῦ δὲν 
σημαίνει ὅτι ἔχεις προβάδισμα ἔναντι πατριαρχῶν, 
καρδιναλίων, ὑφυπουργῶν ἄλλων χωρῶν (ὅπως οἱ ΗΠΑ), 
κορυφαίων στὸν διεθνὴ στίβο ἐπιστημόνων. Γελοιοποιεῖσαι 
καὶ γελοιοποιεῖς τὴ χώρα σου ὅταν μπαίνεις σὲ αἴθουσα μὲ 
τέτοιους προσκεκλημένους καὶ σπεύδεις μὲ ὕφος 
ἀπροσμέτρητης ἔπαρσης νὰ θρονιαστεῖς στὴν πρώτη σειρὰ 
καθισμάτων, σταυροπόδι καὶ ἐπιδεικνύοντας ἀμεταχείριστες 
σόλες παπουτσιῶν. Διασύρεσαι ὁ ἴδιος ὅταν θεωρεῖς 
αὐτονόητο νὰ ἔχεις στραμμένα τὰ νῶτα σὲ ἀνθρώπους ποὺ 
κατέκτησαν τὴ διεθνὴ προβολή τους μὲ καταξιωμένο ἔργο καὶ 
σκληρὴ δοκιμασία τῶν ἱκανοτήτων τους.

2.    Ὁποιοδήποτε ἀξίωμα στὸ ἑλλαδικὸ κρατίδιο, ἀκόμα καὶ τὸ 
ἀνώτατο, δὲν μπορεῖ νὰ ἱεραρχεῖται ἐθιμοτυπικὰ ὡς 
ὑπέρτερο τῆς οἰκουμενικῆς γιὰ τὸν Ἑλληνισμὸ εὐθύνης. Ὁ 
ἀνώτατος ἑλλαδικὸς ἄρχων πρέπει νὰ εἶναι ἐθιμοτυπικὰ 
ὑπόχρεως νὰ ὑποδέχεται τὸν Οἰκουμενικὸ Πατριάρχη σὲ κάθε 
ἐκδήλωση μέσα στὰ ὅρια τῆς κρατικῆς Ἑλλάδας. Καὶ φυσικὰ 
νὰ προηγοῦνται σὲ ἔγκαιρη προσέλευση οἱ διορισμένοι 
μικρομεσαῖοι τῆς ἐξουσίας. (Στὴν πανηγυρικὴ λειτουργία τῶν 
προκαθημένων ὅλων τῶν Ὀρθόδοξων Ἐκκλησιῶν στὴν Πάτμο, 
οἱ ξένοι προσκεκλημένοι βρίσκονταν στὶς θέσεις τους στὶς 



ἐννέα ἀκριβῶς τὸ πρωὶ — ὁ ὑφυπουργὸς Περιβάλλοντος τῆς 
κυβέρνησης τῶν ΗΠΑ, ὁ τοῦρκος ἀντιπρόεδρος τοῦ κόμματος 
τῆς κυρίας Τσιλέρ, ὁ ἀγγλικανὸς ἐπίσκοπος Λονδίνου, δυὸ 
καρδινάλιοι, διεθνεῖς προσωπικότητες ἐπιστημῶν τοῦ 
περιβάλλοντος. Ἐννέα καὶ τέταρτο προσῆλθαν οἱ πατριάρχες 
καὶ ἀρχιεπίσκοποι τοῦ ὀρθόδοξου κόσμου. Μὲ καθυστέρηση 
δύο ὁλόκληρων ὡρῶν —στὶς ἕντεκα καὶ εἴκοσι— κατέφθασε 
ἀνέμελο καὶ περιχαρὲς τὸ πρῶτο κλιμάκιο τῶν λαϊκότροπων 
στελεχῶν τοῦ κυβερνῶντος σήμερα κόμματος. Καὶ στὶς 
δώδεκα παρὰ δέκα —τὴ στιγμὴ τοῦ κορυφώματος τῆς 
εὐχαριστιακῆς ἀναφορᾶς— οἱ ἦχοι τῆς μπάντας κάλυψαν 
ἀνενδοίαστα τὴν πατριαρχικὴ ἱερουργία γιὰ νὰ δοξάσουν τὴν 
εἴσοδο τοῦ πρωθυπουργοῦ καὶ τοῦ προέδρου τῆς 
Δημοκρατίας. Φρονῶ ταπεινῶς ὅτι αὐτὸ εἶναι πρωτόκολλο 
ἔσχατου ἐπαρχιωτισμοῦ καὶ πρέπει νὰ ἀναθεωρηθεῖ.)

3.    Στὴν ἴδια ἀναθεώρηση τοῦ ἐθιμοτυπικοῦ πρωτοκόλλου ἂς 
μνημονευθεῖ καὶ μιὰ λεπτομέρεια, ἀφοῦ οὔτε καὶ αὐτὴ δὲν 
εἶναι σήμερα αὐτονόητη: Ὅσο ἡ συζυγικὴ σχέση μὲ τὸν 
πρωθυπουργὸ συνιστᾶ στὴν ἑλλαδικὴ ἐπικράτεια ἀνώτατο 
πολιτειακὸ ἀξίωμα, πρέπει νὰ ὑπενθυμίζεται στὴν ἑκάστοτε 
σύνευνον τοῦ πρωθυπουργοῦ μιὰ ἐπιπλέον ὑποχρέωσή της: 
Ὅταν τιμᾶται μὲ πρωτοκαθεδρία σὲ ἐπιστημονικὸ συνέδριο, 
καλὸ θὰ ἦταν νὰ μὴ μασάει τσίκλα καὶ νὰ μὴ χρησιμοποιεῖ ἐν 
μέσῃ συνεδρίᾳ τὸ κινητό της τηλέφωνο κατ' ἐξακολούθησιν.

4.    Δὲν ξέρω πῶς θὰ μποροῦσε ἕνας κώδικας συμπεριφορᾶς νὰ 
ὑποχρεώνει σὲ παραίτηση κάθε ὑπεύθυνου γιὰ πρωτοβουλίες 
κατάφωρης ἀσέβειας καὶ βεβήλωσης ἱερῶν ἑορταστικῶν 
ἐκδηλώσεων. Γιὰ τὴν καταληκτικὴ ἐκδήλωση στὴν Πάτμο 
ἀνατέθηκε «ἐλεύθερη ἀπόδοση-δραματικὴ ἀνασύνθεση» τοῦ 
βιβλικοῦ κειμένου τῆς Ἀποκάλυψης σὲ διακεκριμένο καὶ 
ἀξιότατο ποιητή, ἀλλὰ ποιητὴ ποὺ τυχαίνει νὰ εἶναι ἄσχετος 
μὲ τὴ ζωὴ καὶ τὴν πίστη τῆς Ἐκκλησίας. Ἔτσι βρέθηκαν 
πατριάρχες καὶ ἀρχιεπίσκοποι μπροστὰ σὲ μιὰν ἀθεϊστικὴ 
διασκευὴ τοῦ βιβλικοῦ κειμένου, μεταλλαγμένου σὲ 
μηδενιστικὸ ποιητικὸ μανιφέστο. Ἦταν σὰν νὰ γιορτάζαμε 



ἐπέτειο τῆς γέννησης τοῦ Μάρξ, καὶ ἡ «ἐλεύθερη ἀπόδοση-
δραματικὴ ἀνασύνθεση» κάποιων μαρξικῶν κειμένων νὰ εἶχε 
ἀνατεθεῖ σὲ ἀκροδεξιὸ ὑπέρμαχο τῆς καπιταλιστικῆς 
οἰκονομίας.

 
 
Ἡ Ἑλλάδα αὐτοκτονεῖ, ψυχρὰ καὶ προμελετημένα. Τουλάχιστον 
ἂς θεσμοθετήσουμε ἕνα πρωτόκολλο συμπεριφορᾶς ποὺ νὰ 
βοηθήσει ὥστε νὰ ἔχουμε τέλη ἀνεπαίσχυντα. Νὰ μὴ σβήσει 
ἱστορικὰ τὸ πανάρχαιο γένος τῶν Ἑλλήνων μέσα στοὺς γέλωτες 
καὶ στοὺς καγχασμοὺς τῆς ὑφηλίου.

4.10.1995

Πρόταση γιὰ πρόεδρο Δημοκρατίας
 
ΠΡΟΕΔΡΟΛΟΓΙΑ; Ναί, τίμια καὶ ἀπροσχημάτιστα. Γιατὶ εἶναι ἡ 
πρώτη φορὰ ποὺ μποροῦν νὰ συζητηθοῦν κριτήρια ἐπιλογῆς 
προέδρου τῆς Δημοκρατίας.
 Οἱ στενὲς κομματικὲς σκοπιμότητες ἔχουν ἐκ τῶν πραγμάτων 
ἀποκλεισθεῖ, οἱ συγκυρίες δὲν ἐπιτρέπουν κομματικὴ 
ἐκμετάλλευση τῆς προεδρικῆς ἐκλογῆς. Τὸ ἐνδεχόμενο πρόωρων 
ἐκλογῶν εἶναι γιὰ ὅλους ἀπειλή, οἱ πολιτικοί μας ὑποχρεώνονται 
σὲ συναινετικὲς συγκλίσεις. Ἔτσι, ἡ ἐκλογὴ προέδρου τῆς 
Δημοκρατίας ἀπὸ τὴν παρούσα Βουλὴ παρέχει στὰ κόμματα 
μοναδικὴ εὐκαιρία νὰ ἐπιδείξουν μὲ τὸ ἀζημίωτο ἐντυπωσιακὴ 
φιλοπατρία, νὰ καυχηθοῦν γιὰ κριτήρια ποιοτικῶν ἀξιολογήσεων.
 Ἂν καὶ μὲ αὐτὲς τὶς προϋποθέσεις ἀποδειχθοῦν οἱ πολιτικοί μας 
ἀνίκανοι γιὰ ποιοτικὲς ἐκτιμήσεις, κανένα ἐλαφρυντικὸ δὲν θὰ 
ἀναστέλλει πιὰ τὴν ἀνυποληψία τους. Ἂν συμπέσουν σὲ κάποιο 
ἀπὸ τὰ ἤδη συζητούμενα κλασικὰ δείγματα μετριότητας, θὰ ἔχουν 
οἱ ἴδιοι ἀχρηστέψει κάθε ἄλλοθι.
 
 
Τὸ συνταγματικὸ ἀσέλγημα τοῦ 1985 ἀφαίρεσε ἀπὸ τὸν πρόεδρο 



τῆς Δημοκρατίας κάθε πολιτικὸ ρόλο. Παραμένει ὡστόσο 
«βιτρίνα» τῆς χώρας στὶς διεθνεῖς σχέσεις. Ποὺ σημαίνει: Ὁ ρόλος 
του εἶναι πιὰ συνάρτηση μόνο τῆς προσωπικότητάς του. Ζητᾶμε 
προσωπικότητα ἱκανὴ νὰ ἐμπνεύσει, μὲ τὴν παρουσία της καὶ 
μόνο, ἐκτίμηση καὶ σεβασμό, νὰ ἐπιβληθεῖ, νὰ ἐντυπωσιάσει.
 Προσωπικότητα ἔκτακτου κύρους. Ἀλλὰ μὲ κριτήρια ἐγκυρότητας
ἱκανὰ νὰ λειτουργήσουν στὴ ζούγκλα τῆς διεθνοῦς ἀγορᾶς. Ὄχι 
μὲ ἐκτιμήσεις τῆς ἐπαρχιώτικης πολιτικῆς μας κουζίνας. Δὲν 
ἀρκοῦν οἱ ἐσωτερικῆς κατανάλωσης μυθοποιήσεις, οὔτε οἱ 
περγαμηνὲς ἐντόπιας εὐπρεποῦς σταδιοδρομίας. Χρειαζόμαστε 
μέγεθος καταξιωμένο στὸν διεθνὴ στίβο, ἢ μὲ τεκμηριωμένα 
ἐχέγγυα διεθνοῦς καταξίωσης.
 Ἀφοῦ τὸ Σύνταγμα καθιερώνει πρόεδρο «βιτρίνας», ἂς 
σκεφθοῦμε σοβαρὰ τὰ φορμαλιστικὰ τουλάχιστον κριτήρια ποὺ θὰ 
καταστήσουν τὴ «βιτρίνα» ἐπιβλητικὴ καὶ ἀποδοτική. Νεότητα, 
πρῶτο προσόν. Τόσο γιὰ τὸν κόπο ποὺ ἀπαιτεῖ ἡ ἀνάληψη 
ἐνεργητικῆς πρωτοβουλίας στὶς διεθνεῖς ἐπαφές, ὅσο καὶ γιὰ τὴ 
«φρεσκάδα» τῆς ἐνημέρωσης καὶ τῆς νοο-τροπίας. Ἐντυπωσιακὴ 
γλωσσομάθεια, σίγουρα, ταλέντο ἐκφραστικῆς εὐχέρειας. Ἀκόμα: 
ἐπιβλητικὴ εὐρυμάθεια, ἄκρα αἰσθητικὴ καλλιέργεια καὶ 
εὐαισθησία, ἄνεση συμπεριφορᾶς, παγιωμένους ἐθισμοὺς 
ἁπλότητας στὶς δημόσιες ἐμφανίσεις.
 Πολιτικὰ ἔμπειρος ὁ πρόεδρος τῆς Δημοκρατίας, ναί, ἀλλὰ ὄχι μὲ 
ἐμπειρία τῆς κακομοίρικης ἐσωτερικῆς μας πολιτικῆς. Ἔμπειρος 
τῆς διπλωματίας, μὲ γόνιμη τριβὴ στὰ διεθνὴ περιβάλλοντα. Καὶ 
κυρίως: φορέας ὄχι αὐτονόητης καὶ τυπικῆς, ἀλλὰ κατακτημένης 
συνειδητῆς ἑλληνικότητας. Δὲν εἶναι συμπτωματικὴ καταγωγὴ 
οὔτε κενὴ προγονολατρικὴ καύχηση τὸ ἑλληνικὸ ὄνομα. Εἶναι —
καὶ ἦταν πάντοτε— ἄθλημα καὶ κατάκτηση. Τουλάχιστον ὁ 
πρόεδρος τῆς Ἑλληνικῆς Δημοκρατίας ἂς εἶναι ἀποτοξινωμένος 
ἀπὸ τὴ λοιμικὴ τῆς μειονεξίας ἀπέναντι στοὺς νεόκοπους ἰσχυροὺς
τοῦ διεθνοῦς στίβου σήμερα. Σηκώνει βέβαια στοὺς ὤμους του τὴ 
χρεοκοπία ἑνὸς εὐτελισμένου κρατιδίου, ἀλλὰ ταυτόχρονα καὶ τὸ 
βάρος μιᾶς ἀρχοντιᾶς πολιτισμοῦ μὲ πανανθρώπινη ἐμβέλεια καὶ 
ἐνεργὸ ἰσχύ. Ἐκπροσωπεῖ, ὅσο κι ἂν μοιάζει ἁπλῶς ἠχηρό, μιὰ 



πολιτιστικὴ ὑπερδύναμη.
 Δημόσιες σχέσεις, γιατί ὄχι; Ἀπὸ τὴν προσωπικότητα τοῦ 
προέδρου ἐξαρτᾶται νὰ τὶς καταστήσει καταλύτη συναρπαστικῆς 
δυναμικῆς στὴν ἐξωτερική μας πολιτική. Ἀρκεῖ, μὲ τὴν παρουσία 
του καὶ μόνο, νὰ ὑπονομεύσει καὶ νὰ ἀναιρέσει τὴν παγιωμένη 
στὴ διεθνὴ κοινὴ γνώμη πεποίθηση ὅτι: «Ἄλλο πράγμα οἱ ἔνδοξοι 
ἀρχαῖοι σας πρόγονοι, καὶ ἄλλο ἐσεῖς τὰ σημερινὰ βλαχαδερά». 
Ναί, ἔχουμε εὐτελιστεῖ, πιθηκίζουμε τὸν καταναλωτικὸ 
ἀμοραλισμὸ καὶ τὴ νεοφιλελεύθερη βαρβαρότητα, ὅμως, παρ' ὅλα 
αὐτά, κάποια μαγιὰ ἀπὸ μᾶς, ὅπως πάντοτε μέσα στοὺς αἰῶνες, 
ἐξακολουθεῖ νὰ κομίζει πρόταση πολιτισμοῦ ποὺ ἐνδιαφέρει 
πανανθρώπινα.
 
 
Γλιστρᾶς στὴ θεωρία, θὰ μοῦ καταλογίσει ὁ ἀναγνώστης. Ὄχι, 
σκιτσάρω μιὰν ἀνθρώπινη ποιότητα ποὺ πιστεύω ὅτι ὑπάρχει 
μέσα στὴν ἑλληνικὴ κοινωνία.
 Σκεφθεῖτε στὸ ἀξίωμα τοῦ προέδρου τῆς Δημοκρατίας ἕναν νέο 
ἄνθρωπο, ἔμπειρο ἤδη διπλωμάτη, μὲ τεκμηριωμένη προσφορὰ σὲ 
καίριες διπλωματικὲς θέσεις. Μὲ τέτοια ἐπίγνωση ἑλληνικότητας 
καὶ εὐθύνης, ποὺ νὰ μὴν ἔχει διστάσει νὰ παραιτηθεῖ καὶ νὰ 
ἰδιωτεύσει, γιὰ νὰ μὴ συμπράξει μὲ τὴ μυωπικὴ καιροσκοπία τῶν 
ἐπαγγελματιῶν τῆς πολιτικῆς. Χαρισματικῆς εὐφυΐας, 
ἀφομοιωμένης ἀξιοπρέπειας, οὐσιαστικῆς καλλιέργειας. Μὲ 
βιωματικὴ οἰκείωση τῶν δυτικῶν προδιαγραφῶν τοῦ διεθνοῦς 
πολιτικοῦ παιγνίου, ἀλλὰ καὶ μὲ τὴν ἄνεση τῆς βεβαιότητας ὅτι ἡ 
ἐθνική μας ἐπιβίωση κρίνεται, πρὶν ἀπὸ ὅλα, στὴν ἐπίγνωση τῆς 
πολιτιστικῆς μας πρότασης.
 
 
Μᾶς ζητοῦν εὐθύνες: «Ὅσοι ἔχετε δημόσιο λόγο, γιατί σιωπᾶτε; 
Ποιόν θὰ προτείνατε γιὰ πρόεδρο τῆς Δημοκρατίας;»
 Εἶπα τὴν πρότασή μου. Σχεδὸν ἐπώνυμα.

11.1.1995



Ἄποιος κλῆρος
 
ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΚΡΙΣΗ ΣΗΜΑΙΝΕΙ: ἡ ἀνθρώπινη ποιότητα σὲ 
διωγμό. Στοὺς θώκους οἱ μετριότητες, κυρίαρχοι οἱ σπιθαμιαῖοι 
τῶν συμφερόντων. Ἡ καλλιέργεια, τὸ ταλέντο, ἡ φαντασία, ἡ 
δημιουργικότητα παραγκωνίζονται συστηματικὰ καὶ ἀγνοοῦνται. 
Στὸ προσκήνιο τῆς δημοσιότητας οἱ φανφαρόνοι τῆς ἐγωτικῆς 
μικρόνοιας, ἡ εὐτέλεια τῆς ὅποιας καμαρίλας.
 Κρίση καθολική, ἡ ἀνθρώπινη ποιότητα σὲ διωγμό. Παντοῦ. Στὴν 
πολιτική, στὰ μέσα ἐνημέρωσης, στὴν ἐκπαίδευση. Ἀκόμα καὶ στὰ 
λεγόμενα «πνευματικὰ» ἱδρύματα. Ἀκόμα καὶ στὴν 
ἐκκλησιαστικὴ διοίκηση.
 
 
Τέσσερις καινούργιοι μητροπολίτες, οἱ πρόσφατοι ἐκλεκτοὶ τῆς 
ἑλλαδικῆς ἱεραρχίας. Τὸ εὐρὺ κοινό, ἀλλὰ καὶ τὰ ἐνεργὰ μέλη τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ σώματος, δὲν ἔχουν στοιχεῖα γιὰ νὰ ἀξιολογήσουν 
τὴν ἐκλογή: Ποιοί προτιμήθηκαν καὶ γιατί, ποιοί ἀποκλείστηκαν, 
ποιοί ἀγνοήθηκαν. Δημοσιογραφικὴ πληροφόρηση δὲν ὑπάρχει — 
«Ποιός ἐνδιαφέρεται τώρα γιὰ τοὺς παπάδες!». Μόνο ὅσοι 
τυχαίνει νὰ γνωρίζουν πρόσωπα καὶ καταστάσεις ὀδυνῶνται. Γιὰ 
τὸν διωγμὸ τῆς ἀνθρώπινης ποιότητας ἀκόμα καὶ μέσα στὴν 
ἐκκλησιαστικὴ διοίκηση.
 Ἀπόγνωση. Δὲν εἶναι μόνο ὁ εὐτελισμὸς τῶν ἐπαγγελματιῶν τῆς 
πολιτικῆς, δὲν εἶναι ἡ τυραννικὴ ὀλιγαρχία τῶν συνδικαλιστῶν, ἡ 
ὑπερεξουσία τῶν μεγαλοεργολάβων, ὁ ἐκχυδαϊσμὸς τῆς 
τηλεόρασης, ἡ διάλυση τῆς παιδείας, ἡ ἐξαχρείωση τῆς κρατικῆς 
μηχανῆς. Εἶναι καθολικὰ τὸ γένος τῶν Ἑλλήνων ποὺ παρακμάζει, 
τὸ ἀνθρωπολογικό μας κύτταρο ποὺ ἀποσυντίθεται. Τὸ φανερώνει 
ἡ κρίση στὴν ἐκκλησιαστικὴ διοίκηση.
 Ποιμένες τῶν πιστῶν οἱ κραυγαλέες ἀσημαντότητες, οἱ 
ἀνύπαρκτοι· καὶ παραγκωνισμένοι οἱ ἀληθινὰ χαρισματοῦχοι, τὰ 
ἡγετικὰ ἀναστήματα, ἡ ποιότητα τῆς αὐταπάρνησης, τῆς 
δημιουργικῆς προσφορᾶς. Τρέμει τὴν ποιότητα ἡ μετριότητα τῶν 



ἐκλεκτόρων, ἀμύνεται ἀναπαράγοντας μέτρα εὐτέλειας. Ποιάν 
ἰσχυρότερη ἀπόδειξη νὰ φέρει κανείς; Γιὰ εἴκοσι πέντε ὁλόκληρα 
χρόνια ἡ ἑλλαδικὴ ἱεραρχία εἶχε καθηλώσει σὲ θέση βοηθοῦ 
ἐπισκόπου τὸν Ἀλβανίας Ἀναστάσιο — πανεπιστημιακὸ καθηγητή, 
ἀκαδημαϊκό, πρωτεργάτη τῆς ὀρθόδοξης ἱεραποστολῆς, μὲ κύρος 
μοναδικὸ στὸν διεθνὴ χῶρο. Δὲν τὸν ἔκριναν ἱκανὸ γιὰ 
μητροπολίτη οὔτε τῆς ἐλάχιστης ἑλλαδικῆς ἐπαρχίας. Καὶ μόνο 
χάρη στὴν ἐπιλογή του ἀπὸ τὸ Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο 
ἀποδείχνεται σήμερα ὁ Ἀναστάσιος κορυφαία ἡγετικὴ 
προσωπικότητα τοῦ βαλκανικοῦ χώρου.
 Εἴκοσι ὀκτὼ χρόνια παραμένει σὲ ἀχρησία τιτουλάριος ὁ 
Βρεσθένης Δημήτριος — πανεπιστημιακὸς ἐπίσης καθηγητὴς 
καταξιωμένος στὸ Χάρβαρντ, ἀπὸ τὶς ἰδιοφυέστερες φυσιογνωμίες 
ποὺ φόρεσαν μὲ αὐταπάρνηση τὸ ράσο. Εἶναι αὐτὸς ποὺ 
ἀρνήθηκε τὴν ἐκλογή του σὲ μητροπολίτη Ἀττικῆς στὰ χρόνια τῆς 
δικτατορίας. Ἀναφέρθηκε τὶς προάλλες ὡς ὑποψήφιος γιὰ τὴ 
μητρόπολη Νικαίας. Ἀλλὰ φυσικὰ προτιμήθηκε ὁ σπιθαμιαῖος τῆς 
ἀρχιεπισκοπικῆς καμαρίλας.
 Ἐπιπλέον παραδείγματα; Ἀπὸ τοὺς πιὸ συναρπαστικοὺς καὶ 
πολυδιαβασμένους ἀπὸ τὴ νεολαία θεολογικοὺς συγγραφεῖς τῆς 
τελευταίας δεκαετίας ὁ ἀρχιμανδρίτης Φιλόθεος Φάρος, ἐπίσης μὲ 
τίτλους πανεπιστημιακοῦ δασκάλου καὶ μάλιστα στὸν κλάδο τῆς 
ψυχολογίας, γνωστὸς καὶ δυναμικὰ παρὼν στὸ κοινωνικό μας 
γίγνεσθαι. Οὔτε συζητήθηκε ποτὲ ἢ προτάθηκε γιὰ θέση 
ἐπισκόπου. Τὸν ἔχει αὐτονόητα ἀποκλείσει ἡ σκυβαλικὴ 
μετριότητα ποὺ ἐπιπλέει σὲ κάθε ἐπισκοπικὴ ἐκλογή.
 
 
Σὲ διωγμὸ ἡ ποιότητα. Ποιοί ποιμένες νὰ στηρίξουν τὶς 
συνειδήσεις μέσα στὸν ἐφιάλτη τῆς γενικῆς κατάρρευσης; 
Χρυσοφορεμένα βλαχαδερά, ἀγράμματοι, μύωπες, μικρονοϊκοί, 
διαχειρίζονται ἀνυποψίαστοι μέτρα ζωῆς καὶ πανανθρώπινης 
ἐλπίδας σαρκωμένα σὲ ἕναν ἰλιγγιώδη πολιτισμὸ τέχνης καὶ 
ἐκφραστικῆς. Οὔτε καταλαβαίνουν ποιό λειτούργημα τοὺς 
ἀνατέθηκε νὰ λειτουργήσουν. Ἀνοίγουν τὸ στόμα τους καὶ 



ἀνατριχιάζεις ἀπὸ τὶς παιδαριωδίες, τὴν κενολογία, τὶς ἠθικιστικὲς 
ἀφέλειες. Ὁ εὐτελισμὸς καὶ αὐτοῦ πιὰ τοῦ χώρου εἶναι ποὺ 
ἀπελπίζει καθολικὰ γιὰ τὸ μέλλον τοῦ γένους τῶν Ἑλλήνων.
Λένε: ἡ Ἐκκλησία. Καὶ ἐννοοῦν τὴν ὁμάδα τῶν συσπειρωμένων 
συμφερόντων ποὺ θὰ προλάβει νὰ ἰδιοποιηθεῖ τοὺς νομικοὺς 
τίτλους ἐκπροσώπησης τοῦ θεσμοῦ. Δὲν ἔχουν κὰν τὴν εὐφυΐα νὰ 
ἐκπροσωποῦνται μὲ στοιχειώδη αἰσθητικὴ καὶ ἀξιοπρέπεια. 
Περιφέρουν ἀπὸ κανάλι σὲ κανάλι μιὰν ἀποκρουστικὴ εἰκόνα 
παρακμιακῆς παχυσαρκίας καὶ φανατισμένης ἀμβλύνοιας, ποὺ 
καταθέτει, ὑποτίθεται, τὴν «ἐπίσημη» ἄποψη τῆς «Ἐκκλησίας» 
γιὰ τοὺς σκυλοκαβγάδες νομῆς τῆς ἐξουσίας. Καὶ στέλνουν τὴν 
ἀστυνομία νὰ ἀντιπαλέψει τὴν ἄλλη ψυχοπαθολογικὴ μικρόνοια, 
τὴ σέκτα τῶν εὐσεβιστῶν, στὶς τριόδους τῆς Λάρισας καὶ τῆς 
Κηφισιᾶς. Δίχως τὰ ρόπαλα τῆς κρατικῆς ἐξουσίας οἱ ἴδιοι εἶναι 
ἀνύπαρκτοι.
 
 
Ὁ πόνος τοῦ Ἕλληνα δὲν εἶναι γιὰ τὴν Ἐκκλησία. Ξέρει ὅτι ἡ 
Ἐκκλησία εἶναι σαγήνη μὲ σαπρὰ καὶ ἀγαθά, τὸ νεκρὸ φύραμα 
τῆς ἀνθρώπινης φύσης μας ποὺ ὅμως μυστικὰ κυοφορεῖ τὴν 
ἐλάχιστη ζύμη τῆς ὄντως ζωῆς. Ὁ πόνος εἶναι γιὰ τὴ νέκρωση τοῦ 
γένους τῶν Ἑλλήνων, τὴν ἀλλοτρίωση τῆς ἱστορικῆς σάρκας τοῦ 
εὐ-αγγελίου τῆς ζωῆς.
 Ὅσοι ψηλαφοῦν τὰ ζωτικὰ καὶ οὐσιώδη μέσα στὸν θάνατο τοῦ 
ἐκχυδαϊσμοῦ καὶ τῆς παραφθορᾶς δὲν ἔχουν ἀνάγκη ἀπὸ 
παρηγόριες. Ὅταν βρεῖς τὸν «καλὸ μαργαρίτη», τὰ πουλᾶς ὅλα 
γιὰ νὰ τὸν κερδίσεις, ἔστω κρυμμένον στὴν κοπριά. Ὅμως ποιά 
γλώσσα θὰ μᾶς χειραγωγήσει σὲ αὐτὴ τὴν εὕρεση, ποιά ποίηση, 
ποιά δραματουργία, ποιό μέλος, ποιά εἰκονογραφία, ὅταν ἡ 
ἑλληνικὴ σάρκα ποὺ ποδηγέτησε αἰῶνες τὴν πανανθρώπινη 
ἐλπίδα ἀφανίζεται σήμερα μέσα στὴν παρακμή;

1.2.1995

Ὁ ἀτομικισμὸς τῶν Ἑλλήνων
 



ΕΙΝΑΙ ΠΡΑΓΜΑΤΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΚΗ ΕΚΠΛΗΞΗ ἡ διαιώνιση τῆς 
ταυτότητας τοῦ ἑλληνικοῦ χαρακτήρα σὲ διαδρομὴ χιλιάδων 
χρόνων. Ὑπῆρξαν δημόσιοι ἄνδρες στὴν ἀρχαία Ἑλλάδα πού, 
ἐπειδὴ διαφωνοῦσαν μὲ τοὺς συμπολίτες τους καὶ γιὰ νὰ 
διασώσουν τὸ φιλόδοξο πεῖσμα τους, δὲν δίστασαν νὰ καταφύγουν 
στὸ στρατόπεδο ἀκόμα καὶ τῶν θανάσιμων ἐχθρῶν τῆς πατρίδας 
τους, τῶν Περσῶν. Δυόμισι χιλιάδες χρόνια μετά, ἕλληνες πολιτικοὶ
δὲν αὐτοεξορίζονται πιὰ σὲ ἐχθρικὲς χῶρες, ἀλλὰ καὶ δὲν 
διστάζουν νὰ προσφέρουν καίρια διπλωματικὰ ὅπλα σὲ 
ἐπίβουλους γείτονες, μόνο γιὰ νὰ δικαιώσουν ἀτομικὲς πολιτικὲς 
ἐπιλογές τους. Ὅπως δὲν διστάζουν καὶ νὰ διχάσουν ἢ νὰ 
διαλύσουν τὸ κόμμα τους μόνο γιὰ νὰ μὴν παραδώσουν σὲ ἄλλον 
τὴν ἐξουσία.
 Μᾶς καταλογίζουν συχνὰ ὅτι ὑστεροῦμε οἱ Ἕλληνες σὲ 
«ἐξατομίκευση», ὅτι συντηροῦμε ἀκόμα ἰσχυροὺς δεσμοὺς 
ὁμάδας, πρότυπα ὁμαδικοῦ βίου. Ὅτι γι' αὐτὸ ἀναστέλλεται στὴν 
Ἑλλάδα ὁ παραγωγικὸς συντονισμός, ἡ τεχνολογικὴ πρόοδος, ἡ 
ὁμαλὴ λειτουργία τῶν θεσμῶν. Ἀλλὰ ὁ καταλογισμὸς αὐτὸς ε\ιναι 
τουλάχιστον ἐλλειπτικός. Σίγουρα δυσκολεύεται ὁ Ἕλληνας νὰ 
προσαρμοσθεῖ στὸ δυτικὸ πρότυπο τῆς «ἐξατομίκευσης»: νὰ 
παραιτηθεῖ ἀπὸ τὴν προσωπική του ἑτερότητα, νὰ λειτουργήσει 
σὰν ἀδιαφοροποίητη παραγωγικὴ μονάδα, σὰν ἀπρόσωπος 
φορέας δικαιωμάτων καὶ ὑποχρεώσεων. Ὅμως δυσκολεύεται ἀπὸ 
ὑπερβολή, ὄχι ἀπὸ ἔλλειψη ἀτομικισμοῦ. Δὲν ἐνδιαφέρει τὸν 
Ἕλληνα ἡ προστασία ποὺ παρέχει ἡ ἀνωνυμία μέσα στὴν ὁμάδα, 
οὔτε ἡ συλλογικὴ ἀποτελεσματικότητα. Τὸν ἐνδιαφέρει αὐτὸς νὰ 
ξεχωρίζει καὶ νὰ διακρίνεται, τὸν ἐνδιαφέρουν καὶ οἱ «δικοί του» 
ἄνθρωποι ποὺ ὁ ἴδιος ἐπέλεξε νὰ τὸν περιστοιχίζουν.
 Τρεῖς χιλιάδες χρόνια τώρα ὁ ἀτομικισμὸς παραμένει καίριο 
στοιχεῖο τῆς ἱστορικῆς καὶ κοινωνικῆς μας ταυτότητας. Ἰδίωμα 
ἀριστοκρατῶν ἴσως, γιατὶ μόνο ἐθισμοὶ εὐγενικῆς καταγωγῆς καὶ 
ποιοτικῆς ὑπεροχῆς θὰ μποροῦσαν νὰ δικαιολογήσουν κάπως τὸν 
ἀνυπότακτο στὴν ἐξομοιωτικὴ ἰσοπέδωση χαρακτήρα τοῦ 
Ἕλληνα. Ἢ τὰ κατάλοιπα μιᾶς βαθιᾶς φιλοσοφικῆς καλλιέργειας 
ποὺ ἀναγνωρίζει στὴν ὑποκειμενικὴ ἑτερότητα τὸ κυρίως 



κατόρθωμα τῆς ἐλευθερίας, ἀσυμβίβαστης μὲ συλλογικοὺς 
προκαθορισμοὺς καὶ μὲ τὴν ὑποταγὴ σὲ κανόνες.
 Ναί, δὲν ἀποκλείεται καθόλου τὰ λεγόμενα ἐθνικά μας 
ἐλαττώματα νὰ εἶναι διεστραμμένες ἀρετές μας. Ἀλλὰ εἶναι καὶ 
ἀπολύτως βέβαιο ὅτι κατὰ προτεραιότητα ἐκδηλώνουμε τὴν ὄψη 
τοῦ ἐλαττώματος, ὄχι τὴν ὄψη τῆς ἀρετῆς αὐτῶν τῶν ἐθνικῶν μας 
ἰδιωμάτων. Ἰδιαίτερα σὲ περιόδους ἔκπτωσης καὶ παρακμῆς. 
Τότε ὁ ἐγωκεντρικὸς ἀτομικισμός μας ἀπογυμνώνεται ἀπὸ κάθε 
συνειρμὸ «εὐγένειας ποὺ ὑποχρεώνει». Ἐκδηλώνεται μὲ 
βλαχαδερὴ ἔπαρση, μικρονοϊκὴ κομπορρημοσύνη, εὐτελισμένη 
ἐξουσιολαγνεία. Βασανίζει καὶ ἀποσυνθέτει ὁ ἐγωκεντρισμὸς τὸ 
κοινωνικό μας σῶμα, ἀχρηστεύει τόσο τοὺς μέτριους ὅσο καὶ τοὺς 
«χαρισματικοὺς» ἡγέτες. Θυσιάζονται τὰ πάντα, ἀκόμα καὶ ἡ 
ἐπιβίωση τῆς πατρίδας, ἡ ἀξιοπρέπεια τῶν πολιτῶν, ἡ εὐημερία 
τοῦ κράτους, ὅλα, στὸν βωμὸ τῆς ἀκόρεστης ἐγωπάθειας.
 Σὲ τέτοιες περιόδους ἔκπτωσης καὶ παρακμῆς τοῦ Ἑλληνισμοῦ ὁ 
διάστροφος ἀτομικισμὸς κάποιων ἡγετῶν δὲν εἶναι σύμπτωμα 
ἀνεξάρτητο ἀπὸ τὴ γενικὴ κοινωνικὴ καθίζηση. Ἀντίθετα, τρέφεται 
ὁ ἐγωκεντρισμὸς τῶν μετριοτήτων ἢ καὶ τῶν ὅποιων 
«χαρισματικῶν» ἀπὸ τὴ δίψα τῶν πολλῶν νὰ δικαιωθεῖ σὲ 
ἐξέχοντα σύμβολα ὁ κυρίαρχος ἀτομικισμός. Ἔτσι πλειοψηφοῦν 
στὶς προτιμήσεις τῶν πολιτῶν ἄνθρωποι ποὺ προκλητικὰ 
περιφρονοῦν τὰ κοινὰ θέσμια, ἐπιδείχνονται ἀνυπότακτοι στὸ 
κοινωνικὸ αἰσθητήριο τῆς αἰδημοσύνης, μεταστρέφουν σὲ ἡγετικὸ 
προσὸν τὴν κραυγαλέα μετριότητα, ἀνικανότητα καὶ ἀποτυχία. 
Κερδίζουν σήμερα πρωτεῖα τηλεοπτικῆς ἐπιτυχίας λαϊκότροποι 
εὐτελεῖς αὐτάρεσκης μικρόνοιας, ἀνίκανοι νὰ ἀρθρώσουν φράση 
χωρὶς τὸ «ἐγὼ» νὰ παρεμβάλλεται σὲ κάθε δύο λέξεις.
 Ἀνήκει στὴν ἁρμοδιότητα ψυχαναλυτῶν καὶ ψυχιάτρων νὰ μᾶς 
ἐξηγήσουν κάποτε γιατί ὁ ἐγωκεντρικὸς ἀτομικισμὸς τῶν 
Ἑλλήνων συνοδεύεται κατὰ κανόνα καὶ ἀπὸ ἀδυσώπητη φορὰ 
αὐτοκαταστροφῆς. Ὅσο παλεύουν οἱ ἐγωπαθεῖς ἡγέτες μας γιὰ 
καταξίωση καὶ ἐπιβολή, ἄλλο τόσο ἢ καὶ περισσότερο 
ὑπονομεύουν οἱ ἴδιοι συστηματικὰ τὸν στόχο τους. Δὲν φροντίζουν 
κὰν νὰ ὑποκριθοῦν, νὰ κρύψουν τὶς πομπές τους, ἢ νὰ δικαιώσουν 



τὴν ἐξουσιολαγνεία τους παράγοντας ἔργο. Σὰν νὰ μὴν ξέρουν νὰ 
φιλοδοξήσουν τὰ καίρια καὶ οὐσιώδη τῆς ἐπιτυχίας, ἀναλίσκονται 
στὴν ἀπόλαυση παιδαριωδῶν ἱκανοποιήσεων ποὺ προσφέρει ἡ 
ἐξουσία. Ὅλη τους ἡ ἔγνοια εἶναι νὰ ὑπερτερήσουν στὶς 
καθημερινὲς μικροδιαμάχες ποὺ ἀναπαράγει συνεχῶς τὸ 
ἐπαγγελματικό τους συνάφι. Ὄχι νὰ δημιουργήσουν, ὄχι νὰ 
ἀφήσουν τὸ ὄνομά τους στὴν Ἱστορία.
 Ἄραγε τί πρέπει νὰ παρεμβληθεῖ γιὰ νὰ μεταστραφεῖ ἡ μιζέρια 
τοῦ ἀτομικισμοῦ τῶν Ἑλλήνων σὲ ἀρετὴ καὶ ἀρχοντιὰ προσωπικῆς 
ἑτερότητας, ἐλευθερίας καὶ δημιουργίας;

8.11.1995

Ὁ ἐκσυγχρονισμὸς λέει: χειροπέδες
 
ΟΙ ΔΕΙΚΤΕΣ ΤΟΥ ΡΟΛΟΓΙΟΥ στὰ μεσάνυχτα. Σβήνουν τὰ φῶτα, 
τὰ παράθυρα ἀνοιχτὰ νὰ φύγει ὁ παλιὸς ὁ χρόνος. Εὐχές, δῶρα, 
συγκίνηση μιᾶς ἀκόμα καμπῆς στὴ ροὴ τοῦ μετρημένου μας βίου.
 Καινούργια χρονιά. Τὸ συμβατικὸ ὁρόσημο διεγείρει τὸν 
ρομαντισμὸ τῶν αἰσθημάτων. Ὅλη ἡ δίψα τῆς ζωῆς, οἱ ἐλπίδες, τὸ 
σπαρτάρισμα τῆς ἐπιθυμίας, ἐκεῖ: στὸ καβαντζάρισμα τῆς 
συμβατικῆς χρονολόγησης.
 Εἶναι ἀπὸ τὶς γόνιμες αἰσθηματικὲς ἐξάρσεις. Ἡ ἐπίγνωση τῆς 
καμπῆς ἐπιτρέπει τὴν κριτικὴ ἀναδρομὴ στὸ παρελθόν, 
ἐπανεξέταση πορείας, ἀποφάσεις συνεπέστερης ἐγρήγορσης γιὰ 
τὸ μέλλον. Βέβαια, εὐκολύνει καὶ τὴν ἄκριτη ἐκμετάλλευση τοῦ 
ρομαντισμοῦ τῶν αἰσθημάτων, τὴν ἐπένδυση ἐλπίδων στὴν 
τυχαιότητα, τὴ ρητορεία τοῦ λαϊκισμοῦ τῶν ὑποσχέσεων.
 
 
Ἡ συνύφανση τῆς ζωῆς μας μὲ τὸν χρόνο —ἐπώδυνο ὑπαρκτικό 
μας πρόβλημα— βρίσκει παρήγορη ἀναψυχὴ στὸν γιορτασμὸ τῆς 
ἀριθμούμενης ροῆς τῶν γιγνομένων. Ἡ φτηνὴ ἐκμετάλλευση τῆς 
ἀναψυχῆς δὲν ἐξαντλεῖται στὴν ἐμπορευματοποιημένη 
«ψυχαγωγία» τῶν ἡμερῶν, οὔτε στὴ ρητορικὴ εὐφορία τῶν 



πολιτικῶν διαγγελμάτων. Τελευταῖα ἐμφανίζεται ἡ ἀπαίτηση νὰ 
καθυποταγεῖ ἡ σύνολη καθημερινότητά μας στὴν προβληματικὴ 
τοῦ χρονικοῦ καὶ τοῦ ἐπίκαιρου. Νὰ ἀρθρωθεῖ τὸ κοινωνικὸ καὶ 
πολιτικὸ γίγνεσθαι μὲ κριτήρια χρονικῶν ἀξιολογήσεων: τὰ 
κριτήρια τοῦ σύγχρονου ἢ τοῦ παρωχημένου. Μιλῶ γιὰ τὴν 
πολιτικὴ συνθηματολογία τοῦ «ἐκσυγχρονισμοῦ».
 Ἡ λέξη διεγείρει τὸ συλλογικὸ αἴσθημα στὴν καθημερινὴ πιὰ 
βίωση μιᾶς παρατεινόμενης Πρωτοχρονιᾶς. Καλούμαστε νὰ 
προσαρμοστοῦμε σὲ κάποιο εἶδος ἀπεριόριστα διαστελλόμενου 
καινούργιου χρόνου, σὲ μιὰ χρονικότητα ἀποτοξινωμένη ἀπὸ τὴ 
φθαρτικὴ καὶ ἀντιδραστικὴ παλαιότητα θεσμῶν, δομῶν, 
νοοτροπίας, μεθόδων.
 Λέξη νεφελώδης ὁ «ἐκσυγχρονισμός», ψευδαισθητική, ὑποτάσσει 
στὴν προτεραιότητα τοῦ χρονικοῦ καὶ τοῦ ἐπίκαιρου τὰ καίρια 
τῆς ἀνθρώπινης εὐθύνης, τῆς πείρας, τῆς ὡριμότητας. Δὲν 
ἐνδιαφέρει ἂν κάτι λειτουργεῖ καὶ ἀποδίδει, ἐνδιαφέρει ἂν εἶναι 
σύγχρονο ἢ παλιό. Οὔτε ἐξετάζεται γιατί κάποιοι θεσμοὶ ποτὲ δὲν 
λειτούργησαν, ἀφοῦ ἦσαν μεταπρατικὰ εἰσαγμένοι, στεῖρος 
πιθηκισμὸς τοῦ κάποτε «σύγχρονου» ποὺ ὅμως ὑπηρετοῦσε ἄλλες 
ἀνάγκες, ἀλλότριες νοοτροπίες. Λέξη ψευδαισθητικὴ ὁ 
«ἐκσυγχρονισμός», παρακάμπτει τὶς πραγματικὲς ἀνάγκες, τὶς 
αἰτίες τῶν δυσλειτουργιῶν, ἀκόμα καὶ τὴ διασάφηση τῆς ὅποιας 
πρότασης θὰ μποροῦσε νὰ κομίζει. Γιὰ νὰ ἀρθρωθεῖ σὰν 
διαφοροποιημένος «πολιτικὸς» λόγος, ζητάει ἐρείσματα σὲ 
ψευδοπολώσεις, σὲ φενακισμοὺς ἀντιθέσεων, σὲ μανιχαϊστικὲς 
ἀντιπαραθέσεις.
 Ἔτσι, ἡ Ἑλλάδα καλεῖται σήμερα νὰ πιστέψει στὸν 
«ἐκσυγχρονισμό», ὅπως πρὶν ἀπὸ εἴκοσι χρόνια συνεγειρόταν νὰ 
πιστέψει στὴν «ἀλλαγή». Τότε, μὲ βάναυση καπηλεία τῆς 
ἱερότητας τῶν ὁραμάτων τοῦ σοσιαλισμοῦ. Τώρα, μὲ 
καμουφλαρισμένο τὸν κυνισμὸ τοῦ νεοφιλελευθερισμοῦ. Τότε, 
ὅποιος δὲν προσκυνοῦσε τὸ εἴδωλο τῆς συλλογικῆς ἔξαρσης ἦταν 
«συντηρητικός», ἀντίπαλος τῆς «προόδου». Τώρα, ὅποιος δὲν 
λατρεύει τὸν χρυσὸ μόσχο τοῦ «ἐκσυγχρονισμοῦ» εἶναι, σκέτα καὶ 
ἀπερίφραστα, φασίστας.



 «Ἐκσυγχρονισμὸς» καὶ «ἀλλαγή», ἴδια ἐπένδυση δίψας ἐλπίδων 
στὴ δημεγερτικὴ μυθοποίηση τῆς χρονικότητας, τοῦ «ἐδῶ καὶ 
τώρα». Ἡ μυθοποίηση ποντάρει στὴν ἀπελπισία τοῦ Νεοέλληνα, 
στὴν κατάπικρη ἀπόγνωση ἀπὸ τὸ κράτος του, τοὺς θεσμούς, τὶς 
ἀνίκανες ἡγεσίες. Ὅμως ἡ ψευδαισθητικὴ συνθηματολογία 
δημεγείροντας τὴν ἀπόγνωση γεννάει ἡροστράτειους «κοινωνικοὺς
μετασχηματισμούς». Σὰν τὸν βασανιστικὸ ἐφιάλτη τῆς κοινωνικῆς 
ἀποσύνθεσης ποὺ θεσμοποιήθηκε στὴ δεκαετία τοῦ '80.
 Ποιόν καινούριο ἐφιάλτη κυοφορεῖ τώρα τὸ παραισθησιογόνο τοῦ 
«ἐκσυγχρονισμοῦ»; Ἡ λογικὴ τῶν νεοφιλελεύθερων γιάπηδων ποὺ 
τὸν ὑπερασπίζονται φανατισμένα προβάλλει μόνο μανιχαϊστικὲς 
ἀντιθέσεις: Ἀντίπαλος τοῦ «ἐκσυγχρονισμοῦ» ὁ «ἐθνικισμός», 
ἐμπόδιο στὴ μὲ κάθε θυσία προσαρμογὴ σὲ σημερινὲς ἀπαιτήσεις 
τῆς διεθνοποιημένης «οἰκονομίας τῆς ἀγορᾶς» — φάντασμα ποὺ 
θέλει νὰ κατασπιλώσει κάθε αἴσθηση πατρίδας καὶ πολιτιστικῆς 
ἰδιαιτερότητας. Ἄλλος ἀντίπαλος: ἡ «ἀντι-υλιστικὴ ἀναθεώρηση», 
ἡ ἀντίσταση τῆς ἀνθρώπινης ἀξιοπρέπειας στὸν νεοκυνισμὸ τοῦ 
αἰσθησιακοῦ καταναλωτισμοῦ. Ἀκόμα: «ἡ ἀπόρριψη τοῦ 
Διαφωτισμοῦ», ἔστω κι ἂν προηγήθηκαν σὲ αὐτὴ τὴν ἀπόρριψη ὁ 
Adorno, ὁ Horkheimer. Ἀκόμα: «μιὰ ρητορικὴ τῆς παρακμῆς», 
δηλαδὴ κάθε τόλμημα κριτικοῦ λόγου.
 
 
«Ἡ παράδοση λέει: ἡ νύφη στὰ λευκὰ» — ἀπὸ τὸ αὐτοκίνητο 
βγαίνει μιὰ μαυροντυμένη κοπέλα. «Ἡ παράδοση λέει: χρήσιμα 
δῶρα» — ἡ κοπέλα ὑψώνει ἀστραφτερὲς χειροπέδες. Ἡ εἰκόνα 
κατακλύζει τὰ τηλεοπτικὰ κανάλια, ἔγινε ἀφίσα στοὺς δρόμους. 
Χειροπέδες, τὸ σύμβολο τοῦ νεοκυνισμοῦ. Οὔτε ἄχνα ἀντίδρασης. 
Γιὰ τοὺς «ἐκσυγχρονιστὲς» ἀντίπαλος εἶναι ἡ Παράδοση, ὄχι ἡ 
κτηνώδης δουλεία, ὄχι οἱ χειροπέδες. Ἀντίπαλο εἶναι τὸ φάντασμα 
τῶν «ἐθνικιστῶν», ὄχι ἡ ὑπάνθρωπη χυδαιότητα τοῦ σεξουαλικοῦ 
λόγου ποὺ ἀξιώνει ἀπόλυτη κοινωνικὴ ἐπιβολή. Κλίκ, Μάξ, Ντίβα, 
Μαστοράκης, Κωστόπουλος, Μυλωνὰς — ὁ «ἐκσυγχρονισμὸς» 
ἀρχίζει βάζοντας ἕναν ἀηδιαστικὸ ὑπόνομο στὸ σαλόνι σας. 
Κόντρα στὴν Παράδοση.



 Στὴν καμπὴ τοῦ καινούργιου χρόνου ἀστράφτουν οἱ χειροπέδες. 
Ἑκούσια ἐπιλεγμένες. Γιὰ χάρη τοῦ νεοκυνικοῦ 
«ἐκσυγχρονισμοῦ».

4.1.1995

Ἐτήσιος ἰσολογισμὸς
 
Η ΚΑΙΝΟΥΡΓΙΑ ΧΡΟΝΙΑ ἀρχίζει μὲ δυὸ διάττοντα δῶρα 
παρηγοριᾶς γιὰ τοὺς Ἕλληνες: δυὸ καινούργια βιβλία τοῦ 
Ὀδυσσέα Ἐλύτη.
 Εὔφημος ὑπερβολὴ γιὰ χάρη τοῦ ποιητῆ, θὰ σκεφθοῦν οἱ φίλοι — 
ρομαντικὲς ὡραιολογίες, θὰ εἰρωνευθοῦν προσπερνώντας οἱ 
ἀνίδεοι. Τὸ μέτρο γιὰ νὰ ξεχωρίζεις τὴν ἐλπίδα ἀπὸ τὶς 
ψευδαισθήσεις, τὸ στάρι ἀπὸ τὸ ἄχερο, δὲν διδάσκεται. Οὔτε 
μεταγράφεται σὲ δείκτη ἀγοραίων ἀξιῶν.
 Κι ὅμως, τὸ καθαρὸ ἐθνικὸ προϊὸν τῆς Ἑλλάδας, τὸ ὄντως 
ὑπαρκτὸ καὶ μένον, στὴ χρονιὰ ποὺ πέρασε, ποιό ἄλλο ἦταν; 
Μέσα σὲ πλήθουσα σήψη καὶ παρακμή, μόνο κάποια θραύσματα 
λόγου ἑλληνικοῦ σελασφόρου. Αὐτὰ κομίσαμε στὴν παγκόσμια 
ἀγορά, μαργαρίτη μὲ πανανθρώπινη ἀγοραστικὴ ἀξία.
 Τὸ ὑπόλοιπο τῆς ἐτήσιας χρήσης, ντροπὴ καὶ εὐτέλεια. Γλωσσικὸς
ἐκβαρβαρισμὸς — κάθε χρόνο καὶ πιὸ αὐτονόητος· ἀνατριχιάζεις 
πιὰ σὲ κάθε σχεδὸν φράση δημόσιου λόγου: ὑπουργῶν, 
κομματικῶν στελεχῶν, τηλεπαρουσιαστῶν ἢ συνεντευξιαζομένων. 
Πολιτικὴ μικρόνοια, διπλωματικὴ ἀμβλυωπία, διοικητικὴ χαύνωση, 
βλαχαδερὴ καταναλωτικὴ ἀπληστία. Συνυπολογίστε τὸ ἔγκλημα 
καὶ τὴ βία στὴ χρονιὰ ποὺ πέρασε, τὶς καθημερινὲς ληστεῖες, τὴ 
φρίκη στὶς φυλακές, τὴν κτηνωδία στὰ γήπεδα, στὶς καταλήψεις 
τῶν πανεπιστημίων, τὴν ἀπειλὴ τῆς ζωῆς τῶν πολιτῶν σὲ κάθε πιὰ 
στιγμὴ μέρας καὶ νύχτας.
 Ἂν ὑπῆρχε μέθοδος σύνταξης ἰσολογισμοῦ γιὰ τὴν ποιότητα τῆς 
ζωῆς, τὰ μεγέθη τῆς ἀπαθλίωσης καὶ τοῦ ἐκβαρβαρισμοῦ θὰ 
ὑπερτεροῦσαν ἀκόμα καὶ τῶν ἰλιγγιωδῶν ὀφειλῶν τῆς κρατικῆς 
ὑπερχρέωσης. Γι' αὐτὸ καὶ ἐκπλήσσει τὸ ἀπρόσμενο δῶρο: νὰ 



βλαστάνει ἀκόμα ποιητικὸς λόγος, ὅπως τοῦ Ἐλύτη, μέσα ἀπὸ 
τέτοιαν ἔκπτωση.
 Δὲν κομίζει αἰσθήματα γιὰ ψυχολογικὴ κατανάλωση ὁ ποιητής, 
οὔτε ἁπλῶς μιὰ γλώσσα εὐμελὴ μέσα σὲ τόσο ἐκφραστικὸ 
σακατλίκι. Πρόταση χτίζει νοήματος τοῦ βίου, διάκρισης τῶν 
ὑπαρκτῶν ἀπὸ τὰ ἀνύπαρκτα. Πόσοι μποροῦν νὰ τὴ συλλαβίσουν; 
Ὅλοι μαζὶ ὄχι κράτος δὲν φτιάχνουν, μὰ οὔτε πόλη, ἴσως μόλις 
ἕναν μικρὸ οἰκισμὸ στὴν ἑλληνικὴ διαχρονικότητα. Σπέρμα 
ὡστόσο ζωηφόρο συντηροῦν, πανανθρώπινης ἐλπίδας, ἀφοῦ ἅπαξ 
καὶ κάποιος ἐπέτυχε —στὸν πολιτισμὸ ἐννοῶ— δὲν μπορεῖ παρὰ 
νὰ ἐπανέλθει. Μετὰ μυριάδες χρόνια θὰ ἐπανέλθει.
 Αὐτὸ τὸ «ἐπέτυχε» βυθίζεται, μὲ κάθε χρονιὰ ποὺ περνάει, 
βαθύτερα στὴν παχυλή μας ἄγνοια τῶν σημερινῶν δῆθεν Ἑλλήνων.
Ὅσο καὶ ἡ νοσταλγία τῆς ἐπανόδου δεμένη μὲ τὴν ταπεινὴ 
ἐπίγνωση τοῦ δώρου τῆς μοναδικότητας. Ποῦ νὰ βροῦνε στέγη οἱ 
ἄνθρωποι ἑνὸς τέτοιου χώρου ἐὰν ὄχι στὴν ἴδια τους τὴν 
μοναδικότητα; Τὴν μοναδικότητα τοῦ Νησιωτισμοῦ, τὴν 
μοναδικότητα τοῦ Ἁγιορειτισμοῦ καὶ κείνη, τὴν πιὸ σημαντική, τοῦ 
διαχρονικοῦ χαρακτήρα τῆς Γλώσσας, ὅπου τ' ἀντικείμενα δὲν 
ἄλλαξαν ἰδιοκτήτη ἐδῶ καὶ χιλιάδες χρόνια.
 Πληθωρικὴ καὶ ἡ περασμένη χρονιὰ σὲ κρώγματα τῶν 
συμπλεγματικῶν ἀπάτριδων, σὲ φροκάλια ἄγλωσσης 
«προοδευτικῆς» ὑστερίας ποὺ ξέρει μόνο νὰ μηρυκάζει τὴ 
σύγχυση. Στὸν ἐτήσιο ἰσολογισμό της θὰ λογαριάσει πόση 
«πρόοδο» κατακτήσαμε, δηλαδὴ πόσο βαθύτερα βυθιστήκαμε 
στὴν παράνοια τῶν ταμπού: τοῦ «διαλόγου», τοῦ 
«πανεπιστημιακοῦ ἀσύλου», τῆς «ἀντίστασης» τῶν χουλιγκάνων 
στὸν «αὐταρχισμό», τῆς παροχῆς πτυχίων ἐρήμην σπουδῶν, πόσο 
ἀσκηθήκαμε νὰ «βάζουμε ζήτημα», νὰ δεχόμαστε ὅτι «μπαίνει 
πρόβλημα» γιὰ «ἐνεργὴ» ἀντιπαράθεση μὲ τὴν εὐπρέπεια καὶ 
τὴν ἀνθρωπιά.
 Μιὰ ἀκόμα χρονιὰ κενοῦ ἡ χρονιὰ ποὺ ἔφυγε, μὲ μᾶς τοὺς ἴδιους 
νὰ φτυαρίζουμε τὴν Ἑλλάδα στὰ ἀπόβλητα τῆς Ἱστορίας. 
Σκουπιδαριὸ ψιμυθιωμένου ἀμοραλισμοῦ, τηλεοπτικῆς 
χαμέρπειας, κομματικῆς φτήνειας. Καὶ στὴν ἄλλη μεριὰ τῆς 



πλάστιγγας νὰ μετράει τὸν ζόφο ἡ ποιητικὴ ἔκπληξη — ἐξ 
ἐρημαίων φώταυγος φρυκτωρία. Γιὰ νὰ ἀρθρώσει τὸν πραγματικὸ
ἰσολογισμὸ τῆς χρονιᾶς. Νὰ πάρουν τὶς πραγματικές τους 
διαστάσεις τὰ ξύλινα κροταλίσματα τῆς κομματικῆς ρητορείας, ἡ 
μικρονοϊκὴ ληθαργία τῶν τηλεοπτικῶν ἀναμετρήσεων, ὁ 
δύσαρθρος χοχλακισμὸς τῆς παιδαριωδίας στὰ κράσπεδα τοῦ 
Ὠνάσειου.
 Νὰ βάλει ὁ Θεὸς τὸ χέρι του, ὄχι στὸν καραγκιόζικο λαὸ ποὺ 
αὐτοβούλως αὐτοκτονεῖ, ἀλλὰ σὲ αὐτὴ τὴ γλώσσα ποὺ τὴν 
προσέλαβε σάρκα τῆς ἱστορικῆς του ἐπιφάνειας. Νὰ σώσει τὰ ὅσα 
πανανθρώπινα ἐπαγγέλματα αὐτὴ ἡ γλώσσα κομίζει: τὴν 
παμφαέστατη σημαντικὴ —δραματουργίας, εἰκονογραφίας, 
φιλόσοφου λόγου— ποὺ συγκροτεῖ σὲ ζωηφόρο γεγονὸς τὴν 
ἐλπίδα τῆς νίκης καταπάνω στὸν θάνατο.
 Ἔστω μετὰ μυριάδες χρόνια ἡ Ἑλλάδα νὰ ἐπανέλθει.
 

31.12.1995

 



Ε’ ΤΑ ΕΠΩΝΥΜΑ

Τὸ παπανδρεϊκὸ «παράδειγμα»
 
Η ΛΕΞΗ «ΠΑΡΑΔΕΙΓΜΑ», μὲ τὸ νόημα ποὺ τῆς προσέδωσε ὁ 
ἐπιστημολογικὸς σχετικισμός, ἔχει μπεῖ στὴν καθημερινή μας 
γλώσσα. Δηλώνει ἕνα σύνολο ἐννοιολογικῶν, μεθοδολογικῶν καὶ 
κανονιστικῶν παραδοχῶν ποὺ ἐπιβάλλονται ὡς ἀρχὲς στὴν 
ἐπιστημονικὴ ἔρευνα, στὶς πειραματικὲς ἐφαρμογές, στὶς 
ἀξιολογικὲς ἀποτιμήσεις. Γιὰ κάποια μικρὴ ἢ μεγάλη περίοδο ἕνα
τέτοιο «παράδειγμα» συνιστᾶ ὁλοκληρωμένη ἑρμηνευτικὴ 
προοπτικὴ ἢ καὶ κοσμοαντίληψη.
 Ἴσως, μὲ ἀναλογικὸ συσχετισμό, αὐτὴ ἡ σημασία τῆς λέξης 
«παράδειγμα» θὰ μποροῦσε νὰ χρησιμοποιηθεῖ καὶ εἰδικότερα — 
ἴσως στὸν χῶρο τῆς πολιτικῆς. Νὰ μιλήσουμε π.χ. στὴν Ἑλλάδα 
γιὰ ἕνα «βενιζελικὸ» (μὲ ἀναφορὰ στὸν Ἐλευθέριο Βενιζέλο) 
«παράδειγμα» ποὺ κυριάρχησε στὸν πολιτικό μας βίο ἐπὶ 
πενήντα περίπου χρόνια — ὣς τὸ 1974. Ἡ προσωπικότητα τοῦ 
Βενιζέλου, ἡ κοινοβουλευτική του συμπεριφορά, οἱ ἀξιολογικές 
του ἀποτιμήσεις, τὰ κριτήρια καὶ οἱ στρατηγικές του, καθιέρωσαν 
ἀρχὲς πολιτικοῦ βίου, προϋποθέσεις γιὰ τὴν ἄσκηση τῆς πολιτικῆς.
Ποὺ ἀφομοιώθηκαν αὐτονόητα καὶ καθολικὰ ἀπὸ φίλους καὶ 
ἀντιπάλους του.
 Ἀπὸ τὸ 1974 ἐμφανίζεται ἕνα καινούργιο «παράδειγμα» ποὺ 
ἐπιβάλλεται ἐπίσης καθολικά, κυρίως μετὰ τὸ 1981. Ἀνατρέπονται 
οἱ βενιζελικοὶ ὅροι ἄσκησης τῆς πολιτικῆς, εἰσάγονται καινούργιες 
πρακτικές, ἄλλα ἤθη, ἄλλη νοοτροπία, ἄλλος τύπος πολιτικοῦ 
λόγου. Ἡ ἀλλαγὴ ἀποβλέπει σὲ εὐρύτερο «κοινωνικὸ 
μετασχηματισμὸ» ποὺ δὲν τὸν ἐξαντλεῖ σὲ μεταρρυθμίσεις δομῶν 
καὶ θεσμῶν — ἐπιβάλλει καινούργια ὑποδείγματα συμπεριφορᾶς, 
γλώσσας καὶ λογικῆς τοῦ καθημερινοῦ βίου. Εἶναι τὸ 
«παπανδρεϊκὸ» (μὲ ἀναφορὰ στὸν Ἀνδρέα Παπανδρέου) 
«παράδειγμα».
 



 
Ζοῦμε τὶς τελευταῖες μέρες ἕναν ἀκόμα καταιγισμὸ συμπτωμάτων 
τῆς λογικῆς τοῦ παπανδρεϊκοῦ «παραδείγματος».
 Ἡ κραυγαλέα παλινωδία τῆς κοινοβουλευτικῆς πλειοψηφίας —
παραπομπὴ πολιτικῶν στὸ Εἰδικὸ Δικαστήριο καὶ ταχύτατη 
ἀνάκληση τῆς παραπομπῆς— προβάλλεται σὰν λογικὴ ἐθνικῆς 
συναίνεσης.
 Ἡ οἰκονομικὴ ἐξάρτηση τοῦ πρωθυπουργοῦ μὲ ἄτοκους 
δανεισμοὺς ἀπὸ τοὺς ὑπουργούς του ἑρμηνεύεται μὲ τὴ λογικὴ 
τῆς φιλίας καὶ πιστότητας σὲ προσωπικοὺς δεσμούς. Ὁ λαὸς 
διδάσκεται ἀπὸ τὸν πρωθυπουργὸ τὴ νομιμοφανὴ φοροδιαφυγὴ 
σὰν αὐτονόητη λογικὴ συμπεριφορᾶς.
 Σωρευτικὰ συμπτώματα: Δυὸ ὑπουργοὶ Παιδείας, ἕνας πρώην 
καὶ ἕνας νῦν, πλαισιωμένοι ἀπὸ προσωπικότητες τοῦ δημόσιου 
βίου, διαλέγονται στὴν τηλεόραση μὲ μαθητούδια γιὰ τὶς 
καταλήψεις τοῦ «χαβαλὲ» καὶ τῆς «πλάκας». Τὰ μαθητούδια 
γαυριοῦν γιὰ «δικαιώματα» ποὺ ἡ ἐξασφάλισή τους δικαιολογεῖ 
τὴν πιὸ ὠμὴ φασιστικὴ συμπεριφορά. Καὶ ὁ ὑπουργὸς τῆς 
Παιδείας ἔμφοβος ἐκλιπαρεῖ γιὰ «διάλογο» τὰ ὑπὸ ἐκκόλαψιν 
φασιστοειδή.
 Λογικὴ τοῦ παπανδρεϊκοῦ «παραδείγματος»: Ὁ πρύτανης τοῦ 
Πολυτεχνείου δηλώνει ὅτι οἱ ἐλάχιστοι «γνωστοὶ-ἄγνωστοι» ποὺ 
καῖνε κάθε τόσο τὴν Ἀθήνα δὲν πρέπει νὰ συλληφθοῦν, γιατὶ 
ἀσφαλῶς θὰ ἐμφανισθοῦν κάποιοι ἄλλοι νὰ συνεχίσουν τοὺς 
ἐμπρησμούς. Μὲ τὴν ἐκπληκτικὴ αὐτὴ λογικὴ κανένας ληστὴς 
τραπεζῶν δὲν πρέπει νὰ συλλαμβάνεται, ἀφοῦ ὁπωσδήποτε 
κάποιοι ἄλλοι θὰ συνεχίσουν τὶς ληστεῖες.
 Στὸ ἴδιο μοτίβο: σπουδαστὲς καὶ καθηγητὲς τῶν ΤΕΙ παραλύουν 
μὲ διαδηλώσεις τὴ ζωὴ τῆς πόλης καὶ βασανίζουν χιλιάδες 
ἀνθρώπων ἀπαιτώντας νὰ ἐκληφθοῦν τὰ ἱδρύματά τους σὰν 
πανεπιστήμια. Μὲ λογικὴ ἐπιχειρημάτων ποὺ θὰ μποροῦσαν 
αὔριο νὰ τὴν ἐπικαλεσθοῦν καὶ τὰ νηπιαγωγεῖα ζητώντας τὴν 
ἀναβάθμισή τους σὲ πανεπιστήμια.
 
 



Ὅλα ἐπιτρέπονται. Εἶναι ἡ θεμελιώδης ἀρχὴ τοῦ παπανδρεϊκοῦ 
«παραδείγματος». Καταστρατήγηση κάθε λογικῆς γιὰ χάρη τοῦ 
εὐκαιριακοῦ συμφέροντος. Ἀχρήστευση τῆς ἐπικοινωνίας καὶ 
συνεννόησης, κανόνας συμπεριφορᾶς ἡ ἰταμότητα τῶν 
ἐγωκεντρικῶν ἀπαιτήσεων.
 Ὅλα ἐπιτρέπονται. Νὰ ἀναθεματίζεις τὴν ΕΟΚ καὶ τὸ ΝΑΤΟ καὶ 
δίχως καμιὰ ἐξήγηση νὰ μεταστρέφεσαι σὲ θιασώτη τῆς ΕΟΚ καὶ 
τοῦ ΝΑΤΟ. Νὰ βεβαιώνεις ὅτι «οἱ βάσεις φεύγουν», ἐνῶ ἔχεις 
ὑπογράψει τὴν παραμονὴ τῶν βάσεων. Νὰ ρητορεύεις μὲ πάθος 
γιὰ «ἀλλαγὴ» ἐκδημοκρατισμοῦ καὶ νὰ συγκροτεῖς κομματικὸ 
κράτος ἀσύγκριτα πιὸ ὁλοκληρωτικὸ ἀπὸ τὸ μετεμφυλιακὸ τῆς 
Δεξιᾶς. Νὰ προκαλεῖς βάναυσα τὸ ἦθος, τὴν εὐαισθησία καὶ τὴν 
παράδοση τοῦ λαοῦ μὲ τὸν ἰδιωτικό σου βίο. Νὰ προβάλλεις σὰν 
«δημοκρατικὴ κατάκτηση» τὴν ἰσοπέδωση κάθε ἱεραρχίας, τὴν 
κατάλυση κάθε κινήτρου ἀξιοκρατίας καὶ δημιουργικότητας. Νὰ 
δηλητηριάζεις τὸ κοινωνικὸ σῶμα μὲ ἐμφυλιακὸ διχασμό, γιὰ 
ψηφοθηρία καὶ μόνο. Νὰ ἐξυμνεῖς ἀπὸ τὸ βῆμα τῆς Βουλῆς τὸν 
πιὸ χυδαῖο δημοσιογραφικὸ λαϊκισμό, καὶ ὅταν αὐτός 
μεταστρέφεται ἐναντίον σου, νὰ καταγγέλλεις τὸν αὐτουργὸ ὡς 
ὑπόκοσμο.
 Ἀφομοιωμένο ἀπὸ ὀπαδοὺς καὶ ἀντιπάλους, τὸ παπανδρεϊκὸ 
«παράδειγμα» εἶναι πιὰ κυρίαρχο στὴν Ἑλλάδα. Οἱ ἴδιοι οἱ 
στυλοβάτες τοῦ «παραδείγματος» ὁμολογοῦν δημόσια τὴν 
κοινωνικὴ διάλυση, τὴν παράλυση τῆς κρατικῆς μηχανῆς, τὴν 
ἀναξιοπιστία τῶν πολιτικῶν, τὴ σήψη τῶν σκανδάλων, τὴν 
ὑπερεξουσία τῶν ἐργολάβων — στὰ τελευταῖα εἴκοσι χρόνια ἡ 
ἑλληνικὴ κοινωνία ἔχει κυριολεκτικὰ ἀνασκολοπισθεῖ. Καὶ ὁ 
ἀνασκολοπισμὸς ἔχει προσωπικὸ ἐπώνυμο σύμβολο: τὴν 
ἡροστράτεια ἰδιοφυΐα τοῦ Ἀνδρέα Παπανδρέου.
 
 
Εἴμαστε ἀκόμα στὴν ἀρχή. Τὸ παπανδρεϊκὸ «παράδειγμα» θὰ 
κυριαρχεῖ γιὰ πολλὰ χρόνια στὴν Ἑλλάδα. Γιατὶ κολακεύει καὶ 
«ἀξιοποιεῖ» ὅ,τι πιὸ εὐτελὲς ἔχουμε ὅλοι μέσα μας.

25.1.1995



Ἔβερτ καὶ Μητσοτάκης
 
ΔΙΑΘΕΤΩ ΤΗΝ ΑΠΛΗ ΟΞΥΔΕΡΚΕΙΑ τοῦ μέσου πολίτη. Τίποτα 
παραπάνω. Τὸ αἰσθητήριο τοῦ πολίτη ποὺ ἐπιμένει σὲ κομματικὰ 
ἀδέσμευτη κριτικὴ στάση. Μὲ αὐτὸ καὶ μόνο τὸ προσὸν εἶχα 
καταθέσει πρὶν ἀπὸ ἕξι χρόνια μιὰ μαρτυρία. Ἕνα ἄρθρο στὸν 
Οἰκονομικὸ Ταχυδρόμο, στὶς 31.8.1989. Ὁ τίτλος τοῦ ἄρθρου ἦταν: 
«Οἱ φιλοδοξίες τοῦ κ. Κων. Μητσοτάκη ἢ φανταστικὸ πολιτικὸ 
σενάριο». Τὸ ἄρθρο ἔχει συμπεριληφθεῖ στὸ βιβλίο μου: Τὸ κενὸ 
στὴν τρέχουσα πολιτικὴ — στὶς Ἐκδόσεις Καστανιώτη. Ἂς μοῦ 
συχωρέσει ὁ ἀναγνώστης αὐτὴ τὴν ὀλίγον ἀδιάντροπη 
διαφημιστικὴ παραπομπή, ἀλλὰ θὰ ἤθελα πολὺ νὰ βρεθοῦν 
κάποιοι Ἕλληνες ποὺ θὰ διαβάσουν σήμερα, ὕστερα ἀπὸ ἕξι 
κρίσιμα χρόνια, ἐκεῖνο τὸ κείμενο.
 Προδιέγραφε ὅτι ὁ κ. Μ. θὰ εἶναι «πρωθυπουργὸς μιᾶς 
χρήσεως». Παρὰ τὰ πολλά του προσόντα, εἶναι ὁ κλασικὸς τύπος 
τοῦ κομματάρχη, ὄχι τοῦ ἡγέτη. Δὲν διαθέτει οὔτε τὴ φαντασία 
οὔτε τὴν τόλμη γιὰ νὰ ἀξιοποιήσει μοναδικὲς καὶ ἐκπληκτικὲς 
ἱστορικὲς δυνατότητες ὅπως αὐτὲς ποὺ τοῦ προσφέρονταν τότε. 
Δὲν εἶχε κὰν ἀντιληφθεῖ ὅτι παρελάμβανε τὴν κυβερνητικὴ 
διαδοχὴ ὄχι ἀπὸ ἕνα ἀντίπαλο κόμμα, ἀλλὰ ἀπὸ ἕνα κοινωνικὸ 
σύμπτωμα. Ἡ ὀκταετία ποὺ εἶχε προηγηθεῖ τοῦ κληροδοτοῦσε 
ἕναν «κοινωνικὸ μετασχηματισμὸ» καὶ ὁ λαὸς μὲ τὴν ψῆφο του 
τοῦ ζητοῦσε νὰ τὸν βγάλει ἀπὸ τὸν ἀμοραλισμὸ καὶ τὸν 
ἰσοπεδωτικὸ λαϊκισμὸ αὐτοῦ τοῦ «μετασχηματισμοῦ».
 Ὁ κ. Μ. δὲν κατάλαβε τίποτα. Δὲν εἶχε τὴν παραμικρὴ 
προετοιμασία γιὰ νὰ ἀντιμετωπίσει τὰ θεμελιακὰ καὶ οὐσιώδη 
προβλήματα τῆς ἑλληνικῆς κοινωνίας. Ἦταν κομματάρχης, ὄχι 
ἡγέτης. Γι' αὐτὸ καὶ ἀπέτυχε μὲ τρόπο παταγώδη καὶ τραγικό. 
Σὲ ὅλα τὰ ἐπίπεδα: ἀπὸ τὴν παιδεία ὣς τὴν οἰκονομία καὶ ἀπὸ τὴ
δημόσια διοίκηση ὣς τὴν κρατικὴ τηλεόραση.
 
 
Γλώσσα ἡγέτη, γλώσσα φαντασίας καὶ τόλμης ἐμφανίστηκε νὰ 



μιλάει τότε ὁ κ. Μιλτιάδης Ἔβερτ — ὅταν βρέθηκε ἐπὶ 
πρωθυπουργίας Μητσοτάκη στὴν ἐσωκομματικὴ ἀντιπολίτευση. Οἱ 
ἐπισημάνσεις καὶ οἱ προτάσεις του ἦταν μιὰ ἔκπληξη γιὰ ὅσους 
πολίτες ἐπιμένουν σὲ κομματικὰ ἀδέσμευτη κριτικὴ στάση. Ἀλλὰ 
ἦταν καὶ πρόκληση γιὰ τὸν ἀφασικὸ πολτὸ τῶν παραδοσιακῶν 
κομματικῶν ὀπαδῶν τῆς Δεξιᾶς, τὸν δίχως νεῦρο κοινωνικῶν 
ἐπιδιώξεων, δίχως ὅραμα ἐθνικοῦ βίου. Πρόκληση ποὺ δὲν θὰ τοῦ 
τὴ συχωρέσει ποτὲ ὁ πολτός.
 Ὁ Μιλτιάδης Ἔβερτ συνέχισε νὰ μιλάει γλώσσα ζωντανὴ καὶ 
ἀφυπνιστικὴ γιὰ κάποιο μικρὸ διάστημα ἀφοῦ ἀνέλαβε τὴν 
ἡγεσία τοῦ κόμματός του. Ἔφτασε νὰ δηλώσει ὅτι τὸ κόμμα του 
δὲν εἶναι ἕτοιμο νὰ κυβερνήσει, χρειάζεται μακρόχρονη 
προετοιμασία, ἐπιστράτευση τῶν καλύτερων δυνάμεων ποὺ 
διαθέτει ὁ τόπος, ἄσχετα ἀπὸ παρατάξεις. Ξεσηκώθηκε τότε 
τέτοια ἐσωκομματικὴ ἀντίδραση, ὥστε ἀναγκάστηκε σὲ τρεῖς 
μόλις μῆνες νὰ ἀνακαλέσει, νὰ διακηρύξει ὅτι εἶναι πανέτοιμο τὸ 
κόμμα του νὰ διαχειριστεῖ τὴν ἐξουσία.
 Ἀπὸ τότε δείχνει νὰ βαδίζει τὴν πεπατημένη τοῦ προκατόχου 
του. Ἄμεσο περιβάλλον καὶ ἐπιτελεῖο του οἱ φθαρμένοι 
κομματικοὶ ἐπαγγελματίες. Πρώτιστη ἔγνοια του νὰ 
χαλιναγωγήσει τὴ γνωστὴ «κρούστα» τῶν αὐλοδίαιτων τῆς 
Ρηγίλλης. Νὰ κρατήσει ἰσορροπίες, νὰ μὴ δυσαρεστήσει, νὰ μὴν 
ἐπιτρέψει διασπάσεις. Μοιάζει νὰ ἐπέλεξε τὸν ρόλο τοῦ 
κομματάρχη, ὄχι τοῦ ἡγέτη.
 Ἀλλὰ στὸν ρόλο τοῦ κομματάρχη ὑπερτερεῖ συντριπτικὰ ὁ 
προκάτοχός του. Γι' αὐτὸ καὶ —ἂν ἀληθεύουν τὰ ὅσα διαβάζουμε 
στὶς ἐφημερίδες— ὁ κ. Μητσοτάκης ὀργανώνει μεθοδικὰ καὶ 
ἔντεχνα δικούς του ἐσωκομματικοὺς μηχανισμοὺς καὶ 
συσπειρώσεις, ὥστε νὰ ὑποχρεώνει τὸν κ. Ἔβερτ νὰ ἀμύνεται μὲ 
νοοτροπία κομματάρχη. Νὰ παίζει συνεχῶς στὸ γήπεδο τοῦ 
ἀντιπάλου του καὶ μὲ τοὺς ὅρους τοῦ ἀντιπάλου του.
 
 
Ποιά θὰ ἦταν ἡ διαφορὰ ἂν ὁ κ. Ἔβερτ ἐπέλεγε μὲ συνέπεια τὸν 
ρόλο τοῦ ἡγέτη καὶ ὄχι τοῦ κομματάρχη; Ὁ ἡγέτης δὲν δίνει μάχες



γιὰ τὴν ἀρχηγία, παλεύει γιὰ ἕνα ὅραμα. Καὶ εἶναι ἡ δυναμικὴ 
τοῦ ὁράματος ποὺ συντρίβει τὶς μικρόψυχες ἀντιζηλίες, τὰ 
φιλόδοξα καμώματα τῶν ἀντιπάλων του. Τὴν ἑνότητα τοῦ 
κόμματός του τὴν ἐξασφαλίζει ὁ ἡγέτης μὲ τὴν πειθὼ τῶν στόχων 
του, τὴ γονιμότητα τῆς φαντασίας του, τὴ θέρμη τοῦ λόγου του. 
Ὅσοι σπιθαμιαῖοι δὲν ἀντέχουν νὰ τὸν ἀκολουθήσουν, φεύγουν. 
Ἀλλὰ ἡ δυναμικὴ τῶν ὁραμάτων του ἑλκύει καινούργιους 
συνεργάτες, ἄλλης ποιότητας, ἄλλης ἐγκυρότητας ἀπὸ αὐτὴν τῆς 
ἰδιοτέλειας τῶν θεσιθήρων. Τὴν κάθαρση σὲ ἕνα κόμμα τὴ φέρνει 
τὸ ὅραμα, ὄχι τὰ πειθαρχικὰ μέτρα, οὔτε οἱ ἰδεολογικοὶ νάρθηκες.
 Ὁ κ. Μητσοτάκης ἔχει ταλέντο μόνο κομματάρχη, γι' αὐτὸ καὶ 
ἀπέτυχε· οἱ ἀνάγκες τῆς ἑλληνικῆς κοινωνίας τὸν ἔχουν 
ξεπεράσει. Τὸ ἐρώτημα εἶναι ἂν ὁ κ. Ἔβερτ ἔχει πραγματικὰ τὶς 
ἱκανότητες τοῦ ἡγέτη. Στὸ θέμα αὐτό, μὲ τὴ μέση ὀξυδέρκεια 
πάντοτε τοῦ ἁπλοῦ πολίτη, ἔχω ἄποψη: Πιστεύω ὅτι ἡ δύναμη 
ἑνὸς ἡγέτη στὴν Ἑλλάδα σήμερα θὰ εἶναι ἡ συνέπειά του στὴν 
ἁπλὴ λογική. Καὶ ἡ εἰλικρίνεια τῶν λόγων του. Ἂν ἐπιμείνει στὴν 
ἁπλὴ λογικὴ καὶ στὴν εἰλικρίνεια, τότε θὰ χτίσει καὶ ὅραμα. Δίχως 
δημαγωγίες καὶ δίχως ρητορικὰ ἰδεολογήματα.
 
 
Θὰ φιλοδοξήσει ὁ κ. Ἔβερτ αὐτὴ τὴν «ἄλλη» δυναμικὴ τοῦ ἡγέτη;
Ἂν ὄχι, θὰ εἶναι ἐφήμερος κομματάρχης. Προσωρινῆς χρήσεως.

31.5.1995

Ἀπυρόβλητος ἐνδοτισμὸς
 
ΔΗΛΩΣΗ ΚΑΤΑΠΕΛΤΗΣ: Ποτέ, στὴν παγκόσμια διπλωματικὴ 
ἱστορία, μιὰ χώρα δὲν ἔδωσε, ἐδῶ καὶ τώρα, τόσα πολλὰ καὶ 
δὲν πῆρε, χειροπιαστὰ καὶ ἄμεσα, τίποτα. Ποτέ, ἀντὶ γιὰ τὸ 
ὕψιστο ὅριο διαπραγμάτευσης, δὲν ἐπέλεξε τὸ ἔσχατο.
 Ὁ κ. Μιχάλης Χαραλαμπίδης εἶναι μέλος τοῦ Ἐκτελεστικοῦ 
Γραφείου τοῦ κυβερνῶντος σήμερα κόμματος. Στὴν ἀνώτατη 
βαθμίδα τῆς κομματικῆς ἱεραρχίας καὶ πρόσωπο ἀναμφισβήτητα 



ἀδιάβλητο: οὔτε «δελφίνος», οὔτε διεκδικητὴς ὣς τώρα θώκων 
κυβερνητικῶν. Ἡ δήλωσή του, γιὰ τὴν ἀπόφαση τῆς ἡγεσίας τοῦ 
κόμματός του νὰ συναινέσει στὴν τελωνειακὴ ἕνωση τῆς Τουρκίας 
μὲ τὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση, εἶναι πολιτικὴ παρέμβαση ποὺ 
σημαδεύει —κυριολεκτικὰ— τὴ φθίνουσα νεοελληνική μας 
Ἱστορία.
 Παρέμβαση στὸ κενό, σηματοδοτεῖ τὴ νέκρωση κάθε πολιτικῆς 
εὐαισθησίας. Ἡ δήλωση Χαραλαμπίδη δὲν θὰ περνοῦσε οὔτε στὰ 
ψιλὰ τῶν ἐφημερίδων ἂν δὲν τὴν ἐπεκαλεῖτο ἕνας βουλευτὴς 
Ἕβρου ὡς ἐνδεχόμενη αἰτιολόγηση ἀρνητικῆς ψήφου στὴν κρίσιμη 
ἐκλογὴ προέδρου τῆς Δημοκρατίας. Ὅλο τὸ ἐνδιαφέρον ἦταν ἐκεῖ: 
νὰ ἐκλεγεῖ ὁ κομματικὸς ὑποψήφιος, νὰ γλιτώσει ἡ κυβέρνηση τὴν 
ἀνατροπή της. Ἡ κραυγὴ τοῦ Χαραλαμπίδη γιὰ τὴν κατάφωρη 
ἔσχατη προδοσία (τί ἄλλο ἄραγε συνιστᾶ προδοσία ἔσχατη;) οὔτε 
ἐνδιέφερε, οὔτε λογαριάστηκε.
 Δώσαμε στὴν Τουρκία ἀκέραιο αὐτὸ ποὺ ζητοῦσε — τὸ 
μέγιστο τῶν ἐπιδιώξεών της, ἐδῶ καὶ τώρα. Καὶ εἰσπράξαμε 
ἡμερομηνία σὲ ἀπώτερο μέλλον ἔναρξης συνομιλιῶν γιὰ πιθανὴ 
εἴσοδο τῆς Κύπρου στὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση.
 Δὲν χρειάστηκαν παρὰ μόνο λίγα λεπτὰ μετὰ τὴν ἐξωφρενικὴ 
συνυπογραφὴ καὶ ἀπὸ τὸν ἕλληνα ὑπουργὸ τοῦ τουρκικοῦ 
θριάμβου γιὰ νὰ δικαιωθεῖ ἡ δήλωση Χαραλαμπίδη: Ἀπὸ τὴν 
ἐπίσημη ἐξέδρα, πλαισιωμένος ἀπὸ τοὺς εὐρωπαίους ὁμολόγους 
του, ὁ κορυφαῖος τῆς τουρκικῆς διπλωματίας ἔσπευσε νὰ 
ἐξευτελίσει ὠμὰ καὶ ἀνενδοίαστα τὸν ἑλληνικὸ ἐνδοτισμό, νὰ τὸν 
χλευάσει ἀπροκάλυπτα: Ναί, καὶ τὶς πύλες τῆς Εὐρώπης μᾶς 
ἀνοίξατε οἱ Ἕλληνες διάπλατα, ἀλλὰ μὴ διανοηθεῖτε ὅτι θὰ 
ἀφήσουμε οἱ Τοῦρκοι ποτὲ νὰ εἰσπράξετε στὴν Κύπρο 
ἀνταλλάγματα τοῦ ἐνδοτισμοῦ σας.
 Ὁ κ. Χαραλαμπίδης θὰ μποροῦσε νὰ ἐπιγράψει: Ποτέ, στὴν 
παγκόσμια διπλωματικὴ ἱστορία, μιὰ χώρα δὲν γελοιοποιήθηκε 
τόσο ἀκαριαῖα καὶ ἀπροσχημάτιστα σὲ διπλωματικό της 
ἐνέργημα. Ἡ προδοσία εἶναι πάντοτε σύμφυτη μὲ τὴ μικρόνοια, 
πάντοτε τὸν προδότη θὰ τὸν χλευάσουν ὅλοι κατὰ πρόσωπο: 
Εἶσαι προδότης, εἶσαι καὶ βλάξ.



 
 
Ἀλλὰ ὁ κ. Μιχάλης Χαραλαμπίδης περάτωσε διαφορετικὰ τὴν 
ἱστορικὴ —στὴν κυριολεξία— δήλωσή του. Δέσμιος στὴ λογικὴ τῶν
ἐπαγγελματιῶν τῆς πολιτικῆς, ἔσπευσε νὰ κρατήσει ἀποστάσεις 
ἀσφαλείας ἔναντι τοῦ κομματικοῦ ἀρχηγοῦ του. Τοῦ καταλόγισε 
ἁπλῶς ἀσυνέπεια, «παραίτηση ἀπὸ τὴ ριζοσπαστικὴ κληρονομιά 
του, μὲ τὴν ὁποία γαλουχηθήκαμε, μάθαμε νὰ σκεπτόμαστε, νὰ 
ἀναλύουμε, νὰ βλέπουμε τὸν Ἑλληνισμὸ καὶ τὴν Ἱστορία».
 Ἐδῶ τὰ περιγράμματα γίνονται ὑδαρά. Ἀκόμα καὶ ὁ κ. 
Γεώργιος-Ἀλέξανδρος Μαγκάκης θὰ μποροῦσε νὰ ἐφεύρει 
δικαιολογίες μέσα ἀπὸ τέτοιες παραισθήσεις. Μὲ ποιά 
κληρονομιὰ θεώρησης τοῦ Ἑλληνισμοῦ καὶ τῆς Ἱστορίας 
γαλουχήθηκε ὁ κ. Χαραλαμπίδης μέσα στὸ κόμμα του; Κάποια 
κληρονομιὰ ἄσχετη μὲ τὸν φανατισμένο ἀφελληνισμὸ τῶν 
συνειδήσεων ποὺ ἐμεῖς γνωρίσαμε στὴν ἐμφυλιοπολεμικὴ 
συνθηματολογία καὶ στὴν ἐκπαιδευτικὴ πολιτικὴ τοῦ κόμματός 
του; Ξέχασε μήπως ὁ κ. Χαραλαμπίδης τὸ βιβλίο Ἱστορίας τοῦ 
διαβόητου Σταυριανοῦ ποὺ τὸ κόμμα του ἐπέβαλε γιὰ νὰ 
«ἀπομυθοποιήσει» τὸν Ἑλληνισμὸ στὶς συνειδήσεις τῶν παιδιῶν 
μας; Λησμόνησε τὴ θεσμοποίηση τῆς γλωσσικῆς διαστροφῆς στὴ 
δεκαετία τοῦ '80, τὶς ὠμὲς δημόσιες προκλήσεις τῆς εὐαισθησίας 
καὶ τοῦ ἤθους τῆς λαϊκῆς μας παράδοσης;
 Ποιόν ἄλλο τρόπο σκέψης καὶ ἀνάλυσης ἄφησε σὰν ῤιζοσπαστικὴ 
κληρονομιὰ» ὁ ἀρχηγός του ἔξω ἀπὸ τὸν ἀμοραλισμὸ τῆς πιὸ 
ἀδίστακτης καταδημαγώγησης τοῦ λαοῦ, τὴν ὑποταγὴ κάθε 
στρατηγικῆς καὶ τακτικῆς στὴ λογικὴ τῆς ἡδονοθηρικῆς 
σκοπιμότητας; Ἡ λαγνεία τῆς ἐξουσίας καὶ τῆς ἐγωκεντρικῆς 
ἀπόλαυσης πάνω καὶ ἀπὸ τὴν πατρίδα καὶ ἀπὸ τὴν πολιτικὴ 
συνέπεια, πάνω ἀκόμα καὶ ἀπὸ τὸ κομματικὸ συμφέρον: Ἔφτασε 
νὰ προτείνει ὁ ἀρχηγὸς τοῦ κ. Χαραλαμπίδη γιὰ πρόεδρο 
Δημοκρατίας ἀκραῖο κομματικό του ἀντίπαλο, ἀσύγκριτα 
«δεξιότερον» ἀκόμα καὶ ἀπὸ τὸν θανάσιμο προσωπικό του 
«δεξιὸν» ἀντίζηλο, μόνο γιὰ νὰ ἀποφύγει τὶς ἐκλογὲς ποὺ 
βιολογικὰ δὲν τὶς ἔβγαζε πέρα.



 
 
Εἴτε τὸ θέλει ὁ ἱστορικὸς ὑλισμὸς (φιλελεύθερος καὶ μαρξιστικὸς) 
εἴτε ὄχι, οἱ λαοὶ πειθαρχοῦν σὲ φαντασιώδη σύμβολα καὶ ὄχι στὶς 
ἐπιταγὲς τῶν ἀναγκῶν τους. Ἀκόμα καὶ μιὰ λειψανώδης, 
τρεμάμενη καὶ ἀσθμαίνουσα πρώην ἡγετικὴ παρουσία μπορεῖ νὰ 
λειτουργεῖ ὡς ἱερὸ «ταμποὺ» ποὺ κανείς, οὔτε ὁ τολμηρότερος 
ἀμφισβητίας, δὲν διανοεῖται νὰ τῆς καταλογίσει μομφὴ ἢ ψόγο.
 Δὲν εἶναι μόνο ὁ βλακώδης ἐνδοτισμὸς προδοσία. Εἶναι 
πρωταρχικὰ ἡ ἐθελόδουλη ὑποταγὴ σὲ σύμβολα ἀμοραλισμοῦ 
καὶ παρακμῆς.

15.3.1995

Ὁ δικός μας θάνατος
 
Ο ΡΙΛΚΕ ΠΑΡΑΚΑΛΟΥΣΕ ΤΟΝ ΘΕΟ «νὰ χαρίζει στὸν καθένα 
τὸν δικό του θάνατο». Τὸ αἴτημα τοῦ γερμανοῦ ποιητῆ μοιάζει 
ἀνέφικτο γιὰ κάποια δημόσια πρόσωπα σήμερα: Δὲν μποροῦν νὰ 
ἔχουν τὸ δῶρο νὰ εἶναι μόνο δικές τους οἱ ὧρες τοῦ θανάτου. Νὰ 
εἶναι κρυμμένες ἀπὸ τὰ ἀδηφάγα βλέμματα τοῦ πλήθους, τὶς 
ἐπιπόλαιες συγκινήσεις τῶν ὀπαδῶν, τὴν ἀγχώδη ἀδημονία τῶν 
δελφίνων.
 Βάναυσο θέαμα ἰατρικῶν ἀνακοινωθέντων σὲ γλώσσα 
ἀπολογισμοῦ πολεμικῶν ἐπιχειρήσεων. Μπροστὰ σὲ στίφη 
δημοσιογράφων ποὺ ἐπιμένουν ἄπληστα νὰ τρυγήσουν «εἴδηση» 
ἀπὸ τὶς ἐξειδικευμένες λεπτομέρειες τῆς ἰατρικῆς φροντίδας. 
Φροντίδας σμήνους θεραπόντων μὲ ἔκδηλο τὸ ἄγχος τῆς εὐθύνης 
γιὰ τὶς πολιτικὲς ἐπιπτώσεις κάθε παραμικρῆς ἐνέργειας. Μὲ τὰ 
κυβερνητικὰ καὶ κομματικὰ στελέχη νὰ δηλώνουν συνεχῶς τὴν 
ἄσκοπη παρουσία τους, γιὰ νὰ εἶναι τηλεοπτικὰ ὑπαρκτοὶ στὸ 
δημόσιο θέαμα τῆς μοναχικῆς περιπέτειας τοῦ ἡγέτη. Καὶ μὲ 
πλήθη ὀπαδῶν στὰ πεζοδρόμια παγιδευμένα στὴ φαντασιωτικὴ 
ψευδαίσθηση τῆς «συμπαράστασης» στὸν μεγάλο ἀσθενή, 
ἀνίκανοι νὰ συνειδητοποιήσουν ὅτι δὲν ὑπηρετοῦν παρὰ μόνο τὴν 



ἐγωκεντρικὴ δικαίωση τῶν ψυχολογικῶν ἐπιλογῶν τους.
 Συμπτώματα συνεπέστατα τῆς εἰδωλοποίησης ἑνὸς ἀνθρώπου 
ποὺ λειτούργησε μόνο ὡς σύμβολο. Μόνο ὡς φανταχτερὸ 
«σημαῖνον» ὁρμέμφυτων ἐπιθυμιῶν τοῦ πλήθους, πάντοτε 
αὐτονομημένο ἀπὸ πραγματικὰ «σημαινόμενα». Ὅμως ἡ κριτικὴ 
εἶναι συμφωνημένα ἀνεπίτρεπτη ὅταν τὸ εἴδωλο σκιασθεῖ ἀπὸ τὴν 
ἀπειλὴ τοῦ θανάτου. Ἔστω καὶ ἂν ἡ μεθοδικὴ εἰδωλοποίηση 
ἐκμεταλλεύεται ἀκόμα καὶ τὸ «κοινὸ αἴσθημα» σεβασμοῦ τῆς 
ἔσχατης ἀνθρώπινης δοκιμασίας, γιὰ νὰ ἐξωραΐσει πληρέστερα τὸ 
αὐτονομημένο σύμβολο ἐξασφαλίζοντας ἐξουσιαστικὰ ὀφέλη 
στοὺς ἐπίδοξους διαχειριστὲς τῆς φαντασιωτικῆς ψευδαίσθησης.
 Ναί, ἡ ἁγνὴ ἀνθρώπινη συμπάθεια ἐπιμένει στὸν σεβασμὸ τῆς 
δοκιμασίας τοῦ θανάτου, ἀπαιτεῖ τὴ σιγὴ μπροστὰ στὴν ἄκρως 
ἰδιωτικὴ αὐτὴ ἀναμέτρηση. Ἀλλὰ τὸ θέλησε ὁ ἴδιος ὁ 
πρωταγωνιστὴς τοῦ δράματος νὰ εἶναι ἡ κλίνη τῆς δοκιμασίας του 
καταλύτης ἀποφασιστικῶν γιὰ τὸ σύνολο κοινωνικὸ σῶμα 
ἐξελίξεων. Μὲ δική του ἐπιλογὴ στὴν ἔσχατη προσωπική του 
περιπέτεια διακυβεύεται τὸ παρὸν καὶ τὸ μέλλον τῆς πατρίδας, ἡ 
ζωή μας καὶ ἡ ζωὴ τῶν παιδιῶν μας.
 Ποιά κυβέρνηση θὰ προκύψει, ἀπὸ ποιά κομματικὴ συνοχή, ὅταν 
καὶ μὲ τὴν ἔκλειψη τοῦ ἀρχηγοῦ στελέχη καὶ ὀπαδοὶ δὲν τολμοῦν 
νὰ ἐνηλικιωθοῦν, ἀλλὰ παραμένουν ψυχολογικὰ δέσμιοι στὸ 
εἴδωλο τοῦ πατέρα-ἀφέντη; Φοβίζει τὸ γεγονὸς ὅτι ἀκόμα καὶ ἡ 
σκιὰ αὐτοῦ τοῦ ἡγέτη, μετὰ τὴν τραγικὴ σωματική του 
κατάρρευση, λειτούργησε μὲ πρωτοφανὴ ἡγεμονισμὸ ψυχολογικῆς 
ἐπιβολῆς σὲ συνεργάτες καὶ ὀπαδούς. Τοὺς ἦταν ἀδιανόητο νὰ 
ἀμφισβητήσουν τὸ εἴδωλο, τὴν ἐπάρκεια τῶν βιολογικῶν του 
δυνάμεων. Φρικιοῦν καὶ στὴν παραμικρὴ κριτικὴ ἐπιφύλαξη γιὰ 
τὸν ἡγέτη καὶ τὸ ἔργο του. Πῶς νὰ ἐπωμισθοῦν τὴν εὐθύνη νὰ τὸν 
ἀναπληρώσουν στὸ βάθρο του;
 Πέρα ἀπὸ τὸ πλῆθος τῶν ἐπώδυνων λαθῶν τοῦ Κωνσταντίνου 
Καραμανλῆ —μὲ κορυφαῖο τὴν πολεοδομικὴ καταστροφὴ τῆς 
Ἑλλάδας— τοῦ ἀναγνωρίζουμε ὅλοι τρία μεγάλα πολιτικὰ 
ἐπιτεύγματα: Τὸ ἀναίμακτο πέρασμα ἀπὸ τὴ δικτατορία στὴ 
δημοκρατία, τὴν ἀπαλλαγή μας ἀπὸ τὴν παλατιανὴ γάγγραινα, 



τὴν ἔγκαιρη εἴσοδο τῆς χώρας μας στὴν Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση. Ποιά 
πολιτικὰ ἐπιτεύγματα μποροῦμε νὰ ἀναγνωρίσουμε, ἔστω καὶ μὲ 
τὴν πιὸ θαυμαστικὴ προδιάθεση, στὸν Ἀνδρέα Παπανδρέου; Ἔστω
ἕνα — ποιό; Ποιά πρόβλεψη ἔστω ποὺ νὰ ἐπαληθεύτηκε, ποιόν 
μακροπρόθεσμο σχεδιασμό, ποιό ἔργο ὑποδομῆς; Τὸ ἐρώτημα δὲν 
βεβηλώνει τὸν σεβασμὸ τῆς προσωπικῆς του δοκιμασίας, κρίνει 
ὡστόσο ἀπαιτητικὰ τὶς γύρω ἀπὸ τὴν κλίνη του διεργασίες. Οἱ 
ὧρες κρίσιμες, καὶ αὐτὸ ποὺ φοβίζει εἶναι ὅτι στελέχη καὶ ὀπαδοὶ 
δὲν δείχνουν νὰ ἔχουν τὸν διαυγὴ ψυχισμὸ νὰ ἀπαντήσουν στὴν 
πρόκληση τῆς διαδοχῆς. Σὲ ποιό ἐπίτευγμα θὰ σκοπεύσουν: 
Μήπως στὶς ἐφήμερες παροχὲς «κοινωνικοῦ κράτους» ποὺ μᾶς 
βύθισαν στὴ χρεοκοπία καὶ στὴν ὑπανάπτυξη; Μήπως στὴ 
διαιώνιση τοῦ ἐμφυλιοπολεμικοῦ διχασμοῦ, τοῦ κομματικοῦ 
κράτους ποὺ ἀντιπαρατάχθηκε στὴν «ἐπάρατη Δεξιά»; Μήπως 
στὴ θεσμικὴ ἰσοπέδωση κάθε ἱεραρχικῆς ἀξιοκρατίας;
 Νὰ ἀπαντήσουν στελέχη καὶ δελφίνοι στὸ ἐπιθανάτιο γιὰ τὴ 
χώρα ἐρώτημα: Ἂν τὸ κόμμα τους, ποὺ θὰ μᾶς κυβερνήσει δυὸ 
ἀκόμα χρόνια, θὰ τολμήσει τὴν ἐνηλικίωσή του, ἂν θὰ ἀναζητήσει 
πολιτικὴ ταυτότητα ἀποβάλλοντας τὸν χαρακτήρα κοινωνικοῦ 
συμπτώματος. Ἂν θὰ πάψει νὰ εἶναι ψευδεπίγραφη ἡ 
σοσιαλιστική του ἐπωνυμία, ἂν θὰ ἀποφασίσει μὲ συνέπεια νὰ 
ὑπηρετήσει κοινωνικὲς προτεραιότητες.
 Ὁ φόβος καὶ ἡ ἀγωνία ποὺ συνοδεύουν τὴν ἔκλειψη τοῦ ἡγέτη 
ἔχουν ἄμεση σχέση μὲ τὶς προτεραιότητες ποὺ συμβόλισε τὸ 
πολιτικὸ καὶ ἀνθρώπινο ὑπόδειγμά του. Ἡ κοινωνική μας 
ἀνάκαμψη ἐξαρτᾶται ἀπὸ διαδόχους ἱκανοὺς νὰ δώσουν νόημα 
διαφορετικὸ στὴ ζωὴ καὶ στὸν θάνατο.

3.12.1995

Ἀορασία τῆς γύμνιας
 
ΜΙΑ ΚΡΑΥΓΗ ΠΑΙΔΙΟΥ μὲ τὴ στεντόρεια εἰλικρίνεια τῆς 
ἀθωότητας — πόσο λείπει στὴν Ἑλλάδα σήμερα. Νὰ ἐξαγγείλει 
θαρραλέα τὴν περίβλεπτη γύμνια ποὺ δὲν τὴ βλέπουμε. Ναί, ὁ 



βασιλιὰς εἶναι γυμνός. Οὔτε τραγωδία, οὔτε πλεκτάνη. Μόνο 
τυφλότητα. Ἀποκρουστικὴ ἡ γύμνια, ἄσεμνη, κι ὅμως φαντάζει 
στὰ μάτια τῶν πολλῶν σὰν μεγαλόπρεπη στολή.
 Παραισθησιογόνο ὄπιο, ὁ κομματισμὸς ἀναπληρώνει τὶς ἀτομικές 
μας ἀνασφάλειες, τὶς ψυχολογικὲς ὑπεκφυγές μας ἀπὸ τὴ 
διακινδύνευση τῆς εὐθύνης. Ποιός τολμάει νὰ ἀμφισβητήσει τὴν 
ὀρθότητα τῆς κομματικῆς του ἐπιλογῆς, τῆς ψήφου του; Ποιός ἔχει 
τὸ κουράγιο νὰ κραυγάσει τὸ ὁλοφάνερο ποὺ ὅλοι συμφωνημένα 
τὸ ἀποσιωποῦν; Ἡ εἴδηση, ἡ πληροφορία, ἀκόμα καὶ ἡ πρόσφατη 
μνήμη ἡ πιὸ ἐναργής, χωνεύονται ἀμέσως στὴν πυρακτωμένη 
ἐπιλογὴ τῆς προκατάληψης: Ὅ,τι μᾶς συμφέρει τὸ ὑψώνουμε 
λάβαρο, ὅ,τι μᾶς θίγει τὸ ἀπωθοῦμε, τὸ θάβουμε.
 Ντύνουμε τὴ γύμνια μὲ λέξεις κενές: χαρισματικὸς ἡγέτης, 
προοδευτικὸς ὀπαδός, δημοκρατικὸ κόμμα. Ὅποιος τὰ 
ἀμφισβητήσει εἶναι ἀντίπαλος, ἡ κρίση του δὲν λογαριάζεται, 
ὁσοδήποτε τεκμηριωμένη. Οἱ μαζικὲς διαγραφὲς στελεχῶν, οἱ 
ἀτιμωτικὲς ἀπολύσεις ὑπουργῶν, ὁ ἀποκεφαλισμὸς τῶν σαράντα 
ἀπὸ τὰ ἑβδομήντα πέντε μέλη τῆς πρώτης Κεντρικῆς Ἐπιτροπῆς, 
τῶν τριάντα πέντε ἀπὸ τὰ ἑκατὸ μέλη τῆς δεύτερης, τῶν 
δεκαπέντε ἀπὸ τὰ εἴκοσι μέλη τοῦ Κεντρικοῦ Συμβουλίου τῆς 
νεολαίας, ἡ ἀποπομπὴ δυὸ χιλιάδων πιονιέρων τῶν πρώτων 
κομματικῶν πυρήνων, μιὰ πορεία εἴκοσι χρόνων δικτατορικοῦ 
ὁλοκληρωτισμοῦ στὸ κόμμα ἐξωραΐζεται μὲ τὰ παραισθησιογόνα 
τοῦ μύθου.
 Οἱ στόχοι ποὺ συνήγειραν τοὺς ἁγνοὺς ὁραματιστὲς —νὰ 
ἀποκτήσει ἡ Ἑλλάδα ἕνα σύγχρονο καὶ δημοκρατικὰ ὀργανωμένο 
σοσιαλιστικὸ κόμμα, μὲ διαδικασίες αὐτοοργάνωσης, μὲ τόλμη 
δημιουργικῶν μεταρρυθμίσεων— εὐτελίστηκαν, βιάστηκαν 
κατάφωρα. Ἡ ἀλλεργία στὴν ἀμφισβήτηση καὶ στὴν κριτική, ἡ 
σταλινοειδὴς λατρεία τοῦ ἀρχηγοῦ, ἡ δημαγωγικὴ σπορὰ 
ἐμφυλιοπολεμικοῦ διχασμοῦ στὸν λαό, ὁ λαϊκίστικος 
ὀπορτουνισμός, χίλιες-δυὸ πομπές, ὑφάνθηκαν σὲ φαντασιώδη, 
στανικὰ θαυμαζόμενη ἁλουργίδα τοῦ γυμνοῦ βασιλιᾶ.
 Καὶ τώρα περιμένουμε ἀπὸ τοὺς ἐθελότυφλους θαυμαστὲς τῆς 
εἰκοσάχρονης γύμνιας νὰ δοῦν τὸ κενὸ ἐξουσίας καὶ κάποιος ἀπὸ 



αὐτοὺς νὰ ὑποκαταστήσει τὸ εἴδωλο. Ἀλλὰ ποιός; Ποιός ξεχώρισε 
ποτὲ ἀπὸ τὸ λεῖμμα τῶν πειθαρχημένων στὸν ἀρχηγικὸ 
ἡγεμονισμό, τῶν συμβιβασμένων μὲ τὸν ἐξευτελισμὸ τοῦ 
σοσιαλιστικοῦ ὁράματος; Ὅλοι οἱ σημερινοὶ εἶναι οἱ 
προσαρμοσμένοι, αὐτοὶ ποὺ εἴκοσι ὁλόκληρα χρόνια 
χειροκροτοῦσαν ἐκστασιασμένοι τὴ διπλὴ γλώσσα τοῦ ἀρχηγοῦ, 
θαύμαζαν τὶς ἀσύστολες παλινωδίες του. Οἱ συνεπεῖς σὲ ἀρχές, οἱ 
ἀσυμβίβαστοι, ὅσοι κράτησαν ἀπροσκύνητη τὴν κριτική τους 
σκέψη, τὴν εὔτολμη ἔκφρασή τους, εἶναι αὐτοὶ ποὺ διαγράφηκαν, 
ποὺ ἀποπέμφθηκαν. Ὁ ἀρχηγὸς πρέπει νὰ ἐκλεγεῖ ἀπὸ τοὺς 
ἐθισμένους στὴν ὑποτέλεια. Τὰ προσόντα τους διαβαθμίζονται μὲ 
βάση ὄψιμα νηπιώδη ψελλίσματα ἀμφισβήτησης, ὅταν πιὰ τὸ 
εἴδωλο εἶχε βιολογικὰ καταρρεύσει, δὲν τοῦ ἀπέμενε οὔτε ἡ 
δύναμη νὰ τοὺς διαγράψει.
 Τὸ σύμπτωμα δὲν περιορίζεται σὲ ἕνα κόμμα, ἡ ἀορασία τῆς 
γύμνιας μοιάζει σήμερα καθολικὴ κοινωνική μας ἀναπηρία. Δὲν 
μποροῦμε πιὰ νὰ ξεχωρίσουμε τοὺς ντυμένους ἀπὸ τοὺς γυμνούς, 
τὴν ἀσχημοσύνη ἀπὸ τὴν εὐπρέπεια. Τόσο, ποὺ ἡ εὐπρέπεια 
ἔφτασε νὰ θεωρεῖται ντροπὴ καὶ νιώθεις μειονεκτικὸς ἂν δὲν 
ὑπερασπίζεσαι τοὺς χουλιγκάνους ποὺ καῖνε τὴ σημαία τῆς 
πατρίδας ἢ ἀτιμάζουν τὰ δικαστήρια.
 Κύκλος φαῦλος στροβιλώδης: Ἡ ἀμβλυωπία τῶν ψηφοφόρων 
ἐκλαμβάνεται ὡς ἀθωωτικὴ ἐτυμηγορία γιὰ τὶς πομπὲς τῶν 
πολιτικῶν, καὶ ὁ ἀμοραλισμὸς τῶν πολιτικῶν διαστρέφει ὅλο καὶ 
ριζικότερα τὸ πολιτικὸ αἰσθητήριο τῶν ψηφοφόρων. Τύπος, 
τηλεοράσεις καὶ ραδιόφωνα διεκδικοῦν ἄπληστα τὴν ἐπικαρπία 
τῆς ἀμβλύνοιας, τῆς ἀμνησίας καὶ ἀκρισίας τῶν πολλῶν. Αὐτὸ τὸ 
40% τῶν πολιτῶν ποὺ ἀμνήστευσε μὲ τὴν ψήφο του τὸ 1989 τὴν 
ὁμολογημένη πολιτικὴ εὐθύνη γιὰ τὴν ἀθλιότητα τοῦ σκανδάλου 
Κοσκωτᾶ, τὸν πληρωμένο «κουτσονόμο», τὴν προκλητικὴ στήριξη 
τοῦ ἀπατεώνα μὲ τὸ χρῆμα δημόσιων ὀργανισμῶν, αὐτὸ τὸ 
ποσοστὸ τῶν ψηφοφόρων, αὐξημένο σὲ 47% τὸ 1993, εἶναι γιὰ τὶς 
ἐπιχειρήσεις τῶν media ἐμπορικὴ πελατεία. Δὲν πρέπει νὰ 
δυσαρεστηθεῖ, δὲν πρέπει νὰ θυμηθεῖ, δὲν πρέπει νὰ προκληθεῖ σὲ 
σκέψη, κρίση, εὐθύνη.



 Ἕνας καινούργιος γυμνὸς βασιλιὰς κυοφορεῖται στὴν καμαρίλα 
τῶν συμβιβασμένων. Τὰ φαντασιώδη ἐνδύματα ἑτοιμάζονται μὲ 
πλήθουσα ὡραιολογία παραισθησιογόνων χαρακτηρισμῶν. Ράκη 
φαντασιώσεων, ἀφοῦ λείπει ἐκ προοιμίου τὸ δραστικότερο 
παραισθησιογόνο: τοῦ «χαρισματικοῦ».
 Καὶ ὅσοι ἀρνοῦνται ἀκόμα νὰ μεταμορφωθοῦν σὲ ρινόκερους 
περιμένουν ἀπεγνωσμένα μιὰ θαρραλέα κραυγὴ εἰλικρίνειας. Νὰ 
καταδείξει τὴν περίβλεπτη γύμνια ποὺ ἀκκίζεται σὰν δῆθεν 
ἀόρατη.

17.12.1995

 



ΣΤ’ ΑΚΡΟΘΙΓΩΣ ΤΑ ΚΑΙΡΙΑ

Τὸ «δικαίωμα» καὶ ἡ ἀντιπρόταση
 
ΔΙΚΑΙΩΜΑ ΠΑΤΡΙΔΑΣ, ἐπιβίωσης, ἐλευθερίας διεκδικοῦν οἱ 
σφαγιαζόμενοι Κοῦρδοι. Δικαίωμα νὰ ὑπερασπίσουν τὴν κρατική 
τους συνοχὴ προβάλλουν οἱ Τοῦρκοι δικαιολογώντας τὴ 
γενοκτονία τῶν Κούρδων. Δικαίωμα στὴ διαφωνία ἀπαιτοῦν οἱ 
ἐσωκομματικὲς ἀντιπολιτεύσεις μονοπωλώντας τὸ ἐνδιαφέρον τῆς 
δημοσιότητας στὴν Ἑλλάδα. Δικαίωμα εἰσόδου στὴν ἐλεύθερη 
ἀγορὰ ἐπικαλοῦνται καὶ οἱ «κουλοχέρηδες» τοῦ ἐγκληματικοῦ 
τζόγου νεκρώνοντας τὸ κέντρο τῆς πρωτεύουσας. Δικαίωμα 
διαμαρτυρίας προβάλλουν οἱ ἀγρότες ποὺ σὰν στρατὸς κατοχῆς 
καταλαμβάνουν τὸ ὁδικὸ δίκτυο τῆς χώρας βασανίζοντας 
ἀνελέητα δεκάδες χιλιάδων συμπατριωτῶν τους.
 Τὰ ἱερὰ καὶ τὰ ὅσια τοῦ μαρτυρικοῦ κουρδικοῦ λαοῦ στὴν ἴδια 
λογικὴ τοῦ «δικαιώματος» μὲ τὴν ὠμὴ βαρβαρότητα τῶν 
σφαγιαστῶν τους. Αὔριο μπορεῖ νὰ ἐμφανιστοῦν στοὺς δρόμους 
τῆς Ἀθήνας καὶ οἱ μαστρωποὶ τῶν ῤὸζ τηλεφώνων» διεκδικώντας 
μαζὶ μὲ τοὺς «κουλοχέρηδες» δικαιώματα ἐπιχειρησιακῆς 
ἐλευθερίας. Καὶ μεθαύριο οἱ κυνηγοὶ νὰ ὀχυρωθοῦν ἔνοπλοι σὲ 
ὁδοφράγματα, ἀκολουθώντας τὸ παράδειγμα τῶν ἀγροτῶν, γιὰ νὰ
ὑπερασπισθοῦν τὸ δικαίωμα τῆς ἐλεύθερης θήρας.
 Στὴ γλώσσα, στὴ νοοτροπία, στὴν καθημερινὴ πρακτική, ἡ λογική 
τοῦ «δικαιώματος» ἔχει ἀπόλυτη καὶ αὐτονόητη προτεραιότητα. 
Κάθε πρόβλημα, κάθε ἀπαίτηση, κάθε πολιτική, κοινωνικὴ ἢ 
διεθνὴς διαπραγμάτευση θεμελιώνεται στὴν καθολικὰ 
ἐπιβεβλημένη ἔννοια τοῦ «δικαιώματος». Ὁ κοινὸς τρόπος τοῦ 
βίου, δηλαδὴ ὁ πολιτισμός μας σήμερα, ἀρθρώνεται μόνο στὴ 
βάση τῶν «ἀτομικῶν δικαιωμάτων». Ἀφαιρέστε τὴν ἔννοια τοῦ 
δικαιώματος ἀπὸ τὴ γλώσσα τῆς καθημερινῆς ἐπικοινωνίας καὶ θὰ 
δεῖτε νὰ ἀποδιαρθρώνεται ἀμέσως κάθε συλλογιστική, νὰ γίνεται 
ἀδύνατη κάθε θεωρητικὴ πρόταση.
 Στοιχεῖο ταυτότητας τοῦ πολιτισμοῦ τῶν «φώτων», ἡ ἔννοια τῶν 



ἀτομικῶν δικαιωμάτων ἦταν ἄγνωστη τόσο στὴν ἀρχαιοελληνικὴ 
παράδοση ὅσο καὶ στὸ ρωμαϊκὸ καὶ βυζαντινὸ δίκαιο. Ἐπειδὴ 
ἦταν ἄγνωστη ἡ ἀτομοκρατία. Πρώτευε ἡ κοινωνία τῶν σχέσεων, 
ὄχι ἡ κατοχύρωση τῶν ἐγωκεντρικῶν ἀπαιτήσεων τοῦ ἀτόμου.
 Ἡ ἀτομοκρατία εἶναι ἱστορικὸ γέννημα τῆς ἀλλοτριωτικῆς 
θρησκειοποίησης τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος στὸν βαρβαρικὸ 
μεσαίωνα τῆς εὐρωπαϊκῆς Δύσης. Στὴν πρώτη ἐκείνη φάση 
συνοδεύτηκε ἀπὸ μηχανισμοὺς καὶ θεσμοὺς ὑποταγῆς τῶν 
αὐτονομημένων ἀτόμων σὲ αὐθεντίες καὶ ἰδεολογήματα ἱκανὰ νὰ 
τιθασεύσουν τὴν ἀτομικὴ αὐθαιρεσία. Ἡ Ἀναγέννηση καὶ ὁ 
Διαφωτισμὸς ἀποτίναξαν τὸν ζυγὸ αὐτῆς τῆς βάναυσης 
τιθάσευσης. Θεμελίωσαν τὸν πολιτισμὸ τῆς νεωτερικότητας πάνω 
στὴν ἀρχὴ τῶν ἀτομικῶν δικαιωμάτων ποὺ ἐξισορροποῦνται στὴν 
κοινωνικὴ πρακτικὴ μὲ βάση τὴν πίστη στὸν ὀρθολογισμὸ τῶν 
συμβάσεων, στὴ νοησιαρχικὴ ἀποδοχὴ ἑνὸς «κοινωνικοῦ 
συμβολαίου». Ἀποθέωση τῆς μεσαιωνικῆς ἀτομοκρατίας, ἀλλὰ μὲ 
δικλείδα ἀσφαλείας τὴ συλλογικὴ ὀρθολογικὴ ὠφελιμοθηρία.
 Βιβλιογραφία πλήθουσα ἀνατέμνει σήμερα τὴ χρεοκοπία τοῦ 
νεωτερικοῦ «παραδείγματος», τὴν κατάρρευση τῆς πίστης στὸν 
ὀρθολογισμὸ τῶν συμβάσεων, τὸ ἀδιέξοδο τῆς λογικῆς τῶν 
δικαιωμάτων. Καὶ ἡ ἀντιπρόταση σίγουρα δὲν θὰ προκύψει ἀπὸ 
θεωρητικὲς ἀναλύσεις. Μόνο ὅταν ὡριμάσει ἡ ἀνάγκη τῆς 
προτεραιότητας τῆς κοινωνίας τῶν σχέσεων καὶ ὄχι τῆς 
ἀτομοκεντρικῆς θωράκισης, μόνο τότε θὰ διαφανεῖ ἐλπίδα ἐξόδου 
ἀπὸ τὸ ἐφιαλτικὸ σήμερα ἀδιέξοδο.
 Προσπαθῆστε νὰ ἀντικαταστήσετε τὴν ἔννοια τοῦ δικαιώματος 
στὴ γλώσσα τῆς καθημερινῆς ἐπικοινωνίας μὲ τὸ αἴτημα τῶν 
διαπροσωπικῶν σχέσεων, τῶν κοινωνικῶν προτεραιοτήτων. Θὰ 
δεῖτε νὰ ἀλλάζει ριζικὰ ὁ προβληματισμός, ἡ συλλογιστική, ἡ 
προοπτικὴ τῆς κοινωνικῆς δυναμικῆς σὲ κάθε παραμικρὴ πτυχὴ 
τοῦ βίου.
 Ἡ Ἑλλάδα δὲν ἔχει μακραίωνες ἐθισμοὺς στὴν ἀτομοκρατία, δὲν 
ὑποτάχθηκε ποτὲ στὴν προτεσταντικὴ ἠθικὴ ἢ στοὺς δικανικοὺς 
κώδικες τοῦ ρωμαιοκαθολικισμοῦ. Ὁ ἐγωισμὸς τοῦ Ἕλληνα εἶναι 
κυρίως φιλοπρωτία, ἀπαίτηση ἀναγνώρισης τῆς ὑπαρκτικῆς του 



ἑτερότητας μέσα στὴν κοινότητα ποὺ ὅμως πιὰ δὲν λειτουργεῖ. 
Στὴν κρίσιμη καὶ μεταβατικὴ αὐτὴ περίοδο ὅπου ὁ πολιτισμὸς τῶν
δικαιωμάτων τοῦ ἀτόμου καταρρέει, δίχως νὰ διαφαίνεται ζωτικὴ 
ἀντιπρόταση, οἱ ἱστορικοὶ ἐθισμοὶ τῆς ἑλληνικῆς κοινωνίας 
προσφέρονται γιὰ δημιουργικὰ ἐγχειρήματα πρωτοπορίας.
 Ἀντὶ νὰ ἀμφισβητοῦν μὲ μακάβριους ὑπαινιγμοὺς ἔκπνοα 
σερνάμενα λείψανα ἐξουσιολαγνείας, οἱ δελφίνοι τῆς 
ἐσωκομματικῆς ἀντιπολίτευσης θὰ μποροῦσαν νὰ ἀρθρώσουν 
καινοτόμες πολιτικὲς προτάσεις. Προτάσεις κρατικῆς ἀνασύνταξης
στὴν προοπτικὴ τῶν προϋποθέσεων μιᾶς κοινωνίας πολιτῶν καὶ 
ὄχι ἐξισορροπήσεων τῆς ἐκβιαστικῆς λογικῆς τῶν δικαιωμάτων. 
Θὰ μποροῦσε νὰ εἶναι αὐτὴ μιὰ πολιτιστικὴ παρέμβαση τοῦ 
φθίνοντος Ἑλληνισμοῦ στὸν σημερινὸ παραπαίοντα κόσμο.
 Ἀλλὰ μᾶλλον ἀπίθανο νὰ καταλαβαίνουν κὰν οἱ ἐπαγγελματίες 
τῆς πολιτικῆς ἔστω καὶ γιὰ ποιό θέμα μιλᾶμε.

29.3.1995

Τὸ οἰκολογικό: Πρόβλημα ὑπαρκτικό, ὄχι κανονιστικὸ
 
ΤΟ ΒΙΒΛΙΟ ΤΗΣ ΑΠΟΚΑΛΥΨΗΣ τοῦ Ἰωάννη θεωρήθηκε 
κορυφαῖο σύμβολο τῆς ἀποφασιστικῆς στροφῆς ποὺ γνώρισε ἡ 
πορεία τῆς ἀνθρωπότητας μὲ τὸν χριστιανισμό: στροφῆς ἀπὸ τὴ 
φύση στὴν Ἱστορία. Τὸ οἰκολογικὸ πρόβλημα —ὁ βιασμὸς τῆς 
φύσης, ἡ ἄμετρη ἐκμετάλλευσή της ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο— κρίνεται 
ὡς ὀργανικὴ συνέπεια τῆς προτεραιότητας ποὺ ἔδωσε ὁ 
χριστιανισμὸς στὴν Ἱστορία ὑποτάσσοντας τὴ φύση σὲ μιὰν 
ἐσχατολογικὴ προοπτικὴ τελικοῦ ἀφανισμοῦ της γιὰ χάρη τῆς 
προσδοκώμενης πνευματικῆς «βασιλείας».
 Μιλᾶμε γιὰ «στροφή», γιατὶ προηγήθηκε τοῦ χριστιανισμοῦ ἡ 
Ἀρχαία Ἑλλάδα. Γιὰ τοὺς Ἕλληνες ἡ ἰδέα τῆς ἱστορικότητας τῆς 
φύσης εἶναι ἄγνωστη. Δὲν τίθεται πρόβλημα χρονικῆς ἀρχῆς καὶ 
σκοπούμενου τέλους. Ἡ φύση συγκροτεῖ τὴν πληρότητα τοῦ εἶναι: 
ἕνα κάλλος ἁρμονίας καὶ τάξης ποὺ τὴν καθιστᾶ κόσμο-κόσμημα. 
Σύμπαν τέλειο, ἁρμονικὰ διατεταγμένο, μὲ δεδομένη ἀπόλυτη 



λογικότητα, ἐμπεριέχει καὶ τὴν πραγματικότητα τοῦ Θεοῦ ποὺ 
ἀποτελεῖ μέρος αὐτῆς τῆς καθολικῆς κοσμιότητας. Δεδομένος καὶ 
αἰώνιος, ὁ κόσμος δὲν μπορεῖ νὰ ἔχει στόχο ἄλλον ἀπὸ τὸν ἑαυτό 
του. Μπορεῖ μόνο νὰ εἶναι. Καὶ τὸ μέγιστο ποὺ μπορεῖ νὰ πετύχει 
ὁ ἄνθρωπος εἶναι νὰ θεωρεῖ καὶ νὰ μιμεῖται τὴν κοσμικὴ 
τελειότητα. Ἡ γνώση τοῦ κόσμου, ἡ ἐπιστήμη, ταυτίζεται μὲ τὴν 
ἀρετή, τὴ γαλήνια σωφροσύνη τῆς μέθεξης στὸν συμπαντικὸ 
«κοινὸ λόγο». Ἡ συλλογικὴ μίμηση τῆς κοσμικῆς ἁρμονίας 
συγκροτεῖ τὸν «μικρὸν τῆς πόλεως κόσμον», τὸ κοινὸ ἄθλημα τῆς 
πολιτικῆς ποὺ δὲν διαφέρει ἀπὸ τὴν τέχνη τοῦ μουσουργοῦ ἢ τοῦ 
ζωγράφου, ἀφοῦ σκοπεύει στὴν ἴδια μίμηση τῶν νόμων τῆς 
καλλοποιοῦ τῶν ὅλων λογικότητας. Αὐτὸ ποὺ εἶχε τὴν πρώτη 
σημασία γιὰ τοὺς Ἕλληνες δὲν ἦταν τὸ γίγνεσθαι ἢ τὸ δέον, δὲν 
ἦταν ἡ δυνατότητα καὶ ἡ θέληση, ἀλλὰ τὸ εἶναι καὶ ἡ λογική του 
πληρότητα.
 Ἡ νεώτερη Εὐρώπη εἶδε —μὲ τὰ μάτια κυρίως τοῦ Hegel, τοῦ 
Fichte, τοῦ Schelling— τὴν ἐμφάνιση τοῦ χριστιανισμοῦ ὡς ριζικὴ 
ἀντιστροφὴ στὴν ἑλληνικὴ θεώρηση τῆς φύσης. Ὁ Θεὸς τῆς 
ἰουδαιοχριστιανικῆς παράδοσης εἶναι ἐξωκοσμικός, αὐτὸς 
δημιουργεῖ τὸν κόσμο δίνοντάς του συγκεκριμένη χρονικὴ ἀρχὴ 
καὶ κατευθύνοντάς τον σὲ προκαθορισμένο τέλος. Προτεραιότητα 
ἔχει τώρα ἡ Ἱστορία, ὄχι ἡ φύση, τὸ γίγνεσθαι τῆς φύσης, ὄχι τὸ 
εἶναι τῆς φύσης. Αὐτὴ ἡ ἱστορικότητα τῆς φύσης εἶναι ἐκ 
προοιμίου ἀπαξιωμένη, ἀφοῦ κυριαρχεῖται ἀπὸ τὶς συνέπειες τῆς 
«πτώσης» καὶ ἁμαρτίας τοῦ ἀνθρώπου. Ὁ ἄνθρωπος καλεῖται νὰ 
μετάσχει στὴ θεία Ἱστορία —στὸ σχέδιο τοῦ Θεοῦ γιὰ τὴ σωτηρία 
τοῦ ἀνθρώπου— καὶ τὸ πετυχαίνει στὸ ποσοστὸ ποὺ 
ἐλευθερώνεται ἀπὸ τὴ φύση καὶ τὴν ἀναγκαιότητα τῶν νόμων τῆς 
πτώσης ποὺ τὴ δυναστεύουν. Στὴν προοπτικὴ αὐτὴ τὸ βιβλίο τῆς 
Ἀποκάλυψης τοῦ Ἰωάννη ἑρμηνεύτηκε ὡς ριζοσπαστικὴ καὶ τελικὴ
καταδίκη τῆς φύσης, ἀφοῦ ἡ προσδοκώμενη ἐσχατολογικὴ 
«Βασιλεία» ἀναγγέλλεται ὡς ἐφιάλτης φυσικῶν καταστροφῶν καὶ 
κατάρρευσης τοῦ κοσμικοῦ ὅλου. Ἔτσι ὁ κόσμος ἐμφανίζεται σὰν 
ἁπλὸ ἐπεισόδιο σὲ μιὰ Ἱστορία ποὺ οὐσιαστικὰ τὸν ὑπονομεύει 
καὶ τελικὰ τὸν ἀναιρεῖ. Ἡ ἔκφραση «ὁ κόσμος οὗτος» γίνεται 



συνώνυμη τῆς ἔκφρασης «ὁ αἰὼν οὗτος» καὶ σημαίνει μιὰ 
συγκεκριμένη ἱστορικὴ ἐποχή, ἕναν «αἰώνα» ἐχθρικὸ καὶ ἀντίθετο 
πρὸς τὸν «μέλλοντα αἰώνα» τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ.
 Ἦταν πραγματικὰ τόσο ριζικὰ ἀντίθετη πρὸς τὴν ἑλληνικὴ ἡ 
χριστιανικὴ θεώρηση τῆς φύσης; Ἂς ἀφήσουμε προσωρινὰ 
ἐκκρεμὲς αὐτὸ τὸ ἐρώτημα, προκειμένου νὰ ἐπισημάνουμε καὶ τὴ 
δεύτερη καίρια «στροφὴ» στὴν ἀντιμετώπιση τῆς φύσης ἀπὸ τὸν 
ἄνθρωπο, ποὺ συντελεῖται στὸ πλαίσιο τοῦ πολιτισμοῦ τῆς 
νεωτερικότητας — τοῦ σύγχρονου πολιτισμοῦ μας.
 Ὁ πολιτισμὸς αὐτὸς θεμελιώθηκε, ἀπὸ τὴ φιλοσοφία τοῦ 
Διαφωτισμοῦ, σὲ πολεμικὴ ἀντίθεση πρὸς τὴ μεταφυσική. Ἡ 
ἀντίθεση ἐξέφραζε ἱστορικὴ ἀνάγκη, ὕστερα ἀπὸ τὴν ὀδυνηρὴ 
μεσαιωνικὴ ἐμπειρία τοῦ δυτικοευρωπαίου ἀνθρώπου — ἐμπειρία 
αἰώνων ποὺ στὴ διάρκειά τους ἡ μεταφυσικὴ εἶχε μετατραπεῖ σὲ 
κυρίαρχη ἰδεολογία ὁλοκληρωτικοῦ χαρακτήρα.
 Ἡ ἀντίθεση τῆς νεωτερικότητας στὴ μεταφυσικὴ —ἡ ἀποτίναξη 
τοῦ θρησκευτικοῦ ὁλοκληρωτισμοῦ— ἐμφανίστηκε ὡς ἐνθουσιώδης 
κατάφαση τῆς φύσης καὶ τῶν δυνατοτήτων τῆς φύσης. Ἐνδιέφερε 
κατὰ προτεραιότητα ἡ γνώση τῆς φυσικῆς πραγματικότητας καὶ 
ὄχι τῶν μεταφυσικῶν ἐρεισμάτων της. Ἐνδιέφερε ὁ ἄνθρωπος ὄχι 
ὡς δημιούργημα καὶ «εἰκόνα» τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ ὡς φυσικὴ 
ὀντότητα, φυσικὸ ἄτομο. Ἐνδιέφερε ἡ καταξίωση τῆς φυσικῆς 
ὕπαρξης καὶ ζωῆς, ὄχι μιὰ Ἠθικὴ μὲ ἀπειλὲς αἰώνιας τιμωρίας, 
ἀλλὰ ἡ συμμόρφωση μὲ τὴ λογικότητα τῆς φύσης, ἕνα «φυσικὸ 
δίκαιο» ποὺ νὰ ἐγγυᾶται τὰ δικαιώματα κάθε φυσικοῦ ἀτόμου.
 Ὡστόσο, ἡ φυσιοκεντρικὴ «στροφὴ» ποὺ ἐνσάρκωνε ὁ πολιτισμὸς 
τῆς νεωτερικότητας δὲν συνιστοῦσε καὶ ἐπιστροφὴ στὴν 
ἀρχαιοελληνικὴ ἐκδοχὴ τοῦ κόσμου ὡς μέτρου τῆς λογικῆς 
ἁρμονίας καὶ πληρότητας — ὅσο κι ἂν ἐπιδιώχθηκε μιὰ τέτοια 
ἐπιστροφὴ ἀπὸ τοὺς ἑλληνολάτρες «οὑμανιστὲς» τῆς Δύσης. 
Σίγουρα ἀποδόθηκε στὴ φύση ὁ χαρακτήρας τῆς μόνης 
βεβαιωμένης ἐκδοχῆς τοῦ πραγματικοῦ, ὅμως τὸ μέτρο καὶ ὁ 
ἄξονας τῆς λογικῆς τοῦ πραγματικοῦ ἦταν μόνο ἡ ἀνθρώπινη 
ἀτομικὴ ὑποκειμενικότητα. Ἡ λογικὴ αὐτοσυνειδησία τοῦ 
ἀνθρώπινου ὑποκειμένου θεωρήθηκε τὸ μοναδικὸ θεμέλιο τοῦ 



πραγματικοῦ ποὺ ἡ ἀμφιβολία δὲν μποροῦσε νὰ κλονίσει.
 Ἡ φυσιοκρατία τῆς νεωτερικότητας ἀποδείχθηκε 
ἀνθρωποκεντρική, ὄχι κοσμοκεντρική. Ὁ δυτικοευρωπαῖος 
ἄνθρωπος ἀνακάλυψε μὲ ἐφηβικὸ ἐνθουσιασμὸ τὸ σύμπαν τῶν 
ἀντικειμένων, ἀλλὰ ὡς κυρίαρχος καὶ ἰδιοκτήτης. 
«Ἀντιλαμβάνομαι σημαίνει κυριαρχῶ», ἔγραφε ὁ νεαρὸς Hegel 
στὶς Πρώιμες θεολογικὲς συγγραφές του (Theologische 
Jugendschriften). Ἡ ἀτομικὴ νόηση ἀποκρυπτογραφεῖ τὴ λογικὴ τῆς 
φύσης, παρεμβαίνει στὶς δυνατότητές της γιὰ νὰ συναγάγει 
χρηστικὸ καὶ ὠφέλιμο γιὰ τὸν ἄνθρωπο ἀποτέλεσμα. Ἡ φύση στὴ 
νεωτερικότητα εἶναι χρηστικὸ ἀντικείμενο καὶ ἡ ἐπιστήμη 
ἐξουσία.
 Ἔτσι εἰσάγεται γιὰ πρώτη φορὰ στὴν ἀνθρώπινη Ἱστορία ἡ 
ἔννοια καὶ ἐπιταγὴ τῆς προόδου, ποὺ δὲν ἔχει πιὰ σχέση μὲ τὴ 
χριστιανικὴ ἐκδοχὴ ἐξέλιξης τῆς Ἱστορίας πρὸς ἕνα ἔσχατο τέλος 
ἀποκαλυπτικῆς πληρότητας. Πρόοδος εἶναι τώρα ἡ συνεχὴς 
ἐπέκταση τῆς κυριαρχίας τῶν ἀνθρώπινων παραγωγικῶν 
δυνάμεων σὲ ὁλόκληρη τὴ φύση. Μετριέται ἡ πρόοδος μὲ δεῖκτες 
παραγωγικότητας καὶ καταναλωτικῆς εὐχέρειας, ἡ οἰκονομία 
ὑποτάσσει τὴν πολιτικὴ καὶ κάθε κοινωνικὴ δυναμική, 
ἀναδείχνεται σὲ ἀποκλειστικὸ συντελεστὴ καὶ κριτήριο κοινωνικῆς 
«ἀνάπτυξης».
 Res extensa - res cogitans: ἡ ἀντιθετικὴ διαστολὴ ἀνθρώπου καὶ 
φύσης δρομολογήθηκε ἀπὸ τὸν Descartes, ὁ ὁποῖος ὁδήγησε τὴ 
μεσαιωνικὴ σχολαστικὴ σκέψη στὶς ἀνεπίγνωστες ἀλλὰ ὀργανικές 
της συνέπειες. Ὁ Kant θὰ ἐσωτερικεύσει καὶ τὴν ἀντι-κείμενη 
ἐξωτερικότητα στὸν ὑποκειμενικὸ λόγο: «Ἔξω ἀπὸ μένα τίποτα 
δὲν ὑπάρχει παρὰ μόνο μέσῳ τῆς δικῆς μου ἐπίγνωσης». Ἕνα 
βῆμα πιὸ πέρα ὁ Hegel θὰ δεῖ στὸ ἀνθρώπινο ἐργαλεῖο τὴ «μετα-
φύση» καὶ στὴν τεχνολογία τὴν «ὑλοποιημένη μεταφυσική». Θὰ 
διακηρύξει ὅτι «εἴμαστε πολὺ ἐγγύτερα στὸ πνεῦμα ὅταν 
κατασκευάζουμε ἕνα ἐργαλεῖο, παρὰ ὅταν γεννᾶμε ἕνα παιδί». 
Καὶ σὲ ἀπόλυτη σύμπνοια μὲ τὸν ἰδεαλιστὴ Hegel ὁ ὑλιστὴς Marx 
θὰ ὁρίσει ὅτι «ἡ ἱστορία τῆς βιομηχανίας εἶναι τὸ ὀρθάνοιχτο 
βιβλίο τῶν οὐσιαστικῶν δυνάμεων τοῦ ἀνθρώπου, ἡ ἀνθρώπινη 



ψυχολογία ποὺ γίνεται ἐμπειρικὰ ἀντιληπτή».
 Ἀπὸ τὶς θεωρητικὲς αὐτὲς νοηματοδοτήσεις ὣς τὴν πρακτικὴ τοῦ 
βιασμοῦ τῆς φύσης ἀπὸ τὴν τεχνολογία, ἡ ἀπόσταση εἶναι 
ἐλάχιστη. Γι' αὐτὸ καὶ μοιάζει τουλάχιστον παραλογισμὸς νὰ 
ἀναζητᾶμε λύση γιὰ τὸ οἰκολογικὸ πρόβλημα σήμερα ἐμμένοντας 
στὶς προδιαγραφὲς τοῦ πολιτισμοῦ τῆς νεωτερικότητας, ὁ ὁποῖος 
καὶ ὁδήγησε μὲ νομοτελειακὴ συνέπεια στὴν ἀπειλητικὴ πιὰ γιὰ 
τὸν ἄνθρωπο καταστροφὴ τοῦ φυσικοῦ περιβάλλοντος.
 
 
Νὰ ξαναγυρίσουμε στὸ ἐρώτημα ποὺ ἀφήσαμε ἐκκρεμές: Ἦταν, 
πραγματικά, τόσο ἀντίθετη πρὸς τὴν ἑλληνικὴ ἡ χριστιανικὴ 
θεώρηση τῆς φύσης; Εἶναι ἡ Ἀποκάλυψη τοῦ Ἰωάννη ἕνας 
θρίαμβος τῆς Ἱστορίας πάνω στὴ φύση, ἡ ἐξαγγελία τῆς ἔσχατης 
ἀπαξίωσης καὶ καταστροφῆς τῆς φύσης γιὰ χάρη τῆς μεσσιανικῆς 
Βασιλείας;

Καὶ τὰ δυὸ ἐρωτήματα θέτουν πρόβλημα ἑρμηνείας τῶν 
σχέσεων καὶ διαφορῶν ἑλληνισμοῦ καὶ χριστιανισμοῦ, καὶ μαζὶ 
πρόβλημα κριτηρίων κατανόησης τῶν συμβολισμῶν τῆς 
Ἀποκάλυψης. Οἱ ἑρμηνευτικὲς διαφορὲς δὲν ἐξαντλοῦνται πάντοτε 
στὸ ἐπίπεδο τῆς θεωρίας, μπορεῖ νὰ ὁδηγήσουν καὶ σὲ συνολικὲς 
διαφοροποιήσεις πολιτισμῶν, ὅπως συνέβη στὴν Εὐρώπη τὸν 11ο 
μ.Χ. αἰώνα: Τὴν ἐποχὴ ἐκείνη ὁ ἑλληνορωμαϊκὸς κόσμος 
κατανοοῦσε τὴ σχέση του μὲ τὸν χριστιανισμὸ μὲ τρόπο πολὺ 
διαφορετικὸ ἀπὸ αὐτὸν μὲ τὸν ὁποῖο τὰ γερμανικὰ φύλα τῆς 
κεντρικῆς καὶ δυτικῆς Εὐρώπης κατανοοῦσαν τὴ δική τους σχέση 
τόσο μὲ τὴν ἑλληνικὴ ὅσο καὶ μὲ τὴ χριστιανικὴ παράδοση.
 Στὴν Ἱστορία τῆς Φιλοσοφίας τὰ ἑρμηνευτικὰ προβλήματα 
γίνονται ἀδιέξοδα ἂν ἀγνοήσουμε ἢ παραβλέψουμε τὴν κρίσιμη 
ρήξη ἀσυνέχειας στὴν ἐξέλιξη τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ: τὴ 
λεγόμενη «μεγάλη μετανάστευση λαῶν». Δηλαδὴ τὸ γεγονὸς ὅτι 
ἀπὸ τὰ τέλη τοῦ 4ου ἕως καὶ τὸν 6ο μ.Χ. αἰώνα ἡ Εὐρώπη, στὸ 
μεγαλύτερο γεωγραφικό της τμῆμα, ὑποχρεώθηκε σὲ μιὰ 
πολιτιστικὴ ὀπισθοδρόμηση κυριολεκτικὰ τραγικὴ σὲ σύγκριση μὲ 
τὸ ἑλληνορωμαϊκὸ παρελθόν της. Τὰ καινούργια φύλα ποὺ 



μετανάστευσαν καὶ ἐγκαταστάθηκαν τότε στὴν Εὐρώπη —
Φράγκοι, Γότθοι, Οὖννοι, Βάνδαλοι, Βουργούνδιοι, Νορμανδοὶ— 
βρίσκονταν σὲ ἐπίπεδο πολιτισμοῦ ἐξαιρετικὰ χαμηλό, ἂν ὄχι σὲ 
κατάσταση πρωτογονισμοῦ.
 Πρῶτο βῆμα ἐκπολιτισμοῦ τους ἦταν νὰ ἐκχριστιανισθοῦν. Ἀλλὰ 
τί μποροῦσε νὰ σημαίνει ὁ ἐκχριστιανισμὸς γιὰ λαοὺς ποὺ δὲν 
διέθεταν οὔτε τὶς στοιχειώδεις προϋποθέσεις παιδείας γιὰ τὴν 
κατανόηση τοῦ ἑλληνικοῦ φιλοσοφικοῦ λόγου μὲ τὸν ὁποῖο 
ἐκφραζόταν ἡ χριστιανικὴ ἐμπειρία; Ἦταν ἀναπόφευκτο νὰ 
προσαρμόσουν τὴν κατανόηση τοῦ χριστιανισμοῦ στὸ ἐπίπεδο τῶν 
δικῶν τους κριτηρίων καὶ ἀναγκῶν.
 Σὲ κάθε περίπτωση πολιτιστικῆς ὀπισθοδρόμησης μέσα στὴν 
Ἱστορία, ἡ ἑρμηνεία τοῦ ὑπαρκτοῦ καὶ πραγματικοῦ —ποὺ 
νοηματοδοτεῖ τὶς σχέσεις τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴ φύση, τὸν 
συνάνθρωπο καὶ τὸν Θεὸ— γίνεται ἁπλουστευτικὰ σχηματική, 
συνήθως ἔντονα πολωτικὴ τῶν διακρίσεων «καλοῦ» καὶ «κακοῦ» 
καὶ συνακόλουθα δικανικὴ-νομική. Χαρακτηριστικὸ παράδειγμα 
στὴν ἰουδαϊκὴ λ.χ. ἱστορία, ἡ ἔκπτωση τῆς ταλμουδικῆς 
παράδοσης σὲ φαρισαϊκὸ νομικισμὸ ἤ, στὴν ὕστερη ἑλληνιστικὴ 
περίοδο, ἡ παραφθορὰ τοῦ πλατωνικοῦ δυαλισμοῦ σὲ μανιχαϊκὸ 
γνωστικισμό.
 Γιὰ νὰ τεκμηριωθεῖ ἡ ἱστορικὴ αὐτὴ διαπίστωση θὰ χρειαζόταν 
μιὰ εἰδικὴ μελέτη. Ἐδῶ παρεμβάλλεται μόνο ὡς πρόταση 
κριτηρίου ἑρμηνείας τῶν διαφορῶν τῆς ἑλληνορωμαϊκῆς 
(«βυζαντινῆς» λέμε σήμερα) ἀπὸ τὴ μεσαιωνικὴ δυτικοευρωπαϊκὴ 
ἐκδοχὴ τῶν σχέσεων ἑλληνισμοῦ καὶ χριστιανισμοῦ. Ἡ δεύτερη 
αὐτὴ ἐκδοχή, ἡ μεσαιωνικὴ δυτικοευρωπαϊκή, κληροδοτήθηκε ἐν 
πολλοῖς καὶ στὴ νεωτερικότητα. Στὴ μελέτη του γιὰ τὸν Nietzsche 
ὁ Heidegger ἔδειξε μὲ ἐνάργεια τὴν ὀργανικὴ συνέχεια 
(Kontinuität) τῆς μεταφυσικῆς τοῦ δυτικοῦ μεσαίωνα στὰ θεϊστικὰ 
καὶ ἀθεϊστικὰ συστήματα τῆς νεωτερικότητας.
 Στὴ σύντομη αὐτὴ εἰσήγηση ἀξίζει νὰ σταθοῦμε ἐπιγραμματικὰ 
σὲ κάποιες βασικὲς θέσεις τῆς ἑλληνορωμαϊκῆς ἐκδοχῆς τῶν 
σχέσεων ἑλληνισμοῦ καὶ χριστιανισμοῦ. Κυρίως σὲ ὅ,τι ἀφορᾶ τὸ 
πρόβλημα φύσης καὶ Ἱστορίας ποὺ ἄμεσα ἐντοπίζεται στὴν 



Ἀποκάλυψη τοῦ Ἰωάννη.
 
 
Σίγουρα ὁ χριστιανισμὸς ἀρνεῖται τὴν αἰωνιότητα τοῦ κόσμου. 
Ἀλλὰ εἶναι τὸ στοιχεῖο αὐτὸ θεμελιῶδες γιὰ τὴ συγκρότηση τῆς 
ἀρχαιοελληνικῆς κοσμολογίας; Ὅταν δὲν τίθεται πρόβλημα ἀρχῆς 
καὶ τέλους τοῦ κόσμου, ἡ ἰδιότητα τοῦ αἰώνιου (τοῦ «αἰεὶ 
ἐόντος») ἀφορᾶ κυρίως στὴν πληρωματικὴ λογικότητα μὲ τὴν 
ὁποία ὁ κόσμος, ἀνεξάρτητα ἀπὸ χρόνο καὶ ἐποχή, προσφέρεται 
στὴ θέα-θεωρία τοῦ ἀνθρώπου.
 Τὸ βασικὸ καὶ ἰδιότυπο γνώρισμα τῆς ἀρχαιοελληνικῆς 
κοσμολογίας δὲν εἶναι ἡ αἰωνιότητα τοῦ κόσμου, ἀλλὰ ἡ 
ἀναγνώριση ἑνὸς συμπαντικοῦ «ξυνοῦ» (κοινοῦ) λόγου ποὺ 
ἀρθρώνει, δομεῖ καὶ διέπει τὴ φυσικὴ πραγματικότητα. Ὁ λόγος 
συγκροτεῖ τὸ σύμπαν σὲ «κόσμο»-κόσμημα ἁρμονίας καὶ 
κάλλους. Ὁ λόγος-τρόπος μετοχῆς στὸ εἶναι διαφοροποιεῖ τὶς 
οὐσίες τῶν ὑπαρκτῶν, διαμορφώνει τὴν ποικιλία τῶν εἰδῶν, 
συνιστᾶ τοὺς νόμους τῆς εὐταξίας καὶ κοσμιότητας, τῆς 
συνύπαρξης καὶ κίνησης τῶν ὄντων. Ὁ λόγος-εἶδος εἶναι τὸ 
ἐρώμενον τῆς ὕλης, τὸ κίνητρο (τὸ ὀρεκτὸν) ποὺ τὴν ὠθεῖ στὴν 
εἰδοποιὸ κίνηση, στὴν ἐντελέχεια τῆς μορφοποίησης.
 Αὐτὴ τὴ λογικὴ σύσταση καὶ λειτουργία τοῦ κόσμου ὁ 
χριστιανισμὸς οὔτε τὴν ἀρνεῖται οὔτε τὴν ἀναιρεῖ. Μόνο τὴν 
ἑρμηνεύει καλύπτοντας τὰ ἀνερμήνευτα κενὰ τῆς ἀρχαιοελληνικῆς 
ὀντολογίας. Ὁ λόγος ποὺ συνιστᾶ, δομεῖ καὶ διέπει τὸ σύμπαν δὲν 
εἶναι ἕνα ἀνεξήγητο δεδομένο ποὺ καταλήγει σὲ τυφλὴ 
εἱμαρμένη. Εἶναι ἐνέργεια προσωπικὴ ἑνὸς δημιουργοῦ 
Προσώπου, κτιστὸ ἀποτέλεσμα μιᾶς ἄκτιστης Αἰτιώδους Ἀρχῆς. 
Ἄκτιστη καὶ γι' αὐτὸ ἄχρονη καὶ ἀπεριόριστη ἡ ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ, 
κτιστὴ καὶ γι' αὐτὸ χρονικὴ καὶ περατὴ ἡ φύση τοῦ κόσμου.
 Ὅμως, ὅπως ἡ ἀνθρώπινη προσωπικὴ ὕπαρξη τοῦ ζωγράφου, τοῦ 
γλύπτη, τοῦ μουσουργοῦ εἶναι οὐσίας διαφορετικῆς ἀπὸ τὴν οὐσία 
τῆς ζωγραφιᾶς, τοῦ ἀγάλματος, τοῦ τραγουδιοῦ, καὶ ὡστόσο ἡ 
ζωγραφιά, τὸ ἄγαλμα, τὸ τραγούδι δὲν παύουν νὰ εἶναι λόγος 
ἀποκαλυπτικὸς τῆς προσωπικῆς ἑτερότητας καὶ ἐλευθερίας τοῦ 



δημιουργοῦ-καλλιτέχνη, ἔτσι καὶ ὁ κόσμος, παρὰ τὴν οὐσιαστική 
του διαφορὰ ἀπὸ τὸν Θεό, δὲν παύει νὰ εἶναι λόγος 
ἀποκαλυπτικὸς τοῦ Προσώπου Του.
Αὐτὸ εἶναι ἕνα κορυφαῖο μέτρο οἰκολογικῆς, ὅπως θὰ λέγαμε 
σήμερα, στάσης τοῦ ἀνθρώπου ἀπέναντι στὴ φύση: Γιὰ τὸν 
χριστιανὸ ἡ φύση δὲν εἶναι ἀπρόσωπο καὶ οὐδέτερο ἀντικείμενο, 
ἔστω δημιουργημένο ἀπὸ κάποιο Ἀνώτατο Ὄν. Ἡ φύση εἶναι 
ποίημα τοῦ προσωπικοῦ Θεοῦ-Λόγου ποὺ ἀποκαλύπτει σὲ κάθε 
πτυχή της τὴν προσωπικὴ ἑτερότητα τῆς δημιουργικῆς ἐνέργειας 
τοῦ ποιητῆ της. Ὁ ὅρος «φυσικὴ θεωρία» στὸ χριστιανικὸ 
λεξιλόγιο σημαίνει τὸ ἀποτέλεσμα τῆς ἀσκητικῆς αὐθυπέρβασης, 
τὸ ἀσκητικὸ κατόρθωμα νὰ ὑπερβεῖ ὁ ἄνθρωπος τὶς ἐγωκεντρικές 
του κτητικὲς καὶ χρηστικὲς προτεραιότητες καὶ νὰ βιώσει τὴ 
σχέση του μὲ τὸν κόσμο ὅπως βιώνει τὴ σχέση μὲ ἕνα ζωγραφικό, 
γλυπτό, μουσικὸ ἢ ὅποιο ἄλλο καλλιτέχνημα.
 Ὁ ἄνθρωπος καλεῖται ὄχι σὲ μονομερὴ θέα-θέαση τοῦ κόσμου, 
ἀλλὰ σὲ σχέση προσωπικὴ μὲ τὸν λόγο τοῦ κόσμου, γιατὶ αὐτὸς ὁ 
λόγος εἶναι κλητικὸς σὲ κοινωνία ζωῆς μὲ τὸν Δημιουργὸ τοῦ 
κόσμου. Ἡ χρήση τοῦ κόσμου —ἡ τροφή, τὸ ἔνδυμα, τὸ ἐργαλεῖο
— εἶναι ἔτσι κι ἀλλιῶς ζωτικὴ προϋπόθεση γιὰ τὸν ἄνθρωπο. 
Ὅμως αὐτὴ ἡ χρήση ποὺ ἐξυπηρετεῖ τὴν ἐφήμερη ἐπιβίωση τοῦ 
κτιστοῦ ἀνθρώπου μπορεῖ νὰ συγκροτήσει σχέση ὑπαρκτικῆς 
κοινωνίας μὲ τὸν Θεό: προσλαμβάνοντας τὴ φύση, νὰ ὑπάρχει ὁ 
ἄνθρωπος ὄχι μὲ τὸν τρόπο τῆς κτιστῆς φύσης, ἀλλὰ μὲ τὸν τρόπο 
τῆς σχέσης, τῆς ἀγαπητικῆς κοινωνίας, ποὺ εἶναι ὁ τρόπος 
ὑπάρξεως τοῦ ἀκτίστου — «ὁ Θεὸς ἀγάπη ἐστί» (1 Ἰωάν. 4, 16).
 Αὐτὸ εἶναι τὸ νόημα τῆς Εὐχαριστίας ποὺ συνιστᾶ καὶ συγκροτεῖ 
τὴν Ἐκκλησία καὶ νοηματοδοτεῖ τὴν πρακτικὴ τοῦ χριστιανικοῦ 
βίου. Στὴν Εὐχαριστία οἱ χριστιανοὶ προσλαμβάνουν ἄμεσα ὡς 
τροφὴ τὴ φύση, τὸν κόσμο — τὸ ψωμὶ καὶ τὸ κρασί, δυὸ εἴδη 
τροφῆς ποὺ συγκεφαλαιώνουν τὰ ἀναγκαῖα γιὰ τὴ συντήρηση τοῦ 
ἀνθρώπου. Τὰ προσλαμβάνουν «μετὰ εὐχαριστίας» ὡς δωρήματα 
τοῦ Θεοῦ, καὶ αὐτὴ ἡ πρόσληψη συνιστᾶ κοινωνία ἀνθρώπου καὶ 
Θεοῦ, σάρκα κοσμικὴ θείας κοινωνίας. Σὲ κάθε Εὐχαριστία οἱ 
χριστιανοὶ κοινωνοῦν τῆς σαρκὸς τοῦ ἐνανθρωπήσαντος Λόγου, 



τοῦ Λόγου ποὺ σαρκώθηκε μέσα στὴν Ἱστορία ὡς ἀπαρχὴ τῆς 
δυνατότητας νὰ ὑπάρξει ἡ κτιστὴ φύση μὲ τὸν τρόπο τοῦ 
πληρώματος ζωῆς τοῦ Ἀκτίστου.
 Ἡ «οἰκολογία» τῆς χριστιανικῆς Ἐκκλησίας εἶναι ἡ εὐχαριστιακὴ 
νοηματοδότηση καὶ χρήση τοῦ κόσμου. Ἡ ὁποία ὅμως δὲν εἶναι 
μιὰ μονότροπη ἀναγκαιότητα: Διακυβεύεται ἀδιάλειπτα στὴν 
ὑπαρκτικὴ περιπέτεια τῆς ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου. Τὸ βιβλίο 
τῆς Ἀποκάλυψης εἰκονογραφεῖ μὲ συναρπαστικὴ ποιητικὴ 
εἰκονολογία αὐτὴ τὴν τρέχουσα περιπέτεια καὶ τὸν ἐσχατολογικό 
της στόχο ποὺ ἀδιάκοπα πληροῦται καὶ μέλλει νὰ συντελεσθεῖ ὄχι 
ὡς καταστροφὴ τῆς φύσης καὶ τέλος τοῦ χρόνου, ἀλλὰ ὡς 
ἀποκατάσταση τῆς φύσης καὶ τοῦ χρόνου σὲ πληρωματικὴ 
κοινωνία ζωῆς κτιστοῦ καὶ ἀκτίστου, σὲ συμπαντικὴ Εὐχαριστία.
 
 
Ἡ ἔξοδος ἀπὸ τὰ σημερινὰ οἰκολογικὰ ἀδιέξοδα δὲν μπορεῖ νὰ 
συντελεστεῖ ὅσο ὁ πολιτισμός μας παραμένει δέσμιος στὴν 
ἀνθρωποκεντρικὴ φυσιοκρατία τῆς νεωτερικότητας καὶ στὶς 
μεσαιωνικὲς θρησκευτικές της ρίζες. Μιὰ διαφορετικὴ ἀνάγνωση 
τῆς Ἀποκάλυψης τοῦ Ἰωάννη μᾶς εἶναι ἀπαραίτητη γιὰ τὴ 
συγκρότηση ἐκείνης τῆς θεώρησης τῶν σχέσεων φύσης καὶ 
Ἱστορίας ποὺ θὰ ὁδηγήσει σὲ καινούργια κριτήρια χρήσης τοῦ 
κόσμου.

Εἰσήγηση στὸ συνέδριο «Ἀποκάλυψη
καὶ περιβάλλον», Πάτμος, 22-25.9.1995

Καπιταλισμὸς καὶ φονταμενταλισμὸς
 
ΤΟ ΓΕΓΟΝΟΣ ὅτι ἡ οἰκονομικὴ θεωρία καὶ πρακτικὴ τοῦ 
καπιταλισμοῦ (καὶ εἰδικότερα τὸ φαινόμενο τῆς συσσώρευσης τοῦ 
κεφαλαίου καὶ ἡ ὀρθολογικὴ ὀργάνωση τῆς παραγωγῆς) 
γεννήθηκε σὲ κοινωνικὰ περιβάλλοντα μὲ ἔντονο νομικὸ 
χαρακτήρα ἠθικῆς θρησκευτικότητας εἶχε ἐπισημανθεῖ ἀπὸ 
οἰκονομολόγους καὶ ἱστορικούς, ἀλλὰ καὶ ἐλεύθερους στοχαστές, 
ἤδη ἀπὸ τὸν 19ο αἰώνα.



 Ὅμως τὸ ἀποφασιστικὸ ἔναυσμα γιὰ μιὰ ἐργώδη διεύρυνση τῆς 
μελέτης αὐτοῦ τοῦ γεγονότος ἦταν, ὁπωσδήποτε, τὸ βιβλίο τοῦ 
Max Weber, Ἡ προτεσταντικὴ ἠθικὴ καὶ τὸ πνεῦμα τοῦ 
καπιταλισμοῦ (α΄ ἔκδοση 1904, β΄ ἔκδοση 1920). Ὁ Weber ἐντόπιζε
τὰ γενεσιουργὰ αἴτια τοῦ καπιταλιστικοῦ φαινομένου στὴν 
κυριαρχία συγκεκριμένων φονταμενταλιστικῶν προτεσταντικῶν 
κινημάτων καὶ ἀπόψεων σὲ περιοχὲς καὶ κοινωνίες τῆς κεντρικῆς 
καὶ δυτικῆς Εὐρώπης. Οἱ φονταμενταλιστικὲς αὐτὲς τάσεις 
ἐκπροσωπήθηκαν, κατὰ τὸν Max Weber, ἀπό: α) τὸν καλβινισμό, 
μὲ τὴν ἀκραία μορφὴ ποὺ ἔγινε ἀποδεκτὸς σὲ ὁρισμένες χῶρες, 
κυρίως τὸν 17ο αἰώνα· β) τὸ εὐρύτατο κίνημα τοῦ πιετισμοῦ· γ) 
τοὺς μεθοδιστές· δ) τοὺς βαπτιστές.
 Ἡ ἐπίδραση ποὺ ἄσκησε τὸ βιβλίο τοῦ Max Weber θὰ μποροῦσε 
νὰ μετρηθεῖ μὲ τὴν εὐρύτητα τῆς βιβλιογραφίας ποὺ προκάλεσε. 
Ἡ γόνιμη αὐτὴ πλήθουσα βιβλιογραφία ὁδήγησε καὶ σὲ ὁρισμένες 
συστηματικὲς συνθέσεις ποὺ σήμερα πιὰ θεωροῦνται ἐξίσου 
«κλασικὲς» μὲ τὴ μελέτη τοῦ Weber. Θὰ ἀναφέρω ἐνδεικτικά: τὸ 
βιβλίο τοῦ Werner Sombart, Der Bourgeois· τὴν ἱστορικὴ μελέτη τοῦ 
R. H. Tawney, Religion and the Rise of Capitalism· τὰ βιβλία τοῦ E. 
Troeltsch, Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der 
modernen Welt· τοῦ K. Samuelson, Religion and Economic Action· τοῦ 
Amintore Fanfani, Cattolicesimo e protestantesimo nella formazione 
storica del capitalismo· τοῦ H. M. Robertson, Aspects of the Rise of 
Economic Individualism— ἢ τὴν ἐνημερωτικὴ ἀνθολόγηση καὶ 
παρουσίαση ἀντιπροσωπευτικῶν κειμένων ἀπὸ τὴ σχετικὴ 
βιβλιογραφία στὸ βιβλίο τοῦ Philippe Besnard, Protestantisme et 
capitalisme.
 Θὰ μπορούσαμε νὰ συνοψίσουμε —μὲ ὑπερβολικὴ ὁπωσδήποτε 
ἀφαίρεση καὶ σχηματικότητα— τοὺς ἄξονες τῆς προβληματικῆς 
ποὺ διατρέχει αὐτὴ τὴ βιβλιογραφία στὶς ἑξῆς διατυπώσεις:
1.     Τὰ δυὸ ἀφετηριακὰ γνωρίσματα τοῦ καπιταλιστικοῦ 

φαινομένου (αὐτὰ ποὺ δηλώνουν τὴν ἐμφάνιση τοῦ 
φαινομένου στὸν χῶρο τῆς οἰκονομίας) εἶναι:
α. Ἡ συσσώρευση τοῦ κεφαλαίου — συσσώρευση ποὺ δὲν 
ἀποβλέπει καταρχὴν στὴν αὔξηση τῆς καταναλωτικῆς 



εὐχέρειας, ἀλλὰ ἐμφανίζεται ὡς παραγωγικὸς αὐτοσκοπός. 
Ἡ παραγωγὴ μεθοδεύεται στὴν προοπτικὴ τῆς σταθερῆς 
χρησιμοποίησης ἑνὸς τμήματος τῶν ἐσόδων γιὰ τὴ βελτίωση 
καὶ αὔξηση τοῦ πραγματικοῦ κεφαλαίου.
β. Ἡ ὀρθολογικὴ ὀργάνωση τῆς παραγωγῆς, μὲ πρωταρχικὸ 
κριτήριο ὀρθολογικότητας τὴ μετρητὴ ἀποδοτικότητα — ἡ 
ἀποτελεσματικὴ μεθόδευση τῆς ἐργασίας μὲ σκοπὸ τὴν 
ἐπίτευξη ἑνὸς συνεχῶς  ἀνανεούμενου κέρδους.

2.    Ἡ πρώτη ἐμφάνιση καὶ τῶν δύο αὐτῶν βασικῶν γνωρισμάτων
τοῦ καπιταλιστικοῦ φαινομένου ἐντοπίζεται γεωγραφικὰ σὲ 
χῶρες ἢ περιοχὲς μὲ προτεσταντικὸ κατὰ πλειοψηφία 
πληθυσμὸ καί, ἱστορικά, στὶς περιόδους ἀκμῆς καὶ ἰσχυρῆς 
κοινωνικῆς ἐπιβολῆς τῶν μεγάλων φονταμενταλιστικῶν 
κινημάτων τοῦ προτεσταντισμοῦ (17ος-18ος αἰώνας).

3.    Ἡ παράλληλη μελέτη τῶν ἀρχῶν τῆς προτεσταντικῆς ἠθικῆς 
καὶ τῶν βασικῶν γνωρισμάτων τοῦ καπιταλισμοῦ ἐπιτρέπει 
μιὰν αἰτιακὴ συσχέτιση ἀνάμεσα:
α. στὸ θρησκευτικὸ χρέος καὶ στὸ οἰκονομικὸ κέρδος (μετρητὴ
ἀνταπόκριση στὸ θρησκευτικὸ χρέος — μεθοδικὴ ἐπιδίωξη 
οἰκονομικοῦ κέρδους)·
β. στὴ θρησκευτικὴ ἀσκητικὴ καὶ στὴν ἀτομικὴ ἐργατικότητα·
γ. στὴ θρησκευτικὴ σωτηρία καὶ στὴν ἐπαγγελματικὴ ἐπιτυχία
(πιστοποίηση τῆς θείας εὐλογίας μέσῳ τῆς αὔξησης τοῦ 
κεφαλαίου).

4.    Ὅσο καὶ ἂν συνέβαλε ὁ προτεσταντισμὸς στὴ διαμόρφωση 
ἑνὸς ἀτομοκεντρικοῦ ἠθικισμοῦ μὲ ἄμεσες συνέπειες στὴν 
οἰκονομικὴ συμπεριφορά, δὲν εἶναι αὐτονόητο ὅτι ὁ ἴδιος 
γέννησε μιὰ τέτοια στάση. Τουλάχιστον ἡ ἔμφαση στὴν 
ἀτομικὴ σωτηρία, στὶς ἀτομικὲς ἀξιομισθίες, στὸν ἀτομικὸ 
«ἀπόλυτο προορισμὸ» (praedestinatio) ἀποτέλεσε θεμελιῶδες 
στοιχεῖο διαφοροποίησης ὁλόκληρης τῆς δυτικοευρωπαϊκῆς 
ἀπὸ τὴν ὑπόλοιπη χριστιανοσύνη, ἤδη ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τοῦ 
πρώτου Σχίσματος (867). Ἡ ἀνάγκη μετρητοῦ τεκμηρίου τῆς 
σωτηρίας καὶ ἡ μέτρηση τῆς ἀξίας τῆς σωτηρίας σὲ χρῆμα 
εἶχε βρεῖ τὴ χαρακτηριστικότερη ἱστορική της ἔκφραση, πολὺ 



πρὶν ἀπὸ τὸν προτεσταντισμό, στὶς περίφημες «ἀφέσεις» 
(indulgentiae) ποὺ χορηγοῦσε ἡ ρωμαιοκαθολικὴ Ἐκκλησία.

5.    Ὁ καπιταλισμὸς ἄντλησε κριτήρια καὶ ἀρχὲς ὄχι μόνο ἀπὸ τὶς
ἠθικὲς ἀντιλήψεις, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὶς ἀφετηριακὲς 
νοηματοδοτήσεις τοῦ βίου (τὴν κοινὴ ὀντολογία, κοσμολογία 
καὶ ἀνθρωπολογία) ρωμαιοκαθολικισμοῦ καὶ 
προτεσταντισμοῦ. Τέτοιες νοηματοδοτήσεις ποὺ 
ἐπισημαίνονται στὴ βιβλιογραφία εἶναι:
α. Ἡ νοητικὴ προτεραιότητα στὸν καθορισμὸ τοῦ ὑπαρκτοῦ 
καὶ πραγματικοῦ, ἡ ταύτιση νοητικοῦ «σημαίνοντος» καὶ 
πραγματικοῦ «σημαινομένου».
β. Ἡ ἐκδοχὴ τοῦ κόσμου ὡς συνόλου ὀντοτήτων καὶ ὄχι ὡς 
συνόλου ἐνεργούμενων σχέσεων, ἡ ἐκδοχὴ τῆς ἀνθρώπινης 
κοινωνίας ὡς ἀθροίσματος ἀτομικοτήτων καὶ ὄχι 
διαπροσωπικῶν σχέσεων, ἡ ἐκδοχὴ τοῦ ἀνθρώπου ὡς ἀτόμου 
καὶ ὄχι ὡς προσώπου μὲ ὑπαρκτικὴ ἑτερότητα, δηλαδὴ 
ἐλευθερία ἀπὸ κάθε προκαθορισμό.
γ. Ὁ ὠφελιμιστικὸς χαρακτήρας τῆς ἠθικῆς καὶ τῆς 
θρησκευτικότητας, ὁ συλλογικὸς ὠφελιμισμὸς (unitas 
communis utilitatis) ποὺ ὄχι μόνο ἀθροίζει τὰ ἀτομικὰ ὀφέλη 
καὶ συμφέροντα, ἀλλὰ λειτουργεῖ καὶ ὡς μεθοδολογία 
ἀντικειμενικῆς ἀποδεικτικῆς τῆς «ἀλήθειας».
δ. Ἡ ἐκνομίκευση τῶν σχέσεων τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὸν Θεό, τὴ 
φύση, τοὺς συνανθρώπους του. Ὁ νόμος καὶ ἡ ἠθικὴ δὲν 
σημαίνουν (μετροῦν) τὴν πραγματοποίηση ἢ τὴν ἀποτυχία καὶ 
ἀλλοτρίωση τῆς σχέσης, ἀλλὰ διαβαθμίζουν καὶ ἀξιολογοῦν τὸ 
ἀντικειμενοποιημένο προϊὸν τῆς σχέσης: ἀτομικὲς πράξεις 
καθεαυτὲς καὶ ἀτομικοὺς χαρακτῆρες καθεαυτούς.

 
 
Μὲ βάση τὶς παραπάνω τηλεγραφικὲς ἐπισημάνσεις 
συμπερασμάτων ποὺ συνάγονται ἀπὸ τὴν ἀφετηριακὴ μελέτη τοῦ 
Max Weber καὶ τὴ συνακόλουθη βιβλιογραφία, θὰ μποροῦσε 
κανεὶς νὰ θέσει ὡς κεντρικὸ πρόβλημα ἔρευνας καὶ σπουδῆς τὰ 
ἑξῆς ἐρωτήματα:



Ι.Κατὰ πόσο τὰ βασικὰ γνωρίσματα τοῦ θρησκευτικοῦ 
φονταμενταλισμοῦ ἐνυπάρχουν, περισσότερο ἢ λιγότερο 
ἀναπτυγμένα, σὲ ὁλόκληρη τὴ δυτικοευρωπαϊκὴ χριστιανικὴ 
παράδοση. Δηλαδὴ στὴν καινούργια ἐκδοχὴ τοῦ χριστιανισμοῦ
(μὲ πυρήνα τὴν ἀτομοκεντρικὴ θρησκειοποίηση τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος) ποὺ ἐγκαινιάζεται μὲ τὴν 
κατάρρευση τῆς συνέχειας τοῦ ἑλληνορωμαϊκοῦ κόσμου στὴν 
εὐρωπαϊκὴ Δύση — τὸν ἐκχριστιανισμὸ τῶν καινούργιων 
φύλων καὶ φυλῶν ποὺ τὴν κατακλύζουν ἀπὸ τὰ τέλη τοῦ 4ου 
ἕως καὶ τὸν 6ο αἰώνα.

ΙΙ.Κατὰ πόσο ὁ καπιταλισμός, ὡς οἰκονομικὴ θεωρία καὶ 
πρακτικὴ ποὺ ἐκφράζει μιὰ καθολικὴ νοηματοδότηση τοῦ 
βίου, ἀντλεῖ ἀπὸ τὴ δυτικοευρωπαϊκὴ θρησκευτικὴ παράδοση 
τὰ κυρίως φονταμενταλιστικά της στοιχεῖα καὶ κατὰ πόσο 
ἐξακολουθεῖ ὁ καπιταλισμὸς νὰ διασώζει ἕναν δικό του πιὰ 
καὶ αὐτονομημένο ἀπὸ θρησκευτικὲς ἀναφορὲς 
φονταμενταλιστικὸ χαρακτήρα.

 Γιὰ νὰ γίνει δυνατὴ μιὰ τέτοια ἔρευνα καὶ σπουδὴ ὀφείλουμε νὰ 
διασαφηνίσουμε τὸν ὁρισμὸ τοῦ φονταμενταλισμοῦ καὶ τὰ βασικά 
του γνωρίσματα:
 Ἡ λέξη φονταμενταλισμὸς (Fundamentalismus) ἐπισημαίνει τὴν 
ἐμμονὴ στὸ θεμελιῶδες, στὶς ἱδρυτικὲς διατυπώσεις μιᾶς θεωρίας 
ἢ διδαχῆς, ἑπομένως τὴν ἐμμονὴ ἢ ἐπιστροφὴ στὴν ἀφετηριακὴ 
γνησιότητα. Ἡ γνησιότητα τοῦ ἱδρυτικοῦ καὶ θεμελιώδους πρέπει 
νὰ εἶναι ἀντικειμενικὰ κατοχυρωμένη καὶ ἀποδείξιμη, τὸ ἴδιο καὶ 
ἡ ἐμμονὴ στὴ γνησιότητα νὰ εἶναι ἀντικειμενικὰ καταφανὴς καὶ 
μετρήσιμη.
 Ὁ ὅρος πρωτοεμφανίστηκε στὴν Ἀμερική, στὰ τέλη τοῦ 19ου - 
ἀρχὲς τοῦ 20οῦ αἰώνα, γιὰ νὰ δηλώσει τὴν ταυτότητα μιᾶς 
θεολογικῆς τάσης καὶ ἑνὸς εὐρύτερου θρησκευτικοῦ κινήματος 
ποὺ ἀπέρριπτε τὸν «μοντερνισμὸ» (κυρίως τὴ δαρβινικὴ θεωρία 
τῆς ἐξέλιξης τῶν εἰδῶν, ἀλλὰ καὶ τὴ μηχανιστικὴ ἐπιστημονικὴ 
κοσμοαντίληψη), τὴ συνακόλουθη «ἐκκοσμίκευση» τῆς θεολογίας 
καὶ τὴ χαλάρωση τῶν ἀπαιτήσεων τῆς ἠθικῆς, ἐπιμένοντας στὴν 
ἀπόλυτη αὐθεντία καὶ ἀντικειμενικὴ ἐγκυρότητα τῆς Βίβλου. 



Σήμερα ὁ ὅρος φονταμενταλισμὸς ἔχει σαφῶς διευρυνθεῖ καὶ 
ἀναφέρεται σὲ φανατισμένες συντηρητικὲς ἐκφάνσεις κάθε 
μορφῆς θρησκευτικοῦ ἢ ἰδεολογικοῦ δογματισμοῦ.
 Τὰ πιὸ χαρακτηριστικὰ γνωρίσματα τοῦ φονταμενταλιστικοῦ 
φαινομένου σήμερα θὰ μποροῦσαν νὰ προσδιοριστοῦν μὲ τὶς 
ἀκόλουθες ἐπισημάνσεις:
α.   Ἀπολυτοποιεῖται «τὸ γράμμα» τῶν ἱδρυτικῶν διατυπώσεων 

μιᾶς θεωρίας ἢ διδαχῆς. Οἱ ἱδρυτικὲς διατυπώσεις καθεαυτὲς 
θεωροῦνται ἀξιωματικὴ ἀρχὴ καὶ ἀλάθητο δόγμα, 
ἀντικειμενικὴ αὐθεντία καὶ «πηγὴ» τῆς ἀλήθειας.

β.   Ὑπάρχει μία καὶ μόνη «καθέδρα» ἢ «ἱερατεῖο» αὐθεντικῆς 
ἑρμηνείας τῶν ἱδρυτικῶν διατυπώσεων. Κάθε παρέκκλιση 
ἀπὸ «τὸ γράμμα» τῶν ἱδρυτικῶν διατυπώσεων καὶ ἀπὸ τὴν 
ἑρμηνεία τους ποὺ παρέχει ἡ ἐπίσημη «καθέδρα» εἶναι 
ἀλλοίωση τῶν θεμελίων καὶ τῆς γνησιότητας τῆς θεωρίας ἢ 
διδαχῆς, αἵρεση, ἀντίπαλη ἐχθρικὴ ἰδεολογία.

γ.   Ἀπὸ τὶς ἱδρυτικὲς διατυπώσεις προκύπτουν πάντοτε 
κανονιστικὲς ἀρχὲς τῆς ἀτομικῆς καὶ συλλογικῆς 
συμπεριφορᾶς. Οἱ ἀρχὲς αὐτὲς κωδικοποιοῦνται μὲ ἄτεγκτο 
νομικισμό ὥστε νὰ περιλαμβάνουν μιὰ λεπτομερειακὴ 
περιπτωσιολογία.

δ.   Ἡ ἀτομικὴ πιστότητα στὸν νόμο καὶ κώδικα τῆς 
συμπεριφορᾶς εἶναι μετρητὴ καὶ ἐλέγξιμη, ἐπικεντρωμένη 
κυρίως σὲ ἐξωτερικοὺς τύπους. Ἡ παραβίαση τῶν 
ἐξωτερικῶν τύπων θεωρεῖται ἄρνηση ἢ ἀπειθαρχία στὶς 
θεμελιώδεις προϋποθέσεις τῆς διδαχῆς.

ε.   Τὸ ἀλάθητο δόγμα καὶ ὁ κωδικοποιημένος νομικισμὸς 
παρέχουν στὸ ἄτομο ψυχολογικὴ προστασία καὶ βεβαιότητα 
«σωτηρίας». Τὸ ἀπαλλάσσουν ἀπὸ τὴ διακινδύνευση τῆς 
«ἐνηλικίωσης», τὴ βάσανο τῆς ἀμφιβολίας, τὸ ρίσκο τῆς 
ἐλευθερίας. Γι' αὐτὸ καὶ κάθε φονταμενταλισμὸς συνοδεύεται 
ἀπὸ ἔντονο ψυχολογικὸ φανατισμό, ἀμετακίνητη ἐγκύστωση 
στὴ μονομέρεια, μαχητικὸ πάθος ὑπεράσπισης τῶν ἀρχῶν 
του. Διάλογος μὲ διαφωνοῦντες καὶ ἀντιπάλους εἶναι 
ἀδύνατος.



 
 
Ἂν αὐτὰ εἶναι τὰ πιὸ ἀντιπροσωπευτικὰ γνωρίσματα τοῦ 
φονταμενταλισμοῦ, τότε ἡ συμπτωματολογία τοῦ φαινομένου 
προϋπῆρχε ἱστορικά, σὲ σημαντικὸ ποσοστό, τῆς ἰδιομορφίας τοῦ 
δυτικοῦ χριστιανισμοῦ. Ἀλλὰ κανεὶς δὲν ἀρνεῖται ὅτι ὁ 
φονταμενταλισμὸς συνιστᾶ εὐρύτερο φαινόμενο τῆς θρησκευτικῆς 
καὶ κοινωνικῆς ψυχολογίας. Τὸ ἐρώτημα εἶναι κατὰ πόσο ὁ 
δυτικὸς χριστιανισμὸς —ρωμαιοκαθολικὸς καὶ προτεσταντικὸς— 
υἱοθέτησε καὶ ἀφομοίωσε εὐθὺς ἐξαρχῆς —ἀπὸ τὶς μεσαιωνικὲς 
κιόλας καταβολὲς τῶν διαφοροποιήσεών του— φονταμενταλιστικὰ 
γνωρίσματα ἢ οὐσιώδεις προϋποθέσεις ἀνάπτυξης 
φονταμενταλιστικῶν συμπτωμάτων. Μιὰ σύγκριση τῶν 
γνωρισμάτων τοῦ φονταμενταλισμοῦ, ποὺ καταγράψαμε 
παραπάνω, μὲ τὰ στοιχεῖα τῆς ἰδιομορφίας τοῦ δυτικοῦ 
χριστιανισμοῦ θὰ μποροῦσε νὰ εἶναι γόνιμη ἀφετηρία γιὰ τὴ 
σπουδὴ καὶ τὴν ἔρευνα τοῦ ἐρωτήματος.
 
 
Τὸ δεύτερο ἐρώτημα —γιὰ τὸν ἐνδεχόμενο φονταμενταλιστικὸ 
χαρακτήρα ἢ γιὰ στοιχεῖα φονταμενταλιστικοῦ χαρακτήρα στὸ 
καπιταλιστικὸ σύστημα— συνδέεται μὲ τὴ διερεύνηση τῶν 
θρησκευτικῶν καταβολῶν τῆς λεγόμενης «φιλελεύθερης» 
οἰκονομίας καὶ μὲ παγιωμένες στὸν δυτικοευρωπαϊκὸ κοινωνικὸ 
βίο ἱστορικὲς ἐπιδράσεις τῆς μεσαιωνικῆς «θρησκειοποίησης» τοῦ 
χριστιανισμοῦ.
 Μὲ τὰ δεδομένα τῆς σημερινῆς κοινωνικῆς φαινομενολογίας, ὁ 
ἐνδεχόμενος, αὐτονομημένος ἀπὸ τὶς θρησκευτικές του καταβολές, 
φονταμενταλισμὸς τῆς καπιταλιστικῆς οἰκονομίας θὰ μποροῦσε νὰ 
ἀνιχνευθεῖ μὲ ἀφετηρία κάποιες παραδειγματικὲς ἐνδείξεις, ὅπως 
οἱ ἀκόλουθες:
1.    Ἡ ἀπολυτοποιημένη λογικὴ τῆς οἰκονομικῆς «ἀνάπτυξης» 

(τῆς ἀναγκαιότητας γιὰ συνεχὴ αὔξηση τῆς παραγωγικότητας 
καὶ τοῦ «ἐθνικοῦ εἰσοδήματος») λειτουργεῖ ὡς δογματικὴ 
ἰδεολογία καὶ κανονιστικὴ ἠθικὴ ἀπολύτως μονότροπη καὶ 



ἀσυμβίβαστη μὲ ὁποιαδήποτε διαφορετικὴ κοινωνικὴ 
προτεραιότητα. Οἱ ἀναπτυξιακὲς ἀπαιτήσεις τῆς οἰκονομίας 
αὐτονομοῦνται ἀπὸ τὶς συγκεκριμένες κοινωνικὲς καὶ 
ἀνθρώπινες ἀνάγκες, παγιδεύουν τὴ σύνολη κοινωνικὴ 
λειτουργία, καθορίζουν σὲ σημαντικὸ ποσοστὸ τὸν προσωπικὸ 
βίο τῶν ἀνθρώπων.

2.    Εἶναι φανερὸ ὅτι τὸ δόγμα τοῦ «laissez faire - laissez aller» 
παραμένει, ἐνάντια στὶς μεταρρυθμιστικὲς παρεκκλίσεις, ἡ 
ἱδρυτικὴ ἀξιωματικὴ ἀρχὴ τοῦ καπιταλισμοῦ, αὐτὴ ποὺ 
παρέχει στὸ ἄτομο ψυχολογικὰ ἐρείσματα ὁλοκληρωτικῆς 
στράτευσης στὴ λογικὴ τῆς ἐλεύθερης ἀγορᾶς. Ἡ σύνδεση τῆς 
φιλελεύθερης οἰκονομίας μὲ τὴν ἡδονιστικὴ ψυχολογία καὶ τὸ 
φυσικὸ δίκαιο διαμορφώνει μιὰν ἑρμηνεία τῶν αἰτίων τῆς 
προσφορᾶς, τῆς ζήτησης καὶ τῶν τιμῶν, μεταποιώντας τὴν 
οἰκονομία σὲ κλειστὸ ἰδεολογικὸ σύστημα μὲ καίριες 
ἀνθρωπολογικὲς ἐπιπτώσεις.

3.     Ὅταν πρωταρχικὴ ἐπιδίωξη τοῦ οἰκονομικοῦ σχεδιασμοῦ 
εἶναι ἡ συνεχὴς αὔξηση τῆς παραγωγῆς (ποὺ μόνη αὐτὴ 
ἐξασφαλίζει «ἀνάπτυξη»), τότε ταυτόχρονη ἐπιδίωξη πρέπει 
νὰ εἶναι ἀναγκαστικὰ καὶ ἡ μεθοδευμένη πρόκληση 
αὐξημένης κατανάλωσης. Ἡ μεθόδευση χρησιμοποιεῖ 
ἀναπόφευκτα ὁλοκληρωτικὲς στρατηγικὲς πειθαναγκασμοῦ 
τοῦ ψυχισμοῦ καὶ τῶν συνειδήσεων. Ὁ καταναλωτικὸς 
ἄνθρωπος τοῦ καπιταλισμοῦ καταθέτει ἑκούσια τὴν 
ἐλευθερία του γιὰ νὰ συμμορφωθεῖ μὲ τὶς ἐπιταγὲς τοῦ 
«συστήματος».

4.    Ἡ ἀτομικὴ παραγωγικὴ καὶ καταναλωτικὴ συμπεριφορὰ 
εἶναι ἄμεσα μετρητὴ καὶ ἐλέγξιμη. Γι' αὐτὸ καὶ παράγει 
κοινωνικὲς ἱεραρχήσεις καὶ ἀξιολογήσεις τόσο αὐστηρὰ 
κατεστημένες ὥστε κάθε ἀμφισβήτησή τους νὰ 
περιθωριοποιεῖ αὐτόματα τὸν τολμητία. Γεννιοῦνται 
κανονιστικὲς ἀρχὲς «ἀποτελεσματικότητας», 
«ἀποδοτικότητας», «προγραμματισμοῦ», «ὀργάνωσης», ἀλλὰ 
καὶ «κατοχύρωσης τοῦ συμφέροντος», συλλογικῶν 
ἀπαιτήσεων, νομιμοποιημένου ἐκβιασμοῦ μέσῳ 



συνδικαλιστικῶν κινητοποιήσεων «κοινωνικοῦ κόστους». Αὐτὴ 
ἡ μονότροπη «ἠθικὴ τοῦ συμφέροντος» συνοδεύεται συχνὰ 
ἀπὸ ἔντονο ψυχολογικὸ φανατισμό, ἀμετακίνητη ἐγκύστωση 
στὴ μονομέρεια.

 
 
Σκοπὸς μιᾶς εἰσήγησης, ὅπως ἡ παρούσα, εἶναι νὰ θέσει τὰ 
προβλήματα ποὺ προκύπτουν στὸ πλαίσιο τῆς θεματικῆς της — 
ὄχι νὰ λύσει τὰ ἑρμηνευτικὰ ἢ ὅποια ἄλλα προβλήματα. 
Χρειάζεται συστηματικὴ μελέτη καὶ ἔρευνα, ὅπως ἤδη 
σημειώθηκε, γιὰ νὰ ἀπαντηθοῦν μὲ συστηματικὴ καὶ μεθοδολογικὴ 
ἐγκυρότητα τὰ ἐρωτήματα ποὺ ἐδῶ ἐτέθησαν.
 Θὰ προσθέσω καταληκτικὰ τὴ γονιμότερη ἴσως πρόκληση ποὺ 
ἐμπεριέχει τὸ θέμα μου: Ἡ διερεύνηση τῶν σχέσεων 
φονταμενταλισμοῦ καὶ δυτικοῦ χριστιανισμοῦ ἤ, κατὰ προέκταση, 
φονταμενταλισμοῦ καὶ καπιταλισμοῦ, δὲν μπορεῖ παρὰ νὰ ἔχει 
κυρίως διαπιστωτικὸ χαρακτήρα. Τελείως διαφορετικὴ δυναμικὴ 
θὰ μποροῦσε ἴσως νὰ προκύψει, ἂν ἡ ἔρευνα τῶν σχέσεων 
οἰκονομίας καὶ θρησκείας διευρυνόταν. Ὁ E. F. Schumacher, στὸ 
βιβλίο του Small is beautiful ποὺ ἔγινε πασίγνωστο τὴ δεκαετία τοῦ 
'70, ἔκανε μιὰν ἐνδιαφέρουσα ἀναφορὰ στὴν ἀντίληψη γιὰ τὴν 
οἰκονομία ποὺ προκύπτει ἀπὸ τὴ βουδιστικὴ θρησκευτικὴ 
παράδοση. Στὴ σημερινὴ Εὐρώπη τὸ ἐρώτημα ποὺ θὰ μποροῦσε 
νὰ τεθεῖ εἶναι: ἂν ἀπὸ τὴ ρωμαιοκαθολικὴ καὶ προτεσταντικὴ 
θεολογία καὶ ἠθικὴ νοηματοδοτήθηκε, σὲ μικρὸ ἢ μεγάλο ποσοστό, 
ἡ «λογικὴ» τῆς καπιταλιστικῆς οἰκονομίας, ποιά νοηματοδότηση 
τοῦ οἰκονομικοῦ βίου θὰ μποροῦσε νὰ συναχθεῖ ἀπὸ τὴν 
ὀντολογία, κοσμολογία καὶ ἀνθρωπολογία τῆς Ὀρθόδοξης 
Καθολικῆς Ἐκκλησίας;
 Στὸ ἐρώτημα αὐτὸ ἔχουμε ἐλάχιστα ἐργασθεῖ οἱ Ὀρθόδοξοι. 
Ἴσως νὰ εἶναι αὐτὴ ἡ ὀλιγωρία μας στὴ διασάφηση μιᾶς 
ἐνεργητικῆς ἀντιπρότασης πολιτισμοῦ, ποὺ ἔχει ἀρχίσει σήμερα νὰ
πληρώνεται μὲ αἷμα στὴ Σερβία, μὲ δυστυχία καὶ ἐφιαλτικὲς 
στερήσεις στὶς ὀρθόδοξες χῶρες τοῦ πρώην ἀνατολικοῦ 
συνασπισμοῦ.

Εἰσήγηση στὸ διεθνὲς σεμινάριο



«Φονταμενταλισμὸς καὶ τρόπος ὑπέρβασής του»,
Chambésy Γενεύης, 10-23.9.1995

Μνήμη Φώτη Κόντογλου
 
ΤΡΙΑΝΤΑ ΧΡΟΝΙΑ ἀπὸ τὴν ἐκδημία τοῦ Φώτη Κόντογλου, ἑκατὸ 
περίπου ἀπὸ τὴ γέννησή του.
 Μὲ ἀφορμὴ τὶς δυὸ ἐπετείους γράφονται αὐτὸ τὸν καιρὸ πολλά. 
Ὁ Κόντογλου ἔχει πάρει ἀξιοσέβαστη θέση στὴν ἰσχνὴ νεοελληνική 
μας ἱστορία. Γιὰ τὸ ζωγραφικό του ἔργο, τὸ λογοτεχνικό του 
ἔργο. Κυρίως, ἐπειδὴ λειτούργησε ὡς δάσκαλος γιὰ πολλούς, 
ἔστω καὶ παροδικοὺς μαθητές, ἀλλὰ καὶ ὡς ἄξονας ἐπηρεασμοῦ 
εὐρύτερου κύκλου καλλιτεχνῶν καὶ διανοουμένων.
 Εὐρύτερα ἀκόμη, ἡ συμβολή του στὴν ἐνεργοποίηση τῆς 
ἑλληνικῆς καὶ ὀρθόδοξης αὐτοσυνειδησίας ἦταν, στὸ πλαίσιο τῆς 
ἐποχῆς του, σημαντική. Καταλύτης μὲ τὴν παρουσία καὶ τὸ ἔργο 
του γιὰ τὴν ἀφύπνιση τῆς ἀνυποψίαστης ἑλλαδικῆς διανόησης καὶ 
κοινῆς γνώμης στὴν αἰσθητικὴ τουλάχιστον ἀξία τῆς βυζαντινῆς 
ἐκκλησιαστικῆς παράδοσης.
 Πρὶν ἀπὸ τὸν Κόντογλου, ἡ βυζαντινὴ ἁγιογραφία —ὅπως καὶ 
κάθε κληροδότημα τοῦ Βυζαντίου— ἦταν στὴν Ἑλλάδα 
ἀντικείμενο ὄχι μόνο περιφρόνησης, ἀλλὰ καὶ χλεύης. Ὣς τὰ μέσα 
τοῦ αἰώνα μας θεωροῦσαν ὅλοι αὐτονόητο νὰ εἰκονογραφοῦνται 
οἱ ναοὶ μὲ δυτική, νατουραλιστικὴ θρησκευτικὴ ζωγραφική. Ἀκόμα 
καὶ στὸ Ἁγιονόρος οἱ ἁγιογράφοι μοναχοὶ μόνο θρησκευτικὲς 
ζωγραφιὲς ἔφτιαχναν ἀντὶ γιὰ ἐκκλησιαστικὲς Εἰκόνες.
 Χάρη στὸν Κόντογλου, στὴν καλλιτεχνικὴ ποιότητα τοῦ ἔργου του 
καὶ στὸ μαχητικό του πάθος, τὸ κλίμα ἄλλαξε. Συνέπεσε, βέβαια, 
τὴν ἴδια ἐκείνη ἐποχὴ νὰ ἔχει ἀφυπνισθεῖ καὶ τὸ ἐνδιαφέρον τῆς 
Εὐρώπης γιὰ τὴ βυζαντινὴ αἰσθητική. Ἡ ἀπομίμηση αὐτοῦ τοῦ 
ἐνδιαφέροντος ἀπὸ τοὺς Ἕλληνες βοήθησε σημαντικὰ νὰ γίνει 
σεβαστὴ καὶ ἀποδεκτὴ ἡ προσπάθεια τοῦ Κόντογλου. Ἀλλὰ ἡ 
σύμπτωση δὲν μειώνει τὴ σημασία τῆς προσφορᾶς του.
 
 



Θὰ ἤθελα νὰ συνοδεύσω τὴ μνήμη τῶν ἐπετείων του μὲ δυὸ 
παρατηρήσεις, νομίζω γόνιμες γιὰ τὸ σήμερα:
 Ὁ Κόντογλου θεωρήθηκε —καὶ ἦταν— ἕνας κορυφαῖος 
«ἑλληνοκεντρικός». Ὁ ἑλληνοκεντρισμός του τὸν ὁδηγοῦσε 
μερικὲς φορὲς νὰ εἶναι καὶ ὀξύτατα κριτικὸς ἀπέναντι στὴ Δύση. 
Ἤξερε ὅμως καλὰ μὲ ποιόν «συντάσσεται» καὶ «τίνι 
ἀποτάσσεται». Εἶχε ζήσει πέντε χρόνια στὴν Εὐρώπη (Ἰσπανία 
καὶ Γαλλία), ὄχι ἀπομονωμένος σὲ ἀκαδημαϊκὰ περιβάλλοντα, 
ἀλλὰ ζώντας ἐνεργὰ ὡς καλλιτέχνης τὴν ἀγορὰ τῆς τέχνης καὶ τῆς 
διανόησης. Γνώρισε καλὰ τὴν Εὐρώπη, τὴ σπούδασε, τὴν ἔζησε 
στὸ κορμὶ καὶ στὴν ψυχή του. Ὁ ἑλληνοκεντρισμός του γεννήθηκε 
ὀργανικὰ μέσα ἀπὸ τὴ βιωματικὴ πρόσληψη τοῦ κόσμου τῆς 
Δύσης. Τὸ ἴδιο συνέβη μὲ ὅλους τοὺς κορυφαίους 
«ἑλληνοκεντρικούς»: τὸν Πικιώνη, τὸν Τσαρούχη, τὸν Θεοτοκᾶ, τὸν 
Ἐλύτη, τὸν Λορεντζάτο.
 Θέλω νὰ ὑπογραμμίσω αὐτὴ τὴ διαπίστωση σήμερα ποὺ μιὰ 
τεχνητὴ πόλωση «ἑλληνοκεντρικῶν» καὶ «εὐρωκεντρικῶν» νοθεύει
τὴν πνευματική μας ζωή, βασισμένη σὲ ἐπιπόλαια ἰδεολογήματα, 
μὲ οὐσιαστικὴ ἄγνοια τῶν ὅρων τῆς διαφορᾶς. Σίγουρα δὲν ἔχουν 
λείψει διανοούμενοι καὶ καλλιτέχνες μὲ ἀφομοιωμένη σπουδὴ καὶ 
γνώση τῆς Δύσης —τῶν θετικῶν ἐπιτευγμάτων καὶ τῶν ἀδιεξόδων 
της— ποὺ ἀναζητοῦν ἐπίπονα στὴν ἑλληνορθόδοξη παράδοση 
ζωτικὴ πολιτιστικὴ ἀντιπρόταση. Ὑπάρχει ὅμως καὶ ἕνας 
ἐπιπόλαιος «ἑλληνορθόδοξος» λαϊκισμὸς ποὺ ἀγνοεῖ τόσο τὴ Δύση 
ὅσο καὶ τὴν ἑλληνικὴ οἰκουμενικότητα, γι' αὐτὸ καὶ καταλήγει νὰ 
μάχεται ἢ νὰ ὑπερασπίζεται φαντάσματα.
 Θλιβερότεροι —γιὰ νά 'μαστε ἀκριβοδίκαιοι— εἶναι κατὰ κανόνα 
οἱ «εὐρωκεντρικοὶ» ποὺ μπορεῖ κάπως, καὶ ὄχι πάντοτε, νὰ 
ξέρουν τὴ Δύση, ἔστω μονότροπα, ἔστω μὲ τὰ ματογυάλια τοῦ 
μειονεκτικοῦ τῆς περιφέρειας, ἀλλὰ ἀγνοοῦν τραγικὰ ἢ 
ἐξοργιστικὰ τὸν Ἑλληνισμὸ καὶ τὴν πολιτιστική του παράδοση. 
Μιλᾶνε γιὰ τὴν Ὀρθοδοξία μὲ ὅ,τι τοὺς ἀπόμεινε στὴ μνήμη ἀπὸ 
τὰ θρησκευτικὰ τοῦ σχολείου, καὶ ξέρουν τὴν ἀρχαιότητα καὶ τὸ 
Βυζάντιο ἀπὸ ἐπιφυλλίδες καὶ μπροσοῦρες.
 Ὁ Κόντογλου εἶναι στυπτικὸ ἀντιφάρμακο γιὰ ὅλην αὐτὴ τὴν 



ἑκατέρωθεν φτήνια· νομίζω ὅτι ἔτσι ἀξίζει νὰ τὸν θυμόμαστε.
 
 
Δεύτερη παρατήρησή μου: ἡ ἀνάγκη νὰ προχωρήσουμε σήμερα 
πιὸ πέρα κι ἀπὸ τὰ ἐπιτεύγματα τοῦ Κόντογλου.
 Ὁ ἑλληνοκεντρισμὸς τοῦ Κόντογλου μοιάζει κυρίως αἰσθητικός. 
Σταματάει περισσότερο σὲ ρομαντικὰ ἐθιμικὰ στοιχεῖα τῆς 
ἑλληνορθοδοξίας, γίνεται ὑπέρμαχος τῶν λαϊκῶν ἀξιῶν, ποὺ τὶς 
βλέπει σχεδὸν σὰν αὐταξίες. Στὴν ἁγιογραφία μιμεῖται, χωρὶς νὰ 
μεταπλάθει ὀργανικά, τὴ μεταβυζαντινὴ κρητικὴ σχολή, μὲ 
ἐντυπωσιακὴ ἔμφαση στὴν τεχνοτροπία, ὄχι στὴ θεολογία τῆς 
Εἰκόνας. Στὴ λογοτεχνική του παραγωγὴ μιμεῖται τὸ λαϊκὸ 
συναξάρι, μεταγλωττίζει στὸ λαϊκὸ αὐτὸ ὕφος βιβλικὰ καὶ 
πατερικὰ κείμενα, μάχεται μὲ ἄρθρα καὶ ἐπιφυλλίδες γιὰ τὴν 
αἰσθητικὴ λαϊκὴ γραφικότητα τῆς Ὀρθοδοξίας.
 Ἴσως γι' αὐτὸ ἡ Ὀρθοδοξία τοῦ Κόντογλου εἶναι ἀπὸ ὅλους 
παραδεκτή, δὲν ἐνοχλεῖ κανέναν. Γιατὶ δὲν μπορεῖ οὔτε θέλει νὰ 
ἀναμετρηθεῖ μὲ τὰ ἀγωνιώδη ἐρωτήματα τοῦ κοσμικοῦ 
περίγυρου. Μοιάζει μᾶλλον μὲ περιθωριακὴ ἐπιβίωση τῆς λαϊκῆς 
θρησκευτικότητας, διασώζει τὴ νοσταλγικὴ γοητεία τοῦ 
παρελθόντος, τὸν ρομαντισμὸ μιᾶς τυπικῆς ἐθιμικῆς εὐσέβειας. 
Ἀλλὰ ἀδυνατεῖ νὰ ἀρθρώσει λόγο ζωτικῆς παρέμβασης στὸ 
παρόν.
 Πιστεύω ὅτι θὰ τιμήσουμε τὴ μνήμη τοῦ Κόντογλου καὶ θὰ 
ἀξιοποιήσουμε τὴν προσφορά του ἂν δουλέψουμε γιὰ οὐσιώδεις 
ἐκβραχισμοὺς στὴ διάνοιξη τοῦ δρόμου ποὺ αὐτὸς αἰσθητικὰ 
ὑπέδειξε. Σήμερα πιὰ εἶναι πολὺ πιὸ φανερὸ ὅτι ἡ ἐνεργοποίηση 
τῆς πολιτιστικῆς μας ταυτότητας καὶ πρότασης εἶναι θέμα 
ἱστορικῆς μας ἐπιβίωσης. Ἡ «καθ' ἡμᾶς Ἀνατολὴ» ἐνδιαφέρει 
μόνο γιὰ τὸν ρομαντισμὸ τοῦ φολκλόρ. Εἴμαστε τόσο Δύση ὅσο 
καὶ Ἀνατολή, καὶ καθόλου διατεθειμένοι νὰ χαρίσουμε τὴν 
Εὐρώπη στὴ φραγκογερμανικὴ μονοτροπία. Ὁ Ἑλληνισμὸς καὶ ἡ 
Ὀρθοδοξία ἔχουν νόημα μόνο ἂν γεννᾶνε πρόταση διεξόδου στὰ 
βασανιστικὰ ἀδιέξοδα τοῦ σημερινοῦ κόσμου.

5.11.1995



Γιὰ ὅσους διψᾶνε τὴ ζωὴ
 
ΜΩΡΙΑ ΓΙΑ ΤΟΥΣ ΤΟΤΕ ΕΛΛΗΝΕΣ: Πῶς εἶναι δυνατὸ ὁ 
ἄπειρος καὶ ἀπεριόριστος νὰ ὑπάρξει στὶς διαστάσεις τῆς 
περατῆς ἀτομικότητας; Αὐτὸς ποὺ ὀφείλει «κατὰ τὸν λόγον τῆς 
οὐσίας» του νὰ εἶναι «χωριστὴ φύσις καὶ ἀκίνητος», «φύσις ὅλως 
ἐνεργητική, κρείττων καὶ ἄφθαρτος ἐνέργεια», «εἶδος ἀμιγές», 
«ταυτότης νοῦ καὶ νοητοῦ», πῶς μπορεῖ νὰ προσλάβει ἀνθρώπινη 
σάρκα, νὰ ὑποταχθεῖ στὴ χρονικότητα, στὶς ἀνάγκες τῆς 
βιολογικῆς φύσης;
 Οἱ μέτοχοι τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας ἀπαντοῦσαν καὶ 
ἀπαντοῦν: Γι' αὐτὸ τὰ Χριστούγεννα εἶναι Γιορτή, Γιορτὴ 
θριάμβου τῆς ὑπαρκτικῆς ἐλευθερίας. Ἕνας Θεὸς δέσμιος στὶς 
λογικὲς προδιαγραφὲς τῆς οὐσίας του θὰ σήμαινε τὴν ἀφετηριακὴ 
ὑποταγὴ τοῦ γεγονότος τῆς ὕπαρξης στὴν ἀναγκαιότητα. Τότε, 
αἰτιώδης ἀρχὴ τοῦ ὑπαρκτοῦ θὰ ἦταν ἡ ἀναγκαιότητα, δὲν θὰ 
ὑπῆρχε ἐνδεχόμενο ἐλευθερίας.
 Ἂν ὅμως τὸ βρέφος ποὺ κλαυθμυρίζει στὴ φάτνη εἶναι ὁ Θεός, 
τότε ὁ ἄκτιστος μπορεῖ νὰ ὑπάρξει μὲ τὸν τρόπο τοῦ κτιστοῦ, καὶ 
στὴν ἱστορική του ὑπόσταση τὸ κτιστὸ νὰ ὑπάρχει μὲ τὸν τρόπο 
τοῦ ἀκτίστου. Στὴ Βηθλεὲμ ἡ προσωπικὴ ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ καὶ 
τοῦ ἀνθρώπου ἀποδείχνεται ἐλεύθερη ἀπὸ κάθε προκαθορισμὸ 
οὐσίας ἢ φύσης. Αἴρεται «τὸ μεσότοιχον τοῦ φραγμοῦ» ἀνάμεσα 
στὸ περατὸ καὶ στὸ ἀδιάστατο, στὸ χρονικὸ καὶ στὸ αἰώνιο. Ὁ 
Θεὸς ὑπάρχει μὲ τὸν τρόπο τοῦ ἀνθρώπου, γιὰ νὰ μπορεῖ ὁ 
ἄνθρωπος νὰ ὑπάρξει μὲ τὸν τρόπο τοῦ Θεοῦ. «Ἵνα γένησθε 
θείας κοινωνοὶ φύσεως.»
 Τὴ γλώσσα γιὰ νὰ ποῦμε τὸ γεγονὸς τῆς ὕπαρξης καὶ τὶς 
δυνατότητες τῆς ὕπαρξης τὴν ἔδωσαν οἱ Ἕλληνες. Ἔφτιαξαν τὴ 
λέξη οὐσία, παράγωγο τοῦ θηλυκοῦ τῆς μετοχῆς τοῦ ρήματος 
εἶναι. Οὐσία σημαίνει τὸν τρόπο μετοχῆς στὸ εἶναι, καὶ ἡ διαφορὰ 
τῶν τρόπων διαφοροποιεῖ τὰ εἴδη τῶν ὑπαρκτῶν. Γιὰ τοὺς 
Ἕλληνες ἡ ποικιλία τῶν οὐσιῶν εἶναι προκαθορισμένοι λόγοι- 
τρόποι πραγματοποίησης κάθε ὑπαρκτικοῦ γεγονότος — λόγοι-



τρόποι ἀνερμήνευτα δεδομένοι, ὅπως καὶ ὁ συμπαντικὸς «ξυνὸς» 
(κοινὸς) λόγος ποὺ συγκροτεῖ τὸ σύνολο τῶν ὑπαρκτῶν σὲ κόσμο-
κόσμημα ἁρμονίας καὶ κάλλους. Ἀκόμα καὶ ὁ Θεὸς ὑποτάσσεται 
στὸν δεδομένο λόγο-τρόπο τῆς ὕπαρξής του. Εἶναι μέρος τοῦ 
καθολικοῦ κόσμου, ποὺ δὲν μπορεῖ νὰ ἔχει στόχο, μπορεῖ μόνο νὰ 
εἶναι. Δὲν ὑπάρχουν περιθώρια γιὰ τὸ γίγνεσθαι καὶ τὸ δέον, τὴ 
δυνατότητα ἢ τὴ θέληση, τὴν ἐλευθερία καὶ τὴν Ἱστορία. Ἔργο 
τοῦ ἀνθρώπου στὴν ἐφήμερη βιοτή του εἶναι νὰ φτάσει στὴν 
εὐδαιμονία νὰ θεωρεῖ τὴ λογικὴ πληρότητα τοῦ κοσμικοῦ εἶναι, 
καὶ νὰ τὴν πραγματώνει «ἐν σμικρῷ» μὲ τὴν πολιτικὴ τέχνη —τὴν 
ὕψιστη τῶν τεχνῶν— στὸν «μικρὸν τῆς πόλεως κόσμον».
 Σὲ αὐτὴ τὴν ἀδήριτη μοίρα τῆς ἀνελευθερίας τοῦ ὑπαρκτοῦ 
ἔρχεται νὰ ἀντιταχθεῖ ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία: Αἰτιώδης ἀρχὴ 
τῆς ὕπαρξης δὲν εἶναι μιὰ ἀνερμήνευτα προκαθορισμένη θεία 
Οὐσία, ἀλλὰ ἡ ἐλευθερία ἑνὸς Προσώπου. Ὁ Θεὸς δὲν εἶναι 
ὑποχρεωμένος ἀπὸ τὴν οὐσία του νὰ εἶναι Θεός, δὲν εἶναι 
ὑποταγμένος στὴν ἀναγκαιότητα τῆς ὕπαρξής του. Ὁ Θεὸς 
ὑπάρχει, ἐπειδὴ εἶναι ὁ Πατήρ: αὐτὸς ποὺ βεβαιώνει ἐλεύθερα τὴ 
θέλησή του νὰ ὑπάρχει γεννώντας τὸν Υἱὸ καὶ ἐκπορεύοντας τὸ 
Πνεῦμα. Ἐλεύθερα καὶ ἀπὸ ἀγάπη ὁ Πατὴρ («ἀχρόνως καὶ 
ἀγαπητικῶς») ὑποστασιάζει τὸ Εἶναι του σὲ τριάδα Προσώπων, 
συνιστᾶ τὸν λόγο-τρόπο τῆς ὕπαρξής του ὡς κοινωνία προσωπικῆς
ἐλευθερίας, κοινωνία ἀγάπης, πληρότητα τοῦ ὄντως ἔρωτος.
 Στὸ γεγονὸς τῶν Χριστουγέννων, στὴν ἱστορικὴ παρουσία τοῦ 
Χριστοῦ, ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία ψηλαφεῖ τὴν προσωπικὴ 
ἐλευθερία τοῦ Θεοῦ ἀπὸ τὴν ἄκτιστη φύση του. Ἐλεύθερος ἀπὸ 
κάθε προκαθορισμὸ οὐσίας ἢ φύσης, ὁ Θεὸς ὑποστασιάζει στὸ 
πρόσωπό του (στὸ πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ) ὄχι μόνο τὸ δικό του 
ἄκτιστο Εἶναι, ἀλλὰ καὶ τὸ κτιστὸ εἶναι τοῦ ἀνθρώπου. Ἂν τὸ 
πρόσωπο εἶναι αὐτὸ ποὺ ὑποστασιάζει (κάνει πραγματικότητα) 
τὴν ὕπαρξη, τότε καμιὰ ἀναγκαιότητα φύσης ἢ οὐσίας (θείας ἢ 
ἀνθρώπινης) δὲν προηγεῖται γιὰ νὰ περιορίσει τὴν ὑπαρκτικὴ 
πραγμάτωση τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας. Τότε ὁ ἄκτιστος Θεὸς 
μπορεῖ νὰ ὑπάρξει καὶ μὲ τὸν τρόπο τοῦ κτιστοῦ ἀνθρώπου, ἀλλὰ 
καὶ ὁ κτιστὸς ἄνθρωπος (στὸ μέτρο ποὺ ἐλευθερώνονται οἱ 



προσωπικὲς ὑπαρκτικές του δυνατότητες) μπορεῖ νὰ ὑπάρξει μὲ 
τὸν τρόπο τοῦ ἄκτιστου Θεοῦ. Νὰ νικήσει τὸν θάνατο. Αὐτὸ τὸ εὐ-
αγγέλιο κάνει τὰ Χριστούγεννα Γιορτή.
 
 
Σὲ κάθε παραμικρὸ ὀρθόδοξο ἐκκλησάκι, στὸν ὄρθρο τῆς Γιορτῆς, 
μιὰ ποίηση ἰλιγγιώδης γίνεται τραγούδι, μαρτυρία ψηλάφησης τοῦ 
πληρώματος ἐλευθερίας τῆς ζωῆς: Ἄσαρκος γὰρ ὤν, ἐσαρκώθη 
ἑκὼν καὶ γέγονεν ὁ ὤν, ὃ οὐκ ἦν, δι' ἡμᾶς. Καὶ μὴ ἐκστὰς τῆς 
φύσεως, μετέσχε τοῦ ἡμετέρου φυράματος. Ἐξῆλθε Λόγος εἰς 
ἀνάπλασιν λαῶν.
 Δίπλα σὲ αὐτὴ τὴν ἀπόκρημνη νοηματική, τὰ νηπιώδη 
ψελλίσματα τῆς δυτικῆς θρησκευτικῆς ὑπανάπτυξης: «Ἅγια νύχτα 
σὲ προσμένουν μὲ χαρὰ οἱ Χριστιανοί...». Νά γιατὶ ἡ Γιορτὴ ἔγινε 
στὸν σημερινό μας δυτικὸ πολιτισμὸ κενὸς διάκοσμος: Ἐπειδὴ οἱ 
φιοριτοῦρες τῶν συναισθημάτων καὶ τὰ ἠθικιστικὰ ἰδεολογήματα 
δὲν ἔχουν τίποτα νὰ κάνουν μὲ τὴ δίψα μας γιὰ ζωή.
 Ἂν ἡ σημερινὴ Ἑλλάδα ὑποψιαζόταν τί καὶ πῶς ἐξακολουθεῖ 
ἀνεπίγνωστα νὰ γιορτάζει στὶς ἐκκλησιές της τὰ Χριστούγεννα, 
τότε θὰ ἦταν ἐκ τῶν πραγμάτων πολιτιστικὴ ὑπερδύναμη. Δηλαδὴ 
πανανθρώπινη ἐλπίδα.

24.12.1995

Ἡ φιλοσοφία στὴν Ἑλλάδα σήμερα
 
1. Τί γνώμη ἔχετε γιὰ τὴ φιλοσοφικὴ σκέψη στὴ σημερινὴ 
Ἑλλάδα;
 
Ἡ ἐρώτησή σας θὰ ἀπαιτοῦσε ἐκτενὴ καὶ τεκμηριωμένη μελέτη. 
Μὲ τὶς συντομογραφικὲς ἐπιταγὲς τῆς συνέντευξης ἐκφράζω αὐτὸ 
ποὺ μοῦ ζητᾶτε: γνώμη.
 Νομίζω ὅτι ἡ φιλοσοφικὴ σκέψη στὴν Ἑλλάδα παραμένει ἀκόμα 
μεταπρατική. Οἱ φιλοσοφοῦντες ἀρκοῦνται κατὰ κανόνα στὴν 
ἐπίδειξη ἐνημερότητας γιὰ τὰ ὅσα γράφονται στὴν Εὐρώπη καὶ 
στὴν Ἀμερική. Δὲν δείχνουν νὰ ἔχουν δικά τους προβλήματα, νὰ 



τὰ ἀντιπαλεύουν, νὰ ἀγωνιοῦν ἀκροβατώντας στὰ ἀδιέξοδα τοῦ 
σημερινοῦ ἀνθρώπου. Συνήθως ἀναμασοῦν «ἐπιστημοσύνη» 
ὑπηρετώντας μὲ τὴ μειονεξία τῆς ἐπιστημονικοφάνειας 
ἐπαγγελματικὲς σκοπιμότητες, στόχους ἀκαδημαϊκῆς 
σταδιοδρομίας καὶ μόνο. Οἱ περισσότερο θορυβοῦντες 
ἀναπαράγουν κλίμα νοησιαρχικοῦ παιγνίου, γλωσσοκεντρικῆς 
ἐπαναδιαπραγμάτευσης τῶν ἀποτυχιῶν τῆς νεωτερικότητας, 
ἐγκλωβισμένοι σὲ μιὰν αὐτάρεσκη δυσκαταληψία.
 Θὰ μποροῦσα νὰ ἐπισημάνω δυὸ γόνιμες κατὰ τὴ γνώμη μου 
ἐξαιρέσεις: Τὸν πολὺ ὥριμο καὶ μὲ ἀφομοιωμένη ἐνημερότητα 
ὀξυνούστατο φιλοσοφικὸ λόγο τοῦ Παναγιώτη Κονδύλη· καὶ τὴ 
φιλοσοφικὴ ἐμβρίθεια ἑλληνικῆς «ἀνάγνωσης» τῆς 
ἀρχαιοκλασικῆς καὶ βυζαντινῆς μας παράδοσης ἀπὸ τὸν Στέλιο 
Ράμφο.
 
 
2. Πιστεύετε ὅτι ὑπολείπεται ἡ σημερινὴ ἑλληνικὴ φιλοσοφικὴ 
σκέψη ἐκείνης τῶν ἄλλων εὐρωπαϊκῶν χωρῶν; Καὶ ἂν ναί, 
γιατί;
 
Πιστεύω ὅτι ὑπολείπεται στὸ ποσοστὸ ποὺ παραμένει 
μεταπρατική. Ὅμως δημιουργικὸ ἢ καινοτόμο φιλοσοφικὸ λόγο 
δὲν ἔχουμε οὔτε στὴν Εὐρώπη σήμερα. Εἶναι μιὰ περίοδος 
παρακμιακῆς στένωσης τῶν ὁριζόντων, ὄχι ἄσχετης μὲ τὴν 
ὁλοφάνερη κρίση τοῦ σύνολου εὐρωπαϊκοῦ πολιτιστικοῦ 
«παραδείγματος». Τὰ ὀντολογικὰ τολμήματα τοῦ M. Heidegger 
καὶ τοῦ J.-P. Sartre, τὶς ριζοσπαστικὲς ἀναζητήσεις τοῦ L. 
Wittgenstein καὶ τὶς γόνιμες προτάσεις ἐπιστημολόγων ὅπως ὁ K. 
Popper, ὁ Th. Kuhn, ὁ H. Putnam, ὁ I. Lacatos, τὶς διαδέχθηκε 
ἕνας «ἐργαλειακὸς» φιλοσοφικὸς λόγος νεοσχολαστικῶν 
ἀναλύσεων τῆς «ἐπικοινωνιακῆς διαδικασίας». Ρητορικὴ 
ἀναδιασκευὴ ἢ ἐπιδεικτικὴ λεπτομερειακῆς ἐνημερότητας 
νοηματικὴ ἐκδίπλωση «συνταγματικῶν» ἐκδοχῶν τῆς 
ὀρθολογικότητας.
 Στὴν Ἀμερικὴ ἴσως ἀρχίζουν νὰ διαφαίνονται κάποιες 



γονιμότερες σήμερα ἀναζητήσεις. Σημειώνω ἐνδεικτικὰ τὸ ὄνομα 
τοῦ Richard Rorty.
 
 
3. Ὁ δικός σας φιλοσοφικὸς ὀβολὸς σὲ τί συνίσταται;
 
Αὐτὸ θὰ ἔπρεπε νὰ τὸ κρίνουν ἄλλοι. Ὁ ἴδιος μπορῶ νὰ μιλήσω 
μόνο γιὰ τὶς προθέσεις τῶν προσπαθειῶν μου. Ποὺ ἐντοπίζονται 
στὴ διερεύνηση τῶν δυνατοτήτων εἰσαγωγῆς τοῦ κριτικισμοῦ στὴν 
ὀντολογία — τῶν δυνατοτήτων νὰ συγκροτηθεῖ μιὰ συνεπὴς 
«κριτικὴ ὀντολογία». Τὶς ἀφετηριακὲς προϋποθέσεις γιὰ ἕνα 
τέτοιο ἐγχείρημα τὶς ἀντλῶ ἀπὸ τὸν ἐκπληκτικὸ ὀντολογικὸ 
ρεαλισμὸ τῆς ἑλληνικῆς βυζαντινῆς παράδοσης. Καὶ ἐπιχειρῶ μὲ 
ἐπιμέρους μελέτες νὰ δῶ τὶς ἐμπράγματες συνέπειες ποὺ μπορεῖ 
νὰ ἔχει σήμερα αὐτὴ ἡ «κριτικὴ ὀντολογία» στὴ νοηματοδότηση 
π.χ. τῆς πολιτικῆς ἢ τῆς πολιτικῆς οἰκονομίας, ὅπως καὶ στὴ σχέση 
μὲ τὴ γλώσσα ποὺ ἀρθρώνει ἡ σύγχρονη φυσικὴ ἢ μὲ τὶς 
ἀναζητήσεις τῆς νεώτερης ἐπιστημολογίας.
 Δυστυχῶς ὅμως τέτοια φιλοσοφικὰ ἐγχειρήματα οὔτε συζητοῦνται
οὔτε κρίνονται στὴν Ἑλλάδα σήμερα — ἔστω γιὰ νὰ κατακριθοῦν, 
νὰ ἀποδειχθοῦν ἀσυνεπὴ καὶ ἐπιπόλαια. Ἔστω καὶ ἡ πιὸ 
ριζοσπαστικὴ πρόταση εἶναι σίγουρο ὅτι θὰ ἀγνοηθεῖ, θὰ πέσει 
στὸ κενό, στὸ τίποτα.
 
 
4. Πιστεύετε ὅτι ἡ φιλοσοφία ἔχει μέλλον;
 
Ὅσο ὑπάρχει τὸ ἀνθρώπινο εἶδος, θὰ ὑπάρχει καὶ ἡ φιλοσοφία. 
Εἶναι συστατικὴ τοῦ ἀνθρώπου ἀνάγκη ἡ ἀναμέτρηση μὲ τὸ 
αἴνιγμα τοῦ θανάτου, τοῦ ἔρωτα, τοῦ νοήματος τῆς ὕπαρξης, τοῦ 
κόσμου, τῆς Ἱστορίας, ἡ πάλη γιὰ τὴν ἐλευθερία, γιὰ τὴν ἔγκυρη 
γνώση καὶ τὴν κοινωνία τῆς γνώσης. Στὸ πλαίσιο τοῦ σημερινοῦ 
μας πολιτισμοῦ αὐτὲς οἱ ἀνάγκες μοιάζει νὰ ἀπωθήθηκαν — ἡ 
ζωὴ νοηματοδοτεῖται ἀπὸ τὴ ζωώδη ἡδονοθηρία τῆς χρηστικῆς 
ὠφελιμότητας, παγιδεύεται στὴν ἀφελὴ μεταφυσικὴ τῆς 



«τυχαιότητας». Ἀλλὰ τὸ σύμπτωμα εἶναι ἐφήμερο καὶ μὲ σαφεῖς 
ρωγμὲς στὴ συνείδηση καὶ τοῦ πιὸ ἀλλοτριωμένου ἀνθρώπου.

14.5.1995

Ἔρως ζωοποιὸς
 
ΠΑΣΧΑ, ΛΕΞΗ ΕΒΡΑΪΚΗ, σημαίνει πέρασμα, καὶ ἡ 
ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία γιορτάζει μὲ τὴν ἀνάσταση τοῦ Χριστοῦ 
τὸ πέρασμα τῆς σύνολης ἀνθρωπότητας ἀπὸ τὸν θάνατο στὴν 
ἀπερίσταλτη ζωή: Ὁ Χριστὸς συνανέστησε παγγενῆ τὸν Ἀδὰμ 
ἀναστὰς ἐκ τοῦ τάφου — ἀνέστη Χριστὸς καὶ νεκρὸς οὐδεὶς ἐν 
τῷ μνήματι.
 Ὅμως ἐμεῖς πεθαίνουμε. Στὰ μνήματα ἔχουμε ἀποθέσει δικούς 
μας ἀγαπημένους, καὶ ὁ καθένας μας, ὅλοι μας, περιμένουμε τὴ 
σειρά μας. Τὸ πιὸ σίγουρο ἀπὸ τὰ σίγουρα εἶναι ὁ ἐπικείμενος 
θάνατός μας, τὸ ἀναπότρεπτο τέλος τῆς ἐπίγειας βιοτῆς μας σὲ 
κάποια στιγμὴ ἴσως ἐγγύτατη, ἴσως ἐγγύτερη, ἴσως ἀπώτερη. Τί 
λοιπὸν γιορτάζουμε μέσα στὴν πασχαλινὴ φωτοχυσία ἐμεῖς οἱ 
ἀνέκκλητα μελλοθάνατοι; Ποιά νίκη καταπάνω στὸν θάνατο;
 Σήμερα, ποὺ τὸ μήνυμα τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας μοιάζει νὰ 
μὴν τὸ καταλαβαίνουν οὔτε ὅσοι ἐπίσημα τὸ ἐκπροσωποῦν, 
ἀκοῦμε πασχαλινὰ διαγγέλματα καὶ κηρύγματα μὲ 
συναισθηματικὲς κυρίως ἐπαγγελίες ἀνάστασης ἢ μὲ κωδικὰ καὶ 
ἀνερμήνευτα θρησκευτικὰ φιλοσοφήματα περὶ ἀθανασίας. Τὸ 
συνηθέστερο εἶναι νὰ καταφεύγουν ἀκόμα καὶ κληρικοὶ σὲ 
ἐκλαϊκευμένα ἀπηχήματα τῆς πλατωνικῆς διδασκαλίας: 
Ὑπαινίσσονται κάποια δυνατότητα «ἀθανασίας τῆς ψυχῆς» — 
δυνατότητα ποὺ ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία τὴν ἀπέκλεισε εὐθὺς 
ἐξαρχῆς. Ὡσὰν στὴν κτιστὴ καὶ θνητὴ φύση τοῦ ἀνθρώπου νὰ 
ὑπάρχει κάποιο «τμῆμα» ἢ «στοιχεῖο» ἀθάνατο ποὺ ἐπιβιώνει 
μετὰ τὸν φυσικό μας θάνατο. Καὶ μὲ τὴν ἀνάσταση τοῦ Χριστοῦ 
οἱ ἔτσι κι ἀλλιῶς «ἀθάνατες» ψυχές μας νὰ ἀπολαμβάνουν 
καλύτερη τύχη ἢ μεταχείριση.
 Φυσικά, μιὰ τέτοια ἐκδοχὴ «ζωῆς» μετὰ τὸν θάνατο —λογικὰ 



καὶ ἐμπειρικὰ αὐθαίρετη— ἐλάχιστα μᾶς ἐνδιαφέρει, ἂν δὲν 
αὐξάνει κιόλας τὸν τρόμο μας γιὰ τὸν θάνατο. Οὔτε πρωτοτυπεῖ, 
ἁπλῶς συνοψίζει τὶς πανομοιότυπες σὲ ὅλες σχεδὸν τὶς θρησκεῖες 
παρηγόριες συναισθηματικῶν ἐλπίδων γιὰ κάποιο νεφελῶδες 
εἶδος αἰώνιας ἐπιβίωσης.
 Ὅμως ἡ γλώσσα τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας, ἔτσι ὅπως 
διασώζεται καὶ τὶς μέρες αὐτὲς στὸ ποιητικὸ θάμβος τῆς 
ὀρθόδοξης λατρείας, δὲν ἔχει τίποτε νὰ κάνει μὲ τὶς θρησκευτικὲς 
παρηγόριες ἢ μὲ τὰ πλατωνικὰ ἰδεολογήματα. Τὸ δύσκολο μὲ 
αὐτὴ τὴ γλώσσα εἶναι ὅτι μιλάει γιὰ ὀντολογία —γιὰ ἑρμηνεία 
τοῦ ὑπαρκτοῦ καὶ πραγματικοῦ— ἐνῶ ἐμεῖς, στὸν πολιτισμὸ τῆς 
νεωτερικότητας, καταλαβαίνουμε μόνο τὴ γλώσσα τῆς ἐπιδερμικῆς
φαινομενολογίας ἢ μιᾶς πρακτικῆς ψυχολογίας. Εἶναι σὰν νὰ 
μιλᾶς γιὰ τὴ σύσταση τοῦ πραγματικοῦ καὶ ὑπαρκτοῦ μὲ τὴ 
γλώσσα τῆς κβαντικῆς φυσικῆς σὲ κάποιον ποὺ καταλαβαίνει τὸν 
κόσμο μόνο μὲ τὶς παραστάσεις τῆς νευτώνειας μηχανικῆς.
 Ἡ πασχάλια ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία εὐαγγελίζεται ἕναν 
«καινὸ» τρόπο τῆς ὑπάρξεως: Νὰ ἀντλεῖς ὕπαρξη ἀπὸ τὴ σχέση, 
ὄχι ἀπὸ τὴ φύση. Ὁ Χριστὸς ἀνέστη ἀπὸ τῶν νεκρῶν ὄχι γιατὶ ἡ 
ἀνθρώπινη βιολογική του ἀτομικότητα κατεῖχε κάποια 
ἀνερμήνευτη μαγικὴ δύναμη, ἀλλὰ γιατὶ μεταποίησε ἀκόμα καὶ 
τὸν βιολογικὸ θάνατο σὲ σχέση μὲ τὸν Θεὸ-Πατέρα σὲ ἐρωτικὴ 
αὐτοπαράδοση καὶ αὐτοπροσφορά.
 Ξέρουμε κι ἐμεῖς ἀπὸ τὴν ὑπαρκτική μας ἐμπειρία ὅτι ὁ 
ἄνθρωπος συγκροτεῖται σὲ λογικὸ ὑποκείμενο ὄχι χάρη στὴ 
βιολογική του ἀτομικότητα καὶ τὶς ἐγκεφαλικὲς λειτουργίες της, 
ἀλλὰ μόνο «στὸν τόπο τοῦ Ἄλλου», μόνο μέσα ἀπὸ τὴ σχέση, τὴν 
ἀναφορικότητα. Ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία βεβαιώνει ὅτι ἡ κλήση 
τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ, κλήση σὲ ἀμεσότητα σχέσης, συγκροτεῖ καὶ 
τὴν ἴδια τὴν ὑπόσταση τοῦ ὑποκειμένου, τὴν πραγματική του 
ὕπαρξη. Ζωὴ εἶναι ἡ ἀνταπόκριση σὲ αὐτὴ τὴν ἐρωτικὴ κλήση — 
ἐάν τε ζῶμεν, ἐάν τε ἀποθνήσκωμεν, τοῦ Κυρίου ἐσμέν.
 Νυμφίος ὁ Χριστός, μανικὸς ἐραστὴς τοῦ κάθε ἀνθρώπου, 
ὑποστασιάζει τὴν ὕπαρξή μας μὲ τὸ ζωτικὸ ἐνέργημα τῆς ἀγάπης 
Του, ἡ οὐσιοποιὸς κλήση τῆς ἀγάπης Του τὴν ἀθανατίζει. Ὁ 



θάνατος καὶ ἡ ἀνάστασή Του ἀλλάζουν ριζικὰ τὶς ὑπαρκτικὲς 
δυνατότητες τοῦ κτιστοῦ: Τὸ κτιστὸ μπορεῖ τώρα νὰ ὑποστασιάζει 
τὶς φυσικὲς ἐνέργειες τῆς ἄκτιστης θείας φύσης, νὰ ὑπάρχει τὸ 
κτιστὸ μὲ τὸν τρόπο τοῦ ἀκτίστου, τὸν τρόπο τῆς τριαδικῆς 
ἐρωτικῆς ἀλληλοπεριχώρησης. Αἴρεται ἡ ὑπαρκτικὴ στεγανότητα 
τοῦ κτιστοῦ, ἡ ὑποταγή του στὴ χωροχρονικὴ περατότητα ποὺ 
εἶναι συνάρτηση τῆς ὕλης. Τὸ φθαρτὸν πρὸς ἀφθαρσίαν 
μετεστοιχείωσας, ψάλλει ἡ Ἐκκλησία, καὶ ἀφθάρτου ζωῆς 
ἔδειξας πηγὴν ἐξ ἀναστάσεως.
 Ἄλλη γλώσσα, ἄλλη θέα τοῦ ὑπαρκτοῦ καὶ πραγματικοῦ. Ναί, 
ἐξακολουθοῦμε νὰ πεθαίνουμε, ἀλλὰ γιὰ νὰ σβήσει στὸ χῶμα ἡ 
ἔσχατη ἀντίσταση στὴν πληρωματικὴ σχέση: ἡ αὐτονομημένη 
ἀτομικότητα. Ἡ προσωπική μας ὑπόσταση ἐνεργεῖται καὶ 
ὑποστασιάζει τὸν ἔρωτα τοῦ ἀγαπήσαντος ἡμᾶς καὶ παραδόντος 
ἑαυτὸν ὑπὲρ ἡμῶν. Τὸ ἐσχατολογικὸ πλήρωμα αὐτῆς τῆς 
ἀνάστασης θὰ εἶναι ἡ ὁλόκληρη φανέρωση τῶν ὑπαρκτικῶν 
δυνατοτήτων τοῦ ὄντως ἔρωτος, τῆς πρόσληψης τοῦ κτιστοῦ ἀπὸ 
τὸ ἄκτιστο: Καινὴ γῆ καὶ καινοὶ οὐρανοί, ἀνάσταση σωμάτων 
μεταστοιχειωμένων σὲ σάρκα ἐκθεωμένη τοῦ ἐνανθρωπήσαντος 
Θεοῦ. Νεοποιεῖς τοὺς γηγενεῖς ὁ πλαστουργὸς χοϊκὸς 
χρηματίσας. Ἀφθαρτίζεις γὰρ θεοπρεπέστατα ἀπαθανατίζων τὸ 
πρόσλημμα.
 Χριστὸς ἀνέστη, ναί, καὶ κανεὶς πιὰ δὲν πεθαίνει. Ὅπως δὲν 
πεθαίνει ὁ κόκκος τοῦ σίτου ὅταν σαπίζει μέσα στὴ γῆ γιὰ νὰ 
φέρει καρπὸ ἑκατονταπλασίονα.

26.4.1995

Ὁ χωρισμὸς Ἐκκλησίας καὶ κράτους, α´
 
ΤΑ ΚΟΜΜΑΤΑ ΤΟΥ ΕΛΛΑΔΙΚΟΥ ΚΟΙΝΟΒΟΥΛΙΟΥ δηλώνουν 
διατεθειμένα νὰ προχωρήσουν σὲ ἀναθεώρηση τοῦ Συντάγματος. 
Τὸ ἐνδιαφέρον τους γιὰ τὴν ἀναθεώρηση ἐκδηλώνεται σὲ 
συνάρτηση μὲ ἐπικαιρικὲς σκοπιμότητες. Πάντως, ἕνα ἀπὸ τὰ 
θέματα ποὺ προβάλλεται σταθερὰ ὡς χαρακτηριστικὴ περίπτωση 



ἀπαιτούμενης συνταγματικῆς ἀναθεώρησης εἶναι ἡ σχέση 
Ἐκκλησίας καὶ κράτους. Μοιάζει νὰ ἔχει ὡριμάσει ἡ ἀπαίτηση 
γιὰ τὸν χωρισμὸ τῆς Ἐκκλησίας ἀπὸ τὸ κράτος.
 Μοιάζει. Οἱ πολίτες αὐτῆς τῆς χώρας δὲν νομίζω ὅτι ἔχουν 
πεισθεῖ γιὰ τὴν εἰλικρίνεια τοῦ σχετικοῦ ἐνδιαφέροντος τῆς 
πολιτικῆς ἢ καὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἡγεσίας. Ἡ σημερινὴ ὑποταγὴ 
τῆς Ἐκκλησίας στὴν κρατικὴ ἐξουσία —κάπως βελτιωμένη σὲ 
σύγκριση μὲ τὸ παρελθόν, ἀλλὰ σαφέστατη— δείχνει νὰ βολεύει 
ἀμφότερους τοὺς συμβαλλομένους. Θέτουν θέμα χωρισμοῦ ὅταν ἡ 
βολή τους διαταράσσεται ἀπὸ ἐφήμερα ἐπικαιρικὰ προβλήματα 
καὶ δὲν κατορθώνουν νὰ φορτώσουν ἀποτελεσματικὰ στὴν ἄλλη 
πλευρὰ τὶς εὐθύνες γιὰ τὴν ἐπίλυσή τους (ὅπως πρόσφατα μὲ τὴν 
περιπλοκὴ στὶς μητροπόλεις Λάρισας καὶ Ἀττικῆς).
 Ἂς μοῦ ἐπιτραπεῖ νὰ ἐκφράσω τὴ γνώμη ὅτι τὸ ἐπίπεδο 
προβληματισμοῦ σὲ σχέση μὲ τὸν χωρισμὸ Ἐκκλησίας καὶ κράτους 
—στὶς δηλώσεις πολιτικῶν καὶ ἐκκλησιαστικῶν ἡγετῶν, ἀλλὰ καὶ 
στὴ σχετικὴ ὣς τώρα ἀρθρογραφία— δὲν εἶναι σοβαρό. 
Ἀντανακλᾶ τὴν ἐνδημούσα στὸν τόπο μας ἐπιπολαιότητα μὲ τὴν 
ὁποία προχωροῦμε σὲ καίριες γιὰ τὴν ἱστορική μας ἐπιβίωση 
ἀποφάσεις: ὅπως τὴν κατάργηση τοῦ πολυτονικοῦ συστήματος στὴ
γραφὴ τῆς γλώσσας μας ἢ τὴν εἰσαγωγὴ ἐκπαιδευτικῶν μεθόδων 
ποὺ ἔχουν διαλύσει τὴν παιδεία μας.
 Τουλάχιστον οἱ πολιτικοί μας καὶ οἱ συνταγματολόγοι μας ἐλπίζω 
νὰ γνωρίζουν ὅτι ἕνα ἀπὸ τὰ πιὸ κρίσιμα προβλήματα στὶς 
σύγχρονες δημοκρατίες εἶναι τὸ συνεχῶς διευρυνόμενο χάσμα 
ἀνάμεσα στὴν κοινωνία καὶ στὸ κράτος. Ὅλο καὶ περισσότερο ἡ 
κρατικὴ μηχανὴ αὐτονομεῖται ἀπὸ τὶς κοινωνικὲς ἀνάγκες καὶ 
ἰδιαιτερότητες, ὁ πολίτης ἀντιμετωπίζει τὸ κράτος σὰν ἀντίπαλο. 
Ἡ συνταγματικὴ δυνατότητα νὰ ἐκφράζει τὸ κράτος στὴ 
λειτουργική του συγκρότηση καὶ δομὴ στοιχεῖα τῆς ἱστορικῆς καὶ 
πολιτιστικῆς ἰδιαιτερότητας τοῦ συγκεκριμένου κοινωνικοῦ 
σώματος εἶναι ὄντως πολύτιμα, δὲν συμφέρει νὰ ἀπεμποληθοῦν 
ἐπιπόλαια. Εἶναι στοιχεῖο πολιτισμοῦ, π.χ., ὅτι στὴν κεφαλίδα τοῦ 
ἑλληνικοῦ Συντάγματος δὲν γίνεται ἐπίκληση κάποιου 
Παντοδύναμου Θεοῦ - ἐπουράνιου χωροφύλακα, ἀλλὰ τῆς 



ὀντολογικῆς ἀρχῆς κοινωνίας τῶν προσώπων, τοῦ ὑπαρκτικοῦ 
προτύπου κοινωνίας τῶν σχέσεων: τῆς τριαδικῆς αἰτιώδους ἀρχῆς 
τοῦ ὑπαρκτοῦ.
Μᾶλλον ἡ Ἐκκλησία πρώτη θὰ ἔπρεπε νὰ ἐπιδιώκει τὴν 
ἀποδέσμευσή της ἀπὸ τὸν πνιγηρὸ ἐναγκαλισμὸ τῆς «νόμῳ 
κρατούσης πολιτείας» καὶ ἀπὸ τὸν μειωτικὸ ὑποβιβασμό της σὲ 
«ἐπικρατούσα θρησκεία» — νομικὴ φόρμουλα ριζικὰ 
ἀσυμβίβαστη μὲ τὴν ἐκκλησιολογικὴ ταυτότητα τῆς Ὀρθοδοξίας. 
Ἐνῶ, ἀντίθετα, μιὰ εὐφυὴς κρατικὴ ἐξουσία θὰ ἔσπευδε νὰ 
ἀντλήσει καὶ νὰ ἀποτυπώσει στὸ Σύνταγμα στοιχεῖα πολιτιστικῆς 
ἰδιαιτερότητας καὶ ἐθνικῆς ταυτότητας ποὺ παρέχει ἡ σαρκωμένη 
στὸ λαϊκὸ σῶμα ὀρθόδοξη βιωματικὴ καὶ λατρευτικὴ ἱστορικὴ 
συνέχεια.
 
 
Ἡ ὁποιαδήποτε πρόταση χωρισμοῦ τῆς Ἐκκλησίας ἀπὸ τὸ κράτος 
κρίνεται ἀπὸ τὰ κίνητρά της. Ἂν τὸ κίνητρο εἶναι νὰ ἐπιτευχθεῖ 
μιὰ λειτουργικότερη διοικητικὴ αὐτονομία τῆς Ἐκκλησίας καὶ μιὰ 
εὐχερέστερη ἀποδέσμευση τοῦ κράτους ἀπὸ τὴ δυτικὴ νοοτροπία 
μοιρασιᾶς ἐξουσιῶν μὲ τὴν Ἐκκλησία μέσῳ «κονκορδάτων», τότε 
ὁ χωρισμὸς θὰ ἦταν πραγματικὰ πολύτιμος. Πρέπει κάποτε νὰ 
πληροφορηθοῦν οἱ πολιτικοὶ καὶ οἱ συνταγματολόγοι τὰ 
στοιχειώδη: ὅτι στὴν Ὀρθοδοξία δὲν ὑπάρχει Βατικανό· Ἐκκλησία 
εἶναι ὁ λαὸς συναγμένος στὴν Εὐχαριστία, καὶ δίχως τὴν παρουσία
λαϊκῶν ὁ ἐπίσκοπος δὲν μπορεῖ οὔτε λειτουργία νὰ τελέσει. Ἂν 
ἐμφανίζονται σήμερα ἐκκλησιαστικοὶ παράγοντες ποὺ εὐνοοῦν μιὰ
βατικάνεια αὐτονομία μέσῳ τοῦ χωρισμοῦ τῆς Ἐκκλησίας ἀπὸ τὸ 
κράτος, εἶναι γιὰ νὰ μπορεῖ ἡ ὅποια θρησκευτικὴ φατρία νὰ δρᾶ 
ἀνενόχλητη ἀπὸ θεσμοὺς λαϊκοῦ ἐλέγχου, ὅπως τὸ Συμβούλιο 
Ἐπικρατείας, ἐλέγχου κάθε αὐτονομημένης ἀπὸ τὸν λαὸ ἐξουσίας.
 Ὑπάρχουν βέβαια ἀπὸ τὴν ἄλλη πλευρά, τῆς πολιτείας, καὶ οἱ 
«προοδευτικὲς» ψυχώσεις, ὁ ἀφελὴς πιθηκισμὸς διεθνιστικῶν 
ἰδεολογημάτων, ποὺ θέλουν τοὺς λαοὺς μόνο ταξικὰ καὶ 
ὁμοιόμορφα ἀρθρωμένους, δίχως ἱστορικὴ καὶ πολιτιστικὴ 
ἰδιαιτερότητα, ἑπομένως μὲ κρατικὴ ἐκπροσώπηση ἄθρησκη. 



Ξεχνοῦν οἱ ἀφελεῖς ὅτι στὴν Ἑλλάδα ἡ Ἐκκλησία δὲν εἶναι 
«θρησκεία» νοησιαρχικῶν «πεποιθήσεων», ἀλλὰ βίωμα λαϊκὸ ποὺ 
ἔχει περάσει στὸ χῶμα καὶ στὶς πέτρες, στὸν τρόπο τῆς ὅποιας 
μαστορικῆς καὶ τέχνης καὶ ἐθισμῶν συμπεριφορᾶς ποὺ διασώζουν 
ἀκόμα ἑλληνικὴ ταυτότητα.
 Τὸ ἐνδεχόμενο τοῦ χωρισμοῦ τῆς Ἐκκλησίας ἀπὸ τὸ κράτος στὴν 
Ἑλλάδα δὲν εἶναι καταρχὴν πρόβλημα τῆς Ἐκκλησίας, εἶναι 
πρόβλημα καίριο καὶ μὲ ἀποφασιστικὲς συνέπειες γιὰ τὸ κράτος. 
Γιὰ νὰ τὸ λύσουν οἱ πολιτικοὶ καὶ οἱ συνταγματολόγοι πρέπει νὰ 
ἀπαντήσουν στὸ θεμελιῶδες ἐρώτημα: Σὲ ποιό μέλλον προσβλέπει 
τὸ κοινωνικό μας σῶμα, πόσο τὸ ἐνδιαφέρει ἡ πολιτιστική του 
ταυτότητα, σὲ ποιά κοινωνικὴ δυναμικὴ θὰ βασισθεῖ ἡ ἐθνικὴ 
ἐπιβίωση;
 Πρέπει νὰ συνεχίσω τὰ ἐρωτήματα τὴν ἑπόμενη Τετάρτη.
 

10.5.1995

Ὁ χωρισμὸς Ἐκκλησίας καὶ κράτους, β´
 
Η ΣΗΜΕΡΙΝΗ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ εἶναι μιὰ 
«ἐκκοσμικευμένη» (secular) κοινωνία. Δὲν εἶναι τὸ αἴτημα τῆς 
ὑπαρκτικῆς ἀλήθειας καὶ τῆς ὄντως ζωῆς ποὺ δίνει νόημα στὴν 
καθημερινότητα τῶν ἀνθρώπων καὶ ἱεραρχεῖ τὶς ἀνάγκες τους. 
Τὴν καθημερινότητα τὴν καθορίζει τὸ πρωτεῖο τῆς χρησιμότητας, 
τῆς εὐζωίας, τῆς θωράκισης τῶν ἀτομικῶν δικαιωμάτων. Ἡ πίστη-
ἐμπιστοσύνη ὡς βίωση προσωπικῶν σχέσεων μέσα στὴν Ἐκκλησία 
δὲν εἶναι πιὰ τὸ «μέγα καλὸ καὶ πρῶτο», ὅπως σὲ ἄλλους 
καιρούς.
 Οἱ ἴδιοι οἱ ποιμένες τῆς Ἐκκλησίας δίνουν συχνὰ τὴν ἐντύπωση 
ὅτι εἶναι καὶ αὐτοὶ ριζικὰ «ἐκκοσμικευμένοι»: Μιλᾶνε τὴν ξύλινη 
γλώσσα τῆς ἰδεολογίας, τὴ θρησκευτικὴ γλώσσα τῆς 
ἀτομοκεντρικῆς θωράκισης μὲ ψυχολογικὲς «πεποιθήσεις», τὴ 
γλώσσα τῆς χρησιμοθηρικῆς ἠθικῆς. Δείχνουν ἐκπρόσωποι 
θρησκείας, ταγμένοι νὰ ἐξυπηρετοῦν τὶς «θρησκευτικὲς ἀνάγκες 



τοῦ λαοῦ», ἀνάγκες καταναλωτικὲς συναισθημάτων καὶ 
δεοντολογίας. Δὲν μοιάζει οὔτε κὰν νὰ ὑποψιάζονται οἱ 
περισσότεροι τὴ διαφορὰ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ γεγονότος ἀπὸ τὴν 
ἀτομοκεντρικὴ θρησκευτικότητα.
 Ὅταν τὸ κράτος «ἐκκοσμικεύεται» καὶ ἡ Ἐκκλησία 
«θρησκειοποιεῖται», τότε ὁ χωρισμός τους δὲν εἶναι μόνο 
ἀναπόφευκτος, εἶναι καὶ ἀναγκαῖος. Δὲν μπορεῖ τὸ κράτος νὰ 
προστατεύει ἐπιλεκτικὰ μιὰ θρησκευτικὴ ἰδεολογία καὶ νὰ 
ὑποχρεώνει ἄθρησκους πολίτες νὰ ἀκολουθοῦν τὶς ἐπιταγές της. 
Καὶ εἶναι ψευτιὰ νὰ διακοσμοῦνται κρατικὲς τελετὲς καὶ 
ἐκδηλώσεις μὲ ἕνα φολκλὸρ θρησκευτικοῦ τυπικοῦ ἄσχετου μὲ τὸ 
παρὸν τῆς ζωῆς καὶ τῆς κοινωνίας.
 Παρ' ὅλα αὐτὰ ὑπάρχουν κοινωνίες ἄκρως ἐκκοσμικευμένες, μὲ 
τὴν ἐκκλησία τους ριζικὰ θρησκειοποιημένη, ποὺ ὅμως δὲν 
διανοοῦνται χωρισμὸ ἐκκλησίας καὶ κράτους — κλασικὸ 
παράδειγμα ἡ ἀγγλικὴ κοινωνία. Ἔχουν καταλάβει τὴ σημασία 
τῆς ἐκκλησιαστικῆς παράδοσης, ἔστω καὶ τῶν ἐξωτερικῶν τύπων 
αὐτῆς τῆς παράδοσης, γιὰ τὴ διάσωση τῆς πολιτιστικῆς 
ταυτότητας τοῦ λαοῦ, τῆς ἱστορικῆς του συνείδησης, τῶν 
ὑπομνήσεων πνευματικῆς ἐγρήγορσης ποὺ κομίζει ἔστω καὶ μόνο 
τὸ τελετουργικὸ τῆς παράδοσης.
 Στὴν Ἑλλάδα οἱ λόγοι ἀποφυγῆς τοῦ χωρισμοῦ Ἐκκλησίας καὶ 
κράτους εἶναι πολὺ οὐσιωδέστεροι καὶ ζωτικοί. Γιατὶ ὁ 
Ἑλληνισμὸς ἀπέκτησε συμβατικὰ γεωγραφικὰ σύνορα μόλις πρὶν 
ἀπὸ ἑκατὸν ἑβδομήντα χρόνια, ἐνῶ ἐπὶ τρεισήμισι χιλιάδες χρόνια 
τὰ σύνορά του ἦταν στὴν πρόταση τρόπου τοῦ βίου καὶ νοήματος 
τῆς ὕπαρξης ποὺ κόμιζαν καὶ σάρκωναν οἱ Ἕλληνες. Τὸ ἑλλαδικὸ 
κράτος σήμερα θὰ ἦταν κωμικὸ νὰ ἰσχυρισθοῦμε ὅτι συνεχίζει νὰ 
ἐκπροσωπεῖ πρόταση πολιτισμοῦ. Ὅμως ἡ ἑλληνικὴ Ὀρθόδοξη 
Ἐκκλησία, ἔστω καὶ ἀπελπιστικὰ θρησκειοποιημένη καὶ 
ἐκκοσμικευμένη, συνεχίζει: Ὅσο ἡ ὀρθόδοξη λατρεία ἐξακολουθεῖ 
νὰ εἶναι λαϊκὴ πράξη, ἡ ἑλληνικὴ πολιτιστικὴ σάρκα τοῦ 
ἐκκλησιαστικοῦ εὐ-αγγελίου τῆς ζωῆς σώζεται. Ἑπομένως τὸ 
κράτος, γιὰ νὰ μπορεῖ νὰ εἶναι φορέας ἑλληνικοῦ ὀνόματος μὲ 
νόημα, ἔχει πρώτιστη ἀνάγκη τὴν Ἐκκλησία.



 Μεμψιμοιροῦν οἱ «προοδευτικοὶ» ἀφελεῖς γιὰ τὸ ὑποχρεωτικὸ 
μάθημα τῶν θρησκευτικῶν στὰ ἑλληνικὰ σχολεῖα. Ἔχουν δίκιο 
μόνο γιὰ τὸν τρόπο ποὺ γίνεται τὸ μάθημα, ὑποταγμένο στὴν 
ἐκκοσμικευμένη νοοτροπία τῆς ἰδεολογικοποίησης καὶ 
θρησκειοποίησης. Ἀλλά, ὅπως εἶναι ἀδιανόητο νὰ μὴν ξέρει ἕνα 
Ἑλληνόπουλο τί εἶναι ὁ Παρθενώνας ἢ ἡ ἀρχαία τραγωδία, ποιά 
μεταφυσικὴ πρόταση νοήματος τῆς ζωῆς γέννησε αὐτὰ τὰ 
ἀριστουργήματα, ἔτσι εἶναι ἀδιανόητο νὰ ἀγνοεῖ τὸ Ἑλληνόπουλο 
τί εἶναι ἡ Ἁγια-Σοφιὰ καὶ ἡ ὀρθόδοξη λειτουργία, ποιά θεολογία 
γέννησε αὐτὰ τὰ κορυφώματα τῆς πολιτιστικῆς του παράδοσης. 
Μιὰ παιδεία ἑλληνικὴ θὰ τοῦ τὰ διδάξει καὶ θὰ βαθμολογήσει τὴ 
γνωστική τους ἀφομοίωση, ἔστω κι ἂν τὸ συγκεκριμένο 
Ἑλληνόπουλο δηλώνει ἄθρησκο καὶ «προοδευτικό».
 Ξέρω ὅτι τὸ μήνυμα τῆς ὑπαρκτικῆς ἀλήθειας καὶ τῆς ὄντως ζωῆς 
ποὺ εὐαγγελίζεται ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἐμπειρία εἶναι λάθος νὰ τὸ 
ὑποτάσσουμε σὲ σκοπιμότητες ἐθνικῆς ἐπιβίωσης — εἶναι ζωτικὸ 
λάθος νὰ ζητάει ἡ Ἐκκλησία ἐθνικὰ δεκανίκια. Ἀλλὰ εἶναι θέμα 
πολιτικῆς εὐφυΐας καὶ ὀξυδέρκειας ἡ ἔμπρακτη κρατικὴ 
ἀναγνώριση τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐμπειρίας καὶ παράδοσης ὡς 
ἄξονα πολιτιστικῆς ταυτότητας καὶ ἐθνικῆς ἑνότητας τῶν 
Ἑλλήνων.
 Δυστυχῶς τὰ δείγματα πολιτικῆς εὐφυΐας στὴν Ἑλλάδα σήμερα 
εἶναι σπάνια ἢ ἀνύπαρκτα, ὅπως καὶ τὰ δείγματα ἐκκλησιαστικῆς 
αὐτεπίγνωσης τῶν ἑλλαδικῶν ἐπισκόπων. Ἂν συγκλίνουν οἱ δυὸ 
ἑκατέρωθεν ἀποχαυνώσεις, θὰ ἔχουμε ἕναν ἀκόμα συμβατικὸ 
χυλὸ ἱστορικοῦ συμβιβασμοῦ χρήσιμου γιὰ τὸ κράτος. Ἂν 
ἀποκλίνουν, θὰ ἔχουμε γιὰ ἕνα διάστημα μιὰ πανευφρόσυνη, 
ἀποχαυνωτικὴ πάντοτε σύγχυση, πιθανότατα τὴν ἐμφάνιση δυὸ-
τριῶν ἢ περισσότερων ἐκκλησιῶν ποὺ θὰ διεκδικοῦν τὸ μονοπώλιο 
τῆς Ὀρθοδοξίας, ἀλλὰ μακροπρόθεσμα θὰ εἶναι τὸ ἀφελληνισμένο 
κράτος ποὺ θὰ εἰσπράξει τὰ ἐπίχειρα τῆς ἐπιπολαιότητάς του. 
Τὴν Ἐκκλησία ὁ χωρισμὸς θὰ τὴν ὁδηγήσει ἀναπόφευκτα στὴ 
συνειδητὴ ἐγρήγορση τοῦ «μικροῦ ποιμνίου», στὸ σωτήριο 
ξεκαθάρισμα τῆς γνησιότητας ἀπὸ τοὺς συμβατικοὺς 
θρησκευτικοὺς ἐθισμούς.



 Καὶ τότε, στὸ ἐλάχιστο ἐκκλησιαστικὸ λεῖμμα, θὰ σωθεῖ καὶ τὸ 
ζωτικὸ σπέρμα τοῦ πολιτισμοῦ τῆς ἑλληνικότητας. Ἐρήμην τοῦ 
κωμικοῦ κρατιδίου.

17.5.1995

Καὶ πάλι τὸ «σχίσμα» στὴ διανόηση
 
ΣΕ ΔΥΟ ΑΡΘΡΑ ΤΟΥ στὴν ἐφημερίδα Τὸ Βῆμα (21 καὶ 28.5.95) 
ὁ καθηγητὴς κ. Νίκος Μουζέλης θέτει, γιὰ μιὰ ἀκόμα φορά, τὸ 
πρόβλημα τῆς πόλωσης «ἑλληνοκεντρικῶν» καὶ «φιλοδυτικῶν», 
ὅπως αὐτὴ ἐμφανίζεται στὸ πλαίσιο τῆς σημερινῆς ἑλληνικῆς 
διανόησης. Προσφέρει μιὰ θετικὴ καὶ νηφάλια ἀνάλυση 
ἐπιμένοντας κυρίως στὶς δυνατότητες σύγκλισης τῶν δύο τάσεων ἢ 
στάσεων, προκειμένου νὰ διασαφηνιστεῖ μιὰ σύγχρονη νεοελληνικὴ
ταυτότητα ποὺ νὰ διασώζει τὰ στοιχεῖα τῆς πολιτιστικῆς μας 
ἰδιαιτερότητας, ἀλλὰ καὶ νὰ ἀφομοιώνει ἐνεργητικὰ τὶς θετικὲς 
κατακτήσεις τῆς εὐρωπαϊκῆς «νεωτερικότητας».
 
 
Προσωπικὰ συμφωνῶ μὲ ὅλες σχεδὸν τὶς προτάσεις τοῦ κ. 
Μουζέλη. Καὶ δὲν νομίζω ὅτι μπορεῖ νὰ ὑπάρχει σοβαρὸς 
μελετητὴς τοῦ προβλήματος ποὺ νὰ διαφωνεῖ. Ὅμως ἡ πόλωση 
διαιωνίζεται καὶ ἡ νηφάλια παρέμβαση τοῦ κ. Μουζέλη εἶναι 
σίγουρο πὼς δὲν θὰ τὴ γεφυρώσει. Στὸ ἴδιο τὸ κείμενό του 
ἀποτυπώνονται οἱ λόγοι αὐτῆς τῆς ἀποτυχίας καὶ θὰ ἤθελα νὰ 
μοῦ ἐπιτραπεῖ νὰ τοὺς ἀναλύσω:
1.     Θεωρῶ ὡς πρῶτο λόγο τῆς πόλωσης τὴν 

«ἰδεολογικοποίηση» τόσο τῶν «εὐρωκεντρικῶν» ὅσο καὶ τῶν 
«ἑλληνοκεντρικῶν» θέσεων. Οἱ ἱστορικὲς ἑρμηνεῖες, ἡ 
κοινωνιολογικὴ ἀνάλυση καὶ ἡ πολιτιστικὴ ἐμπειρία 
μεταποιοῦνται σὲ ἀξιωματικὲς ἀρχές, στὶς ὁποῖες ὁ καθένας 
μας ἐπενδύει ἀνάγκες ψυχολογικῆς ἀτομοκεντρικῆς 
θωράκισης: Τὸ κοινωνικὸ προσωπεῖο τοῦ «προοδευτικοῦ», 
ποὺ χλευάζει τὸν συντηρητισμὸ τῶν «νεορθοδόξων», ἢ τοῦ 



«ἑλληνοκεντρικοῦ», ποὺ ἀναθεματίζει καθετὶ δυτικὸ ὡς 
ἀλλότριο καὶ ξένο πρὸς τὴ δική μας παράδοση, εἶναι 
θαυμάσια ἀντίδοτα γιὰ πολλὲς ψυχολογικὲς ἀνασφάλειες καὶ 
μειονεξίες.

2.    Οἱ ψυχολογικὲς ἐπενδύσεις στὴν πόλωση ἐνισχύονται μὲ τὴν 
ὑποταγὴ τῆς ἐκφραστικῆς ὅλων μας στὰ δημοσιογραφικὰ 
στερεότυπα. Ἡ ἐμπορικὴ δημοσιογραφία, ἔντυπη καὶ 
ἠλεκτρονική, ἔχει ἀνάγκη ἀπὸ πολώσεις, φανατισμένες 
ἀναμετρήσεις, ὀργισμένες ἀντεγκλήσεις, γιατὶ αὐτὲς ἐξάπτουν 
τὸ ἐνδιαφέρον τοῦ κοινοῦ καὶ ἀνεβάζουν τὴν ἀναγνωσιμότητα 
ἢ τὴν ἀκροαματικότητα. Πολλὲς συζητήσεις στὴν τηλεόραση 
ἔχουν ὡς θέμα τὴ σχέση τῆς Ἑλλάδας μὲ τὴν Εὐρώπη, τὸ 
πρόβλημα τῆς πολιτιστικῆς μας ἰδιαιτερότητας καὶ 
ταυτότητας. Κατὰ κανόνα ὅμως ἐπιλέγονται συνομιλητὲς ποὺ 
εἶναι σίγουρο ὅτι δὲν θὰ ἐπιδιώξουν διάλογο, ἀλλὰ μὲ 
σκαμπρόζικες ἐκφράσεις καὶ ἀπολυτοποιημένους ἀφορισμοὺς 
θὰ προκαλέσουν ἔνταση καὶ ἑπομένως «θέαμα». Αὐτὴ ἡ 
γλώσσα περνάει καὶ στὴν ἀρθρογραφία τῶν διανοουμένων. 
Καὶ τὰ δύο ἄρθρα τοῦ κ. Μουζέλη στὸ Βῆμα ἀντλοῦν τὸν 
προβληματισμό τους ἀπὸ τέτοια, κυρίαρχα σήμερα στὴ 
δημοσιογραφικὴ ἀγορά, στερεότυπα.

3.     Θὰ παρεμβάλω καὶ μιὰν ἀμυντικὴ κριτικὴ παρατήρηση, μὲ 
τὴν παράκληση νὰ διαψευσθῶ, ἂν ὑπερβάλλω: Στὸ ἐπίπεδο 
τῶν ἁπλοϊκῶν φανατισμῶν ἢ τῆς ψυχολογικῆς-ἰδεολογικῆς 
στράτευσης, καὶ οἱ δυὸ «παρατάξεις» —εὐρωκεντρικοὶ καὶ 
ἑλληνοκεντρικοὶ— ἀποφεύγουν τὸ διάβασμα, τὴ μελέτη, τὴν 
ἔρευνα. Βολεύονται μὲ αὐθαίρετες σχηματοποιήσεις καὶ 
ἀβασάνιστες γενικεύσεις. Ὅμως στὸ ἐπίπεδο τοῦ δημόσιου 
λόγου διανοουμένων μὲ ἀπαιτήσεις ἐγκυρότητας, νομίζω ὅτι 
οἱ «ἑλληνοκεντρικοὶ» εἶναι ἀσύγκριτα συνεπέστεροι στὸ 
χρέος τῆς σοβαρῆς καὶ σὲ βάθος γνώσης τοῦ πολιτισμοῦ 
ἀπέναντι στὸν ὁποῖο τοποθετοῦνται κριτικά. Γνωρίζουν καλὰ 
τὴ Δύση, τὰ ἐπιτεύγματά της καὶ τὰ ἀδιέξοδά της, ἔχουν 
μελετήσει, ἔχουν ζήσει στὴν Εὐρώπη, ἔχουν δώσει δείγματα 
μόχθου δουλειᾶς πάνω στὰ προβλήματα τῆς εὐρωπαϊκῆς 



νεωτερικότητας. Ἀντίθετα δυστυχῶς οἱ «εὐρωκεντρικοὶ» 
δείχνουν νὰ ἀγνοοῦν τόσο τὴ δουλειὰ τῶν «ἑλληνοκεντρικῶν» 
ὅσο καὶ τὶς πηγὲς ἢ τὶς θεμελιώδεις συντεταγμένες τῆς 
πολιτιστικῆς ἰδιαιτερότητας τοῦ Ἑλληνισμοῦ. Οἱ γνώσεις τους 
ἀντλοῦνται κυρίως ἀπὸ μνῆμες τοῦ μαθήματος τῶν 
θρησκευτικῶν στὸ σχολεῖο, ἀπὸ δημοσιογραφικὰ διαβάσματα 
ἢ ἀπὸ ἐπιπόλαιες καὶ ἐλλειπτικὲς ἀναγνώσεις τῆς Ἱστορίας. 
Ὁ κ. Μουζέλης δὲν θὰ εἶχε δημοσιεύσει τὰ δυό του ἄρθρα 
στὸ Βῆμα ἂν ἦταν ἐνήμερος γιὰ βιβλία καὶ δοκίμια ποὺ ἔχουν 
ἀναλυτικὰ διαπραγματευθεῖ τοὺς προβληματισμούς του. Καὶ 
ἀπορεῖ κανεὶς πῶς ἀποφασίζει ἕνας πανεπιστημιακὸς 
καθηγητής, μὲ διεθνὲς μάλιστα κύρος, νὰ παίρνει δημόσια 
θέση γιὰ θέματα στὰ ὁποῖα ἀγνοεῖ τὰ στοιχειώδη τῆς 
ὑπάρχουσας βιβλιογραφίας.

 
 
Σίγουρα ἔχω γίνει κουραστικὸς μὲ τὴν ἐπανάληψη, χρόνια τώρα, 
τῆς ἴδιας καὶ ἀμετάθετης γνώμης: Δὲν ἐνδιαφέρει ὁ Ἑλληνισμὸς 
ὡς φυλετικὴ ὀντότητα, οὔτε μπορεῖ νὰ ἐπιβιώσει ἱστορικὰ μὲ τὴ 
σημερινὴ κακομοιριὰ τοῦ μεταπρατικοῦ ἐθνικισμοῦ του.
Ὁ Ἑλληνισμὸς ἐνδιαφέρει καὶ μπορεῖ νὰ ἐπιβιώσει μόνο ἐφόσον 
κομίζει πρόταση πολιτισμοῦ ἱκανὴ νὰ παρεμβληθεῖ ἐνεργητικὰ καὶ 
δυναμικὰ στὸ σύγχρονο εὐρωπαϊκὸ γίγνεσθαι. Ἔχει νόημα νὰ 
εἶσαι Ἕλληνας μόνο ὅταν ἀντλεῖς ἀπὸ τὴ βιωματική σου 
παράδοση ἀπαντήσεις στὰ σημερινὰ εὐρωπαϊκὰ ἀδιέξοδα.
 Ἀλλὰ γιὰ ἕναν τέτοιο στόχο δὲν ἐπαρκοῦν ἰδεολογήματα καὶ 
δημοσιογραφικὲς ἐπιπολαιότητες. Χρειάζεται σοβαρὴ σπουδή, 
τεντωμένη εὐαισθησία καὶ εὐθυκρισία, ἢ τουλάχιστον τὰ 
στοιχειώδη τῶν ἀπαιτήσεων ἐπιστημονικῆς ἐνημερότητας.

7.6.1995

Ὁλοκληρωτισμὸς τῆς ἀπαξίας
 
ΚΑΘΕΣΤΩΣ ΠΟΥ ΚΑΤΑΛΥΕΙ τὶς ἐλευθερίες τῶν πολιτῶν, 



ἐπιβάλλει τὶς δικές του μονότροπες σκοπιμότητες στὸν δημόσιο 
βίο, στελεχώνει τὴν ἐξουσία του μὲ αὐθαίρετες ἐπιλογές, τὸ λέμε 
τυραννία. Ὑπάρχει καὶ χειρότερο: τυραννικὸ καθεστὼς ποὺ φτάνει 
νὰ ἀστυνομεύει καὶ τὸν ἰδιωτικὸ βίο τῶν πολιτῶν, τὶς ἰδέες καὶ 
προτιμήσεις τους, τὶς οἰκεῖες σχέσεις, τὴ συμπεριφορά τους. Τὸ 
λέμε ὁλοκληρωτισμό.
 Αὐτὰ στὸ ἐπίπεδο τῆς πολιτικῆς φαινομενολογίας, ὅταν τὰ 
σχήματα εἶναι σαφὴ ἢ εὐδιάκριτα. Ὅμως στὸν κοινωνικὸ βίο, μὲ 
πολιτικὸ καθεστὼς δημοκρατίας, πλέγματα τυραννικὰ ἢ καὶ 
ὁλοκληρωτικὰ λειτουργοῦν σχεδὸν ἀδιόρατα μὲ πλήρη 
διαδικαστικὴ νομιμότητα.
 Ἡ ἐκβιαστικὴ λογικὴ τῶν συνδικαλιστικῶν «κινητοποιήσεων» μὲ 
ὁμολογημένη τὴν ἐπιδίωξη «κοινωνικοῦ κόστους», εἶναι μορφὴ 
τυραννίας δημοκρατικὰ νομιμοποιημένη. Ἡ διαφημιστικὴ πλύση 
ἐγκεφάλου, οἱ μονότροπες «ψυχαγωγικὲς» ἐπιλογὲς ποὺ 
ἐπιβάλλουν τὰ τηλεοπτικὰ κανάλια, ὁ ἀποπροσανατολισμὸς τῶν 
συνειδήσεων στὰ κομματικὰ ποιμνιοστάσια, ἡ ἀστυνόμευση τῶν 
ἰδεῶν στὸν «προοδευτικὸ» Τύπο εἶναι μορφὲς ἀπροκάλυπτου 
ὁλοκληρωτισμοῦ αὐτονόητα νόμιμες καὶ ἀνεκτές.
 Παρόμοιο σύμπτωμα εἶναι καὶ ὁ ὁλοκληρωτισμὸς τῆς ἀπαξίας. 
Μοιάζει ἴσως μὲ «πεπρωμένο» ἔτσι ποὺ διαπλέκεται μὲ τὴν 
ἀδυναμία τῆς ἀνθρώπινης φύσης μας. Ὅταν στὸ κοινωνικὸ σῶμα ἢ
σὲ ἐπιμέρους λειτουργίες του ἡ ἀναξιοκρατία ἀποτελεῖ ὄχι ἁπλῶς 
διαιωνιζόμενο καθεστὼς διωγμοῦ τῆς ποιότητας, ἀλλὰ καὶ ὠμῆς 
ἀστυνόμευσης κάθε κριτικοῦ λόγου μέσῳ τῆς παγερῆς ἀδιαφορίας 
ἢ τοῦ χλευασμοῦ.
 Σκεφθεῖτε τὴν ἰδιότυπη παιδαγωγικὴ νομιμοποίηση αὐτοῦ τοῦ 
ὁλοκληρωτισμοῦ ὅταν λέμε στοὺς νέους: Νὰ εἴσαστε εἰλικρινεῖς, 
τίμιοι, ἐργατικοί, ἀσυμβίβαστα ἐλεύθεροι, ἀμείλικτα κριτικοὶ 
ἀπέναντι στὴν ψευτιὰ καὶ στὴν ἰδιοτέλεια, ἄρχοντες στὸν σεβασμὸ 
τοῦ ἄλλου καὶ στὴν ὑπεράσπιση τῶν κριτηρίων τῆς ποιότητας. Καὶ 
ταυτόχρονα προσθέτουμε: Ὅμως νὰ ξέρετε, στὴ ζωὴ προκόβουν οἱ 
ἀδίσταχτοι, οἱ ἑλισσόμενες μετριότητες, οἱ ἀμοραλιστὲς ἐπιτήδειοι, 
οἱ ἀπαίδευτοι χαμερπεῖς, οἱ συμβιβασμένοι. Τοὺς δείχνουμε τί 
ἔχει ἀξία στὴ ζωή, ἀλλὰ τοὺς προετοιμάζουμε νὰ δεχτοῦν σὰν 



αὐτονόητη τὴν τυραννικὴ κυριαρχία τῆς ἀπαξίας.
 Καὶ στὶς συμβουλὲς μποροῦμε τουλάχιστον νὰ λέμε τὰ πράγματα 
μὲ τὸ ὄνομά τους. Ἀλλὰ στὴν κοινωνικὴ πρακτικὴ πῶς νὰ 
τολμήσεις νὰ ἐκδηλώσεις ὄχι ὑποψίες καὶ ὑπόνοιες, ἀλλὰ ἀκόμα 
καὶ τὰ ὅσα ἐμπειρικὰ ἔχεις ἐπαληθεύσει; Στὸν Ἀκαδημαϊκὸ θὰ 
φερθεῖς μὲ συστολή, ἔστω κι ἂν στὰ ἔργα του ψηλαφεῖς πολλὴν 
ἀπαιδευσιὰ καὶ μετριότητα, ἢ ἔστω κι ἂν ὅλοι ἀπὸ πίσω του 
γελοῦν μὲ τὴν ἐγωλαγνεία του, τὴν ἀφελὴ περιαυτολογική του 
φλυαρία. Στὴν κοινωνικὴ συνάθροιση θὰ δεχθεῖς τὴν 
πρωτοκαθεδρία τοῦ μεγαλονεόπλουτου μαικήνα, ἔστω κι ἂν 
ξέρεις καλὰ μὲ ποιές ἀνομίες τὴν ἔχει ἐξαγοράσει. Ἀνάλογα θὰ 
φερθεῖς καὶ στὴ συγγραφικὴ ἀσημαντότητα ποὺ ἀφανὴ 
κυκλώματα τῆς ἔχουν ἐξασφαλίσει κυρίαρχη προβολή, τὸ ἴδιο καὶ 
στὸν ἀπαίδευτο ἢ μικρονοϊκὸ δημοσιογράφο ποὺ ἔχει τὴ δύναμη 
νὰ σπιλώνει ἀτιμωρητὶ τὴν ποιότητα.
 Συνάξεις ἐπωνύμων, ἀπὸ αὐτοὺς ποὺ διακοσμοῦν ἀνελλιπῶς τὴ 
δημοσιότητα, διαχειρίζονται καίριους τομεῖς τοῦ δημόσιου βίου, 
πρυτανεύουν σὲ ἱδρύματα, διαπρέπουν ὡς σύμβουλοι τῆς 
ἐξουσίας, ἔχουν καθιερωθεῖ στὴ συνείδηση τῶν πολλῶν σὰν 
αὐτονόητη ἡγεσία τοῦ τόπου. Καὶ δὲν τολμάει νὰ ἐγερθεῖ λόγος 
παραμικρὸς ἀλήθειας καὶ εἰλικρίνειας. Ὅλα συζητοῦνται μὲ 
μισόλογα καὶ συνεσταλμένες περιφράσεις, ὅλα μὲ τὴν ἔγνοια νὰ 
μὴ δυσαρεστηθοῦν πρόσωπα ἀκόμα καὶ ὑπόλογα γιὰ κραυγαλέες 
αὐθαιρεσίες καὶ προκλητικὴ ἰδιοτέλεια.
 Εἶναι ἡ τυραννία ἐπιβολῆς τῶν ἐπιφάσεων, ὁ ὁλοκληρωτισμὸς τῆς 
ὑποταγῆς στὴν ἀπαξία. Ἀστυνομεύεται σιωπηρὰ καὶ ἀδιόρατα τὸ 
ἦθος, ἡ ἐλεύθερη ἔκφραση, ἡ ἀδέσμευτη κρίση, ἡ προσωπικὴ 
εὐαισθησία, ἡ δίψα γιὰ ποιότητα. Ἀστυνομεύεται μὲ τὴν ἀπειλὴ 
ὄχι τῆς σωματικῆς βασάνου, ἀλλὰ τῆς κοινωνικῆς ἀπομόνωσης, 
τοῦ ἐξορισμοῦ στὸ περιθώριο, τοῦ στιγματισμοῦ μὲ τὴν ἐτικέτα 
τοῦ «ὑπερβολικοῦ», τοῦ «ἀκραίου», τοῦ «ἀφελοῦς».
 Ἔχει ὁ συμβιβασμὸς μιὰ δυναμικὴ τυραννικοῦ ὁλοκληρωτισμοῦ. 
Γι' αὐτὸ καὶ ἡ ἀσυμβίβαστη ἐμμονὴ στὴν ποιότητα, ἡ ἐνεργητικὴ 
ἀντίσταση στὴν ἀπαξία καὶ ἀναξιοκρατία δὲν κατοχυρώνονται μὲ 
θεσμοὺς ἢ νομικὲς διαδικασίες. Εἶναι ἄθλημα προσωπικῆς 



ὑπαρκτικῆς γνησιότητας. Γιὰ ὅσους διψᾶνε τὴ γνησιότητα ὡς 
«μέγα καλὸ καὶ πρῶτο».

28.6.1995



ΒΙΒΛΙΑ ΤΟΥ ΧΡΗΣΤΟΥ ΓΙΑΝΝΑΡΑ
 
Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης («Δόμος»)
Τὸ πρόσωπο καὶ ὁ ἔρως («Δόμος»)
Σχεδίασμα εἰσαγωγῆς στὴ φιλοσοφία («Δόμος»)
Ὀρθὸς λόγος καὶ κοινωνικὴ πρακτικὴ («Δόμος»)
Προτάσεις κριτικῆς ὀντολογίας («Δόμος»)
Τὸ πραγματικὸ καὶ τὸ φαντασιῶδες στὴν Πολιτικὴ Οἰκονομία 
(«Δόμος»)
Μετα-νεωτερικὴ Μετα-φυσικὴ («Δόμος»)
Ἡ ἀπανθρωπία τοῦ δικαιώματος («Δόμος»)
 
Πείνα καὶ δίψα (Γρηγόρη)
Ἡ κόκκινη πλατεία καὶ ὁ θεῖος Ἀρθοῦρος («Δόμος»)
Καταφύγιο ἰδεῶν («Δόμος»)
Σχόλιο στὸ Ασμα Ἀσμάτων («Δόμος»)
Ἀνθολόγημα τεχνημάτων (Καστανιώτης)
Ἀόριστη Ἑλλάδα - Κοντσέρτο γιὰ δυὸ ἀποδημίες («Δόμος»)
Τὰ καθ' ἑαυτὸν (Ἴκαρος)
 
Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους (Γρηγόρη)
Ἡ μεταφυσικὴ τοῦ σώματος («Δωδώνη»)
Ἀλφαβητάρι τῆς πίστης («Δόμος»)
Ἀλήθεια καὶ ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας (Γρηγόρη)
Ἡ Ἀπολογητικὴ (Γρηγόρη)
Ἐρωτικῶν ἀφιλογία («Δόμος»)
Ὀρθοδοξία καὶ Δύση στὴ Νεώτερη Ἑλλάδα («Δόμος»)
 
Ἡ κρίση τῆς προφητείας («Δόμος»)
Τὸ προνόμιο τῆς ἀπελπισίας (Γρηγόρη)
Κεφάλαια πολιτικῆς θεολογίας (Γρηγόρη)
Ἡ νεοελληνικὴ ταυτότητα (Γρηγόρη)
Κριτικὲς παρεμβάσεις («Δόμος»)
Τὸ κενὸ στὴν τρέχουσα πολιτικὴ (Καστανιώτης)
Ἑλλαδικὰ προτελεύτια (Καστανιώτης)



Χώρα ὑποχείρια παιγνίου (Καστανιώτης)
Άπερισκέπτως αὐτόχειρες (Καστανιώτης)
Κύκλος φαῦλος στροβιλώδης (Καστανιώτης)
Ἀφελληνισμοῦ παρεπόμενα («Ἴνδικτος»)
Ἑλληνότροπος πολιτική (Ἴκαρος)
Ἀντιστάσεις στὴν ἀλλοτρίωση (Ἴκαρος)
Πολιτισμός: τὸ κεντρικὸ πρόβλημα τῆς πολιτικῆς («Ἴνδικτος»)
 
ΕΧΟΥΝ ΜΕΤΑΦΡΑΣΤΕΙ:
 
Ἀλφαβητάρι τῆς πίστης, στὰ ἀγγλικά: Elements of Faith, 
Edinburgh (T. and T. Clark)

στὰ γαλλικά: La foi vivante de l'Église, Paris (Cerf)
στὰ ἰταλικά: La fede dell'esperienza ecclesiale, Brescia 
(Queriniana)
στὰ ρωσικά: BEPA UEPK , Μόσχα
στὰ ρουμανικά: Abecedar al credintei, Bucuresti (Editura 
Bizantina)

Ἡ ἐλευθερία τοῦ ἤθους, στὰ ἀγγλικά: The Freedom of Morality, 
New York (SVP)

στὰ γαλλικά: La morale de la liberté, Genève (Labor et 
Fides)
στὰ ἰταλικά: La libertà dell'Ethos, Bologna (Dehoniane)

Σχόλια στὸ Ἄσμα Ἀσμάτων, στὰ γαλλικά: Variations sur le 
Cantique des Cantiques, Paris (Desclée de Brouwer)

στὰ ἰταλικά: Variazioni sul Cantico dei Cantici, Milano 
(Nuova Stampa)

Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης, στὰ γαλλικά: De l'absence et de 
l'inconnaissance de Dieu, Paris (Cerf)

στὰ ἰταλικά: Heidegger e Dionigi Areopagita, Roma (Città 
Nuova)
στὰ ρουμανικά: Heidegger și Areopagitul, Bucuresti (Editura 
Anastasia)

Ἀλήθεια καὶ ἑνότητα τῆς Ἐκκλησίας, στὰ γαλλικά: Vérité et unité 
de l'Église, Grez-Doiceau (Éditions Axios)



στ
ὰ 

ἰτ
αλ

ικ
ά:

 V
er

ità
 e

 u
ni

tà
 d

el
la

 c
hi

es
a, 

M
ila

no
 (

N
uo

va
 

St
am

pa
)

Τὸ
 π

ρό
σω

πο
 κ

αὶ
 ὁ

 ἔ
ρω

ς, 
στ

ὰ 
γε

ρμ
αν

ικ
ά:

 P
er

so
n 

un
d 

E
ro

s, 
Gö

tti
ng

en
 (

Va
nd

en
ho

ec
k 

un
d 

Ru
pr

ec
ht

)
στ

ὰ 
ἀγ

γλ
ικ

ά:
 P

er
so

nh
oo

d 
an

d 
E
ro

s, 
Bo

sto
n 

(H
ol

y 
Cr

os
s 

Pr
es

s)
Σχ

εδ
ία

σμ
α 

εἰ
σα

γω
γῆ

ς 
στ

ὴ 
φι

λο
σο

φί
α,

 σ
τὰ

 γ
αλ

λι
κά

: P
hi

lo
so

ph
ie

 
sa

ns
 r

up
tu

re
, G

en
èv

e 
(L

ab
or

 e
t F

id
es

)
Π

εί
να

 κ
αὶ

 δ
ίψ

α,
 σ

τὰ
 φ

ιν
λα

νδ
ικ

ά:
 N

äl
kä

 ja
 J
an

o,
 Jo

en
su

u


